
Christodoulos Papavarnavas
Gefängnis als Schwellenraum in der byzantinischen Hagiographie



Millennium-Studien
zu Kultur und Geschichte 
des ersten Jahrtausends n. Chr.

Millennium Studies
in the culture and history 
of the first millennium C.E.

Herausgegeben von / Edited by 
Wolfram Brandes, Alexander Demandt, 
Peter von Möllendorff, Dennis Pausch,  
Rene Pfeilschifter, Karla Pollmann

Volume 90



Christodoulos Papavarnavas

Gefängnis als 
Schwellenraum in 
der byzantinischen 
Hagiographie
Eine Untersuchung früh- und mittelbyzantinischer 
Märtyrerakten



Diese Publikation wurde im Rahmen des Fördervorhabens 16TOA021 – Reihentransformation für
die Altertumswissenschaften („Millennium-Studien“) mit Mitteln des Bundesministeriums für
Bildung und Forschung im Open Access bereitgestellt. Das Fördervorhaben wird in Kooperation
mit dem DFG-geförderten Fachinformationsdienst Altertumswissenschaften – Propylaeum an der
Bayerischen Staatsbibliothek durchgeführt.

ISBN 978-3-11-072542-1
e-ISBN (PDF) 978-3-11-072578-0
e-ISBN (EPUB) 978-3-11-072591-9
ISSN 1862-1139
DOI https://doi.org/10.1515/9783110725780

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 International Lizenz. Weitere 
Informationen finden Sie unter http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Library of Congress Control Number: 2020950488

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Nationalbiblio
grafie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über http://dnb.dnb.de abrufbar.

Abbildung rechts: Martyrium von Eudoxios, Romylos, Zenon und Makarios, Miniatur aus einer illus
trierten Handschrift des metaphrastischen Menologions (11. Jh.), London, British Library, Codex Add. 
11870, fol. 67r (© British Library Board Add 11870 f67r).

© 2021 Christodoulos Papavarnavas, publiziert von Walter de Gruyter GmbH, Berlin/Boston
Druck und Bindung: CPI books GmbH, Leck

www.degruyter.com







Zusammenfassung

Dieses Buch befasst sich mit der Rolle des Gefängnisses in den vormetaphrastischen
Märtyrerakten (datiert vom 4. bis zum 9. Jahrhundert), deren Umarbeitungen den mit
Abstand größten Textanteil im Menologion des Symeon Metaphrastes aus dem
10. Jahrhundert (ca. 80 von 148 Texten) ausmachen. In der vorliegenden literarischen
Analyse werden Vergleiche zwischen vormetaphrastischen und metaphrastischen
Textfassungen angestellt, von denen die meisten in keine moderne Sprache übersetzt
worden sind und noch keine kritische Aufmerksamkeit erfahren haben. In Anlehnung
an das anthropologische Konzept der Liminalität (Arnold van Gennep,Victor Turner)
wird dargelegt, dass das Gefängnis ein Übergangsraum ist, in dem die Entwicklung
der körperlichen Ausdauer und die spirituelle Reifung der Protagonisten stattfinden,
was zu ihrer Identität als Märtyrer beiträgt. Innerhalb der hier untersuchten Märty-
rergeschichten unterbrechen Gefängnisszenen den Erzählfluss und dienen mehreren
Funktionen: Erholungspause für Märtyrer und Publikum, Einfügen von predigtartigen
Ermahnungen, Einführung von zusätzlichen narrativen Figuren, Verzögerung des
Märtyrertodes und Spannung für Figuren sowie für Leser bzw. Zuhörer. Durch ihre
Aktionen und Aktivitäten im Gefängnis, wie Wunder und Gebete, erweisen sich die
inhaftierten Märtyrer als Mittler zwischen Gott und Mensch und erlangen so den Ruf
der Heiligkeit. In einer Reihe von Kapiteln werden wesentliche Aspekte des Gefäng-
nisses als Schwellenraum in Hinsicht auf Terminologie (Kapitel 1), Erzählstruktur
(insb. Kapitel 2), Gender (Kapitel 3) und Empfindungen, nämlich Emotionen und
Gefühle (Kapitel 4), besprochen. Alle Kapitel unterstreichen die vielschichtige Ver-
wandlung sowohl von Figuren als auch von Gefängnisräumen, welche während der
Inhaftierung der Märtyrer geschieht. Neben einer kritischen Lektüre der Quellen bietet
diese Arbeit deutsche Übersetzungen der behandelten griechischen Passagen und
liefert neue Einsichten in byzantinische hagiographische Studien.

OpenAccess. © 2021 Christodoulos Papavarnavas, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110725780-001





Abstract

This book delves into the role of prison in pre-Metaphrastic martyr narratives (dating
from the fourth to the ninth century), whose reworkings constitute by far the largest
percentage of texts in the tenth-century Menologion of Symeon Metaphrastes (ca. 80
of 148 texts). In this literary analysis, comparisons are drawn between pre-Meta-
phrastic and Metaphrastic text versions, the majority of which is not translated
into any modern language and has never received any critical attention. Inspired
by the anthropological concept of liminality (Arnold van Gennep, Victor Turner),
the author argues that prison is a transitional space where both the formation of cor-
poreal endurance and the spiritual maturation of the protagonists take place, contri-
buting to their identity as martyrs.Within the examined martyrdom accounts, prison
scenes interrupt the narrative flow and serve multiple functions: a relaxing pause for
martyr and audience, insertion of sermon-like exhortations, introduction of addition-
al characters, delay of the martyr’s death and suspense for both characters and ac-
tual readers or listeners. Through their actions and activities in prison, such as mira-
cles and prayers, the imprisoned martyrs prove to be intercessors between God and
man and thus gain their reputation for holiness. A series of chapters discusses key
aspects of prison as a liminal space from the perspectives of terminology (chapter
1), narrative (esp. chapter 2), gender (chapter 3), emotions and the senses (chapter
4). All chapters underline the multi-layered transformation of characters as well as
of prison spaces that occurs during the confinement of martyrs. Apart from a critical
reading of the sources, this work provides German translations of the Greek passages
in question and produces new insights into Byzantine hagiographical studies.

OpenAccess. © 2021 Christodoulos Papavarnavas, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110725780-002





Danksagung

Das vorliegende Buch stellt eine überarbeitete Fassung meiner Doktorarbeit dar, die
im August 2018 an der Universität Wien eingereicht wurde. Durch meine Promotion
sub auspiciis praesidentis sowie den Grete-Mostny-Dissertationspreis (samt Aufnahme
meiner Arbeit ins Memory of Mankind-Archiv) im Jahr 2019 durfte ich nicht nur be-
sondere Ehrungen, sondern auch eine finanzielle Unterstützung zur Förderung und
Vertiefung meiner Forschung für dieses Buch erhalten.

Im Laufe meines vierjährigen Dissertationsprojekts und meiner Position als Prae-
Doc-Assistent (2014–2018) am Institut für Byzantinistik und Neogräzistik der Uni-
versität Wien, aber auch in den zwei Jahren danach, haben mich viele Personen in
verschiedener Hinsicht unterstützt. Nun ist es mir eine angenehme Pflicht, ihnen allen
in den nächsten Zeilen meine tiefe Dankbarkeit auszudrücken.

Allen voran danke ichmeinen Betreuerinnen Claudia Rapp (Universität Wien) und
Stavroula Konstantinou (Universität Zypern), die meinen Forschungsvorschlag zum
Thema „Gefängnis als Schwellenraum in denMärtyrerakten“ von Anfang an begeistert
begrüßt und zum Entstehen der ersten Fassung dieser Arbeit als Dissertation durch
wissenschaftliche Beratung, inspirierende Gespräche und wertvolle Anregungen
entscheidend beigetragen haben. Claudia Rapp, die mir bereits in meinem Master-
studium in Wien mit Worten und Taten zur Seite gestanden ist, gilt mein ganz be-
sonderer Dank. Als ihr Prae-Doc-Assistent hatte ich das Privileg und die Freude, mit
ihr zusammenzuarbeiten und von ihrer akademischen Erfahrung zu profitieren.
Ebenfalls sehr gedankt sei Stavroula Konstantinou, die schon in meinem Bachelor-
studium an der Universität Zypern das Interesse an der Untersuchung der hagiogra-
phischen Literatur gefördert und mich seitdem bei all meinen Forschungsschritten
begleitet hat. In meiner Forschung zur byzantinischen Hagiographie hätte ich mir
keine besseren Doktormütter als diese beiden wünschen können.

In verschiedenen akademischen und freundschaftlichen Kontexten hatte ich die
Möglichkeit meine Arbeit mit angesehenen Professoren/Professorinnen und For-
schern/Forscherinnen zu besprechen, deren fachspezifische Bemerkungen und er-
mutigende Worte der Entwicklung meiner Studien dienlich waren. All diesen bin ich
zu großem Dank verpflichtet: Panagiotis A. Agapitos, Theodora Antonopoulou, Des-
poina Ariantzi, Emmanuel C. Bourbouhakis, Carolina Cupane, Lilia Diamantopoulou,
Stephanos Efthymiadis, Galina Fingarova, Laura Franco, Daniel Galadza, Ernst Ga-
millscheg, Antonia Giannouli, Judith Herrin, Julia Hillner, Martin Hinterberger,
Christian Høgel, Johannes-Preiser Kapeller, Ewald Kislinger, Markéta Kulhánková,
Maria Oikonomou-Meurer, Ekaterini Mitsiou, Ingela Nilsson, Maria Parani, Alexander
Riehle, Elisabeth Schiffer, Alexandra-Kyriaki Wassiliou-Seibt, Maria Stassinopoulou,
Yannis Stouraitis, Bryan Ward-Perkins und David Zakarian.

In unterschiedlichen Entstehungsstadien der vorliegenden Studie haben mir
mehrere Freunde/Freundinnen bzw. Fachkollegen und -kolleginnen mit ihrer wis-
senschaftlichen und emotionalen Unterstützung sehr geholfen. Paraskevi Sykopetri-

OpenAccess. © 2021 Christodoulos Papavarnavas, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110725780-003



tou und Ilse Köpke haben alle Phasen meiner Forschung unermüdlich miterlebt. Für
die gemeinsamen Diskussionen, den intensiven Gedankenaustausch, aber vor allem
für ihre aufrichtige Freundschaft, fühle ich mich Paraskevi besonders verbunden.
Meiner guten Freundin Ilse, die sich um meine kulturelle Bildung in Wien gekümmert
und diese Arbeit mit großer Geduld und Aufmerksamkeit gelesen und sprachlich
optimiert hat, möchte ich meinen herzlichsten Dank aussprechen. Bei Anneliese Paul
bedanke ich mich auch ganz herzlich für das sorgfältige Korrekturlesen. Großer Dank
gebührt ebenso Stephanos Chasapoglou, Romain Goudjil, Jannis Grossmann, Domi-
nik Heher, Nikolaos Kälviäinen, Krystina Kubina, Ilias Nesseris, Elias P. Petrou, Anna
Ransmayr, Efthymios Rizos, Giulia Rossetto, Grigori Simeonov und Sarah Teetor. Petra
Greger, der Sekretärin des Instituts für Byzantinistik und Neogräzistik der Universität
Wien, danke ich besonders für ihre ständige Hilfsbereitschaft in administrativen
Fragen.

Zu guter Letzt bedanke ichmich innigst bei meiner Familie und engen Freunden in
Zypern und Wien, zumal bei Panagiotis, Andreas, Marios, Hannes und Roland, die
mich in anstrengenden Zeiten auf liebevolle Weise aufgebaut und zu weiteren „lite-
rarischen Ergüssen“ ermuntert haben.Vor allem die Stimme meiner Eltern am Telefon
hat mir immer wieder neue Kraft verliehen. Für ihre Liebe bin ich überaus dankbar.

Wien, Juli 2020
Christodoulos Papavarnavas

XII Danksagung



Inhalt

Einleitung 1
 Märtyrerakten und Gefängnis in der byzantinischen

Hagiographie 1
 Gefängnis und Gesellschaft 5
 Der inhaftierte Märtyrer 11
 Vorgeschichte und Kontext des Gefängnismotivs 18
 Gefängnis als Schwellenraum 24

Kapitel I
Das Textkorpus 30
I. Symeon Metaphrastes und seine Vorlagen 30
I. Definition des Gefängnisses anhand des Textkorpus 33
I.. Wortschatz zum Gefängnis 33
I.. Formen des Gefängnisses 40
I.. Literarische Dimension des Gefängnisses 46

Kapitel II
Die Gefängnisphase in der Erzählstruktur des Martyriums 50
II. Narratologische Begrifflichkeit 53
II. Grundfunktionen der Gefängnisszenen 56
II. Grundzüge des Gefängnisses: Aktionen und Aktivitäten 60
II.. Menschliche und göttliche Überwachung 61
II.. Erscheinung von Christus und Engeln 64
II.. Gebete und Psalmen 66
II.. Predigt und Belehrung 68
II.. Taufe der paganen Mitgefangenen und Besucher 74
II.. Träume und Visionen 75
II.. Wunder 79
II.. Möglichkeit zur Flucht 81

Kapitel III
Genderidentität im Gefängnis: Sexuelle Versuchung und Widerstand 87
III. Die inhaftierte Märtyrerin gegen Dämonen und Drachen 90
III. Die inhaftierte Märtyrerin gegen ungläubige Männer 115

Kapitel IV
Psychische und physische Empfindungen im Gefängnis: Der Weg zur
Heiligkeit 120
IV. Die emotionale Entwicklung des Märtyrers 120
IV. Der Körper des Märtyrers im Schmerz 135



Rückblick und Ausblick 153
 Raum und Figuren an der Schwelle der Verwandlung 153
 Gefängnis als sakraler Ort 161
 Von den Märtyrern zu den Asketen und Mönchen im umschlossenen

Raum 164

Anhang: Textliste 166

Abkürzungs- und Literaturverzeichnis 191
Siglenverzeichnis 191
Primärliteratur 192
Sekundärliteratur 200

Register 224
Quellenregister 224
Handschriftenregister 230
Namensregister 231
Ortsregister 238
Sach- und Begriffsregister 239

XIV Inhalt



Einleitung

1 Märtyrerakten und Gefängnis in der byzantinischen
Hagiographie

„More than any other branch of literature in late antiquity, hagiography was the
spiritual product of an empire dotted from East to West with holy sites“.¹ Mit diesen
Worten weist Stephanos Efthymiadis in der Einleitung des von ihm herausgegebenen
Sammelbandes zur byzantinischen Hagiographie auf die herausragende Stellung der
besagten Gattung in der gesamten byzantinischen Literatur hin. Dafür spricht auch
die ausgiebige handschriftliche Überlieferung der hagiographischen Werke.² Gerade
wegen der zahlreichen hagiographischen Texte stellt dieses Genre ein Forschungs-
gebiet dar, das bisher noch nicht in jeder Hinsicht und aller Ausführlichkeit unter-
sucht wurde: Die meisten Studien beschränken sich auf die Untersuchung der his-
torischen Dimension der sogenannten „Heiligenviten“, wobei deren literarischer
Charakter erst in den Studien der letzten beiden Jahrzehnte berücksichtigt wurde.³ Die
vorliegende Arbeit wird sich mit der verbreitetsten hagiographischen Untergattung,
nämlich den Märtyrerakten befassen, um mit einem vorrangig literarischen Ansatz
zum Gefängnisraum einen Beitrag zur Erforschung der „Literarität“ der hagiogra-
phischen Texte zu leisten.⁴

In der hagiographischen Überlieferung nehmen die Märtyrerakten eine bevor-
zugte Position ein, da „die Märtyrer den Hauptgegenstand des Heiligenkultes in der
griechischen Kirche bildeten sowohl in der altchristlichen als [auch] in der byzanti-
nischen Zeit“.⁵ Die Wichtigkeit der Märtyrerakten bestätigt auch die Tatsache, dass im
10. Jahrhundert Symeon Metaphrastes, der bekannteste Verfasser hagiographischer
Texte in Byzanz, in sein Korpus von 148 Texten vorwiegend Märtyrerakten (ca. 80 an
der Zahl) einbezog.⁶ Dazu ist festzuhalten, dass sich die allermeisten Kurzberichte des
im 10. Jahrhundert entstandenen Synaxars von Konstantinopel mit den Leidensge-
schichten von Märtyrern und Märtyrerinnen befassen: Beispielsweise finden sich
unter den 556 Einträgen des Synaxars zu den Monaten September und Oktober 374
Märtyrerberichte.⁷ Auch die große Mehrheit der Illustrationen in dem um 1000 ge-

 Efthymiadis, Introduction, 10.
 Diesbezüglich s. Ehrhard, Überlieferung, I–III.
 Vgl. Hinterberger, Byzantine Hagiography and Its Literary Genres, 26, mit Anm. 3. Hierbei ist
festzuhalten, dass es sich beim oben erwähnten Sammelband von Efthymiadis um die ausführlichste
Behandlung der Hagiographie als Literatur und nicht lediglich als historische Quelle handelt.
 Für die Literarität (bzw. Literarizität) der hagiographischen Texte s. Rydén, Literariness, 49–58.
 Ehrhard, Überlieferung, I, 19. Vgl. Detoraki, Greek Passions, 61, mit Anm. 1.
 Vgl. Høgel, Rewriting and Canonization, 173–204; dazu vgl. auch die hier dargestellte Tabelle (s.
Anhang).
 Wilson, Female Sanctity in the Greek Calendar, bes. 234–235 (mit tabellarischer Darstellung der
Statistik).

OpenAccess. © 2021 Christodoulos Papavarnavas, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110725780-004



schaffenen Menologion des Kaisers Basileios II. (976– 1025) ist verschiedenen Szenen
aus den Märtyrerakten gewidmet (s. Codex Vat. gr. 1613).⁸

Das Konzept des Martyriums geht chronologisch auf die frühchristliche Zeit zu-
rück: Vor dem historisch-politischen Hintergrund des Römischen Reiches fand die
religiöse Auseinandersetzung zwischen Paganismus und Christentum in den Chris-
tenverfolgungen statt.⁹ In diesem Kontext haben etliche Christen das Martyrium er-
litten. Beim Martyrium handelt es sich genauer gesagt um das Verhör sowie die kör-
perliche Bestrafung eines Märtyrers, die meistens im Gerichtssaal oder in der Arena
vor einer Volksmenge durchgeführt wurden. Der Begriff „Martyrium“ bezeichnet nicht
nur den ganzen Vorgang der Gerichtsverhandlung bis zum Tod des Märtyrers, sondern
auch den schriftlichen Bericht darüber. Die Mehrheit der Märtyrerakten, also der
schriftlichen Martyria, wurde lange nach dem eigentlichen Martyrium abgefasst. Dies
hatte zur Folge, dass Byzantinisten und andere Wissenschaftler, beispielsweise Hip-
polyte Delehaye und Hans-Georg Beck,¹⁰ für lange Zeit solche Texte missachteten, da
sie hauptsächlich als historisch unglaubwürdige Quellen und deren Protagonisten als
fiktive Figuren galten.¹¹ Darum beschränkte sich die Forschung zu den Märtyrerakten
bis vor kurzem auf die bloße Einordnung des Materials, etwa durch eine Vergleichs-
analyse oder durch eine Formanalyse. So hat zum Beispiel Delehaye anhand eines
Vergleichsansatzes der Märtyrerakten miteinander und deren historischer oder fik-
tionaler Dimension die betroffenen Texte kategorisiert,¹² während Herbert Musurillo
die am häufigsten auftretenden strukturellen Motive bzw. Szenen der Märtyrerakten
identifizieren konnte.¹³

Die Märtyrerakten folgen normalerweise einem Spannungsbogen, beginnend mit
dem Verhör, dann der Folterung und schließlich der Hinrichtung als narrativem Hö-
hepunkt. So führt der Vorgang des Martyriums stets zur Hinrichtung, meist Ent-
hauptung, des Märtyrers, welche die Erzählung vollendet und die Heiligkeit des je-
weiligen Protagonisten besiegelt. Den literarischen bzw. literaturgeschichtlichen
Aspekten der zwei Hauptphasen des Vorgangs des Martyriums, also der Interrogation

 Patterson Ševčenko,Menologion of Basil II, 1341; Patterson Ševčenko, Synaxaria andMenologia,
320, 326.
 Zum historischen Hintergrund der Christenverfolgungen s. bspw. Musurillo, Christian Martyrs,
lvii–lxii; Christou, Τὰ μαρτύρια τῶν ἀρχαίων χριστιανῶν, 7– 18; Fox, Pagans and Christians, 419–492;
Hopkins, Christian Number and Its Implication, bes. 197.
 Delehaye, Les passions des martyrs, 171–226; Beck, Kirche und theologische Literatur, 270.
 Constantinou, Female Corporeal Performances, 19–20. Es sei hier erwähnt, dass neben einigen
wenigen Artikeln die erste Monographie mit Fokus auf literarische Facetten der byzantinischen Mär-
tyrerakten erst im Jahr 2011 von Anne P. Alwis angefertigt wurde, s. Alwis, Celibate Marriages. Nen-
nenswert ist in diesem Zusammenhang auch die den Umfang eines Buchkapitels annehmende Un-
tersuchung von Stavroula Constantinou, die bereits im Jahr 2005 publiziert wurde, s. Constantinou,
Female Corporeal Performances, 19–58.
 Delehaye, Les légendes hagiographiques, bes. 105– 109; Delehaye, Les passions des martyrs, 15–
131, 171–226; dazu vgl. auch Musurillo, Christian Martyrs, li–lii.
 Musurillo, Christian Martyrs, lii–lvii.

2 Einleitung



und der Folterung, hat sich die moderne Forschung zur Hagiographie bereits zuge-
wandt.¹⁴ Sie versäumte allerdings, auf die Gefängnisphase im Aufbauschema der
griechischen bzw. westlichen Märtyrerakten besonderen Wert zu legen.

Ohne weitere Erläuterung bzw. Folgerung vermerkte Musurillo im Jahr 1972 bei
seiner Formanalyse gewisser Märtyrerakten die Szenen, in denen geschildert wird,
dass die christlichen Protagonisten der Erzählung, d.h. die Märtyrer, im Gefängnis
eingesperrt sind.¹⁵ In seinem Werk zum hagiographischen Topos (2005), das auf
Heiligenviten (und nicht auf Märtyrerakten) basiert, ordnete Thomas Pratsch hagio-
graphische Erwähnungen des Gefängnisses unter die Begriffe „Haft“ und „Verban-
nung“ ein.¹⁶ Aus der Sicht der vorliegenden Arbeit ist aber seine Behandlung aus den
folgenden drei Gründen nicht ausreichend: allzu kurze Beschäftigung mit dem Thema
des Gefängnisses, bloße Erfassung einiger einschlägiger Textstellen und schließlich
keine Klärung der genannten „Topoi“ mit Rücksicht auf deren literarische Funktion
und soziohistorischen Kontext.¹⁷

Im Hinblick auf das Thema „Gefängnis“ bleibt bis heute das Werk von Jens-Uwe
Krause Gefängnisse im Römischen Reich aus dem Jahr 1996 die umfassendste sozial-
historische Untersuchung des Gefängniswesens in der römischen und frühbyzanti-
nischen Zeit. Eine besondere Erwähnung verdient hier zudem die Studie von Guy
Geltner The Medieval Prison: A Social History (2008), die zum ersten Mal eine bi-
bliographische Übersicht über die Frühgeschichte des Gefängnisses gab und auch
hagiographischen Texten Rechnung trug.¹⁸ In seiner Analyse hat jedoch Geltner zum
einen ausschließlich Quellen der westlichen Hagiographie verwendet und zum an-
deren der literarischen Bearbeitung in seinem grundsätzlich historischen Werk nur
einen sehr kurzen Teil gewidmet.¹⁹ Ebenfalls von Bedeutung ist der Sammelband von
Isabelle Heullant-Donat, Julie Claustre und Élisabeth Lusset (2011) mit dem Titel

 Für eine rein literarische Untersuchung dieser zwei Phasen des Martyriums auf Grundlage grie-
chischer Märtyrerakten s. Constantinou, The Authoritative Voice, 19–38; Constantinou, Female
Corporeal Performances, 19–58. Für weitere Studien, die anhand einer literaturgeschichtlichen oder
narratologischen Auslegung westlicher Märtyrerakten auf die Interrogations- und Folterungsphasen
des Martyriums fokussieren, s. Riehl, Kontinuität undWandel, bes. 31–67; Kay, The Sublime Body of the
Martyr, 3–20; Kay, Courtly Contradictions, bes. 216–231, 255–258; Grig, Making Martyrs, bes. 34–53,
59–78.
 Musurillo, Christian Martyrs, lii.
 Vgl. Pratsch, Der hagiographische Topos, 312–315.
 Diesbezüglich weist Stephanos Efthymiadis in seiner Rezension zum Werk von Pratsch auf Fol-
gendes hin: „The author’s priority is not to interpret topoi on the basis of historical change and a
developing literary genre, but to trace samples of a recurrent literary typology“ (S. 250). Zur richtigen
Interpretation des jeweiligen „Topos“ soll man laut Efthymiadis die soziohistorischen und geogra-
phischen Umstände berücksichtigen: „The use and function of a topos was contingent upon specific
socio-historical and geographical considerations“ (S. 252): Efthymiadis, Rezension zu Pratsch, Topos,
249–252. Die Richtlinien für die Untersuchung der literarischen Funktion eines Topos stellt Stavroula
Constantinou vor, dazu s. Constantinou, Rezension zu Pratsch, Topos, 476–481.
 Vgl. Geltner, The Medieval Prison, 6– 10.
 Vgl. Geltner, The Medieval Prison, 83–86.

1 Märtyrerakten und Gefängnis in der byzantinischen Hagiographie 3



Enfermements: Le cloître et la prison (VIe-XVIIIe siècle), der sich hauptsächlich mit
historischen Aspekten des Zusammenhangs zwischen Kloster und Gefängnis in der
westlichen Literatur auseinandersetzt.²⁰ Auch die Arbeit von Julia Hillner Prison,
Punishment and Penance in Late Antiquity (2015) untersucht das Gefängniswesen im
Zusammenhang mit Klosterhaft („monastic confinement“), in diesem Fall mit Fokus
auf Facetten der Rechtsgeschichte.²¹ Hingegen ist eine Studie, die sich intensiv mit der
literarischen Perspektive des Gefängnisses in Byzanz beschäftigt, bis heute nicht
verfügbar.

Meiner Ansicht nach kann aber eine angemessene literaturgeschichtliche Aus-
wertung der Gefängnisszenen neue – bislang vernachlässigte – Aspekte der Erzähl-
struktur der Märtyrerakten aufdecken. Mit anderen Worten will meine Arbeit neben
den zwei anderen Hauptphasen, d.h. der Interrogation und der Folterung, auch das
Gefängnis als einen weiteren Teil des Martyriums betrachten. Gefängnis (gr. φυλακή,
εἱρκτή, δεσμωτήριον, φρουρά) wird nämlich hier als „Schwellenraum“ zwischen In-
terrogation, Folterung und Hinrichtung untersucht.²² Gefängnisszenen weisen eine
Reihe von auktorialen Techniken, wie etwa interessante narrative Leitmotive und li-
terarische Ausdrucksmittel, auf, deren Interpretation die byzantinische Ästhetik zum
geschlossenen bzw. begrenzten Raum aufzeigen kann. Konkret lässt sich bezüglich
des Gefängnisraumes der literarische Geschmack der Byzantiner erfassen. In diesem
Zusammenhang werden zudem Gattungs- und Rezeptionsprinzipien in Betracht ge-
zogen werden.

Meine Lektüre der Märtyrerakten ergibt ausreichendes Material zur Beleuchtung
der Gefängnisszenen, sodass die vorliegende Studie neue Erkenntnisse zu den by-
zantinischen hagiographischen Studien und der mittelalterlichen Literaturwissen-
schaft im Allgemeinen liefern kann. In der Untersuchung der Gefängnisgeschichte soll
auch die literarische Dimension des Themas ihren gebührenden Platz finden. Daher
möge mir zum Abschluss die Bekräftigung der Aussage von Krause in der Einleitung
seines historischen Werkes erlaubt sein: „Das letzte Wort zum Thema ‚Gefängnis‘ ist
also noch nicht gesagt“.²³

 Vgl. Heullant-Donat – Claustre – Lusset, Enfermements. Erwähnenswert ist das von Megan
Cassidy-Welch abgefasste Kapitel, das auf das Motiv des Gefängnisses in der westlichen Hagiographie
des 12./13. Jahrhunderts eingeht, vgl. Cassidy-Welch, Incarcération du corps et libération de l’esprit,
57–70.
 Vgl. Hillner, Prison, Punishment and Penance.
 Was unter dem Begriff „Schwellenraum“ zu verstehen ist, wird weiter unten im letzten Abschnitt
der Einleitung erklärt.
 Krause, Gefängnisse, 2.

4 Einleitung



2 Gefängnis und Gesellschaft

Den historischen Hintergrund der Märtyrerakten bilden hauptsächlich die Christen-
verfolgungen im Römischen Reich (41–313 n.Chr.). Bezüglich der hier aufgelisteten
Märtyrer (s. Anhang) geht hervor, dass nur 13 von 82 Märtyrern in einem anderen
historischen Rahmen das Martyrium erlitten haben, und zwar unter der Herrschaft des
Monarchen Antiochos IV. Epiphanes (175– 164 v.Chr.) (Martyrium der Makkabäer), des
persischen Großkönigs Schapur II. in Persien (309–379 n.Chr.) (Martyrium von
Akindynos, Pegasios, Anempodistos, Aphthonios und Elpidephoros und Martyrium
von Akepsimas, Joseph und Aeithalas), des Julian des Apostaten (361–363 n.Chr.)
(Martyrium des Artemios von Antiochien und Martyrium von Manuel, Sabel und Iz-
mael von Persien), des arianischen Kaisers Konstantios II. (337–361 n.Chr.) (Marty-
rium von Markianos und Martyrios), der persischen Großkönige Bahram V. (420–438
n.Chr.) (Martyrium des Jakob des Persers) und Chosrau II. (590–628 n.Chr.) (Marty-
rium des Anastasios des Persers), der ikonoklastischen byzantinischen Kaiser Kon-
stantin V. (741–775 n.Chr.) (Martyrium des Andreas in Krisei und Vita des Stephanos
des Jüngeren) und Theophilos (829–842 n.Chr.) (Vita des Theodoros Graptos) sowie
vor dem Hintergrund des Konflikts zwischen Christen und Juden in Äthiopien (6. Jh.)
(Martyrium des Arethas und seiner Gefährten) und der arabischen Angriffe gegen
Amorion (838 n.Chr.) (Martyrium der zweiundvierzig Märtyrer von Amorion). Unab-
hängig davon, auf welche Zeitepoche sie sich beziehen, basieren die Märtyrerakten
unterschiedlicher historischer Hintergründe aus narratologischer Perspektive auf den
Märtyrerakten der ersten Christen der Römischen Zeit.²⁴ Deshalb weisen sie auch in

 Während verschiedener historischer Perioden wurden Christen gleich den ersten Märtyrern einer
Reihe von Folterungen und Interrogationen bis zu ihrer Tötung unterzogen. Auf literarischer Ebene
folgen im Prinzip die schriftlichen Berichte über das Leben und den Tod dieser Heiligen dem Hand-
lungsgefüge der typischen Märtyrerakten, auch wenn sie nicht als „Martyria“, sondern Viten – wie im
Fall des ikonophilen Theodoros Graptos – betitelt werden. Auch die Autoren solcher Heiligenviten
fassen ihre Protagonisten als Märtyrer auf: Zum Bespiel zählt Symeon Metaphrastes den Heiligen
Theodoros zu den Märtyrern (μάρτυς ἐν μάρτυσι, Met-VTheodGr BHG 1746, Kap.19). Stephanos der
Diakon, der Autor der vormetaphrastischen Vita des ikonophilen Stephanos des Jüngeren (BHG 1666),
fügt das Wort „Kampf/Martyrium“ (ἄθλησις) schon im Titel hinzu und bezeichnet den Protagonisten
seiner Geschichte mehrmals als „heiligen Märtyrer“ (ὁσιομάρτυς, VStephIun BHG 1666, S.87.6, S.89.2,
S.117.9, S.176.6). Die Viten von ikonophilen Heiligen stützen sich nachweislich auf die ersten Märty-
rerakten, dazu s. Ševčenko, Hagiography of the Iconoclast Period, bes. 129; Høgel, The Actual Words of
Theodore Graptos, 313; Constantinou, Bloodthirsty Emperors, 30–41. Allerdings sind auch einige
literarische Unterschiede zwischen den Märtyrerakten der ersten Christen und den hagiographischen
Texten (einschließlich der Märtyrerakten) der ikonoklastischen Zeit zu bemerken: Der Darstellung der
Fähigkeiten sowie des Schmerzes der Protagonisten bei den Folterungen wird in den späteren Texten
eine realistische Basis gegeben,vgl. Brubaker –Haldon, Byzantium in the Iconoclast Era:The Sources,
201–202; Constantinou, Bloodthirsty Emperors, 39–40. In diesem Zusammenhang beobachtet Ste-
phanos Efthymiadis anhand der Märtyrerakten der zweiundvierzig Märtyrer von Amorion, welche der
Tradition der Neumärtyrer angehören, dass die christlichen Protagonisten keinen übermenschlichen
Mut vor dem grausamen Kaiser mehr zeigen, vgl. Efthymiadis, Οἱ σαρανταδύο μάρτυρες τοῦ A̓μορίου,

2 Gefängnis und Gesellschaft 5



Hinsicht auf Gefängnisszenen viele Ähnlichkeiten auf. Über die Gefängnisrealität
gegenüber diesen Märtyrerakten sind wir dennoch ungenügend unterrichtet.

Wie bereits oben erwähnt, wurde der Großteil der Märtyrerakten nicht in der Zeit
des Römischen Reiches verfasst, in der sich ihre Handlung abspielt, sondern erst
Jahrhunderte danach. Infolgedessen ist bei der Darstellung der Gefängnisszenen die
Wahrnehmung des Gefängnisses durch die Byzantiner zu erkennen, welche in der
vorliegenden Arbeit die zentrale Fragestellung einnimmt. Tatsache ist, dass die by-
zantinischen Autoren ihre narrativen Darstellungen anhand ihrer eigenen Vorstellung
zur historischen Erinnerung herausarbeiteten.²⁵ Die historische Erinnerung wird aber
unvermeidlich von Erfahrungen beeinflusst, die man in seiner eigenen Epoche und
Gesellschaft macht. Aus diesem Grund soll hier der historische Kontext von Gefängnis
und Inhaftierung in zwei Zeitebenen geklärt werden: im Römischen Reich, in dem sich
die Handlung der Märtyrerakten abspielt, und in früh- und mittelbyzantinischer Zeit,
in der die meisten Märtyrerakten abgefasst wurden.Wichtige Studien zur historischen
Ausprägung des Gefängniswesens in der römischen und byzantinischen Zeit haben
Phaidon Koukoules und Jens-Uwe Krause durchgeführt.²⁶ Die Studie von Krause
(1996) fasst die bis dahin existierende Primär- und Sekundärliteratur zusammen und
fokussiert zum ersten Mal auf das Gefängnis in der Spätantike. Es liegen zwischen der
frühen römischen Kaiserzeit und der Spätantike viele Kontinuitäten, aber auch einige
wesentliche Brüche vor. Diese Kontinuitäten und Brüche werde ich hier unter drei
thematischen Einheiten zu resümieren versuchen: Gefängnis und Strafjustiz, Ge-
fängnis und Lebensumstände und Gefängnis und Gender.

Sowohl im paganen Römischen Reich als auch im christlichen Byzanz muss die
Gefängnishaft als Strafmaßnahme nur ausnahmsweise eingesetzt worden sein.²⁷ Ge-
fängnis als Freiheitsstrafe, nämlich in der Bedeutung der strafrechtlichen Inhaftie-
rung mit Freiheitsentzug, erscheint erst nach der Frührenaissance in Italien (15.–
16. Jh.) infolge von Verständnis und Anerkennung der individuellen Freiheit.²⁸ Im hier
behandelten Zeitraum erfolgte die Inhaftierung meistens entweder vor der Verurtei-
lung eines Angeklagten im Sinne einer Untersuchungshaft oder nach dessen Verur-
teilung bis zur Vollstreckung des Urteils, z.B. des Todesurteils, im Sinne einer Exe-
kutionshaft.²⁹ Strafen, wie etwa diejenigen der Verbannung und der „Verurteilung zu

15– 16. Diese bodenständige Schilderung der späteren Märtyrer ist aber nicht immer der Fall. So un-
terscheidet sich zum Beispiel das Martyrium des ikonophilen Andreas in Krisei überhaupt nicht von
den Martyrien der ersten Märtyrer.
 Vgl. Beihammer, Comparative Approaches, 13, mit Anm. 43.
 Vgl. Koukoules, Βυζαντινῶν βίος, III, 224–246; Krause, Gefängnisse.
 Krause, Gefängnisse, 83–91. Sehr selten wird die Gefängnishaft auch in den hier behandelten
Märtyrerakten als Freiheitsstrafe geschildert. Zum Beispiel verurteilte Kaiser Maximian die christlichen
Märtyrer zu vier Jahren Haft (Met-PClemAnc BHG 353, Kap.72).
 Vgl. Bohne, Die Freiheitsstrafe, II, 1; Geltner, The Medieval Prison, 7–8. Dazu s. auch Foucault,
Überwachen und Strafen, 295–301.
 Krause, Gefängnisse, 64–83; Krause, Kriminalgeschichte, 75.Vgl. Koukoules – Guilland, Voleurs
et prisons, 135; Koukoules, Βυζαντινῶν βίος, III, 244–245.

6 Einleitung



den wilden Tieren“,³⁰ wurden häufig mit großer zeitlicher Verzögerung oder sogar
überhaupt nicht vollstreckt.³¹ In solchen Fällen mussten die Verurteilten auf unbe-
stimmte Zeit im Gefängnis festgehalten werden. Diese Form der Gefängnishaft galt als
eine „langwährende Haft“, konnte aber auch lebenslänglich werden.³² Der Aufenthalt
der christlichen Märtyrer im Gefängnis lässt sich also als eine Untersuchungs- oder
Exekutionshaft verstehen.

Die Strafe der Enthauptung, die über die Märtyrer am häufigsten verhängt wurde,
zeigt, dass die Märtyrer vom Römischen Staat als Straftäter schwerer Verbrechen
wahrgenommen wurden.³³ Im vormetaphrastischen Martyrium von Tarachos, Probos
und Andronikos gibt zum Beispiel der letztere Märtyrer an, dass der Statthalter Ma-
ximos ihn wie einen Mörder foltere, obwohl er keine Ungerechtigkeit getan habe
(οὐδὲν ἀδικήσαντα με βασανίζεις ὡς φονέα, PTarPrAn BHG 1574, Kap.9; vgl. auch
Kap.38). Im Wesentlichen wurden die Märtyrer wegen Hochverrats bzw. Majestäts-
beleidigung unter Todesstrafe gestellt,³⁴ da sie sich kategorisch weigerten, den pa-
ganen Göttern Opfer darzubringen und sich so auch am Kaiserkult zu beteiligen. Der
Ungehorsam der Märtyrer gegen den Befehl des Kaisers wird häufig in den Märtyre-
rakten deutlich zum Ausdruck gebracht, wie zum Beispiel im Martyrium des Platon
(BHG 1549– 1550), und zwar bei der Befragung des christlichen Protagonisten durch
den Vertreter des Kaisers Agrippinos:

Du kennst ja die Anordnungen des Kaisers, dass seine makellosen Gesetze allen Christen überall
befehlen, entweder [den Göttern] zu opfern oder ihres Lebens beraubt zu werden.Wie wagst du es
also, dich durch deinen Ungehorsam den Anordnungen des Kaisers zu widersetzen, und setzt die
Gehorsamen in Unruhe?³⁵

Ἔγνως τὰ προστάγματα τοῦ αὐτοκράτορος, ὡς κελεύουσιν οἱ ἄχραντοι αὐτοῦ νόμοι πανταχοῦ
πάντας τοὺς Χριστιανοὺς ἢ θύειν ἢ τὸ ζῆν ἀπαλλάττεσθαι. Σὺ οὗν πῶς τολμᾷς ἀνατρέψαι τὰ

 Zur „Verurteilung zu den wilden Tieren“ (damnatio ad bestias) im Rahmen der öffentlichen Be-
strafung im Römischen Reich s. auch Potter, Martyrdom as Spectacle, 53–88.
 Krause, Gefängnisse, 85, 310.
 Vgl. Krause, Gefängnisse, 85.
 Anhand der Sententiae Pauli (3. Jh.) hat Krause die Strafen wie folgt eingestuft: für leichte Ver-
brechen: relegatio (Verbannungsform), Zwangsarbeit und Inhaftierung; für mittelschwere Verbrechen:
Bergwerksarbeit, Gladiatorenschule und deportatio (Verbannungsform); für schwere Verbrechen:
Kreuzigung, Feuertod und Enthauptung. Diesbezüglich s. Krause, Gefängnisse, 87. Vgl. Koukoules,
Βυζαντινῶν βίος, VI, 56–69. Zur alternativen Bestrafung durch Verbannung in der Spätantike s. die
erhellende Studie von Hillner, Prison, Punishment and Penance, bes. 194–278.
 Für das Verbrechen des Hochverrats dem römischen Kaiser gegenüber s. CDGRA, 734–735 (unter
dem Lemma „Maiestas“). Vgl. Musurillo, The Pagan Acts of the Martyrs, 557; Krause, Kriminalge-
schichte, 80.
 Die deutschen Übersetzungen aus dem Griechischen sind meine eigenen, falls nicht anders an-
gegeben. Zur einfacheren Lesbarkeit dieser Arbeit werden bei griechischen Passagen die üblichen
Interpunktions- und Rechtschreibregeln angewandt und etwaige Abweichungen der hier benutzten
Editionen diesen angeglichen. Außerdem wird Kursivdruck verwendet, um Worte im jeweils bespro-
chenen Text besonders hevorzuheben.

2 Gefängnis und Gesellschaft 7



προστάγματα τοῦ βασιλέως διὰ τῆς παρακοῆς καὶ τοὺς ὑπακούοντας ἀνατρέπεις; (PPlat Kap.3; vgl.
auch Kap.15, 17)

Auch der byzantinische Kaiser Konstantin V. verurteilte während der ersten ikono-
klastischen Phase (726–787), und zwar im Jahr 765, den ikonophilen Stephanos den
Jüngeren zu Inhaftierung und Todesstrafe wegen seines Verstoßes gegen das kaiser-
liche Gesetz (VStephIun BHG 1666, S.157.9–13, S.165.14– 18; Met-VStephIun BHG 1667,
S.154.2148–2153, S.168.2486–2490).

In den kaiserzeitlichen und frühbyzantinischen Quellen werden die negativen
Seiten des Gefängnisses betont, indem die Haft oft anderen menschlichen Unan-
nehmlichkeiten, wie Krankheit, Angst und Hunger, gleichgestellt wird.³⁶ Die Lebens-
umstände im Gefängnis bedeuteten in Wirklichkeit einen Kampf ums Überleben:
Überfüllung des Gefängnisses, Dunkelheit, Hunger, Fuß- und Handfesseln sowie
Grausamkeit der Gefängniswächter waren nur einige der vielen Herausforderungen,
die die Häftlinge bewältigen mussten.³⁷ Aus all diesen Gründen suchten sie häufig
nach Gelegenheiten, aus dem Gefängnis auszubrechen.³⁸ Die christlichen Gefangenen
befanden sich bei den Verfolgungen in eher benachteiligter Lage, zumal sie auch unter
den Schikanen und Misshandlungen ihrer paganen Wärter leiden mussten.³⁹ Auf der
einen Seite ergriffen meist die Gefängniswärter strenge Haftmaßnahmen, um Strafen
wegen einer erfolgten Flucht der Häftlinge zu vermeiden; auf der anderen Seite ließen
sie sich häufig bestechen, das Leben der Häftlinge und sogar deren Flucht zu er-
leichtern.⁴⁰ Während der Verfolgungen versuchten die Christen, den inhaftierten
Glaubensgenossen vor dem Martyrium auf verschiedene Art und Weise beizustehen.⁴¹
Das gilt sogar für die Zeit des Julian des Apostaten.⁴² Ähnlich waren die Lebensum-
stände der christlichen Gefangenen, welche bei Angriffen gegen die byzantinischen
Gebiete festgenommen wurden.⁴³ Auch die hier behandelten Märtyrerakten der früh-
und mittelbyzantinischen Zeit berichten von den unmenschlichen Lebensbedingun-
gen im Gefängnis bzw. in feindlicher Gefangenschaft, den regelmäßigen Besuchen der
Christen aus der Umgebung bei den Märtyrern sowie der Grausamkeit und der Be-
stechlichkeit der Gefängniswächter.

 Krause, Gefängnisse, 2–4.
 Zu den Lebensumständen im Gefängnis s. ausführlich Krause, Gefängnisse, 271–304. Vgl. Kou-
koules – Guilland, Voleurs et prisons, 127– 136; Koukoules, Βυζαντινῶν βίος, III, 226–236, 239–240.
 Koukoules – Guilland, Voleurs et prisons, 133– 134; Koukoules, Βυζαντινῶν βίος, III, 241–242;
Krause, Gefängnisse, 308–315.
 Krause, Gefängnisse, 305.
 Krause, Gefängnisse, 305–315.
 Krause, Gefängnisse, 317.
 Rapp, Holy Bishops, 226.
 Vgl. Koukoules, Οἱ αἰχμάλωτοι, bes. 34, 38–45; Rapp, Holy Bishops, 228–232.

8 Einleitung



Das Gefängnis muss grundsätzlich ein Männerraum gewesen sein, da Frauen
seltener als Männer in Gefangenschaft gerieten.⁴⁴ Angesichts der Tatsache, dass die
Märtyrerakten über mehr Gefängnisszenen als alle anderen hagiographischen Un-
tergattungen verfügen, wird das Gefängnis als ein besonders für Männer gedachter
Raum auch anhand der Unverhältnismäßigkeit zwischen Männer- und Frauenmär-
tyrerakten bestätigt. Im Korpus von Symeon Metaphrastes belaufen sich die Märty-
rerakten mit einer Frau als Protagonistin auf insgesamt 12, wogegen die Zahl derje-
nigen mit einem Mann als Protagonisten 65 beträgt. Dazu gibt es noch fünf
Märtyrerakten zweier Protagonisten unterschiedlichen Geschlechts. Ferner ist zu er-
wähnen, dass Frauen als Straftäterinnen in der Regel nicht in staatlichen Gefäng-
nissen eingesperrt, sondern ihren Verwandten oder, in späteren historischen Epo-
chen, einem Nonnenkloster zur Bewachung bzw. Bestrafung übergeben wurden.⁴⁵

Ausnahmsweise wurden aber Frauen in der frühchristlichen Zeit aufgrund von
Verfehlungen ihres Ehemannes inhaftiert.⁴⁶ Diese Maßnahme scheint auch in der
mittelbyzantinischen Zeit in Kraft geblieben zu sein. Niketas Choniates, Historiograph
des 12./13. Jahrhunderts, berichtet in seiner Chronike diegesis, dass die Ehefrau des
späteren Kaisers Andronikos I. Komnenos (1183– 1185) wegen der vermeintlichen
Flucht ihres Mannes und unter dem Vorwand der Mittäterschaft bei dessen Flucht
aufgegriffen und in denselben Kerker geworfen wurde, in dem Andronikos inhaftiert
war (ChonHist I, S.107.16–32). Frauen wurden insbesondere während der Christen-
verfolgungen zusammenmit Männern im selben Kerker gefangen gehalten.⁴⁷ Beispiele
dafür erbringen die Märtyrerakten der Perpetua und Felicitas (PPerFel BHG 1482, 3./4.
Jh.) und die des Pionios (PPion BHG 1546, 3./4. Jh.), deren Abfassungszeit mit der Zeit
des Geschehens ungefähr zusammenfällt.⁴⁸ Auch Vergewaltigung inhaftierter Frauen
durch Gefängniswächter oder Mithäftlinge gehörte zur Realität des Gefängnisses.⁴⁹

In der Spätantike sind einige Änderungen bzw. Neuanpassungen in puncto Ge-
fängnis zu beobachten, die sich mit der Christianisierung und der allgemeinen Neu-

 Vgl. Koukoules – Guilland, Voleurs et prisons, 129– 130; Koukoules, Βυζαντινῶν βίος, III, 238–
239; Krause, Gefängnisse, 170–179.
 Krause, Gefängnisse, 171– 172, 178–179.
 Krause, Gefängnisse, 175.
 Krause, Gefängnisse, 174, 178– 179. Vgl. Koukoules, Βυζαντινῶν βίος, III, 238.
 Zur Abfassungszeit der genannten Märtyrerakten s. van Beek, Passio sanctarum Perpetuae et Fe-
licitatis, 84–96 [Perpetua]; Musurillo, Christian Martyrs, xxv–xxvii [Perpetua] und xxviii–xxx [Pio-
nios]; Christou, Τὰ μαρτύρια τῶν ἀρχαίων χριστιανῶν, 43–47 [Pionios] und 67–75 [Perpetua];
Habermehl, Perpetua und der Ägypter, 3–4 [Perpetua]; Walder, Zur narrativen Technik der Körper-
darstellung, 45–46 [Perpetua] (mit weiteren Nachweisen); Heffernan, The Passion of Perpetua and
Felicity, 60–78 [Perpetua]. Die Märtyrerakten von Perpetua und Felicitas wurden vermutlich zu Beginn
des 3. Jahrhunderts zuerst in lateinischer Sprache abgefasst und zu einem späteren Zeitpunkt ins
Griechische übersetzt. Tatsächlich kann die griechische Übersetzung der Märtyrerakten von Perpetua
und Felicitas zwischen dem 4. und dem 9. Jahrhundert verfasst worden sein, dazu s. Rizos, The Greek
Translation (E01667).
 Krause, Gefängnisse, 178.

2 Gefängnis und Gesellschaft 9



gestaltung des Staates ergaben. Gefängnishaft diente jetzt in noch größerem Maße als
früher der Klassenjustiz, die in der Willkür der Oberschicht zuungunsten der Unter-
schicht bestand, beispielsweise im Fall einer Inhaftierung nach einer Denunziation.⁵⁰
In diesem Zusammenhang wurde die Funktion des Gefängnisses als Untersu-
chungshaft gestärkt und die Zahl der Gefangenen stieg an.⁵¹ Die Bürger der damaligen
Zeit fassten das Gefängnis als ein „Repressionsinstrument des Staates und der
Mächtigen“ auf.⁵² Aber auch unter diesen Umständen haben die Christen nach er-
reichter Vorherrschaft des Christentums alle Gefängnisinsassen nicht nur durch Ver-
suche, die Haftbedingungen zu erleichtern, sondern auch gelegentlich durch Ableh-
nung der staatlichen Justiz weiterhin unterstützt.⁵³ Die Wohltätigkeit der Christen den
Gefangenen gegenüber lässt sich auf die Lehre Jesu Christi zurückführen: Am Tag des
Jüngsten Gerichts würden nur diejenigen ins Himmelreich eintreten, welche ihren
Mitmenschen in Not, beispielsweise den Gefangenen, zur Seite gestanden sind, weil
sie dadurch Christus selbst Beistand geleistet haben (Mt 25.35–46). Zum Beispiel ist in
der Spätantike die Fürsorge für die Häftlinge eine Hauptaufgabe der Bischöfe.⁵⁴ In
Bezug auf die Genderdimension des Gefängnisses ist hier zu bemerken, dass die
spätantike Gesetzgebung im Jahr 340 neu angepasst wurde, um die Trennung der
Häftlinge nach Geschlecht vorzunehmen.⁵⁵

Hinsichtlich der physischen Gestalt eines Gefängnisses zeigt sich, dass sich die
staatlichen Verwahrungsorte in der Spätantike mitten in der Stadt, z.B. am Forum in
Rom, befanden, wobei für disziplinarische Verfehlungen der Mönche und Kleriker
Kirchen- bzw. Klostergefängnisse verwendet wurden.⁵⁶ In späteren Jahrhunderten
haben in Konstantinopel auch andere Gebäude, etwa das Chalke-Tor oder der Ane-
mas-Turm, die Gefängnisfunktion übernommen.⁵⁷ Im Hinblick auf das Chalke-Tor
bemerkt Cyril Mango Folgendes: „The Chalke is, in fact, often mentioned as a place of
detention up to the twelfth century, which should probably be understood to mean
that various dependencies and undergrounds of the monumental vestibule were used
as prison cells“.⁵⁸

Weitere Beispiele von Verliesen in der byzantinischen Hauptstadt bieten die
Phiale des Großen Palastes und das unter der Leitung des Eparchen stehende

 Krause, Gefängnisse, 203–211, 316.
 Krause, Gefängnisse, 316, 340–344.
 Krause, Gefängnisse, 323.
 Krause, Gefängnisse, 316–330.
 Rapp, Holy Bishops, 23, 222, 224, 226–228.
 Krause, Gefängnisse, 178–179. Vgl. Koukoules, Βυζαντινῶν βίος, III, 238–239.
 Krause, Gefängnisse, 48–59, 272–273; vgl. Hillner, Monastic Imprisonment, 205–237; Hillner,
L’enfermement monastique, bes. 42–44, 50–51; Hillner, Prison, Punishment and Penance, 281–353.
 Diesbezüglich s. bspw. Meyer-Plath – Schneider, Die Landmauer von Konstantinopel, 114– 117
(mit Grundriss vom Anemas-Gefängnis) und Abb. 58; Janin, Constantinople byzantine, 169– 173;
Koukoules – Guilland, Voleurs et prisons, 128; Koukoules, Βυζαντινῶν βίος, III, 228–229; Kazhdan,
Prisons, 1723.
 Mango, The Brazen House, bes. 34.

10 Einleitung



Staatsgefängnis des Praetoriums. Während der ikonoklastischen Zeit wurden in bei-
den Gefängnissen viele Ikonophile eingeschlossen, wie etwa Michael Synkellos und
seine Schüler Job, Theodoros und Theophanes Graptos (VMichSync BHG 1296,
S.68.1–4 [Phiale], S.72.26–30, S.86.2–5, S.88.27–31, S.90.1–2, S.92.2–3 [Praetorium];
Met-VTheodGr Kap.23 und Kap.26 [Praetorium]), Stephanos der Jüngere und seine
Schülerin Anna (VStephIun BHG 1666, S.135.7–8, S.154.23–24 [Phiale], S.157.11– 12,
S.157.18– 19, S.166.5, S.167.5–6, S.167.13– 14, S.167.23–24, S.169.11, S.169.21 [Praetori-
um]; Met-VStephIun BHG 1667, S.120.1294–1295, S.121.1318– 1319, S.149.2028–2031
[Phiale], S.154.2150–2151, S.156.2193, S.159.2265–2266, S.168.2481–2483, S.170.2518–
2519, S.171.2547–2550, S.172.2562–2564, S.172.2577–2580, S.175.2648–2649,
S.176.2661–2663 [Praetorium]) sowie auch andere Mönche (VStephIun S.157.25–28,
S.158.1–4, S.160.4–5 [Praetorium]; Met-VStephIun S.155.2171–2181, S.156.2182–2183
[Praetorium]).⁵⁹ Michael Synkellos war konkret „in den Kellergewölben des ,Praeto-
rium‘ genannten Gefängnisses“ eingekerkert (ἔν τισι θόλοις τῆς εἱρκτῆς, τῆς οὕτω
λεγομένης Πραιτώριον, VMichSync S.72.28–29). Im 10. Jahrhundert wurde das
Staatsgefängnis im Praetorium, das im Umkreis des Kaiserpalastes lag, hauptsächlich
für arabische Kriegsgefangene benutzt.⁶⁰

Im Großen und Ganzen verleiht die spätantike Gesellschaft dem Gefängnis eine
größere Bedeutung als zuvor und dies kann das zunehmende Interesse am Gefängnis
in der damaligen Literatur erklären.⁶¹ Mit anderen Worten stellt das Gefängnis in der
Spätantike einen Bestandteil der Alltagswirklichkeit dar, zumal jetzt mehr Leute als
früher im Gefängnis eingesperrt waren und deren unmittelbarer Umkreis die Aus-
wirkungen der Gefängniserfahrung miterlebte. Infolgedessen ist davon auszugehen,
dass den Byzantinern Gefängnisszenen in der Literatur vertraut waren. Darauf beruht
wahrscheinlich die häufige Erwähnung des Gefängnisses in den Märtyrerakten, die
somit die spätantike Realität mit der historischen Erinnerung der kaiserzeitlichen
Epoche in Einklang bringen wollten.

3 Der inhaftierte Märtyrer

Das μαρτύριον (Martyrium bzw. Märtyrerakten) erhielt seinen Namen von den Prot-
agonisten dieser Berichte. Die Christen, die ihren Glauben bei den Verfolgungen durch

 Vgl. Cunningham, The Life of Michael the Synkellos, 69, mit Anm. 99, 73, mit Anm. 115, 99, mit
Anm. 168; Auzépy, La Vie d’Étienne le Jeune, 230, mit Anm. 242, 255, mit Anm. 363 (mit weiteren
Nachweisen); Janin, Constantinople byzantine, 165– 169, 171, 409. Eine der Miniaturen des Skylitzes
Matritensis im Codex Vitr. 26–2 (fol. 51v, unten), datiert ins 14. Jahrhundert, stellt eine Gruppe von
ikonophilen Männern in einem kuppelgekrönten Gefängnis dar, vgl. Tsamakda, The Illustrated Chro-
nicle, 96, Abb. 122.
 Rapp, A Medieval Cosmopolis, 160– 163, bes. 162, mit Anm. 34. Für die Kriegsgefangenen nach
Auffassung der Byzantiner s. ausführlich Letsios, Die Kriegsgefangenschaft, 213–227.
 Vgl. Krause, Gefängnisse, 4–7.

3 Der inhaftierte Märtyrer 11



blutige Folter und Tod bezeugten, wurden als μάρτυρες (Märtyrer) bezeichnet.⁶² Das
Wort μάρτυς bedeutete ursprünglich „Zeuge“, doch erscheint es mit der speziellen
christlichen Bedeutung seit der zweiten Hälfte des 2. Jahrhunderts, insbesondere im
Martyrium des Polykarp (BHG 1556– 1560).⁶³ Interessanterweise kommt das Wort
μάρτυς auch in denselben Märtyrerakten mit beiden Bedeutungen, nämlich als Au-
genzeuge und Blutzeuge bzw. Märtyrer, vor.⁶⁴ Die Schilderung eines Martyriums be-
ginnt in der Regel mit der Festnahme und endet mit der Hinrichtung des Protago-
nisten, wobei dazwischen der Märtyrer einer Reihe von Verhören, Folterungen, aber
auch Inhaftierungen bzw. Gefängnisaufenthalten unterzogen wird. Die früheren Le-
bensabschnitte eines Märtyrers sind dem Hagiographen entweder unbekannt oder zu
wenig interessant; daher schwankt der Umfang der Märtyrerakten meistens zwischen
10 und 20 Seiten, im Gegensatz zu den Lebensbeschreibungen von Heiligen, die sich
auch der Kindheit und anderen Lebensphasen eines heiligen Asketen widmen und
deshalb häufig wesentlich länger sind.

Auf Grundlage der reichen handschriftlichen Überlieferung der Märtyrerakten
kann man, wie oben erwähnt, die Popularität der Märtyrer unter den Christen fest-
stellen. Nach Anschauung der spätantiken Christen befinden sich die Märtyrer an
oberster Stelle der Heiligenhierarchie. Der Grund dafür liegt in ihrem gewaltsamen
Tod, der mit dem Kreuzestod Christi und im weiteren Sinne mit dessen Erlösungsbe-
deutung verknüpft worden ist, sowie allgemein in deren Darstellung als wahrhafte
Nachfolger Christi, wie sie schon im Martyrium des Polykarp zu beobachten ist.⁶⁵
Hierbei ist festzuhalten, dass die Schilderung des Leidens Christi im Neuen Testament
keine Gefangenschaft enthält. Es ist jedoch nicht auszuschließen, dass die Erwäh-
nungen des gefesselten Christus (Mt 26.50, 26.57; Mk 14.46; Lk 22.54; Joh 18.12) auch auf

 Musurillo, Pagan Martyrs, 236, 243, mit Anm. 1; Straw, Settling Scores, 21–40.
 Bowersock, Martyrdom and Rome, bes. 5, 13.
 Beispielsweise sind mit dem genannten griechischen Wort in den metaphrastischen Märtyrerakten
von Menas, Hermogenes und Eugraphos (Met-PMenHerEug BHG 1271) einmal die Zuschauer bzw. Au-
genzeugen des Martyriums und einmal der Protagonist, nämlich der designierte Blutzeuge, gemeint: Καὶ
μάρτυς [d.h. Augenzeuge] τῶν ἐμῶν λόγων ὁ δῆμος ἅπας, καὶ τὸ περιεστὼς τοῦτο θέατρον. […] τοῦ
μάρτυρος [d.h. Märtyrer bzw. Blutzeuge] διατρανώσαντος τὴν ἀλήθειαν (Met-PMenHerEug Kap.10 und 11).
 Vgl. ausführlich Taveirne, Das Martyrium als imitatio Christi, 167–203: Anhand mehrerer (vor-
wiegend lateinischer) Märtyrerakten vom 4. bis zum 6. Jahrhundert wird hier betont, dass die früh-
christlichen Hagiographen, obwohl sie auf die Verbindung zwischen Märtyrern und Christus sowie
deren Leidensgeschichte hinweisen, systematisch und bewusst vermeiden, die Märtyrer mit Christus
völlig gleichzusetzen. Für die literarische Gestaltung des Martyriums als imitatio Christi s. auch
Deléani-Nigoul, L’utilisation des modèles bibliques du martyre, 330–336; Seeliger – Wischmeyer,
Märtyrerliteratur, 26, mit Anm. 161. Auf der anderen Seite aber ist Robert Bartlett der Meinung, dass die
frühchristlichen Asketen und Märtyrer als Musterbeispiele nicht Christus, sondern biblische Figuren,
wie den hebräischen Propheten Elija und den Vorläufer Christi Johannes den Täufer, heranzogen. In
dieser Weise versucht Bartlett, das Konzept der imitatio Christi zu widerlegen, vgl. Bartlett,Why Can
the Dead Do Such Great Things?, bes. 47, 196– 197, 391. Dazu s. auch Rapp, Saints and Hagiography, 787–
788. Allerdings sind die schriftlichen Belege in den lateinischen und griechischen Märtyrerakten,
welche gegen Bartletts Meinung sprechen, meiner Lektüre nach ausreichend.

12 Einleitung



einen potenziellen Aufenthalt in einem geschlossenen Gefängnisraum hindeuten. In
den Märtyrerakten stehen zum Beispiel die Fesseln mehrfach als pars pro toto,
nämlich als ein Teil für das Ganze – das Gefängnis (vgl. hier Kapitel 1).

Interessanterweise kommen erstmals seit dem 9. Jahrhundert griechische Texte
literarischen bzw. zeremoniellen-liturgischen Charakters auf die genaue Lage des
Gefängnisses Christi in der Nähe (heutzutage innerhalb) der Grabeskirche in Jerusa-
lem zu sprechen: In seiner Palästinabeschreibung (9. Jh.) nimmt der byzantinische
Mönch Epiphanios Bezug auf „das Gefängnis, wo Christus eingeschlossen war, und
[auch] Barabbas“, wobei im sogenannten Anastasis-Typikon (9./10. Jh.) das „Heilige
Gefängnis“ (Ἁγία Φυλακή) fünfmal als „Station“ und Ort verschiedener kirchlicher
Prozessionen angesprochenwird.⁶⁶ Bemerkenswert ist aber, dass es in der Altstadt von
Jerusalem mehrere Orte gibt, die heute als Gefängnisse Christi bezeichnet und verehrt
werden.⁶⁷ Nach einer ausführlichen Untersuchung des Gefängnisses Christi bei der
Grabeskirche kommt Anthony Bale zu folgendem Schluss: „It is not surprising that
Christ’s imprisonment should have been retrospectively inserted into his biography: it
fulfilled a need and desire to ‚complete‘ the details of the Passion and provided an
architectural setting and physical space in which the Passion narrative could deve-
lop.“⁶⁸ Es ist durchaus möglich, dass zur Entstehung des Verlangens nach diesen
späteren Zusätzen zur Biographie Christi die Märtyrerliteratur beitrug, welche bereits
in den ersten christlichen Jahrhunderten verbreitet und beliebt war.

Die Märtyrer waren ideales Vorbild zur Nachahmung sowohl für einfache Christen
als auch für spätere heilige Asketen. In seiner Rede über die vierzig Märtyrer von
Sebaste (BHG 1205; CPG 2863) regt Basileios der Große im Gottesdienst sein Publikum,
bestehend wahrscheinlich aus Laien und Klerikern,⁶⁹ dazu an, durch Anerkennung
und wahre Seligpreisung (μακαρισμός) der Märtyrer „Märtyrer in Bereitschaft“ (μάρ-
τυς τῇ προαιρέσει, d.h. jemand, der bereit ist, das Martyrium auf sich zu nehmen) zu
werden, um ohne tatsächlich erlittenes Martyrium den gleichen Lohn zu erhalten
(BasHomMS Sp.508). Gleicherweise wollten die Mönche laut der erbaulichen Erzäh-
lung von Barlaam und Josaphat (BHG 224) durch Askese „Märtyrer in Bereitschaft“

 Vgl. Bale, God’s Cell, bes. 8. In seinem Artikel erwähnt Anthony Bale nur eine einschlägige Stelle
im Anastasis-Typikon. Ich bin Daniel Galadza sehr dankbar, dass er meine Aufmerksamkeit auf das
genannte Typikon und alle dazugehörigen Erwähnungen des Gefängnisses Christi lenkte. Für die
Edition des Anastasis-Typikon sowie die relevanten Textstellen s. Papadopoulos-Kerameus, Τυπικὸν
τῆς ἐν Ἱεροσολύμοις ἐκκλησίας, 1–254, bes. 146, 162, 184, 212, 220–221. Für den Reisebericht des
Epiphanios s. Donner, Die Palästinabeschreibung des Epiphanius, 42–91, bes. 67 und 82 (mit Text-
ausgabe und deutscher Übersetzung).
 Bale, God’s Cell, bes. 3, 13– 16. Über die potenziellen Verwahrungsorte Christi in Jerusalem hinaus
greift der Verfasser des genannten Artikels auch das Thema der Inhaftierung der Apostel Petrus und
Paulus und deren Gefängnisorte in Caesarea, Jerusalem und Rom auf, welche auch bis zur Gegenwart
als Kultstätten dienen, s. Bale, God’s Cell, 27.
 Bale, God’s Cell, 16.
 Zum potenziellen Publikum der Homilien s. Cunningham, Preaching and the Community,
bes. 31–33, 39–40.

3 Der inhaftierte Märtyrer 13



(μάρτυρες τῇ προαιρέσει) werden (VBarJoas Prol.8).⁷⁰ Ein anderes einschlägiges
Beispiel erbringt die Vita der Thomaїs von Lesbos (BHG 2454), die in der Mitte des
10. Jahrhunderts abgefasst wurde.⁷¹ Dabei handelt es sich um eine christliche Frau, die
wegen ihrer frommen Lebensführung sowie der Erduldung des grausamen Verhaltens
ihres Ehemannes heilig wurde. Auffällig ist, dass der Hagiograph seine Protagonistin
im Vergleich zu den Märtyrern auf die gleiche oder sogar höhere Stufe stellt, sodass sie
letztlich den Aposteln ebenbürtig erscheint (VThom Kap. 8 und 9). In jedem Fall wurde
das Märtyrerleben als Beispiel zur Nachahmung bzw. Vergleichsmaßstab für die
Leistungen der späteren Asketen herangezogen.

Gefängnisszenen stellen eine Besonderheit der Märtyrerakten und somit des
Heiligentyps des Märtyrers dar. Drei der frühesten Gefängnisepisoden in der griechi-
schen Märtyrerliteratur befinden sich in den Akten von Paulus und Thekla (spätes
2. Jh., BHG 1710– 1713), den aus dem Lateinischen übersetzten Märtyrerakten von
Perpetua und Felicitas (3./4. Jh., BHG 1482) und den Märtyrerakten des Pionios (3./
4. Jh., BHG 1546). Die überwältigende Mehrheit der Märtyrerakten berichtet entweder
in einer ausführlichen oder wenigstens in einer kurzgefassten Episode über die Ge-
fangenschaft ihrer Protagonisten: Von den 80 hier untersuchten Märtyrergeschichten
– sowohl in deren vormetaphrastischer als auch in deren metaphrastischer Fassung –
fehlt nur in 19 eine Erwähnung des Gefängnisses. Im Unterschied zu den Märtyrer-
akten bauen die Heiligenviten nur selten eine Gefängnisepisode in ihre Erzählung ein:
Anhand der Untersuchung von Thomas Pratsch sind nur 6 von den 100 behandelten
Heiligenviten anzutreffen, in welchen das Gefängnismotiv entweder in der Form einer
Inhaftierung oder einer Verbannung auftritt.⁷² Es ist also kein Zufall, dass laut Ter-
tullian, dem frühchristlichen Autor und Apologeten des Christentums, der Gefäng-
nisraum vor allem zur spirituellen Vorbereitung der christlichen Soldaten bzw. der
Märtyrer vor ihrer Hinrichtung diente (TertMart).

Die Gefangenenidentität erweist sich als die Haupteigenschaft des Märtyrers im
gesamten Vorgang des Martyriums, unabhängig davon, ob der christliche Protagonist
eingesperrt oder lediglich gefesselt ist.⁷³ Auch in das Verhör und die Folter wird der
Märtyrer meist gefesselt geführt. Gefängnis bildet anders gesagt im Fall der Märtyrer
eine wesentliche Phase zur Erlangung der Heiligkeit und signalisiert einen spezifi-

 Für den Einfluss des Martyriumskonzeptes auf das frühchristliche Asketentum bzw. Mönchtum s.
Malone, The Monk and the Martyr; Musurillo, Pagan Martyrs, 236, mit Anm. 1 (mit weiteren Nach-
weisen).
 Halsall, Life of St. Thomaїs of Lesbos, 291–295.
 Vgl. Pratsch, Der hagiographische Topos, 9– 11, 312–315. Pratsch versucht, „ausreichend viele
Belege“ für die jeweilige Toposkategorie heranzuziehen, „um einen Topos als solchen zu erweisen“:
Pratsch, Der hagiographische Topos, 16. Das bedeutet, dass, auch wenn Pratsch nicht alle einschlä-
gigen Fälle identifiziert hat, diese innerhalb seines Textkorpus nicht viel mehr als sechs ausmachen
würden.
 Es sei hier erwähnt, dass häufig das Wort δεσμώτης („Gefangener“ bzw. „Gefesselter“) sowohl den
im Gefängnis eingeschlossenen als auch den zur Gerichtsverhandlung übergebenen Märtyrer be-
zeichnet (s. z.B. Met-PSerBac BHG 1625, Kap.17; Met-PAnth BHG 135, Kap.5).

14 Einleitung



schen Unterschied zwischen den Lebensabschnitten der Märtyrer und denjenigen der
heiligen Asketen. Es zeigt sich allerdings, dass zwecks Nachahmung des Märtyrerle-
bens die heiligen Asketen für ihren seelischen Fortschritt dem Gefängnis entspre-
chende Orte suchten, oder anderenfalls die späteren Hagiographen auf literarischer
Ebene einen umschlossenen Raum für die Asketen erfanden, um dadurch den Zu-
sammenhang zwischen ihnen und den Märtyrern anzudeuten. Asketen und Aske-
tinnen wurden also entsprechend den Heiligenviten aus eigenem Willen lange Zeit in
ein Grab (z.B. VAnt BHG 140, Kap.8.1–25, Kap.9.1–43, Kap.10.1– 18; VSync BHG 1694,
S.190.88–92), in eine verlassene Festung (z.B. VAnt Kap.12.1–23, Kap.13.1–31,
Kap.14.1–3), in eine Höhle in der Wüste bzw. an einer entlegenen Stelle (z.B.
VPaulTheb BHG 1466, Kap.5; VEuphrIun BHG 627, Kap.10– 15; NeophInclTest BHG
1325m, S.32.18–25, S.33.1–29, S.34.1–18) oder in eine Klosterzelle (z.B. VGeorChoz
BHG 669, S.107.2– 19, S.108.1– 16, S.109.1–20; VPel BHG 1478, Kap.44.304–309,
Kap.45.310–318, Kap.46.319–324;VMel BHG 1241, Kap.32 und Kap.40–41;VTaes BHG
1695, S.98.16–20, S.100.1–20, S.102.1– 14, S.106.3– 17) eingesperrt, während fromme
Frauen entweder aus eigenem Antrieb (z.B. VMacr BHG 1012, Kap.5.16–50,
Kap.7.1– 11) oder wegen ihrer grausamen Ehegatten (z.B. VMarIun BHG 1164,
Kap.8– 10) ans Haus gefesselt waren und eine asketische Lebensweise führten.

Insgesamt stellt das Gefängnis auf der einen Seite eine auferlegte Einsperrung dar,
die den Märtyrern von den Paganen zwecks Demoralisierung aufgezwungen wurde.
Auf der anderen Seite lassen sich die oben erwähnten Ersatzorte des Gefängnisses als
eine alternative freiwillige Einsperrung für die Asketen betrachten, welche auf diese
Weise die menschlichen Leidenschaften bekämpfen wollten. Auch Tertullians Ge-
sichtspunkt für das Gefängnis als „Ort der Zurückgezogenheit“ bringt durchaus diese
zwei Einsperrungsformen in Verbindung: „Auferamus carceris nomen, secessum
vocemus“ (TertMart Kap.2.37–38; Übers.: „Schaffen wir den Namen Kerker ganz ab,
nennen wir ihn Ort der Zurückgezogenheit“).⁷⁴ In beiden Fällen diente der um-
schlossene Raum sowohl zur harten körperlichen Übung, aber sicher nicht im Sinne
einer üblichen Folterung,⁷⁵ als auch zur spirituellen Entfaltung der hagiographischen
Protagonisten. Schließlich kann man hier in puncto Gefängnis eine intertextuelle
Beziehung zwischen den zwei Hauptuntergattungen der Hagiographie, nämlich den
Heiligenviten und den Märtyrerakten, beobachten.

Die Verbindung der Heiligkeit zu Gefängnisraum und anderen asketischen Orten
kann anhand der spätantiken Auffassung über das Verhältnis zwischen Ort und Art
der körperlichen und spirituellen Übung weiter verdeutlicht werden. In seinem Prolog
in Historia Lausiaca um 420 (BHG 1435– 1438, insb. 1437; CPG 6036) betont Palladius,
dass die frühen Asketen sowohl in einer Stadt bzw. einem Dorf als auch in der Wüste
Heiligkeit erlangen konnten, denn das Wesentliche bestand in erster Linie nicht im
„Ort“ (τόπος), sondern in der von ihnen erwählten „Lebensweise“ (τρόπος τῆς προ-

 Übers. Kellner, Tertullians private und katechetische Schriften, 218.
 Diesbezüglich s. Geltner, The Medieval Prison, 93.

3 Der inhaftierte Märtyrer 15



αιρέσεως) (HistLaus Prol.164– 167). Diese Auffassung über den Zusammenhang zwi-
schen τόπος und τρόπος ist bei mehreren byzantinischen Autoren wiederzufinden,
wie etwa bei Johannes Chrysostomos (4./5. Jh., Homilien über die Bildsäulen, CPG
4330), Kyrillos von Skythopolis (6. Jh., Vita des heiligen Euthymios, BHG 647–648b;
CPG 7535) und im Testament des Neophytos Enkleistos (12./13. Jh., BHG 1325m).⁷⁶ Die
häufige Erscheinung der genannten Ansicht offenbart eine Ideologie in Bezug auf
Lebensort und -weise im hagiographischen Rahmen und erklärt, warum die Hagio-
graphen bei der Schilderung der verschiedenen Lebensabschnitte von heiligen Per-
sonen auf das Gefängnis, die Höhle, die Wüste und jeden anderen unwirtlichen Ort
fokussieren. Sie wollen nämlich zeigen, dass man auch an einem solchen Ort durch
fromme Handlungen und asketische Tugenden erhöhte Spiritualität erreichen kann.
Im Kontext betrachtet, bedeutet das eigentlich, dass genau die Rauheit des jeweiligen
Ortes den Protagonisten dazu führen könnte, diverse körperliche und spirituelle
Herausforderungen und Bewährungsproben zu bewältigen, um der Heiligkeit näher
zu kommen. Solche Beschreibungen in der Hagiographie dienten nicht nur zur Un-
terhaltung, sondern auch und insbesondere zur Unterweisung des Rezipienten. In
jedem Fall findet sich die besagte Ideologie auch hinter den in der Spätantike ver-
fassten Märtyrerakten, welche wohl im ideellen Austausch mit anderen zeitgenössi-
schen (Unter‐)Gattungen hagiographischen Charakters (Sammelbiographien, Heili-
genviten, Festreden, usw.) standen. Dieser ideologische Hintergrund ist auch bei der
Produktion späterer Märtyrerakten vorherrschend.

Wenngleich das Gefängnismotiv in den christlichen Märtyrerakten mit hoher
Frequenz auftritt, ist es in der entsprechenden vorherigen Texttradition, nämlich den
sogenannten „heidnischen Märtyrerakten“, nie anzutreffen. Als „heidnische Märty-
rerakten“ bzw. Acta Alexandrinorum wird von der modernen Forschung eine Gruppe
von zum Teil literarischen Texten bezeichnet,welche in vom 1. bis zum 3. Jahrhundert
n.Chr. datierbaren Papyrusfragmenten erhalten sind.⁷⁷ Dabei handelt es sich um die
Gerichtsverhandlung alexandrinischer Griechen, die – wie auch die christlichen
Märtyrer – in Opposition zu den römischen Behörden standen. Sowohl die heidni-
schen als auch die christlichen Märtyrerakten basieren im Hinblick auf ihre Form auf
den offiziellen römischen Gerichtsprotokollen (d.h. den protocolla bzw. commentarii),
weswegen diese beiden Texttraditionen von Märtyrerakten immer die Dialogform
sowie häufig auch die Folterungs- und die Hinrichtungsdarstellung des jeweiligen
Protagonisten beinhalten.⁷⁸ Keine direkte Beziehung ist aber zwischen den heidni-

 Die genauen Stellen der oben erwähntenWerke sowie weitere einschlägige Textbeispiele kannman
mithilfe des TLG: Thesaurus Linguae Graeca (http://stephanus.tlg.uci.edu/) auffinden.
 Musurillo, The Pagan Acts of the Martyrs, 555–564 (mit weiteren Nachweisen); Musurillo,
Pagan Martyrs; Musurillo, Acta Alexandrinorum.
 Für das Verhältnis der Märtyrerakten zu den offiziellen Gerichtsprotokollen s. Delehaye, Les
légendes hagiographiques, bes. 106– 107; Delehaye, Les passions des martyrs, 117–231; Musurillo,
The Pagan Acts of the Martyrs, bes. 556; Musurillo, Pagan Martyrs, 249–252; Bowersock,Martyrdom
and Rome, 23–39.

16 Einleitung

http://stephanus.tlg.uci.edu/
http://stephanus.tlg.uci.edu/


schen und christlichen Märtyrerakten zu konstatieren; anders gesagt scheinen die
heidnischen Märtyrerakten keinen Einfluss auf die christlichen ausgeübt zu haben.⁷⁹
Die Inhaftierung des Angeklagten zwischen den verschiedenen Stadien der Ge-
richtsverhandlung dürfte in der Realität eine praktische und effektive Lösung gewesen
sein; darauf gibt es jedoch keinen Hinweis in den heidnischen Märtyrerakten und den
acta proconsularia, nämlich den christlichen Märtyrerakten (wie etwa den lateini-
schen Acta Cypriani und den Acta Martyrum Scillitanorum), die in großem Maße auf
den offiziellen Gerichtsprotokollen beruhen und daher keinen literarischen Charakter
haben.⁸⁰ Die christlichen Märtyrerakten dagegen, welche die Gerichtsverhandlungen
der Märtyrer auf literarische Art und Weise und in größerer Ausführlichkeit bearbei-
ten, legen meist großen Wert auf die Gefängnisszenen der christlichen Protagonisten.
Der Grund dafür liegt meines Erachtens in der Bedeutung, die die Hagiographen der
Identität des christlichen Märtyrers als Gefangener verleihen wollten.

Neben den heidnischen Märtyrerakten lassen sich die jüdischen als eigenstän-
diges Vorstadium des Konzepts des christlichen Martyriums betrachten.⁸¹ Die jüdi-
schen Märtyrerakten weisen nämlich bereits einige Charakteristika der christlichen
Märtyrerakten auf. Zunächst sind die gleichen Hauptstufen im Handlungsgefüge
dieser Geschichten zu erkennen: die Weigerung der jüdischen Märtyrer, den paganen
Göttern zu opfern und vom Opferfleisch zu essen, ebenso das Verhör und die Folter bis
zum Tod. Als Paradebeispiel gelten hier die jüdischen Erzählungen der Makkabäer
(Macc II 6.18–34, 7.1–43 und Macc IV 5.1–39, 6.1–37, 7.1–24, 8.1–31, 9.1–33, 10.1–22,
11.1–28, 12.1–20, 13.1–31, 14.1–21, 15.1–35, 16.1–27, 17.1–25, 18.1–24), deren Protago-
nisten, der ältere Eleazar und eine Mutter mit sieben Söhnen, im 2. Jahrhundert v.Chr.
durch den Monarchen Antiochos IV. das Martyrium erlitten haben.⁸² Eleazar erwartet

 Musurillo, The Pagan Acts of the Martyrs, bes. 556–557, 563. Musurillo, Pagan Martyrs, v, 244.
Obgleich auch Lucy Grig zugibt, dass eine unmittelbare Beziehung bzw. Auseinandersetzung zwischen
diesen zwei Texttraditionen nicht zu beweisen ist, schließt sie diese Möglichkeit nicht aus: „While
Christian texts construct themselves as oppositional to ‚pagan‘ culture, they were parasitic upon this
very culture“: Grig, Making Martyrs, 61.
 Es lohnt sich hier zu erwähnen, dass laut dem ältesten auf Koptisch geschriebenen Märtyrerbe-
richt, der von der Gerichtsverhandlung eines christlichen Priesters namens Stephanos in aller Kürze
erzählt, der christliche Märtyrer bis zum Beginn des Prozesses im Gefängnis war. Dieser Text, der in
einem Papyrusfragment aus Ägypten erhalten ist und wohl schon auf die zweite Hälfte des 4. Jahr-
hunderts zurückgeht, dürfte auf einem verloren gegangenen griechischsprachigen Gerichtsprotokoll
basieren. In jedem Fall kann dieser kurze koptische Märtyrerbericht in die acta proconsularia einge-
ordnet werden. Diesbezüglich s. van Minnen, The Earliest Account of a Martyrdom in Coptic, 13–38.
 Vgl. Detoraki, Greek Passions, 65. Die jüdischen Märtyreraktenwaren in der christlichenWelt weit
verbreitet und bekannt; dies ist auch durch die Existenz verschiedener Homilien von Gregor von Na-
zianz und Johannes Chrysostomos (BHG 1007– 1007a und BHG 1008–1010a) erwiesen, welche das
Martyrium der jüdischen Märtyrer (Makkabäer) verherrlichen. Zu einer ausführlichen Untersuchung
dieser Homilien s. Ziadé, Les martyrs Maccabées.
 Über die Abfassungszeit dieser beiden jüdischen Erzählungen gibt es eine lange Diskussion, die
GlenW. Bowersock zusammenfasst. Er kommt zum Schluss, dass die genannten Erzählungenwohl erst

3 Der inhaftierte Märtyrer 17



von den jungen Leuten, dass sie ihn als Beispiel zur Nachahmung betrachten: „Der
Jugend aber hinterlasse ich ein leuchtendes Beispiel, wie man mutig und mit Haltung
für die ehrwürdigen und heiligen Gesetze eines schönen Todes stirbt“ (τοῖς δὲ νέοις
ὑπόδειγμα γενναῖον καταλελοιπὼς εἰς τὸ προθύμως καὶ γενναίως ὑπὲρ τῶν σεμνῶν
καὶ ἁγίων νόμων ἀπευθανατίζειν.Macc II 6.28; vgl.Macc IV 6.16–22).⁸³ Die Darstellung
des Märtyrers als Vorbild zur Nachahmung ist in den heidnischen Märtyrerakten nicht
vorhanden, aber vorherrschend in den christlichen (s. z.B. PAcepsJosAeith BHG 19,
S.541.10– 13, S.544.2–4). Hierbei ist festzuhalten, dass wie im Fall von heidnischen
Märtyrerakten auch in den oben erwähnten jüdischen Erzählungen der Makkabäer (II.
und IV. Buch) keine Gefängnisepisode geschildert wird. Laut dem dritten Buch der
Makkabäer aber werden die Juden durch den Pharao von Ägypten Ptolemaios IV.
Philopator (3. Jh. v.Chr.) im Hippodrom von Alexandrien (Macc III 4.11, 5.1–51, 6.1–21)
eingeschlossen, um sie dort von Elefanten zu Tode trampeln zu lassen. Vor dieser
Strafe werden sie jedoch durch göttliche Intervention gerettet.⁸⁴ Obwohl ohne klare
Erwähnung eines Gefängnisses, entspricht diese Episode den Gefängnisszenen in den
christlichen Märtyrerakten.

In dieser Einheit wurde bezüglich der Gefängnisszene eine vergleichende Gegen-
überstellung der auf Griechisch abgefassten literarischen christlichen Märtyrerakten
mit den vorherigen (heidnischen, jüdischen und christlich-lateinischen) Texttraditio-
nen von Märtyrerberichten sowie mit den asketischen Heiligenviten vorgenommen.
Aus diesem Vergleich ergibt sich Folgendes: Das Konzept des christlichen Martyriums
sowie des Heiligentyps des christlichen Märtyrers wurde im Laufe der Zeit geändert
und nahm zusätzlich die Gefängnisphase auf. Dies kann natürlich darauf hindeuten,
dass die christlichen Autoren ein rein christliches Modell des Martyriums zu erfinden
versuchten, dessen Neuerung vorwiegend in der Gefängnisszene bzw. Gefangenen-
identität des Märtyrers bestand.

4 Vorgeschichte und Kontext des Gefängnismotivs

An dieser Stelle sind ausgewählte Schlüsselphasen der Vorgeschichte des Gefäng-
nismotivs zu besprechen. Wie oben dargelegt, wird keine Gefängnisszene in den
heidnischen Märtyrerberichten (1.–3. Jh. n.Chr.) angetroffen, welche ansonsten viele
Ähnlichkeiten mit den christlichen Märtyrerakten aufweisen. Allerdings erbringt be-
reits die pagane bzw. griechische Antike in diesem Kontext ein gut bekanntes Beispiel,
und zwar die Inhaftierung von Sokrates, dem griechischen Philosophen (470/469–399

im 1. Jh. n.Chr. geschriebenworden seien und somit das Konzept des Martyriums in jeder Hinsicht rein
christlich sei, vgl. Bowersock, Martyrdom and Rome, 1–21.
 Übers. Bibel, 567. Zu Eleazar als Beispiel zur Nachahmung s. auch den einschlägigen Kommentar
von Musurillo, Pagan Martyrs, 238–239.
 Für eine ausführliche Interpretation dieser Episode s. Weaver, Plots of Epiphany, 78–91,
bes. 84–87.

18 Einleitung



v.Chr.), der der Gottlosigkeit und des verderblichen Einflusses auf die Jugend ange-
klagt und unter Todesstrafe gestellt wurde. Hauptsächlich um seinen Prozess, Ge-
fängnisaufenthalt und Tod geht es in Platons Dialogen Kriton und Phaidon.Während
in Kriton (PlatCrit) Sokrates die von seinen Freunden angebotene Fluchtmöglichkeit
ablehnte, um sich nicht seinerseits den Göttern und dem Staat gegenüber ins Unrecht
zu setzen, äußerte er in Phaidon (PlatPh) seine Überlegungen zum zukünftigen Leben,
d.h. dem Jenseits, sowie seine Überzeugung, dass die Seele auch nach dem Tod des
Körpers weiterhin existieren werde.

Klare Ähnlichkeiten sind zwischen dem Gefängnisaufenthalt des Sokrates und
demjenigen der christlichen Märtyrer zu erkennen: Auch die christlichen Märtyrer
vermeiden, wie weiter unten ausgeführt, den Ausbruch aus dem Gefängnis, um sich
durch die Erduldung des Martyriums in den Willen Gottes zu fügen. Außerdem er-
warten die gefangen gehaltenen Märtyrer, nach dem irdischen Tod die Vereinigung der
Seele mit Gott im Himmel zu erlangen. Hinzuzufügen ist, dass Gregor von Nazianz in
seiner Rede gegen Julian den Apostaten (CPG 3010) den paganen Kaiser ablehnt, weil
dieser anstatt der Apostel und Märtyrer Sokrates und andere pagane Helden verehrt
(GrHomJul Kap.69.1–5, Kap.70.1– 19). Dies kann als ein satirisch übersteigertes Bei-
spiel für pagane Verehrung des Sokrates als Märtyrer gesehen werden. Jedenfalls
haben sich die byzantinischen und lateinischen Kirchenväter von den Lehren Platons
beeinflussen lassen.⁸⁵ Überdies erlaubt uns die handschriftliche Überlieferung der
zuvor erwähnten platonischen Werke die Vermutung, dass Platon eine große Wirkung
auf die byzantinischen Autoren im Allgemeinen ausübte.⁸⁶ Unter diesem Gesichts-
punkt fungiert das Gefängnis in den byzantinischenMärtyrerakten als ein literarischer
Raum, in dem die altgriechische Vergangenheit und die Gegenwart der christlichen
Märtyrer koexistieren können.⁸⁷

Das Gefängnis als Handlungsort ist auch in der Bibel zu untersuchen: Wie gese-
hen, landeten die im Alten Testament dargestellten Märtyrer der jüdischen Tradition
nicht im Gefängnis. Und das gilt nicht nur für die oben behandelten Makkabäer,

 Vgl. Musurillo, Pagan Martyrs, 236–237; Duffy – Kazhdan, Plato, 1684; Droge – Tabor, A Noble
Death, 5, 20–22, 29–30, 124–126, 176.
 Anhand der von Nigel G.Wilson erstellten Liste von platonischen Manuskripten, deren beträcht-
liche Anzahl auch die betroffenen Texte enthält,wird nicht nur die Beliebtheit (Kriton ist in 56 Codices
und Phaidon in 64 Codices, datierend aus dem 10. bis zum 16. Jh., erhalten), sondern auch die häufige
Koexistenz dieser beiden Werke im selben Codex bezeugt, dazu s.Wilson, A List of Plato Manuscripts,
386–395. Dies ergibt auch eine Recherche in den Pinakes: Textes et manuscrits grecs (http://pinakes.
irht.cnrs.fr/) zu den relevanten Dialogen Platons: Kriton ist in 50 vom 9. bis zum 19. Jh. zu datierenden
Codices und Phaidon in 67 vom 9. bis zum 18. Jh. zu datierenden Handschriften erhalten (abgerufen am
22. November 2019). Zur reichen handschriftlichen Überlieferung und der byzantinischen Rezeption
der platonischen Schriften allgemein s. Duffy – Kazhdan, Plato, 1683– 1684.
 In der byzantinischen Literatur werden auch weitere Räume als Treffpunkt der paganen Vergan-
genheit und der christlichen Gegenwart dargestellt. Die Unterwelt (bzw. Hades) im anonymen Dialog
Timarion des 12. Jahrhunderts erfüllt ebenfalls diese Funktion, dazu s. Nilsson, Poets and Teachers in
the Underworld, 180–204, bes. 192.

4 Vorgeschichte und Kontext des Gefängnismotivs 19

http://pinakes.irht.cnrs.fr/
http://pinakes.irht.cnrs.fr/
http://pinakes.irht.cnrs.fr/
http://pinakes.irht.cnrs.fr/


sondern auch für die drei jungen Männer im Feuerofen (Dan 3.1–99). Ein auffallendes
Beispiel einer Inhaftierung im Alten Testament liefert jedoch die Josephserzählung
(Gen 37.1–37, 38.1–32, 39.1–26, 40.1–24). Joseph, der zweitjüngste Sohn Jakobs, eines
der Stammväter Israels,wird ins Gefängnis geworfen,weil er angeblich die Frau seines
ägyptischen Herrn Potiphar zu verführen versuchte. Tatsächlich aber war es umge-
kehrt. Während seines Kerkeraufenthalts gewinnt Joseph die Sympathie seines Auf-
sehers und deutet die Träume seiner Mithäftlinge als Zeichen für deren Zukunft. Die
genannte Gefängnisszene muss unter den Byzantinern sehr beliebt gewesen sein, da
sie auch in einer bedeutsamen Handschrift des 6. Jahrhunderts, nämlich der soge-
nannten Wiener Genesis im Codex theol. gr. 31 (fol. 17r, pict. 33 [Abb. 33]), illustriert
wurde.⁸⁸

Es ist interessant zu bemerken, dass Joseph in der byzantinischen Hymnographie,
wie etwa in den Hymnen von Romanos Melodos (5./6. Jh.), als Märtyrer aufgefasst
wird. Im sechsten Kontakion des Romanos Melodos (d.h. Hymnus auf die Versuchung
des Joseph, CPG 7570) werden Joseph verschiedene Bezeichnungen zugeschrieben,
welche in der Regel zur Beschreibung eines christlichen Märtyrers verwendet werden,
wie zum Beispiel: „der große Kämpfer“ (ὁ μέγας ἀθλητής, RomMelJos Kon.6, Str.11),
„Als Sieger wird er ja vom Kampfrichter [d.h. Gott] das Gewand der Unvergänglichkeit
empfangen!“ (λήψεται γὰρ παρὰ τοῦ ἀθλοθέτου, ὡς νικητής, ἔνδυμα ἀφθαρσίας,
RomMelJos Kon.6, Str.18), „der Kronenträger“ (στεφανίτης, RomMelJos Kon.6, Str.19),
„der tapfere Kämpfer“ (ὁ γενναῖος ἀθλητής, RomMelJos Kon.6, Str.20), usw.⁸⁹ Bei
näherer Betrachtung des genannten Hymnus ist zudem festzuhalten, dass die an die
ägyptische Verführerin gerichteten Worte Josephs mit dem verbalen Widerstand der
christlichen Märtyrer bei Gericht zu vergleichen sind (s. RomMelJos Kon.6, Str.12, 14,
16).⁹⁰ Die Inhaftierung des frommen Joseph sowie die Erhaltung seiner Keuschheit
sind die wichtigsten Punkte in seinem Leben, durch die er in der Wahrnehmung der
Byzantiner zum Märtyrer wurde.

Im Neuen Testament gibt es zahlreiche Erwähnungen des Gefängnisses, die
meisten davon finden Anklänge in den Märtyrerakten. Die Heilige Schrift gilt ja als
eine der Hauptquellen der Märtyrerakten.⁹¹ Im Folgenden sind die signifikantesten der
mit dem Gefängnis verbundenen Passagen des Neuen Testaments aufzuzeigen: Der
Einzelfall der Enthauptung Johannes des Täufers in seinem Kerker demonstriert eine
auch in den Märtyrerakten sehr selten angetroffene Funktion des Gefängnisses als

 Zur Beschreibung der besagten Miniatur s. Mazal, Kommentar zur Wiener Genesis, 73, 92, 153– 154;
Zimmermann, Die Wiener Genesis, 162– 164. Diese Abbildung ist unter folgendem Link einzusehen:
http://www.bildarchivaustria.at/Pages/ImageDetail.aspx?p_iBildID=11470313 (abgerufen am 22. No-
vember 2019).
 Für die deutsche Übersetzung der angeführten Passagen sowie des gesamten Hymnus s. Koder,
Romanos Melodos, II, 463–477.
 Für den Einfluss der Hagiographie auf die Hymnographie allgemein s. Giannouli, Byzantine
Hagiography and Hymnography, bes. 287–307.
 Vgl. Detoraki, Greek Passions, 65–66.

20 Einleitung

http://www.bildarchivaustria.at/Pages/ImageDetail.aspx?p_iBildID=11470313
http://www.bildarchivaustria.at/Pages/ImageDetail.aspx?p_iBildID=11470313
http://www.bildarchivaustria.at/Pages/ImageDetail.aspx?p_iBildID=11470313
http://www.bildarchivaustria.at/Pages/ImageDetail.aspx?p_iBildID=11470313
http://www.bildarchivaustria.at/Pages/ImageDetail.aspx?p_iBildID=11470313
http://www.bildarchivaustria.at/Pages/ImageDetail.aspx?p_iBildID=11470313
http://www.bildarchivaustria.at/Pages/ImageDetail.aspx?p_iBildID=11470313
http://www.bildarchivaustria.at/Pages/ImageDetail.aspx?p_iBildID=11470313


Hinrichtungsort (Mt 14.10; Mk 6.27–28). An anderer Stelle teilt Christus seinen Jüngern
mit, dass sie ihm zuliebe einer Reihe von misslichen Umständen, unter anderem einer
Einkerkerung, unterworfen werden müssen (Lk 21.12– 15, vgl. 2Kor 6.4–5, 11.23). Das
Gefängnis wird zudem in der Offenbarungdes Johannes als eine vom Teufel erfundene
Prüfung für die Menschen dargestellt (Offb 2.10). Der Ankündigung Jesu, dass der
Glaube des Petrus bald auf die Probe gestellt werden würde, setzt Petrus seine Be-
reitwilligkeit entgegen, ihm auch ins Gefängnis oder in den Tod zu folgen (κύριε, μετὰ
σοῦ ἕτοιμός εἰμι καὶ εἰς φυλακὴν καὶ εἰς θάνατον πορεύεσθαι. Lk 22.33). An dieser
Stelle ist bemerkenswert, dass das Gefängnis mit dem irdischen Tod gekoppelt ist. Das
Gefängnis steht aber auch mit dem Jüngsten Gericht, und zwar mit der Hölle, in Zu-
sammenhang: Ein illustriertes Evangeliar aus dem 11. Jahrhundert enthält zwei Mi-
niaturen zum Jüngsten Gericht, in denen die Darstellung der nackten, zitternden
Verdammten in engen Gewölbekammern auf wahre Gefängnisinsassen im Kerker
verweist (s. Paris. Bibl. Nat. gr. 74, fol. 51v und 93v).⁹² All dies zeigt die christliche
Wahrnehmung des Gefängnisses als einen unangenehmen Zustand.

Der Apostelgeschichte gemäß lässt ein Engel die gefangen gehaltenen Apostel frei
und erteilt ihnen den Auftrag, das Christentumweiter zu verkünden (Apg 5.17–25; vgl.
Apg 12.3– 11 [Befreiungsszene des Petrus]).⁹³ Während die Apostel die Gelegenheit
zum Ausbruch aus dem Gefängnis wahrnehmen, um ihre Missionsarbeit auszuführen,
lehnen die Märtyrer meistens die Fluchtmöglichkeit ab, um durch ihren Aufenthalt im
Gefängnis den vorherbestimmten Weg des Martyriums bis zum Ende zu gehen. In
beiden Fällen wird die Handlung der Protagonisten von ihremWunsch bestimmt, dem
Willen Gottes zu gehorchen. Bei seiner Gefangennahme gemeinsammit Silas zieht der
Apostel Paulus, nachdem ein schweres Erdbeben die Gefängnistore geöffnet und die
Ketten der Gefangenen losgerissen hat, trotzdem den Aufenthalt im Kerker der Flucht
vor (Apg 16.16–40). Als jedoch ihr paganer Aufseher aus dem Schlaf auffährt und die
Gefängnistore offen sieht, will er sich das Leben nehmen, denn er würde für die
vermeintliche Flucht der Gefangenen verantwortlich gemacht werden. Stattdessen
aber tritt er vom freiwilligen Verweilen der Gefangenen zutiefst beeindruckt zum
Christentum über. Sobald die beidenMänner aus dem staatlichen Gefängnis entlassen
werden, setzen sie ihre Predigttätigkeit unverdrossen fort (Apg 17.1–4). Dem apokry-
phen Nikodemusevangelium zufolge ist Joseph von Arimathäa beschuldigt worden,
den Leichnam Christi gestohlen zu haben,weshalb man ihn in einen fensterlosen und
sicheren Kerker geworfen habe (vgl. EvNic Kap.12–16). Dort sei ihm Christus in einer
Vision erschienen und habe ihm Befreiunggeschenkt. Göttliches Eingreifen –meist im
Sinne der Anwesenheit Christi oder von Engeln – dient allgemein nicht nur zur Un-
terstützung der eingesperrten Apostel bzw. Jünger Jesu, sondern auch der inhaftierten
Märtyrer.

 Patterson Ševčenko, Images of the Second Coming, 261–263, mit Abb. 14.3 und 14.4.
 Die neutestamentliche Darstellungder durch Gottes Einwirken geschehenenGefängnisfluchten der
Apostel untersucht John B.Weaver im Vergleich zu deren mythischen griechischen Vorbildern, dazu s.
Weaver, Plots of Epiphany, bes. 11–27 (mit Nachweisen für vorherige ähnliche Studien).

4 Vorgeschichte und Kontext des Gefängnismotivs 21



Die lateinischen und byzantinischen Kirchenväter haben sich von all diesen
Bibelgeschichten inspirieren lassen. Das Beispiel des lateinischen Kirchenautors
Tertullian wurde bereits genannt. Unter den byzantinischen Kirchenvätern verdient
Johannes Chrysostomos besondere Erwähnung. Einige Hinweise auf „das neutesta-
mentliche Gefängnismotiv“ in seinem Œuvre sind die folgenden: Johannes Chryso-
stomos wertet die Inhaftierung der Apostel als heftige Bewährungsprobe, da sie im
Gefängnis in Lebensgefahr schweben würden, aus der sie aber am Ende durch gött-
liche Intervention errettet worden seien (JohHomActAp CPG 4426, XIII, Sp.105; vgl.
JohHomActAp XXVI, Sp.197–204). Trotz der strengen Überwachung der in Haft sit-
zenden Apostel sei ihnen der Fluchtversuch mithilfe des gottgesandten Engels ge-
lungen. In diesem Kontext versucht Chrysostomos durch Fragestellungen zu zeigen,
wie sich ein anfänglich unbedeutend scheinendes Unglück in etwas Nützliches um-
wandeln kann, und das ist beim gesamten Martyrium oder speziell dem Gefängnis
auch der Fall: „Hast du denn bemerkt, wie groß der Gewinn von der Tötung des
[Protomärtyrers] Stephanos ist? Hast du denn bemerkt, wie groß der Nutzen dieser
Inhaftierung ist?“ (Εἶδες τοῦ φόνου Στεφάνου ὅσον τὸ κέρδος; εἶδες τοῦ δεσμωτηρίου
τούτου ὅση ἡ ὠφέλεια; JohHomActAp XXVI, Sp.201).

An anderer Stelle erscheint der gottgesandte Engel im Kerker, um dem Apostel
Petrus zur Flucht zu verhelfen, wobei er gleich danach in sicherer Entfernung vom
Gefängnis den Apostel verlässt und verschwindet. In Anlehnung an diese Engelser-
scheinung im Kerker macht Chrysostomos eine bedeutsame Unterscheidung zwischen
Innen- und Außenwelt des Gefängnisses: Innerhalb des Gefängnisses entstehen
„wunderbare“ bzw. außergewöhnliche Ereignisse, während außerhalb des Gefäng-
nisses „menschliche“ bzw. gewöhnliche Situationen stattfinden (Τὰ μέντοι ἔνδον
γενόμενα θαυμασιώτερα ἦν· τοῦτο δὲ λοιπὸν ἀνθρωπινώτερον. JohHomActAp XXVI,
Sp.201). Die genannte Befreiungsszene des Petrus mithilfe des Engels wird auch im
Codex Sinait. gr. 512 (fol. 2v, Reihe 3) ikonographisch dargestellt.⁹⁴ Wie weiter unten
gezeigt wird, bilden die gottgesandten Engel auch im Fall der Märtyrer einen stabilen
Faktor im Gefängniskontext.

Interessanterweise führt Chrysostomos die Erdbebeneffekte sowie die Entschei-
dung von Paulus und Silas, im Gefängnis zu bleiben, auf die göttliche Vorsehung
zurück. Nach göttlichemWillen müsste nämlich der gutmütige Kerkermeister vor dem
Selbstmord gerettet und zum Christentum bekehrt werden (JohHomActAp XXXVI,
Sp.259). Deswegen war der Aufenthalt der Apostel im Gefängnis von enormer Be-
deutung. Im Anschluss daran ruft Chrysostomos seine Zuhörer auf, dem Beispiel
dieser beiden Männer zu folgen, um für sich selbst nicht das Kerkertor, sondern das
Himmelstor zu öffnen (καὶ ἀνοίξομεν ἡμῖν οὐχὶ δεσμωτήριον, ἀλλ’ οὐρανόν, JohHo-
mActAp XXXVI, Sp.261), denn auch der Himmel sei eigentlich ein Kerker, den man

 Zur Beschreibung der genannten Miniatur s. Patterson Ševčenko, Illustrated Manuscripts, 23.
Diese Miniatur ist unter folgendem Link einzusehen: https://www.loc.gov/resource/amedmonastery.
00279382432-ms/?sp=5 (abgerufen am 22. November 2019).

22 Einleitung

https://www.loc.gov/resource/amedmonastery.00279382432-ms/?sp=5
https://www.loc.gov/resource/amedmonastery.00279382432-ms/?sp=5
https://www.loc.gov/resource/amedmonastery.00279382432-ms/?sp=5
https://www.loc.gov/resource/amedmonastery.00279382432-ms/?sp=5
https://www.loc.gov/resource/amedmonastery.00279382432-ms/?sp=5
https://www.loc.gov/resource/amedmonastery.00279382432-ms/?sp=5
https://www.loc.gov/resource/amedmonastery.00279382432-ms/?sp=5


durch seine Gebete aufmachen könne (Ἂν εὐχώμεθα, καὶ τὸν οὐρανὸν ἀνοῖξαι
δυνησόμεθα. […] Ἔστι καὶ ἐν οὐρανῷ δεσμωτήριον. JohHomActAp XXXVI, Sp.261).

Die Apostel und Christus liefern Beispiele zur Nachahmung nicht nur für die
einfachen Christen, sondern auch für die Kirchenväter selbst. Aus Anlass der Ein-
kerkerung des Paulus äußert Johannes Chrysostomos in der Rede über Geduld und
Langmut (Περὶ ὑπομονῆς καὶ μακροθυμίας) seine persönliche Bereitschaft, sich an
Paulus ein Beispiel zu nehmen und somit um Christi willen sogar in Gefangenschaft
zu geraten. Johannes Chrysostomos stellt sich hiermit selbst als „Apostel in Bereit-
schaft“ – analog zu den oben erwähnten „Märtyrern in Bereitschaft“ – vor. Am Ende
seiner Rede ermuntert Chrysostomos sein Publikum dazu, dieselbe Lebenshaltung
einzunehmen:

Denn nichts ist so herrlich wie gefesselt [zu sein] um Christi willen, wie die jene heiligen Hände
umschlingenden Ketten. Dies ist viel herrlicher und edler als Apostel sein, Lehrer sein oder
Evangelist sein. […] Sollte man mir den ganzen Himmel schenken oder diejenige Kette, mit der
Paulus an den Händen gebunden war, dann würde ich diese bevorzugen.Wollte man mir meinen
Platz entweder bei den Engeln dort oben oder bei dem gefesselten Paulus anweisen, dann würde
ich den Kerker auswählen.Würde mich jemand zu einer jener Mächte machen, die an dem Thron
stehen, oder zu einem solchen Gefangenen, würde ich vorziehen, ein solcher Gefangener zu
werden. […] Nicht so sehr deshalb preise ich Paulus selig, weil er in den dritten Himmel und ins
Paradies entrückt, als weil er ins Gefängnis geworfen wurde. Nicht so sehr deshalb preise ich ihn
selig, weil er unaussprechliche Worte vernahm, als weil er die Fesseln erduldete. Denn dieses ist
viel bedeutsamer als jenes. […] Mit diesen [d.h. u.a. Paulus] wollen wir wetteifern, diese wollen
wir alle nachahmen, um ähnliches Lob und Lohn wie diese zu erhalten, im Namen unseres Herrn
Jesus Christus, dem die Herrlichkeit in Ewigkeit gebührt. Amen.⁹⁵

οὐδὲν γὰρ οὕτω λαμπρὸν ὡς δέσμιος διὰ Χριστόν, ὡς αἱ ἁλύσεις αἱ περικείμεναι ταῖς ἁγίαις χερσὶν
ἐκείναις. Τοῦτο τοῦ ἀπόστολον εἶναι, τοῦ διδάσκαλον εἶναι, τοῦ εὐαγγελιστὴν εἶναι, κατὰ πολὺ
λαμπρότερον καὶ σεμνότερον. […] Εἴ τις ἐμοὶ τὸν οὐρανὸν ἐχαρίζετο πάντα, ἢ τὴν ἅλυσιν ἐκείνην,
ᾗ τὰς χεῖρας ὁ Παῦλος ἐδέδετο, ἐκείνην ἂν ἐγὼ προετίμησα· εἴ τις με μετὰ τῶν ἀγγέλων ἵστη ἄνω,
ἢ μετὰ Παύλου δεδεμένου, τὸ δεσμωτήριον ἂν εἱλόμην· εἴ τίς με μετ’ ἐκείνων ἐποίει τῶν δυνά-
μεων, τῶν περὶ τὸν θρόνον, ἢ δεσμώτην τοιοῦτον, τοιοῦτος ἂν μᾶλλον εἱλόμην γενέσθαι
δεσμώτης· […]Οὐχ οὕτως αὐτὸν μακαρίζω, ὅτι εἰς τρίτον οὐρανὸν ἡρπάγη καὶ εἰς τὸν παράδεισον,
ὡς ὅτι εἰς τὸ δεσμωτήριον ἐνεβλήθη· οὐχ οὕτως αὐτὸν μακαρίζω, ὅτι ἤκουσεν ἄῤῥητα ῥήματα,ὡς
ὅτι ὑπέμεινε τὰ δεσμά· καὶ γὰρ ταῦτα ἐκείνων κατὰ πολὺ μείζονα. […] Τούτους [d.h. u.a. Paulus]
ζηλώσωμεν, τούτους μιμησώμεθα ἅπαντες, ἵνα καὶ τῶν ὁμοίων αὐτοῖς ἐπαίνων καὶ μισθῶν ἐπι-
τύχωμεν, ἐν Χριστῷ Ἰησοῦ τῷ Κυρίῳ ἡμῶν, ᾧ ἡ δόξα εἰς τοὺς αἰῶνας. A̓μήν. (JohEnclHom CPG
4684, XXII, Sp.715–716; vgl. JohEnclHom XXX [Lobrede auf den hl. Paulus], Sp.794–795; Joh-
ComEpistEph CPG 4431,VIII, Sp.55–57 [= F. Field, 175– 177])

Statt der himmlischen und irdischen Privilegien wählt Chrysostomos das Gefängnis
aus, da man durch die Gefangenschaft erhebliche Tugenden wie Geduld, Ausdauer,

 Die Übersetzung der griechischen Passage basiert auf der deutschen Übersetzung des „Kom-
mentars des Chrysostomos zu den Briefen des hl. Paulus an die Epheser“ von Wenzel Stoderl, dessen
Ausschnitte der oben zitierten Textstelle sehr ähnlich sind, vgl. Stoderl, Des heiligen Kirchenlehrers
Johannes Chrysostomus ausgewählte Schriften, 252–253 [8. Homilie].

4 Vorgeschichte und Kontext des Gefängnismotivs 23



körperliche und seelische Belastbarkeit entfalten kann. Hier deutet Chrysostomos
darauf hin, dass man immer wie Paulus den schwierigen Weg wählen sollte, um das
Paradies verdientermaßen zu gewinnen. Genau diesen Lebensweg sind auch die
Märtyrer gegangen. Sogar die Ketten haben sie manchmal mit jubelnder Freude ak-
zeptiert, da diese ihnen ermöglichten, dem Beispiel des Apostels Paulus näher zu
kommen (z.B. PIgn BHG 813, Kap.2).

Generell geht aus der obigen Übersicht über die wichtigsten Entwicklungsstufen
des Gefängnismotivs hervor, dass die Schilderung der Gefängnisszenen – obwohl
jeweils deren Kontext anders ist – wesentliche Ähnlichkeiten zwischen den ver-
schiedenen Texttraditionen sowohl in der griechischen Antike als auch in der Spät-
antike und der byzantinischen Zeit aufweist. Diese Ähnlichkeiten liegen mit größerer
Wahrscheinlichkeit an einer bewussten Rezeption als an einer zufälligen Analogie
unter den Autoren und deren Werken. Die Unterschiede lassen sich auf die jeweilige
Textgattung und Absicht der Autoren im Zusammenhang mit den Besonderheiten von
deren Protagonisten zurückführen. Das Gefängnis stellt meistens eine Prüfung dar,
durch die man, im Sinne einer neuen Identität, noch mehr gestärkt herauskommt.
Einerseits gilt also das Gefängnis wegen der Haftbedingungen als Unglück und an-
dererseits als eine für die Seele und den Geist der christlichen Gefangenen nützliche
Situation, die sie Gott näher bringen kann. Diese Ambivalenz zwischen der potenziell
schädigenden und wohltätigen Rolle des Gefängnisses, welche in der spätantiken
Gesellschaft verbreitet war, ist auch in den Märtyrerakten wiederzufinden.Wie in den
nächsten Kapiteln gezeigt wird, trägt das Gefängnis bei den christlichen Märtyrern
trotz aller Prüfungen entscheidend zu deren positiven Entwicklung auf ihremWeg zur
Heiligkeit bei.

5 Gefängnis als Schwellenraum

Und so hat denn Euer Meister Jesus Christus, der Euch mit dem Hl. Geiste gesalbt und auf diesen
Kampfplatz [d.h. das Gefängnis] geleitet hat, Euch vor dem Tage des Kampfes von einem freieren
Zustand zu einer härteren Behandlung bestimmen wollen, damit Eure Kräfte in Euch gestärkt
würden.⁹⁶

Itaque epistates vester Christus Iesus, qui vos spiritu unxit et ad hoc scamma produxit, voluit vos
ante diem agonis ad duriorem tractationem a liberiore condicione seponere, ut vires corrobora-
rentur in vobis. (TertMart Kap.3.16–20)

Mit den obigen Worten beabsichtigte Tertullian (197 n.Chr.) die inhaftierten Christen
aufzumuntern,⁹⁷ welche wegen ihres Glaubens der Hinrichtung entgegenblickten.

 Meine eigene Übersetzung folgt im Wesentlichen der Übersetzung von Kellner, Tertullians private
und katechetische Schriften, 219.
 Die Abfassungszeit des genannten Werkes Tertullians ist umstritten, dazu s. Sider, Christian and
Pagan in the Roman Empire, xvii (mit weiteren Nachweisen), 107, mit Anm. 1.

24 Einleitung



Gefängnis erweist sich hier als „Schwellenraum“, in dem die zukünftigen Märtyrer
aufgerufen werden, sich geistig zu entwickeln und somit das Martyrium auf sich zu
nehmen. Im achten Buch der Kirchengeschichte von Eusebius (CPG 3495) lesen wir
auch die letztenWorte des Märtyrers Phileas, die er während seiner Inhaftierung in der
Form eines Schreibens an die Thmuiten, nämlich die Brüder seiner Gemeinde, ver-
fasste und mit denen er sie eindringlich mahnte, auch nach seinem bevorstehenden
Tod an der Gottesfurcht in Christus unerschütterlich festzuhalten:

Bei dieser Sachlage starben die einen schon unter den Foltern, den Widersacher durch ihren Mut
beschämend. Andere wurden halbtot in den Kerker gesperrt, wo sie nach wenigen Tagen ihren
Schmerzen erlagen.Die übrigen aber, denen gute PflegeWiedergenesung schenkte, gewannen durch
die Zeit und den Aufenthalt im Gefängnis an Mut.⁹⁸

τούτων οὕτως ἐχόντων οἱ μὲν ἐναπέθνῃσκον ταῖς βασάνοις, τῇ καρτερίᾳ καταισχύναντες τὸν
ἀντίπαλον, οἱ δὲ ἡμιθνῆτες ἐν τῷ δεσμωτηρίῳ συγκλειόμενοι, μετ᾿ οὐ πολλὰς ἡμέρας ταῖς
ἀλγηδόσι συνεχόμενοι ἐτελειοῦντο, οἱ δὲ λοιποὶ τῆς ἀπὸ τῆς θεραπείας ἀνακτήσεως τυχόντες τῷ
χρόνῳ καὶ τῇ τῆς φυλακῆς διατριβῇ θαρσαλεώτεροι ἐγίνοντο. (EusHE VIII.10.9)

Das Gefängnis bzw. die Inhaftierung sowohl als Konzept als auch in der Praxis war in
der Ideologie des christlichen Martyriums tief verwurzelt.

Zwischen den Interrogations- und Folterungsphasen, die sich bis zur Hinrichtung
des Märtyrers mehrmals abwechseln,⁹⁹ taucht in den Märtyrerakten auch die Ge-
fängnisphase auf. Das Gefängnis wird also in der vorliegenden Arbeit als „Schwel-
lenraum“ bzw. „Übergangsraum“ (auf Englisch liminal oder transitional space) auf-
gefasst, in dem die Protagonisten der Märtyrerakten die Identität des Märtyrers
anzunehmen und festzulegen versuchen. Als Grundlage für diesen Ansatz dient das
Konzept der „Liminalität“.¹⁰⁰ Liminalität wurde in anthropologische Studien von
Arnold van Gennep (1909) und später von Victor Turner (1969) eingeführt, um die drei
Phasen der „Übergangsriten“ (Les rites de passage) zu unterscheiden: die Trennungs-,
die Schwellen- und die Angliederungsphase. Ganz in diesem Sinne behandle ich den
Gefängnisraum in den Märtyrerakten: Die Märtyrer entfernen sich durch ihre Haltung,
und zwar durch ihre Predigttätigkeit in aller Öffentlichkeit, sowohl von einer Sozial-
struktur, nämlich der römischen-paganen Realität im Allgemeinen, als auch von
kulturellen Bedingungen, also den Religionspraktiken des Paganismus, insbesondere
durch ihre Weigerung, den Göttern zu opfern. Das heißt, dass ihre Trennung von der
übrigen römischen Bevölkerung nicht nur eine ideologische, sondern auch körperli-
che ist, da sie sofort nach der Offenbarung ihrer religiösen Identität von paganen
Soldaten aufgegriffen und als gewöhnliche Verbrecher ins Gefängnis geführt werden,
wodurch sie den früheren Status des römischen Bürgers ein für alle Mal verlieren.

 Für die deutsche Übersetzung s. Häuser, Eusebius. Ausgewählte Schriften, 387.
 Constantinou, The Authoritative Voice, 19–20; Constantinou, Female Corporeal Performances,
33–35, 48–49.
 Vgl.van Gennep, Übergangsriten; Turner, Das Ritual; Turner, Liminalität und Communitas, 251–
262.

5 Gefängnis als Schwellenraum 25



Als Schwellenphase lässt sich der ganze Vorgang des Martyriums sehen, in dem
die Märtyrer mit verschiedenen Herausforderungen und Bedrohungen konfrontiert
sind; hier wird aber die Besonderheit des Gefängnisraumes eingehend untersucht
werden. Beim Gefängnisaufenthalt, der als Zwischenstation auf dem Weg zur Inter-
rogation, Folterung und Hinrichtung dient, geraten die Märtyrer meist wegen gewisser
Versuchungen, Anliegen und Zweifel menschlicher Natur in Schwierigkeiten. Diese
auftretende Unsicherheit sollten sie durch übernatürliche Erscheinungen wie Visio-
nen, Träume und Wunder, durch Streitgespräche mit dem Dämon bzw. Kontakte mit
Gott und Engeln, sowie durch christliche Predigten und Kommunikation mit christ-
lichen und paganen Besuchern überwinden, um das Martyrium mit Entschlossenheit
zu erdulden. Deswegen ist das Gefängnis für die Märtyrer eine bedeutsame Über-
gangsphase, die zeitlich und räumlich, im Sinne von space, definiert ist. Genauer
gesagt behalten die Märtyrer im Gefängnis noch ihr menschliches Profil bei, entwi-
ckeln aber langsam Charakteristika des neuen Status, also desjenigen der Heiligkeit.
Viele Christen, die die Märtyrer als Vermittler Gottes sehen,¹⁰¹ besuchen sie im Kerker
und erwarten durch deren tröstende Worte bzw. Heilung einen persönlichen Gewinn.
Die Märtyrer bewegen sich also im Gefängnis in einem Grenzbereich zwischen irdi-
scher und überirdischer Sphäre.

Bei der letzten Phase des ganzen Prozesses handelt es sich um die Wiederein-
gliederung der Märtyrer in die Gesellschaft mit dem Status des Heiligen, aufgrund
dessen die Märtyrer keinerlei Hierarchien und Konventionen mehr unterliegen. Beim
endgültigen Verlassen des Gefängnisses, aber vornehmlich nach ihrem Tod, erwerben
die Märtyrer zusätzliche übernatürliche Kräfte. Mit ausgeprägter Festigkeit und Be-
reitschaft, die laut den Hagiographen zu keinem gewöhnlichen Menschen passen
würde, werden die Märtyrer am Ende der erlittenen Qualen zur Todesstrafe geführt.
Aber erst nach ihrer Hinrichtung bietet Gott den Märtyrern die Möglichkeit, den
Sterblichen zur Unterstützung zu erscheinen (s. z.B. PAnastRom Kap.36 [Theodote
taucht im Kerker der Anastasia auf]; PSerBac Kap.19 und 20 [Bakchos erscheint dem
inhaftierten Sergios]; PAcindPegAnApthElp Kap.13 [Aphthonios bewahrt seine ehe-
maligen Gefährten vor dem Ertrinken im Meer]; Met-PEug BHG 608, Kap.85–86 [Eu-
genia erscheint ihrer Mutter im Traum]), sich um ihre eigenen Verwandten als
Schutzengel zu kümmern (s. z.B. Met-PSeb Kap.5; PEustAuxEugMarOr Kap.13), und
durch ihre Reliquien bzw. Bücher über ihr Leiden (d.h. Märtyrerberichte) oder aus
Anlass der Erinnerung der Menschen an sie und deren Taten Wunder zu vollbringen
(s. z.B. PProc S.17.13– 19, S.26.21–30, S.27.1–4; PMarAnt S.42.1– 12, S.43.13–33,
S.44.34–36, S.44.1–20, S.45.21–26; PAec BHG 31, Kap.24). Bemerkenswert ist, dass
Gott den Märtyrern diese posthumen Fähigkeiten meist kurz vor ihrem Tod verspricht.

 Über die Rolle der inhaftierten Märtyrer als Mittler zwischen Gott und dem Menschen s. auch
Rapp, Holy Bishops, bes. 85–90. Für die Heiligen allgemein in der Rolle als Fürsprecher Gottes in der
Spätantike s. Brown, The World of Late Antiquity, 102–103; Brown, The Rise and Function of the Holy
Man, 80–101 [103–152]; Brown, Authority and the Sacred, 55–78.

26 Einleitung



Wenngleich der Tod für die Heiligkeit nicht vorausgesetzt wird,¹⁰² stellt er im
Wesentlichen die Krönung der Heiligkeit dar. Durch seinen Tod wird ein Heiliger bei
den Menschen stark im Bewusstsein verankert. Im vorliegenden Fall übernehmen die
christlichen Protagonisten erst nach ihrem gewaltsamen Tod endgültig die Identität
des Märtyrers.¹⁰³ Die meisten Märtyrerakten und illustrierten hagiographischen
Handschriften legen schriftlich bzw. ikonographisch besonderen Nachdruck auf die
Endphase des Martyriums, nämlich die Hinrichtung des Märtyrers. Was die schriftli-
che Schilderung der hier behandelten Martyrien betrifft, wird die Hinrichtung meist
ausführlich beschrieben. Anhand der verschiedenen Miniaturen in Handschriften,
also der in den illustrierten Handschriften des Menologions des Symeon Metaphrastes
und derjenigen imMenologion des Kaisers Basileios II. (Codex Vat. gr. 1613), kannman
feststellen, dass die Szene der Hinrichtung sehr häufig dargestellt wird.¹⁰⁴ In der
Wahrnehmung der Byzantiner war der Todesmoment des christlichen Protagonisten
sowohl für das Martyrium als Ganzes als auch für den Heiligentyp des Märtyrers re-
präsentativ.

Die vorliegende Studie befasst sich hauptsächlich mit der Zwischenphase des
oben dargelegten Prozesses, und zwar mit dem Grenzbereich des Gefängnisses. Die
Theorie der Liminalität wurde auch in anderen Studien zur Interpretation der ha-
giographischen Texte herangezogen, jedoch ohne jeglichen Bezug auf die Bedeutung
des Raumes für die Erlangung der Heiligkeit.¹⁰⁵ Alison G. Elliott hat zum Beispiel
darauf hingewiesen, dass sich heilige Personen im Verlauf ihres Lebens in einer
Schwellenphase vor dem Paradies befinden.¹⁰⁶ Zur Beschreibung der rituell-theater-

 Diesbezüglich trifft Claudia Rapp, aufbauend auf Peter Brown, die Unterscheidung zwischen
„living holy men“ und „dead saints“: Rapp, Saints and Holy Men, 548–567; Rapp, The Origins of Ha-
giography, 122. Zum Heiligkeitsstatus der Märtyrer und Asketen vor dem Tod s. auch Constantinou,
The Saint’s Two Bodies, 285–320, bes. 302.
 Vgl. Kaplan, Le miracle, 172: „Par définition, un saint martyr ne devient saint qu’au jour de sa
mort“. Laut Bettina Krönung erreichen die heiligen Personen erst durch den Tod die spirituelle Voll-
endung, vgl. Krönung, Gottes Werk und Teufels Wirken, 26–27. Robert Bartlett weist auch auf die
Fähigkeiten bzw. Leistungen der verstorbenen Heiligen hin, vgl. Bartlett,Why Can the Dead Do Such
Great Things?, insb. 3–7 zu den Märtyrern.Vor einem philosophischen und literarischen Hintergrund
erklärt Sarah Kay anhand westlicher Märtyrerberichte die fundamentale Bedeutung des Todeskon-
zeptes im Zusammenhang mit der Heiligkeit eines Märtyrers: Der „sublime body“ des Märtyrers be-
findet sich in der „zone between the two deaths“, nämlich zwischen der Unverwundbarkeit des
Märtyrerkörpers bei den unerträglichen Folterungen (1. Tod) und dem Verzicht auf dessen irdische
Existenz zur Erlangung der Ewigkeit (2. Tod), vgl. Kay, The Sublime Body of the Martyr, 3–20; Kay,
Courtly Contradictions, bes. 216–231, 255–258.
 Zur Beschreibung der einschlägigen Abbildungen s. Patterson Ševčenko, Illustrated Manu-
scripts, 11– 180, 187, 190; Patterson Ševčenko, Synaxaria and Menologia, 320–321, 323.
 Die einzige Studie, welche – obwohl in einem anderen Kontext als jenem der Heiligkeit – die
Theorie der Liminalität mit der Dimension des Raumes in Verbindung bringt, ist diejenige von Pan-
agiotis A. Agapitos, der das Bad als Schwellenraum in der byzantinischen Literatur interpretiert, s.
Agapitos, Zwischen Grauen und Wonne, 19–37.
 Vgl. Elliott, Roads to Paradise, bes. 179.

5 Gefängnis als Schwellenraum 27



haft inszenierten Verkleidung einer Frau als Mann, wie sie im Fall der sogenannten
cross-dressing Nonnen angetroffen wird, hat sich Nicholas Constas auf dieselbe
Theorie berufen. So schreibt er in Bezug auf die Vita von Maria/Marinos: „The middle
phase is marked by a dark ambiguity, isolation, the threat of annihilation, and often
an inversion of the role that the final phase will confer (i.e., the saint putting on a
man’s clothes before being accepted as a ‚man‘)“.¹⁰⁷ All diese Bemerkungen finden
Anwendung auch auf die Märtyrer im Gefängnis, wie oben gezeigt. Zusammengefasst
befinden sich die inhaftierten Märtyrer zwischen zwei Identitäten, von denen sie auf
die ältere, nämlich die menschliche, verzichten sollen. Die Isolation ist nicht nur in
übertragener Bedeutung durch innere Einkehr, sondern auch realiter durch die oft
dargestellte individuelle Einkerkerung der Märtyrer zu erkennen. Bereits im Gefängnis
sind sie schließlich von einer spürbaren Aura der Heiligkeit umgeben,¹⁰⁸welche in der
Endphase des Martyriums, d.h. ihrer Tötung, Bestätigung finden wird.

Den Hauptprinzipien der Theorie zur Liminalität sind noch zwei interessante
Nebenaspekte hinzuzufügen, welche zur Beschreibung der Gefängnisszenen in den
Märtyrerakten beisteuern können. Die Schwellenphase soll nämlich aus einer Rei-
henfolge von konkreten Verfahrensschritten und einem Autoritätsfaktor (authority)
zur Bestätigung der erfolgreichen Durchführung der Übergangsriten bestehen.¹⁰⁹ Mit
einer gewissen Flexibilität sind diese beiden Prinzipien auch auf die hier behandelten
Gefängnisszenen anzuwenden. Der Initiationsprozess in die Heiligkeit beginnt im Fall
der Märtyrer bereits im Gefängnis und zeichnet sich stets durch bestimmte Schritte
(Predigt, Kommunikation mit Gott,Wunder, usw.) aus. Die Autorität, die hier die Form
der Aufsicht erhält, ist auf zwei Ebenen, der menschlichen und der göttlichen, zu
erkennen. In der Rolle der menschlichen Aufsicht treten die paganen Gefängnis-
wächter auf, die für die strenge und fortlaufende Überwachung der inhaftierten
Märtyrer zuständig sind und durch die unmenschlichen Haftbedingungen die Mär-
tyrer zum Glauben an die alten Götter zu bekehren versuchen. Gleichzeitig werden
doch die Märtyrer auch von Gott selbst beaufsichtigt, der ihnen hilft, ihren Glauben
und Mut bis zur Hinrichtung zu bewahren.

Neben dem Hauptkonzept der Liminalität halte ich es für sinnvoll, den theoreti-
schen Hintergrund dieser Arbeit durch eine zusätzliche Theorie zu ergänzen, die auch
Space- und Identitätsfragen in Angriff nimmt, um damit weitere Aspekte meines
Themas zum Vorschein zu bringen. Homi K. Bhabha stellte seine Theorie zum „Third
Space“ in einem postkolonialen Klima zum ersten Mal im Jahr 1990 und dann aus-
führlich im Jahr 1994 auf.¹¹⁰ Als „Third Space“ (bzw. „Hybridity“) wird der symboli-
sche Raum bezeichnet, in dem sich zwei unterschiedliche Zustände (bspw. Kulturen)
treffen, sodass ein neuer bzw. dritter Zustand entsteht. Das Gefängnis lässt sich

 Constas, Life of St. Mary/Marinos, 4–5.
 Rapp, Holy Bishops, 86.
 Turner, Betwixt and Between, 99– 100; Szakolczai, Liminality and Experience, 148.
 Vgl. Rutherford, The Third Space: Interview with Homi Bhabha, 207–221; Bhabha, The Location
of Culture.

28 Einleitung



– immer mit der gegebenen Flexibilität – als „Third Space“ bzw. hybrider Raum an-
sehen, denn dieses versucht, Unversöhnliches zu versöhnen und somit eine dritte
Realität zu bilden, die in der Koexistenz einer Reihe von einander diametral entge-
gengesetzten Zuständen besteht: der Innenwelt und der Außenwelt, des privaten und
des öffentlichen Raumes, der Enge und der Weite, der Vergänglichkeit und der
Ewigkeit, der Dunkelheit und des Lichtes, der menschlichen Natur und der Heiligkeit,
des Schmerzes und der Erlösung, der Gottlosigkeit und der Frömmigkeit, der Sünden
und der Tugenden, der Dämonen und der Engel bzw. Christus und letzten Endes der
Hölle und des Paradieses. All diese entgegengesetzten Aspekte sind im Folgenden
näher zu erläutern, um den Gefängnisraum als eine dritte Realität aufzuzeigen.

Meine Arbeit ist in vier Hauptkapitel gegliedert, um unterschiedliche Facetten des
Gefängnisses als Schwellenraum zu demonstrieren. Kapitel 1 (samt Textliste im An-
hang) stellt das Korpus und den Zeitrahmen dieser Arbeit vor, wobei es zudem die
Definition des Gefängnisses in seinen verschiedenen Formen, Begriffen und literari-
schen Dimensionen beinhaltet. Die untersuchten Begriffe werden auch in drei Dia-
grammen dargestellt. Kapitel 2 erklärt den narratologischen Hintergrund meiner
Analyse, nämlich die Begriffe Topos, Motiv und Szene sowie die Position und Be-
deutung des Gefängnisses innerhalb der gesamten Erzählung eines Martyriums. Ka-
pitel 3 behandelt auf Grundlage von ausgewählten Frauenmärtyrerakten die Frage,
wie die Genderidentität der inhaftierten Märtyrerinnen durch deren Kampf mit dem
männlichen bzw. dämonischen Widersacher artikuliert wird. Kapitel 4 untersucht die
Rolle der psychischen und physischen Empfindungen, genauer gesagt der Emotionen
und Schmerzgefühle der christlichen Protagonisten und Protagonistinnen auf ihrem
Weg zur Heiligkeit. Hier wird auch die emotionale Kommunikation zwischen Text und
Publikum besprochen. Meine Rückschlüsse auf die sogenannten „Gefängnisszenen“
werden vorwiegend aus Vergleichen zwischen älteren/vormetaphrastischen und
jüngeren/metaphrastischen Versionen derselben Märtyrergeschichten gezogen.

Alles in allemwill dieses Buch die vielschichtige Funktion des Gefängnisses in der
Erzählstruktur der Märtyrerakten erörtern. Die Rolle des Gefängnisses wird hier ins-
besondere auf narrativer, ideologischer und ästhetischer Ebene unter Verwendung
von anthropologischen Konzepten untersucht. Ein geeignetes theoretisches Modell
kann in jedem Fall zur Systematisierung und besseren Beschreibung bzw. Interpre-
tation des Arbeitsmaterials beitragen. Das Gefängnis erweist sich dabei als ein
Schwellenraum im Zentrum von binären Gegensätzen, wie etwa Gut und Böse bzw.
Paradies und Hölle, welche bei der Annahme der endgültigen Identität des Märtyrers
und seines Heiligkeitsstatus eine entscheidende Rolle spielen.

5 Gefängnis als Schwellenraum 29



Kapitel I
Das Textkorpus

I.1 Symeon Metaphrastes und seine Vorlagen

Zur Abgrenzungmeines Untersuchungsgegenstandes orientierte ich mich zunächst an
edierten griechischen Märtyrerakten, die in Hinsicht auf Gefängnisszenen von be-
sonderem Interesse sind. Gefängnisszenen erscheinen ja in der überwältigenden
Mehrheit der Märtyrerakten. Aus meiner Untersuchung der Bibliotheca hagiographica
graeca (BHG) folgt, dass es sich um insgesamt ca. 400 Märtyrer handelt. Fast für all
diese Märtyrer wurde zumindest ein Martyrium verfasst, gelegentlich auch mehrere.
Die byzantinische Produktion der Märtyrerakten ist dementsprechend so umfang-
reich, dass eine Auswahl getroffen werden muss, und zwar einerseits anhand der
Abfassungszeit der Texte und andererseits nach der Beliebtheit von Märtyrern.

Zeitlich begrenze ich meine Arbeit auf die früh- und mittelbyzantinische Epoche
(4.–10. Jh.), da nach diesem Zeitraum eine Verringerung der hagiographischen Pro-
duktion sowie eine Krise der starken Wirkung der Heiligen auf das Publikum zu be-
obachten ist.¹ Oder umgekehrt formuliert: Meine Arbeit konzentriert sich auf die Zeit,
in der hagiographische Texte ständig geschrieben, gelesen, kopiert und überarbeitet
wurden. Symeon Metaphrastes spielte eine entscheidende Rolle bei der Förderung der
hagiographischen Literatur, zumal er durch sein Menologion die Erhaltung und Ver-
breitung einer großen Menge hagiographischer Werke gewährleistete. Das genannte
Menologion wurde in der zweiten Hälfte des 10. Jahrhunderts, laut Michael Psellos
(11. Jh.), von einer Gruppe von Gelehrten und Korrektoren unter der Leitung Symeons,
eines hohen Beamten am Kaiserhof, verfasst, wobei die gesamte Unternehmung ent-
weder vom byzantinischen Kaiser selbst oder von einem hochrangigen Beamten Un-
terstützung finden sollte.²

Beim sogenannten „metaphrastischen Menologion“ handelt es sich um eine nach
dem Kirchenkalender organisierte liturgische Textsammlung des 10. Jahrhunderts, die
sich vorwiegend aus stilistisch und thematisch überarbeiteten älteren hagiographi-

 Vgl. Rapp, Byzantine Hagiographers as Antiquarians, 31–44. Zur Blütezeit der hagiographischen
Produktion s. Ehrhard, Hagiographie, 180, 193–200, 203; Kazhdan – Talbot, Hagiographie, 898.
 Für Symeon Metaphrastes und sein Menologion s. Ehrhard, Überlieferung, II, 306–709; der
Nersessian, The Illustrations, 222–231; Ševčenko, Levels of Style, 289–312; Patterson Ševčenko,
Illustrated Manuscripts; Peyr [Schiffer], Zur Umarbeitung rhetorischer Texte, 143–155; Rapp, Byzan-
tine Hagiographers as Antiquarians, bes. 36; Schiffer, Metaphrastic Lives, 22–41; Høgel, The Red-
action of Symeon Metaphrastes, 7–21; Mango, Saints, 265; Høgel, Rewriting and Canonization (zu
Psellos s. 66–68); Kazhdan, A History of Byzantine Literature (850– 1000), II, 231–247; Hinterber-
ger, Byzantinische biographische Literatur, 63, 72–81; Magdalino, Byzantine Encyclopaedism, 222–
223; Høgel, Symeon Metaphrastes and the Metaphrastic Movement, bes. 183, 185–189; Papaioannou,
Voice, Signature, Mask, bes. 35–39; Papaioannou, Christian Novels, vii–xxvi; Høgel, Euthymios the
Athonite, 356, Anm. 16, 358, Anm. 30.

OpenAccess. © 2021 Christodoulos Papavarnavas, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110725780-005



schen Texten zusammensetzt. Daher wurde Symeon der Beiname „Metaphrastes“
verliehen, was auf Deutsch „Übersetzer“ bzw. „Bearbeiter“ bedeutet. Ziel des meta-
phrastischen Projekts war „not simply tomatch a feast day with a text, but, more so, to
identify or, in most cases, create the authoritative right text for each feast“.³ Die ha-
giographischen Texte der vormetaphrastischen Zeit, d.h. aus der Zeit vor der Abfas-
sung des Menologions durch Symeon Metaphrastes (4.–9. Jh.), sind zum Großteil
anonym.

Zur Erstellung des Textkorpus folge ich der Auswahl des Symeon Metaphrastes.
Dies ist ein sicheres Auswahlkriterium der Märtyrerakten, weil es der byzantinischen
Ästhetik selbst entspricht. Bei näherer Beleuchtung der 148 Texte des metaphrasti-
schen Menologions ergibt sich Folgendes: Es handelt sich um 82 Märtyrer,⁴ ca. 60
asketisch lebende Personen, etwa Mönche, Äbte und Bischöfe, und schließlich ca. 10
andere heilige Personen, wie z.B. Apostel, Propheten und die Theotokos, wobei sich
die Texte, die über all diese heiligen Personen von Symeon Metaphrastes geschrieben
wurden, in die folgenden Gattungskategorien einordnen lassen: 79 Märtyrerakten,⁵ 45
Lebensbeschreibungen von Heiligen, 4 Enkomien, 1 Wunderbericht und 19 andere
Schriften, insbesondere Hypomnemata bzw. Kommentare. Symeon Metaphrastes
wählte für sein Korpus die Geschichten von heiligen Männern und Frauen (u.a. die-
jenigen von den 82 Märtyrern) nach gewissen Kriterien aus, nämlich nach der Be-
liebtheit der Texte unter den Byzantinern sowie nach seiner persönlichen Vorliebe für
gewisse Heilige, die wahrscheinlich mit den Anweisungen seines Auftraggebers (d.h.
des Kaisers oder eines hochrangigen Beamten) und Anforderungen einer bestimmten
Institution (d.h. eines Klosters oder einer Kirche) in Übereinstimmung war; darüber
hinaus wollte er womöglich durch die Auswahl mehrerer mit Konstantinopel ver-
bundener Heiliger den Ruhm der byzantinischen Hauptstadt erheblich steigern.⁶ In
jedem Fall erlangten die von Symeon ausgewählten Geschichten durch die massen-
hafte Verbreitung seines Menologions noch größere Popularität. Die Zahlen sprechen
für sich: Das metaphrastische Menologion ist in ungefähr 700 Handschriften und über
100 Fragmenten erhalten.⁷

In meiner literarischen Analyse konzentriere ich mich sowohl auf die meta-
phrastischen Überarbeitungen der Märtyrergeschichten (10. Jh.) als auch auf deren
Vorlagen (4.–9. Jh.). Einige Vorlagen, die nicht mehr verfügbar bzw. noch nicht ediert

 Papaioannou, Christian Novels, xii.
 Zu den Märtyrern des metaphrastischen Menologions gehören auch die jüdischen Märtyrer der
Makkabäer sowie die ikonophilen Heiligen Theodoros Graptos und Stephanos der Jüngere.
 In die Märtyrerakten werden auch die Vita des ikonophilen Theodoros Graptos (BHG 1746) und
diejenige des ikonophilen Stephanos des Jüngeren (BHG 1667) mit einbezogen, weil sie hier als Mar-
tyrien betrachtet werden.
 Høgel, Rewriting and Canonization, 110– 112, 126; Høgel, Symeon Metaphrastes and the Meta-
phrastic Movement, 187.
 Høgel, Rewriting and Canonization, 11, 138; Høgel, Symeon Metaphrastes and the Metaphrastic
Movement, 183.

I.1 Symeon Metaphrastes und seine Vorlagen 31



sind, werden von mir nicht behandelt.⁸ In diesen Fällen verwende ich andere frühere
Fassungen derselben Geschichten.⁹ Sollte es aber auch keine andere edierte frühere
Fassung geben, ziehe ich dann ausschließlich die metaphrastische Version in Be-
tracht. Von den 82 Märtyrern widmet sich mein Textkorpus nur denjenigen, deren
Geschichten – in vormetaphrastischer bzw. metaphrastischer Version – über Ge-
fängnisszenen verfügen. Das ermöglicht zudem Vergleiche zwischen vormetaphras-
tischen und metaphrastischen Gefängnisszenen. Generell gilt, dass die vormeta-
phrastischen Märtyrerakten und die dazugehörenden Gefängnisszenen ausgiebiger
als ihre metaphrastischen Fassungen sind und daher detaillierte Beschreibungen
umfassen; der Grundstoff bleibt aber in der Regel sowohl bei den vormetaphrasti-
schen als auch bei den metaphrastischen Märtyrerakten unverändert. Daher wird die
jeweilige metaphrastische Version nur dann angeführt, wenn diese für eine voll-
ständigere Auslegung der Gefängnisszene nützlich sein kann. Hierbei ist festzuhalten,
dass viele Texte, mit denen sich meine Arbeit befasst, bisher überhaupt keine histo-
rische oder literarische Behandlung erfahren haben.

Darüber hinaus werden verschiedene Märtyrerakten berücksichtigt, unabhängig
davon, ob deren Protagonisten als historisch betrachtet werden können oder nicht.
Die christlichen Märtyrerakten sind von großer Bedeutung, obwohl sie grundsätzlich
der fiktionalen Literatur angehören. Zum einen können die Märtyrerakten als Indiz für
die Existenz des Kultes der Märtyrer gewertet werden, zum anderen fördern sie diesen
Kult. Überdies hat die Abfassung eines historischen Werkes laut der Literaturwis-
senschaftlerin Monika Fludernik ein zweifaches Ziel, einerseits vergangene Ereignisse
vor dem Vergessen zu bewahren und sie andererseits aus didaktischen Gründen im
Zusammenhang mit einer gegenwärtigen Situation anzuwenden. Genau diese didak-
tische Funktion teilen die historischen mit den fiktionalenWerken, egal ob sie sich auf
historische Ereignisse berufen oder nicht.¹⁰ Das gilt auch für die Märtyrerakten: So-
wohl die historischen als auch die fiktionalen Märtyrerakten dienen dem allgemeinen
Zweck der Hagiographie, nämlich das Publikum durch verschiedene narrative Stra-
tegien zu einer frommen Lebenseinstellung, im Idealfall zur Nachahmung der dar-
gestellten Heiligen, anzuleiten.¹¹ Der didaktische Charakter der Märtyrerakten ist
besonders in den Gefängnisszenen, z.B. in den dort gehaltenen christlichen Predig-
ten, zu beobachten.

Insgesamt wird auf Grundlage der im metaphrastischen Menologion erwähnten
82 Märtyrer ein Korpus von 176 Texten gebildet. Dieses Korpus besteht genauer gesagt

 Die Beschränkung auf edierte Texte erfolgt aus pragmatischen Gründen, da die Edition weiterer
hagiographischer Texte über die Grenzen dieser Arbeit hinausgehen würde.
 Eine Liste von metaphrastischen Überarbeitungen sowie deren Vorlagen und anderen früheren
Fassungen von Märtyrergeschichten hat Christian Høgel erstellt, vgl. Høgel, Rewriting and Canoniza-
tion, 173–204. Eine überarbeitete Fassung dieser Liste wird hier im Anhang vorgestellt.
 Vgl. Fludernik, Natural Narratology, 18.
 Vgl. bspw. Rapp, Storytelling, 431–443; Rapp, The Origins of Hagiography, bes. 125–130; Papa-
varnavas, The Role of the Audience, bes. 76–80.

32 Kapitel I Das Textkorpus



aus vormetaphrastischen und metaphrastischen Versionen von Texten,welche den 82
Märtyrern gewidmet sind. Bei den meisten dieser (vormetaphrastischen oder meta-
phrastischen) Textversionen handelt es sich um Märtyrerakten, aber gelegentlich
auch um andere Gattungen, wie etwa Enkomien und Kommentare. Von diesen 176
Texten werden zum Zwecke dieser Arbeit ausschließlich edierte Märtyrerakten aus-
gewählt, in denen das Gefängnismotiv in Erscheinung tritt. Anhand aller obigen
Kriterien und Beobachtungen zu den besagten Textquellen entstehen also die fol-
genden zwei Kategorien:

1. Nicht untersucht werden hier Märtyrerakten, die nicht ediert sind oder keine
einzige Erwähnung des Gefängnisses beinhalten, sowie Texte, welche einem anderen
Genre zuzuordnen sind. Zu dieser Kategorie gehören von der Gesamtheit der 176
Textquellen 70 vormetaphrastische und metaphrastische Schriften.

2. 106 Märtyrerakten bilden das Hauptkorpus der vorliegenden Studie. Diese
Märtyrerakten sind in einer vormetaphrastischen und/oder in einer metaphrastischen
Version vorhanden und unter dem Aspekt des Gefängnisses interessant. Unter den
ausgewählten Texten sind auch einige, die als „Vita und Martyrium“ betitelt werden.

Die insgesamt 82 Märtyrernamen sowie die mit ihnen verbundenen Texte werden
in tabellarischer Form im Anhang dieses Buches vorgestellt. Die besagte Liste teilt die
Märtyrerakten nach Geschlecht und Namen ihrer Protagonisten ein. Dazu enthält sie
einen Hinweis auf die vormetaphrastischen und metaphrastischen Textfassungen mit
Angabe der jeweiligen Edition, der BHG-Nummer, der Datierung der vormetaphras-
tischen Texte und des jeweiligen historischen Hintergrunds der Martyrien (s. Anhang).

Neben den 82 Märtyrern und Märtyrerinnen des SymeonMetaphrastes beziehe ich
mich in meiner Analyse eingehend auch auf zwei weitere Märtyrerinnen, deren Ge-
schichten aus inhaltlicher Sicht meiner Untersuchung dienlich sind: die griechische
Version der Märtyrerakten der Perpetua (BHG 1482) und die der Marina von Antiochien
(BHG 1165), welche als Nebenquellen hauptsächlich im dritten Kapitel behandelt
werden. Diese beiden Frauenmärtyrerakten tragen konkret zur Illustration besonderer
Aspekte der hier untersuchten Textquellen entscheidend bei. Als Nebenquellen sind
aber die genannten zwei Texte nicht in der im Anhang befindlichen Textliste und den
statistischen Angaben, welche gelegentlich in dieser Arbeit angeführt werden, inbe-
griffen.

I.2 Definition des Gefängnisses anhand des Textkorpus

I.2.1 Wortschatz zum Gefängnis

Die byzantinischen Autoren haben sich in den Märtyrerakten – sowohl in den vor-
metaphrastischen als auch in den metaphrastischen Versionen – einer Vielfalt an
konkreten Bezeichnungen und umschreibenden Ausdrücken bedient, um auf das
Gefängnis und dessen Insassen und Aufseher zu sprechen zu kommen. Im Folgenden
werden alle relevanten Begriffe und Ausdrücke nach bestimmten grammatischen

I.2 Definition des Gefängnisses anhand des Textkorpus 33



Bereichen systematisiert: Substantive und Adjektive sowie Verben und Adverbien. Die
Substantive kann man in die folgenden vier thematischen Kategorien einteilen: Ge-
fängnisorte, Gefangene, Mitgefangene und Gefängniswärter. Dazu wird auch eine
Unterscheidung zwischen vormetaphrastischen und metaphrastischen Versionen
getroffen, aus der bedeutsame Rückschlüsse auf das Vokabular im Zusammenhang
mit der Zeitperiode gezogen werden können.

Die gebräuchlichsten Substantive zur Angabe des Begriffes „Gefängnis“ sind
φυλακή (insgesamt 134-mal in vormetaphrastischen Versionen; 147-mal in meta-
phrastischen Fassungen), δεσμωτήριον (63-mal in vormetaphrastischen und 98-mal
in metaphrastischen Versionen) und εἱρκτή (38-mal in vormetaphrastischen und 52-
mal in metaphrastischen Textfassungen). Selten erscheint das Wort φυλακή auch in
der Bedeutung „Bewachung“ oder „Aufsicht“ (4-mal in vormetaphrastischen und 7-
mal in metaphrastischen Texten) und 1-mal im Sinne von „Nachtwache“. Das Wort
φρουρά wird entweder wörtlich als „(Militär‐)Überwachung“ oder im Sinne einer
Synekdoche als „Gefängnis“ (25-mal in vormetaphrastischen und 59-mal in meta-
phrastischen Versionen) verwendet; bemerkenswerterweise geht meistensφρουράmit
dem Adjektiv ἀσφαλής oder ἀσφαλεστάτη (sichere oder sicherste Überwachung bzw.
Haft) einher. Außerdem wird häufig das Wort δεσμά, also „Fesseln“ bzw. „Ketten“,
entweder als Metonym für die Gefängnisortsangabe oder im buchstäblichen Sinne für
die Zustandsangabe des angeketteten Märtyrers verwendet, und zwar 37-mal in vor-
metaphrastischen und 78-mal in metaphrastischen Fassungen, dazu 4-mal im meta-
phorischen Kontext. Sehr sporadisch sind auch die folgenden Wörter – meist als
Synekdoche – im Sinne von „Gefängnis“ bzw. „Inhaftierung“ anzutreffen: κλεῖθρα
(Gitter), κλοιά (Halsbänder), πέδαι (Fesseln), ἁλύσεις bzw. ἅλυσοι (Ketten), σίδηρα
(eiserne Fesseln), ἐν ἀσφαλείᾳ (unter Sicherheitsbeschränkungen), (χρονία) κάθειρξις
(langes Einsperren), τήρησις (Überwachung), κατάκλεισις (Verschluss, Einsperrung),
παραφυλακή bzw. παραφύλαξις (Bewahrung), κουστωδία (Haft bzw.Verwahrung) und
αἰχμαλωσία (eigentlich: Kriegsgefangenschaft). Festzuhalten ist, dass am häufigsten
bei Auslieferung in fremde Hände bzw. tatsächlicher Kriegsgefangenschaft das Sub-
stantiv αἰχμαλωσία und seine Ableitungen (αἰχμάλωτος, αἰχμαλωτίζω, s.weiter unten)
verwendet werden.

In den hier untersuchten Märtyrerakten werden für den „Gefangenen“ bzw. „Ge-
fesselten“ am häufigsten δεσμώτης (4-mal in vormetaphrastischen und 11-mal in
metaphrastischen Textfassungen) oder δέσμιος (12-mal in vormetaphrastischen und
13-mal in metaphrastischen Versionen) angegeben. Gelegentlich kommen auch die
Wörter αἰχμάλωτος bzw. ἀνδράποδον (eigentlich: Kriegsgefangener),¹² ὁ ἐν τῇ φυλακῇ
(der im Gefängnis Sitzende) und κατάδικος (Verurteilter) vor. Manchmal werden die
inhaftierten Märtyrer mit den Adjektiven κατάκλειστοι und ἐγκατάκλειστοι (die [im
Gefängnis] Eingeschlossenen) oder mit den Partizipien καθειργμένοι (die Einge-

 Für die Begriffe αἰχμάλωτος und ἀνδράποδον in der Bedeutung „Kriegsgefangener“ s. auch Let-
sios, Die Kriegsgefangenschaft, 215.

34 Kapitel I Das Textkorpus



sperrten), τηρούμενοι bzw. φυλαττόμενοι (die unter Bewachung Stehenden) und
δεδεμένοι (die Gebundenen) bezeichnet. Ganz selten erscheinen auch die Mithäftlinge
in den Märtyrerakten, und zwar mit den folgenden Begriffen: συνδεσμῶται (Mitge-
fangene), συνδέσμιοι (Mitgefesselte), συναθληταί (Mitkämpfer bzw. Mitmärtyrer), οἱ
μετ’ αὐτοῦ ὄντες (die mit ihm, d.h. dem Märtyrer, [im Gefängnis] Befindlichen) und
συγκατάδικοι (Mitverurteilte).

Im Gegensatz zu „Gefangenen“ und „Mitgefangenen“ findet sich eine größere
Vielfalt an Begrifflichkeiten für „Gefängniswärter“ bzw. „Aufseher“: δεσμοφύλακες
(15-mal in vormetaphrastischen und 20-mal in metaphrastischen Martyrien) bzw.
φύλακες (5-mal in vormetaphrastischen und 15-mal in metaphrastischen Martyrien);
seltener auch ὁ φυλάττων/φυλάσσων, ὁ τηρῶν bzw. τηρητής, φρουρός, φρουρεύς
(Wächter bzw. Wache), ἀρχιφύλαξ (Oberaufseher bzw. Gefängnisleiter) und καπι-
κλάριος (Gefängniswärter). Die Wache übernimmt manchmal auch der κομενταρήσιος
(Haftstrafenregistrator), der σελλάριος ὁ ἐπὶ τῆς φυλακῆς (Befehlshaber des Gefäng-
nisses), der κορνικουλάριος (hoher Unteroffizier und Leiter verschiedener [u. a.
Militär‐]Posten) und der κουβικουλάριος (Kämmerer des Kaiserpalastes). Hier ist
hinzuzufügen, dass eine aus dem Lateinischen ins Griechische versetzte Gefängnis-
terminologie sowohl in den vormetaphrastischen als auch in den metaphrastischen
Textfassungen vorkommt. Bei Metaphrastes sind auch mehrere umschreibende Aus-
drücke zu „Gefängniswärtern“ zu finden: οἱ τὴν φρουρὰν διὰ φροντίδος ἔχοντες (die,
welche sich um die Aufsicht sorgen), οἱ ἐπὶ τῆς φυλακῆς (die, welche für das Ge-
fängnis zuständig sind), οἱ τὴν φροντίδα τῆς φυλακῆς πεπιστευμένοι (die, welche
man mit der Sorge um das Gefängnis betraute) und στρατιῶται τοῖς τὴν φυλακὴν
αὐτοῦ πιστευθεῖσι (Soldaten, denen die Bewachung desjenigen [Märtyrers] anvertraut
wurde).

Zum Wortschatz in Bezug auf den Gefängniskontext gehören auch spezielle Ver-
ben und Adverbien. Am häufigsten treten in den hier untersuchten vormetaphrasti-
schen und metaphrastischen Märtyrerakten die folgenden Verben auf: φυλάττω,
προφυλάττω, τηρῶ, ἀσφαλίζω, φρουρῶ (wachen, bewachen, in Haft halten); κλείω,
κατακλείω, ἐγκλείω, ἐγκατακλείω, ἐναποκλείω, προκατακλείω, καθείργω/καθείρ-
γνυμι, προκαθείργω ([im Gefängnis] einschließen/einsperren); sowie φυλακίζω (ver-
haften/in Haft nehmen, ins Gefängnis werfen) und αἰχμαλωτίζω (einen zum Kriegs-
gefangenen machen, gefangen nehmen). Beachtenswert ist, dass das Verb τηρῶ
häufig vom Adverb ἀσφαλῶς (in sicherem Gewahrsam halten) begleitet wird, analog
zur Verwendung des Adjektivs ἀσφαλής zusammen mit dem Nomen φρουρά. So wird
die Bedeutung des Verbs und des Nomens unterstrichen. Wie aus der obigen detail-
lierten Auflistung zu ersehen ist, haben sich die Hagiographen einer Reihe von Verben
zum Thema „Gefängnis“ bedient, deren Bedeutung durch den Zusatz von verschie-
denen Präfixen im Stamm des jeweiligen Verbs verstärkt werden konnte.

Symeon Metaphrastes folgt im Grunde der Vielfalt imWortschatz zu Gefängnissen
und deren Kontext, welche auch die vormetaphrastischen Hagiographen in ihrer
Gesamtheit verwenden. Die Besonderheit des Metaphrastes besteht jedoch darin, dass
er diese Wortschatzvielfalt in jedem einzelnen Text zur Geltung zu bringen versucht.

I.2 Definition des Gefängnisses anhand des Textkorpus 35



Ein Paradebeispiel stellen die Märtyrerakten der vierzig Märtyrer von Sebaste
(PMarSeb BHG 1201; Met-PMarSeb BHG 1202) dar: Der anonyme vormetaphrastische
Autor verwendet in seinem Text ausschließlich das Wort φυλακή (8-mal), Symeon
Metaphrastes hingegen benutzt außer dem Wort φυλακή (4-mal) zudem die Wörter
δεσμωτήριον (1-mal), εἱρκτή (1-mal) und φρουρά (1-mal). Der Stil des Symeon Meta-
phrastes wird also weniger durch die Auswahl einzelner Worte charakterisiert als
durch die abwechslungsreiche Verwendung von Synonymen.

Die oben genannte Arbeitsmethode des Symeon Metaphrastes wird auch durch
die Statistik zum Wortschatz (s. unten die drei Diagramme) weiter verdeutlicht. In
diesen drei Diagrammen wird die Gebrauchshäufigkeit der wichtigsten Begriffe zu
Gefängnisorten, Gefangenen und Gefängniswärtern in den metaphrastischen und
vormetaphrastischen Texten dargestellt. Zur Erstellung der Statistiken wurden 56
edierte metaphrastische Märtyrerakten und deren 50 edierte Vorlagen berücksichtigt.
Es ist festzustellen, dass Metaphrastes durch die systematische Verwendung aller
bedeutenden Synonyme die Gebrauchshäufigkeit der relevanten Begriffe – wenigs-
tens annähernd – auszugleichen versuchte. Daher ist einerseits bei Metaphrastes ein
wesentlicher Rückgang der Verwendung des Wortes φυλακή und andererseits ein
Anstieg des Gebrauchs der Worte φρουρά und δεσμά zu beobachten. An dieser Stelle
sei auch an die Worte des Michael Psellos in seinem Enkomium auf Symeon Meta-
phrastes erinnert, in dem er die Arbeitsmethode des Metaphrastes auf dessen Absicht
zurückführt, den hagiographischen Texten seines Menologions einen sprachlichen
bzw. rhetorischen Stil zu verleihen, welcher den Erwartungen der Durchschnittshörer
entsprechen könnte (s. PselEncMet BHG 1675).¹³ Dies bedeutete natürlich die Schaf-
fung einer guten Balance zwischen schwer und einfach zu verstehenden Wörtern. Aus
der ersten grafischen Darstellung wird zudem ersichtlich, dass die Zahl der behan-
delten Begriffe zu Gefängnisorten von 326 in den vormetaphrastischen Versionen auf
468 in den metaphrastischen Fassungen angewachsen ist. Mit anderen Worten sind
diese Begriffe von den vormetaphrastischen zu den metaphrastischen Texten um
43,6% (142 an der Zahl) angestiegen. Aus dem zweiten und dritten Diagramm geht
hervor, dass die Begriffe zu Gefangenen um 69,2% und diejenigen zu Gefängniswär-
tern um 55,2% gestiegen sind.

 Vgl. dazu die Bemerkung von Elisabeth Schiffer: „Symeon Metaphrastes ist vielmehr bestrebt, die
Texte seines Menologiums auf eine einheitliche Stilstufe zu heben bzw. gegebenenfalls auch zu sen-
ken“: Peyr [Schiffer], Zur Umarbeitung rhetorischer Texte, bes. 155, mit Anm. 53. S. auch Ševčenko,
Levels of Style, bes. 300, 302.

36 Kapitel I Das Textkorpus



I.2 Definition des Gefängnisses anhand des Textkorpus 37



Diagramme: Gebrauchshäufigkeit der Begriffe zu Gefängnisorten, Gefangenen und Gefängniswärtern

Aus der obigen qualitativen und quantitativenWortschatzanalyse ergibt sich, dass
die byzantinische hagiographische Literatur des 10. Jahrhunderts größeres Interesse
am Thema „Gefängnis“ zeigte als in vorangegangenen Zeiten. Angesichts der we-
sentlich höheren Gebrauchshäufigkeit der zum Gefängnis gehörenden Begriffe ist
einerseits festzustellen, dass das Gefängnismotiv in der Märtyrerliteratur des
10. Jahrhunderts festgelegt ist und somit mit dem Konzept des Martyriums in ästhe-
tischer Hinsicht noch enger verwoben wurde. Andererseits sei hier daran erinnert,
dass die Rolle von Gefängnis und Inhaftierung in der spätantiken Gesellschaft noch
stärker war als in der Gesellschaft der römischen Kaiserzeit (vgl. hier die Einleitung).
Dementsprechend ist anzunehmen, dass das Gefängniswesen im Laufe der Zeit, und
zwar vom 4. bis zum 10. Jahrhundert, aus technischer und organisatorischer Sicht
noch weiter verbessert wurde,¹⁴ sodass die Literatur des 10. Jahrhunderts diese ge-
sellschaftliche Situation durch die häufige Verwendung des Gefängnismotivs wider-
spiegelt. Hagiographische Texte waren jedenfalls aufgerufen, den ästhetischen Be-
dürfnissen und Erwartungen des damaligen Publikums zu entsprechen, das wohl am

 Dies kann zumindest im Fall der Kriegsgefangenen bestätigt werden: Im Vergleich zur vorherigen
Zeit ist im 10./11. Jahrhundert eine Verschärfung der Maßnahmen gegen die – nichtchristlichen –
Kriegsgefangenen in Byzanz zu erkennen, wobei deren Anzahl wegen der ständigen Vernichtungs-
feldzüge der Byzantiner gegen ihre Feinde gewachsen war, vgl. Letsios, Die Kriegsgefangenschaft,
bes. 225–227.

38 Kapitel I Das Textkorpus



Gefängnismotiv in der Literatur und an plausiblen Zusammenhängen zwischen Alltag
und Literatur interessiert war.¹⁵

Schließlich zeigt sich, dass die Märtyrerakten des 10. Jahrhunderts mittels der
Vielfalt und der häufigen Verwendung von Begriffen zum Gefängnis die christliche
Identität der Märtyrer mit ihrem Gefangenenstatus in Beziehung bringen wollten. Des
Weiteren wollten diese Erzählungen durch die Erinnerung an die Vergangenheit, und
zwar die Christenverfolgungszeit mit Fokus auf die Inhaftierung der Märtyrer, die
christliche Identität der Leser und Hörer des 10. Jahrhunderts mit derjenigen der ersten
Christen bzw. Märtyrer zunächst verbinden und dann verstärken. In diesem Kontext
fungiert die in der Märtyrerliteratur dargestellte Gefängnisphase als ein identitäts-
stiftendes Element für die Leser/Hörer und die Märtyrerakten erweisen sich dabei als
„Meistererzählungen“.

Unter dem Begriff der „Meistererzählung“ versteht man „die in einer kulturellen
Gemeinschaft zu einer gegebenen Zeit dominante Erzählweise des Vergangenen“, die
auf „die Etablierung und Ablösung hegemonialer Deutungsmuster der Vergangen-
heit“ abzielt.¹⁶ Durch ihre Verbreitung und Verfestigung gewinnen diese Erzählungen
„ihre gesellschaftliche Geltungsmacht als Grundformen kollektiver Selbstvergewis-
serung über die Vergangenheit und als Ausdruck eigener Identität“.¹⁷ Die Darstellung
der historischen Vergangenheit aus einer gewissen Erzählperspektive dient im vor-
liegenden Fall zur Erhaltung und Verstärkung der offiziellen Religion bzw. christlichen
Identität des byzantinischen Reiches. Auffällig ist, dass die byzantinischen Hagio-
graphen in ihrem Versuch, die christliche Identität der Märtyrer im Unterschied zu
derjenigen der Paganen aufzuzeigen, auf den Gefängnisbeschreibungen vor dem
Hintergrund der Christenverfolgungen bestehen. Und dies ist im 10. Jahrhundert in
noch größerem Ausmaß zu bemerken. Demnach spielten die Märtyrerakten zumindest
im hier behandelten Zeitraum, nämlich vom 3./4. bis zum 10. Jahrhundert, in Byzanz
die Rolle der Meistererzählungen, im Sinne von identitätsstiftenden bzw. -verstär-
kenden Erzählungen für die Rezipienten. Die in den Märtyrerakten geschilderten
Gefängnisphasen trugen entscheidend zur Entstehung dieser Erzählungen und somit
zu deren Charakter als Meistererzählungen bei.

 In Bezug auf die Beziehung zwischen Alltag und hagiographischer Literatur ist zu berücksichtigen,
dass die byzantinische Leserschaft weniger die Wahrheit (truth) als den Wahrheitsgehalt (plausibility
bzw. verisimilitude) von den hagiographischen Texten erwartete, vgl. Rapp, Storytelling, bes. 442–443;
Messis, Fiction and/or Novelisation, bes. 316.
 Jarausch – Sabrow, „Meistererzählung“, 17. Für den Begriff „Meistererzählung“ s. auch Rüsen,
Einleitung, 12–36; Rexroth, Meistererzählungen und die Praxis, 1–22.
 Jarausch – Sabrow, „Meistererzählung“, 18.

I.2 Definition des Gefängnisses anhand des Textkorpus 39



I.2.2 Formen des Gefängnisses

Grundeigenschaft des Gefängnisses ist die begrenzte Bewegungsfreiheit der Märtyrer.
Diese praktische Funktion des Gefängnisses wird gemäß den byzantinischen Hagio-
graphen an verschiedenen Orten bzw. Zuständen erfüllt. So wird in den Märtyrerakten
ein jeweiliger Gefängnisersatz auf gleicher Basis, nämlich mit denselben Merkmalen
wie das wahre Gefängnis beschrieben. Als Raum wird nicht nur eine geschlossene,
begrenzte Umwelt (Setting) verstanden, sondern auch die Natur bzw. Landschaft, die
mit dem geschlossenen Raum ähnliche Eigenschaften teilt.¹⁸

Im hier bearbeiteten Material werden folgende Gefängnisformen geschildert, in
denen die Märtyrer begrenzt gehalten werden und unter Bewachung stehen: ein
richtiger Kerker bzw. eine Gefängniszelle (κελλίον, manchmal in derselben Bedeutung
auch οἰκίσκος [Häuschen], οἴκημα oder οἰκητήριον [Behausung], s. z.B. PBabyl BHG
205, S.82.14; Met-PBabyl BHG 206, Kap.13 und 14; PBar BHG 213–214, S.93; Met-PBar
BHG 216, Kap.16; PHermStr BHG 744z, Kap.6; Met-PHermStr BHG 745, Kap.7), das
Staatsgefängnis im Praetorium (πραιτώριον, s. z.B. PProc BHG 1577, S.25.18 [Praeto-
rium in Caesarea];Met-VTheodGr Kap.23 und Kap.26 [Praetorium in Konstantinopel]),
das „Phiale“ genannte Gefängnis des Großen Palastes (Φιάλη, s. z.B. VStephIun BHG
1666, S.135.7–8, S.154.23–24; Met-VStephIun BHG 1667, S.120.1294– 1295, S.121.1318–
1319, S.149.2028–2031), ein Privathaus von Beamten (οἶκος, οἰκία, s. z.B. ActPaulThec
BHG 1710– 1713, Kap.39; PPisElAg BHG 1637z, Kap.4; PAnastRom BHG 82a, Kap.3;Met-
PEug BHG 608, Kap.82; Met-PSeb BHG 1619z und BHG 1620, Kap.7, 8, 12, 14, 17), ein
Gasthaus (μητᾶτον [lat. metatum], πανδοχεῖον, s. z.B. PBas BHG 239, Kap.8; PSerBac
BHG 1624, Kap.11; PGurSamAb-A BHG 731–732, S.14.13– 16),¹⁹ ein Turm (πύργος, s. z.B.
PBar BHG 213–214, S.89, 91), der Heizraum einer öffentlichen Bäderanlage in Thes-
saloniki (καμάραι καμίνων δημοσίου βαλανείου/λουτροῦ, PDem BHG 497, Kap.6–7;
Met-PDem BHG 498, Kap.8–10),²⁰ die Kellergewölbe einer alten Bäderanlage in
Ephesos (θόλος παλαιοῦ λουετροῦ/λουτροῦ, VStephIun S.161.23–25; Met-VStephIun
S.163.2349–2353), ein Zimmer in einem Haus oder im Palast (δωμάτιον, manchmal in
derselben Bedeutung auch οἰκίσκος s. z.B.Met-PSeb BHG 1619z und BHG 1620, Kap.4;

 Vgl. Hoffmann, Raum, Situation, erzählte Wirklichkeit, 1–2.
 Im Fall des Martyriums von Gurias, Samonas und Abibos (PGurSamAb-A BHG 731–732) wird klar,
dass das Gasthaus die Rolle des Gefängnisses spielt, da die zwei anderen Textfassungen des erwähnten
Martyriums an der entsprechenden Stelle statt πανδοχεῖον das Wort φυλακή oder δεσμωτήριον auf-
weisen (vgl. PGurSamAb-B BHG 735, 735b und 739, S.108.26–29; Met-PGurSamAb BHG 736–738,
S.109.18–20).
 Auch Symeon Metaphrastes selbst bezeichnet den Heizraum, in dem der Märtyrer Demetrios ge-
fangen gehalten wird, als Gefängnis (εἱρκτή, Met-PDem BHG 498, Kap.9– 10). Für Metaphrastes war
offensichtlich von großer Bedeutung, die Einlieferung des Märtyrers in den Heizraum eines öffentli-
chen Bades mit der Gefängnisphase zu verbinden, da dies für den Weg des jeweiligen Märtyrers zur
Heiligkeit wichtig sein konnte.

40 Kapitel I Das Textkorpus



PDomInd BHG 822z, Kap.8),²¹ ein Raum in der Festung bzw. dem Garnisonsort (κά-
στρον, φρούριον, s. z.B. PEuph BHG 619–619a, Kap.5; PMerc BHG 1274, S.240.18;Met-
PHermStr BHG 747, Kap.7), eine Grube bzw. Schlucht (λάκκος oder κρημνός,²² PGreg-
Arm BHG 712, Kap.54.21, Kap.56.6, Kap.96.12; Met-PGregArm BHG 713, S.99.41–42,
S.100.47, S.100.51, S.107.12, S.110.20; PGurSamAb-A BHG 731–732, S.18–21, S.30.13– 16;
PGurSamAb-B BHG 735, 735b und 739, S.116.9–16; Met-PGurSamAb BHG 736–738,
S.117.13– 15) und ein See (λίμνη, s. z.B. PMarSeb BHG 1201, S.177.2– 12, S.178.28–30;
Met-PMarSeb BHG 1202, S.343.25–35, S.344.1–5, S.346.5–7). Daraus folgt, dass das
Gefängnis aus einem geschlossenen, begrenzten und von Menschen gebauten oder
einem offenen und natürlichen Raum bestehen konnte.

Den obigen unterschiedlichen Formen des Gefängnisses könnte noch eine hin-
zugefügt werden: In den Märtyrerakten wird manchmal der staatliche Charakter mit
dem Ausdruck „staatliches Gefängnis“ (δημοσία φυλακή, s. z.B. PEustAuxEugMarOr
BHG 646, Kap.14; PAnastRom BHG 82a, Kap.20; Met-PAnastRom BHG 82, Kap.20; PA-
nastPers BHG 84, Kap.28.10; Met-PAnastPers BHG 85, Kap.18.10; VStephIun S.157.11;
Met-VStephIun S.154.2150–2151) bezeichnet. In einem staatlichen Gefängnis werden
die Märtyrer durch richterlichen bzw. kaiserlichen Urteilsspruch bis zu ihrer Verur-
teilung oder Hinrichtung gefangen gehalten. Dies deutet natürlich die Unterscheidung
zwischen staatlichem Gefängnis und privaten Räumlichkeiten mit Gefängnisfunktion
an;²³ ein sozusagen privater Haftort ist jedoch im hier behandelten Textkorpus nicht
ausdrücklich belegt. Trotzdem darf der Turm, in den ein strenger Vater seine schöne
Tochter sperrt, um die Erhaltung ihrer Jungfräulichkeit sicherzustellen, als ein Ge-
fängnis mit privatem Charakter betrachtet werden. Das ist beispielsweise bei der
Märtyrerin Barbara der Fall (PBar BHG 213–214, S.89, 91, 93).

In der Folge wird das Gefängnis auch mit dem Körper des Märtyrers verglichen.
Die unten stehende Passage aus dem metaphrastischen Martyrium des Andreas in
Krisei (BHG 112) bietet ein vollständiges Bild der byzantinischen Wahrnehmung be-
züglich des Zusammenhangs zwischen Körper und Gefängnis:

Und der Körper war im Gefängnis gefesselt, seine Seele aber befand sich bereits vor der Befreiung
von dort [d.h. aus dem Gefängnis] geistig im Himmel, sodass er den Tyrannen beinahe be-
schuldigte, dass er ihn nicht schneller von der Schwere seines eigenen Körpers und den irdischen

 In den vormetaphrastischen Märtyrerakten von Domna und Indes werden auch das ταμιεῖον und
das δεσποτικὸν καρασταΐον [sic] als Ersatzorte des Gefängnisses im Palast dargestellt (vgl. PDomInd
Kap.8–9).
 „Dieser Ort wurde für die Kriminellen und zur Bestrafung aller Verurteilten von Armenien gebaut“
(Διὰ γὰρ τοὺς κακουργοὺς ᾠκοδομήθη ἐκεῖνος ὁ τόπος καὶ εἰς κόλασιν πάντων τῶν καταδίκων τῆς
A̓ρμενίας. PGregArm Kap.56.10– 11).
 Für die Unterscheidung zwischen staatlichem und privatem Gefängnis in Byzanz s. Koukoules –
Guilland, Voleurs et prisons, 127–128; Koukoules, Βυζαντινῶν βίος, III, 225–226. Im Martyrium von
Julian und Basilissa (BHG 970), das hier nicht weiter untersucht wird, erscheint der Ausdruck ἰδιωτικὴ
φυλακή (privates Gefängnis), dazu s. Alwis, Celibate Marriages, 173 (Kap. 33), 201, 238 (mit Kom-
mentar, englischer Übersetzung und Edition des griechischen Textes nach Halkin).

I.2 Definition des Gefängnisses anhand des Textkorpus 41



Ketten erlöste. Denn Gefängnis war für jenen [d.h. den Märtyrer] der Körper, der seine Seele
gefangen hielt und sie mit seiner Hülle von der zu erwartenden Behausung [d.h. im Himmel] und
der von dort [ausgehenden] unaussprechlichen Glückseligkeit trennte.

Καὶ τὸ μὲν σῶμα τῇ φυλακῇ ἐπεπέδητο, ἡ ψυχὴ δὲ αὐτῷ καὶ πρὸ τῆς ἐκεῖθεν ἀναλύσεως τὰ οὐ-
ράνια ἤδη νοερῶς ἐφαντάζετο, ὥστε καὶ ἐγκαλεῖν εἶχε μικροῦ τῷ τυράννῳ, ὅτι μὴ θᾶττον αὑτὸν
τοῦ σαρκικοῦ βάρους καὶ τῶν φυσικῶν ἠφίει δεσμῶν· φυλακὴ γὰρ ἐκείνῳ τὸ σῶμα, εἶργον αὐτοῦ
τὴν ψυχὴν καὶ διατειχίζον τῷ οἰκείῳ καλύμματι τῶν ἐνδεχομένων αὐτὴν σκηνῶν καὶ τῆς ἐκεῖθεν
ἀδιηγήτου μακαριότητος. (Met-PAndCr Kap.13)

Am Anfang wird das Gefängnis im eigentlichen Sinne als Ort verstanden, an dem der
Körper des Märtyrers eingeschlossen gehalten wird, wobei seine Seele in der Vor-
stellung des Märtyrers bereits bei Gott ist. Im Wesentlichen wünscht sich der Prot-
agonist einen schnellen Tod, um sich von seinem Körper zu lösen. Die Beziehung
zwischen Körper und Seele wird in den letzten Sätzen des obigen Ausschnitts aber so
erklärt: Das wahre Gefängnis ist nicht der Ort, an dem der Märtyrer physisch einge-
sperrt ist, sondern sein eigener Körper, der seine Seele gefangen hält. Dieser Gedanke
geht auf Platons Philosophie zurück, gemäß der der menschliche Körper meist als
Gefängnis (δεσμωτήριον, s. z.B. PlatPh S.167.114b–c; PlatCrat S.197– 198.400c) der
unsterblichen und unzerstörbaren Seele gilt.²⁴

Die christlichen Märtyrer sehen ihren eigenen Körper als Gefängnis, da er sie von
der vollkommenen Verbindung mit Gott abhält. Der Märtyrer Anthimos stellt bei-
spielsweise fest, dass sein irdischer Körper furchtbarer als jedes Gefängnis sei, weil er
seiner Seele nicht erlaube, zu seinem Geliebten, nämlich Christus, hinzugehen (τὸ
πήλινον τουτὶ σῶμα δεσμωτηρίου συνέχει παντὸς χαλεπώτερον, ὅτι μου τὴν ψυχὴν
οὐκ ἐᾷ πρὸς τὸν ἐρώμενον διαβῆναι· Met-PAnth BHG 135, Kap.5). Darum erwartet er
sehnlich den Tod, der ihn von den Fesseln des Leibes befreien werde. Auch der
Märtyrer Jakob der Perser ersucht Gott darum, seine Seele vom Gefängnis des Körpers
zu befreien (PJac-C BHG 772b, Kap.42; Met-PJac BHG 773, S.108.413–416, vgl. PJac-A
BHG 772, Kap.42; PJac-B BHG 772a, Kap.42).Wie im Fall des Gefängnisses, in dem die
Märtyrer ihre Ausdauer unter Beweis stellen, sollten sie auch die Bewährungsprobe
der im Körper gefangenen Seele bestehen. Beim Verlassen des Fleisches, gleich dem
Verlassen des Gefängnisses, sind das Paradies und die Verbindung mit Gott ge-
währleistet. Mit anderen Worten erfüllt der Körper eine ähnliche Funktion wie der
geschlossene Gefängnisraum. Der Parallelismus zwischen menschlichem Körper und

 Über die oben erwähnte negative Bedeutung des Körpers hinaus bezeichnet Platon mitunter den
Körper als φρουρά, nämlich als Schutz bzw. Bewachung der Seele (s. z.B. PlatPh S.86.62b). Somit
verleiht er dem Körper auch eine positive Bedeutung, welche jedoch in den späteren Jahrhunderten
verblasst, da der Begriff φρουρά eher als Synonym für das negativ konnotierte Wort δεσμωτήριον
aufgefasst wird, vgl. Courcelle, „Connais-toi toi-même“, 325–414; Courcelle, Gefängnis (der Seele),
294–318; Hillner, Prison, Punishment and Penance, 34, mit Anm. 44.

42 Kapitel I Das Textkorpus



Gefängnisraum ermöglicht es dem Märtyrer, aus seiner Inhaftierung und Todesstrafe
letztendlich als Sieger hervorzugehen.²⁵

Die Märtyrer behalten die Gefangenenidentität nicht nur im Kerker, sondern auch
bei ihrer Überstellung von einem Ort zum anderen bei. Die Märtyrer werden nämlich
zuweilen aus rechtlichen Gründen von einer Phase des Martyriums zur anderen oder
von einer Stadt zur anderen überführt. Dabei behalten die christlichen Protagonisten
die Vorgänge bzw. Situationen des Gefängnisses bei. Zum Beispiel sind ihre Bewe-
gungenwegen der Fesseln und der ständigen Überwachung durch dieWärter begrenzt
(s. z.B. PTrophSabDor BHG 1853, Kap.6; PCarpPap-B BHG 294, Kap.5; PIgn BHG 813,
Kap.2; Met-PIgn BHG 815, Kap.7; Met-PBabyl BHG 206, Kap.6), sie werden von christ-
lichen und nichtchristlichen Leuten begleitet (s. z.B. Met-PClemAnc BHG 353,
Kap.36–37; PAnastPers BHG 84, Kap.19–21; Met-PAnastPers BHG 85, Kap.37–38),
predigen das Christentum und taufen die Nichtchristen (s. z.B. PMarSeb BHG 1201,
S.173.34, S.174.1–27; PEleuth BHG 568–570, Kap.3 und 9), kommunizieren mit Engeln
und Gott und widmen Gott Gebete und Psalmen (s. z.B. PSerBac BHG 1624, Kap.23;
PCarpPap-B Kap.5–7; PMerc BHG 1274, S.241.30–31, S.242.1–24; PEustAuxEugMarOr
BHG 646, Kap.18–20). All diese Tätigkeiten gehören, wie weiter unten ausgeführt,
zum Gefängnisraum. Charakteristisch ist der Fall, in dem die Überstellung des Mär-
tyrers von einer Stadt zur anderenmit einer Gefängnisphase beginnt und endet (s. z.B.
Met-PClemAnc, Kap.81; PAcepsJosAeith BHG 19, S.541.18–28; PAnastPers BHG 84,
Kap.19–21; Met-PAnastPers BHG 85, Kap.37–38). Eine solche Überstellung würde ich
als „Gefängnis in Bewegung“ bezeichnen. Die Funktionen des Gefängnisses tendieren
dazu, sich über den geschlossenen Raum des Gefängnisses zu erstrecken, aber auch,
durch die Bewegung von einem Ort zum anderen, die Grenzen zwischen Innen- und
Außenraum zu überwinden.

Je nach Intensität der jeweiligen Inhaftierung lässt sich eine Unterscheidung
zwischen milderen und härteren Gefängnisformen beobachten, aus der das Gefängnis
auch als genderspezifischer Raum (auf Englisch gendered space) hervorgeht. Formen
von milderen Gefängnissen werden in den Märtyrerakten wie folgt beschrieben: Nach
dem Martyrium von Perpetua und Felicitas (BHG 1482) werden Märtyrer von einem
dunklen und abschreckenden Kerker über die Vermittlung von christlichen Diakonen
„an einen milderen Ort des Gefängnisses“ (εἰς ἡμερώτερον τόπον τῆς φυλακῆς)
überstellt, an dem alle über ihren eigenen Raum verfügen und besser atmen können
(PPerFel Kap.3). Als Anastasia von Rom wegen ihrer Unnachgiebigkeit den paganen
Eparchen, in dessen Haus sie gerade gefangen gehalten wird (παρὰ τῷ ἐπάρχῳ […]
τηρουμένη ἦν), erbost, schließt er sie im normalen Gefängnis (εἱρκτή) ein (PAnastRom
Kap.33–36). In den Märtyrerakten von Barbara ist am Anfang die Protagonistin im
Turm ihres Vaters zur Erhaltung ihrer Jungfräulichkeit eingesperrt. Zu einem späteren
Zeitpunkt aber erfährt ihr Vater von ihrem christlichen Glauben und sperrt sie zur

 Für die Darstellung des Körpers des Märtyrers im Zusammenhang mit dem Gefängnisraum s. auch
weiter unten Kapitel 3 und 4.

I.2 Definition des Gefängnisses anhand des Textkorpus 43



Bestrafung in eine normale Gefängniszelle (κελλίον) unter Aufsicht vonWärtern (PBar
S.89, 91, 93). In den Märtyrerakten von Thekla ist interessant zu bemerken, dass die
Protagonistin im Haus (οἶκος) einer frommen Frau eingeschlossen wird, Paulus hin-
gegen in einem normalen Gefängnis (φυλακή, δεσμωτήριον, ActPaulThec Kap.17–20,
27, 31, 39; Met-ActPaulThec BHG 1719, Kap.5–6, 9).

Auch in den metaphrastischen Märtyrerakten von Kyprianos und Justina (BHG
456) wird eine Genderunterscheidung bei der Unterbringung der Märtyrer in Gefan-
genschaft skizziert: Nach der grausamen Folter der Märtyrer wollte sich der pagane
Gegenspieler überlegen, wie er die Märtyrer bekehren könnte. Darum schickt er
Kyprianos in den Garnisonsort bzw. das Gefängnis (φρουρά) und Justina ins „Kloster
von Terentine“ (τὸ τῆς Τερεντίνης […] φροντιστήριον, Met-PCypJus Kap.49).²⁶ Laut
einer vormetaphrastischen Version desselben Martyriums (BHG 454) wird Kyprianos
ins Gefängnis (φυλακή) und Justina ins Haus einer Frau namens Teratine (ἐν τῇ οἰκίᾳ
Τερατίνης, PCypJus S.74) gesperrt. Den ikonophilen heiligen Stephanos den Jüngeren
schließen die ikonoklastischen Soldaten nur deswegen in einem Kloster ein, weil er
wegen seines durch harte Askese geschwächten Körpers nicht mehr imstande war, zu
Fuß weiter zu gehen (VStephIun BHG 1666, S.141.22–26; Met-VStephIun BHG 1667,
S.131.1587– 1593). Aus den oben genannten Textbeispielen folgt, dass die Einlieferung
in ein Privathaus von Beamten bzw. frommen Frauen, in einen Turm und in ein Kloster
eine mildere Gefängnisform darstellt,welche bei den hier untersuchten Märtyrerakten
insbesondere Frauen vorbehalten ist.

Im Gegensatz zu den milderen Gefängnisformen geht die härteste Einkerkerung
mit verschiedenen zusätzlichen Bestrafungs- bzw. Disziplinarmaßnahmen, wie An-
wendung von Hand-, Fuß- und Halsfesseln sowie Isolierhaft, einher. Im Auftrag des
Königs von Armenien Tiridates wird Gregor der Erleuchter, gefesselt an Hals, Händen
und Füßen zugleich, in eine Grube in der Stadt Artaschat geworfen (κελεύει δεθέντα
τὸν ἅγιον τράχηλον καὶ χεῖρας ἅμα καὶ πόδας τῷ παρὰ τῇ πόλει A̓ρταξὰτ λάκκῳ
δοθῆναι.Met-PGregArm S.99.40–42). Im metaphrastischen Martyrium des Epimachos
(BHG 594) nimmt man den Märtyrer in Gewahrsam und legt ihn in Fesseln (φυλακῇ
τὸν ἅγιον καὶ δεσμοῖς παραδίδωσιν, Met-PEpim Kap.4). Es ist hier wichtig, dass beide
Wörter zur Inhaftierung (φυλακή und δεσμά) nebeneinanderstehen, wodurch die
strengen Sicherheitsvorkehrungen sowie die mangelnde Bewegungsfreiheit des Mär-
tyrers in den Vordergrund gerückt werden. Die metaphrastische Fassung des Marty-
riums von Anastasios dem Perser (BHG 85) erwähnt außer den Folterungen und dem
Tod, welche der christliche Protagonist für Christus erduldete, auch die Fesseln (ὡς
μήτε δεσμὰ δεῖσαι διὰ Χριστόν, μὴ βασάνους, μὴ θάνατον, Met-PAnastPers Kap.9.24).
Die Erwähnung der Fesseln deutet hier auf die Inhaftierung und imweiteren Sinne auf
die Situation des Märtyrers innerhalb des Gefängnisses hin; das Wort δεσμά lässt sich
nämlich als Indiz dafür werten, dass man dem inhaftierten Märtyrer zusätzliche
Fesseln anlegte. Im Martyrium von Trophimos, Sabbatios und Dorymedon wird der

 Das genannte Kloster ist sonst nicht belegt, dazu s. Papaioannou, Christian Novels, 289, Anm. 49.

44 Kapitel I Das Textkorpus



Märtyrer Trophimos ins Gefängnis gebracht und dann an den vier Extremitäten ans
Holz genagelt. So ist Trophimos vollständig unfähig, sich zu bewegen und kann kaum
atmen (PTrophSabDor BHG 1853, Kap.4, 9; Met-PTrophSabDor BHG 1854, Kap.3, 10).
Dem metaphrastischen Martyrium des Theodoros Graptos zufolge kann eine harte
Gefängnisform auch mit Verbannung (φρουρά und ὑπερορία, Met-VTheodGr
Kap.32–33) verbunden sein. In diesem Fall befanden sich die Protagonisten bis zum
Lebensende zugleich in Inhaftierung und Verbannung.

Zur strengeren Inhaftierung und Überwachung werden häufig die Märtyrer zum
„inneren Gefängnis“, nämlich in eine Art Beugehaft, geführt: ἐσωτέρα φυλακή bzw.
εἱρκτή (z.B. PVar BHG 1862, Kap.2; PAcepsJosAeith S.537.16– 17), ἐνδοτέρα φυλακή
(z.B. Met-PGurSamAb S.117.14; PMarAmor BHG 1214, S.72.15) und τὸ ἐνδότερον μέρος
τῆς φυλακῆς (PPetAlex BHG 1502, S.77). Der Ort der Beugehaft bestand beispielsweise
in einer dunklen Grube (σκοτεινὸς λάκκος, PGurSamAb-A BHG 731–732, S.18–21,
S.30.13– 16; PGurSamAb-B BHG 735, 735b und 739, S.116.9– 16; Met-PGurSamAb BHG
736–738, S.117.13–15). In diesem Fall unterstreicht die Finsternis die unangenehme
Atmosphäre und Härte des Gefängnisses, welche den Gefangenen gefügig machen
sollen.

Eine verschärfte Gefängnisform dürfte auch die Einzelhaft gewesen sein,während
der die inhaftierten Märtyrer ganz alleine waren. In den vormetaphrastischen Märty-
rerakten von Karpos und Papylos wird zum Beispiel verdeutlicht, dass die Protago-
nisten getrennt voneinander gefangen gehalten wurden (ἦσαν γὰρ διακεχωρισμένοι,
PCarpPap-B BHG 294, Kap.18). Aus dem Blickwinkel des Gegners ist die Isolationshaft
des Märtyrers von entscheidender Bedeutung, damit der Märtyrer seine Meinung
ändert und zum Paganismus konvertiert. Daher bestehen die paganen Aufseher im
vormetaphrastischen Martyrium des Merkurios nach Feststellung der Wunderheilung
des schwer verwundeten Märtyrers darauf, dass der Märtyrer im Kerker immer alleine
sei bzw. ihn niemand besuche (PMerc BHG 1274, S.240.13–21). In der Isolationshaft
wird der Schwellencharakter des Gefängnisses verdoppelt,weil dort die Märtyrer nicht
nur von der Allgemeinheit, sondern auch von ihren Gefährten und Mitgefangenen
getrennt werden. Laut dem französischen Ideenhistoriker Michel Foucault ist der
zeitlose Zweck der Isolierung, den Kontakt des jeweiligen Gefangenenmit inneren und
äußerlichen Einflüssen zu verhindern, sodass sich der Gefangene möglichst bald
seines Vergehens bewusst wird und nach den gesellschaftlichen Regeln richtet.²⁷ Im
vorliegenden Fall aber erweist sich die Isolierung der Märtyrer als ineffektiv, da sie
genau zu dieser Zeit mit einem Gegenüber von außen, nämlich mit Gott, kommuni-
zieren, der ihren bisherigen Kampf lobt und sie ermutigt.

All diese zusätzlichen Bestrafungsmittel und -weisen, die den gefangenen Mär-
tyrern auferlegt werden, zielen darauf ab, die Grundfunktion des Gefängnisses, also
die begrenzte Bewegungsfreiheit der Märtyrer, zu verschärfen. Darum sollten sie nicht
als Folter an sich im Gefängnisraum interpretiert werden. Meistens werden diese

 Foucault, Überwachen und Strafen, 302–307.

I.2 Definition des Gefängnisses anhand des Textkorpus 45



Bestrafungsformen durch göttliches Eingreifen außer Kraft gesetzt,wobei die Märtyrer
genau durch ihre Nicht-Anpassung an die staatlichen Regeln zur Heiligkeit geführt
werden.

I.2.3 Literarische Dimension des Gefängnisses

Ιn den Märtyrerakten wird der Gefängnisraum nur gelegentlich aus architektonischer
bzw. topographischer Sicht beschrieben. Die genaue Lage des Gefängnisses wird
beispielsweise in den vormetaphrastischen (PDem BHG 497, Kap.6–7) und meta-
phrastischen Märtyrerakten des Demetrios (Met-PDem BHG 498, Kap.8–10) angege-
ben: In Thessaloniki, und zwar in den unterirdischen Heizkammern bzw. praefurnia
der öffentlichen Badeanstalt, die sich neben dem Amphitheater der Stadt und somit
sehr weit entfernt vom Palast befand, wurde der heilige Demetrios eingesperrt und
durch die Lanze hingerichtet.²⁸ Aus den Märtyrerakten von Anastasios dem Perser
erfahren wir Folgendes: In Persien angekommen, wurde Anastasios ins Gefängnis
geworfen, das im Dorf Bethsaloe lag, sechs Meilen entfernt vom Königssitz in der Stadt
Diskarthas (PAnastPers BHG 84, Kap.32.1–3;Met-PAnastPers BHG 85, Kap.21.23–25).²⁹
Der Ort, an dem die Märtyrer im vormetaphrastischen Martyrium von Akepsimas,
Joseph und Aeithalas inhaftiert wurden, hieß Bithmada (PAcepsJosAeith BHG 19,
S.538.30). Die metaphrastischen Märtyrerakten des Petros von Alexandrien (Met-
PPetAlex BHG 1503, S.191) berichten, dass der Bischof Petros neben einer Kirche
eingekerkert wurde.

In der Regel wird die Beschreibung des Gefängnisraumes auf literarischer Ebene
durch die Handlungen, Worte und Emotionen der christlichen und paganen Prot-
agonisten sowie die schweren Haftbedingungen, über die die Märtyrer in diesem
Raum hinwegkommen müssen, gegeben. In den Märtyrerakten der zweiundvierzig
Märtyrer von Amorion (BHG 1214) wird zum Beispiel die gesamte Gefängnisphase in
einer besonders naturalistischen Art und Weise geschildert:

Als er [d.h. der Kalif al-Mu’tasim] in sein eigenes Hoheitsgebiet zurückkehrte, sperrt er zunächst
die oben erwähnten Anführer der [byzantinischen] Truppen, eng gefesselt ans Holz mit zwei- und
dreifachen Eisenketten, in irgendein dunkles und ganz übelriechendes Gefängnis ein. Daraufhin
befiehlt er, dass sie [d.h. die christlichen Gefangenen] durch die Gewährung von wenig Brot und
spärlichemWasser bestraft werden und setzt Wächter undWärter ein, damit niemand, abgesehen
von der Wache, mit ihnen Kontakt knüpfe. Aber wer sonst außer dir, Herr Christus, kennt genau
das Ausmaß der Tränen sowie des unsäglichen und schmerzhaften Stöhnens derer, die all dies
deinetwegen ertragen? Denn sie erhielten nicht so viel Wasser, wie sie an Tränen aus den Augen
vergossen. Diese, die früher einmal viele Arme ernährten, aßen nun nicht einmal so viel Brot,wie

 Zu relevanten topographischen Angaben s. Bakirtzis, Ἁγίου Δημητρίου Θαύματα, 350–352 Anm. 5
und 8, 351 Stadtplan 2, 353 Anm. 10 und 15, 354–356 Anm. 24.
 Zu genaueren topographischen Informationen s. auch Flusin, Saint Anastase le Perse, 76, mit
Anm. 120 und 121.

46 Kapitel I Das Textkorpus



viel von ihrem Fleisch die Läuse, die Mäuse und die auf dem Boden kriechenden Insekten aus-
saugten. Bett für sie [war] der Boden und Matratze der stinkende ganz feine Staub. Auch wenn
einem von ihnen ein widerlicher Lumpen zugeworfen wurde, war die Qual noch größer, da dort
abscheuliche Insekten nisteten. Wegen der Finsternis konnten sie nicht einmal zu Mittag ge-
genseitig ihre Gesichter gut erkennen, außer wenn sie gelegentlich irgendeine Fackel nutzten. Es
war ihnen nicht gestattet, weder ins Bad zu gehen, noch die überflüssigen Haare abzuschneiden,
noch sich ins Sonnenlicht zu setzen und es nicht einmal zu sehen. Sie baten die Wächter, einigen
von ihnen zu erlauben, sich auf Suche nach Almosenspenden zu begeben. Auch wenn sie dies
jemals erlaubten, hefteten sich zehn Soldaten an eines einzelnen Gefesselten Fersen.Undwenn er
zurückkehrte, wurde ihm das ganz armselige Brot aufgeschnitten und untersucht und das wert-
lose Gefäß erforscht, damit nicht etwa darin ein konspirativer Brief versteckt sei.

εἰς δὲ τὴν οἰκείαν ἀνθυποστρέψας ἀρχὴν φρουρᾷ μὲν τοὺς εἰρημένους ἀρχηγοὺς τῶν στρατευ-
μάτων σκοτεινῇ τινι καὶ δυσωδεστάτῃ διπλασίοις καὶ τριπλασίοις σιδηροπέδαις καὶ τῇ τῶν ξύλων
καθείρξει συνεσφιγμένους ἐναποτίθεται, βραχεῖ δέ τινι ἄρτῳ καὶ βραχυτέρῳ ὕδατι τούτους
ἐντειλάμενος τιμωρεῖσθαι, φύλακας καὶ τηρητὰς ἐγκαθίστησιν ὡς μή τινα πλὴν τῶν φρουρέων
τούτοις προσομιλῆσαι. ἀλλὰ γὰρ τίς τῶν δακρύων ἐκείνων, Χριστὲ ἄναξ, καὶ τῶν ἀμυθήτων καὶ
ὀδυνηρῶν στεναγμῶν τὸ πλῆθος ὑπὲρ σοῦ ταῦτα ὑπομενόντων πλὴν σοῦ μόνου ἀκριβῶς ἐξεπί-
σταται; οὐ γὰρ τοσούτου μετεῖχον ὕδατος, ὅσον τῶν ὀφθαλμῶν προέχεον τὸ δάκρυον· οὐ
τοσούτου μετελάμβανον ἄρτου οἱ πολλούς ποτε διαθρέψαντες πένητας, ὅσον τῆς αὐτῶν σαρκὸς
ὑφαιροῦντο οἱ φθεῖρές τε καὶ οἱ μύες καὶ τὰ ἐπὶ γῆς ζωΰφια ἰλυσπώμενα· κλίνη αὐτοῖς ἡ γῆ, καὶ
ὑποστρώματα ἡ δυσώδης καὶ λεπτοτάτη κόνις. εἰ δέ που καί τινι αὐτῶν ὑπερρίφη βδελυκτὸν
ῥάκος, μείζων ἡ βάσανος, τῶν ὀλεθρίων ζωϋφίων ἐκεῖσε ἐμφωλευόντων. ἐκ δὲ τοῦ σκότους οὐδὲ
ἐν αὐτῇ μεσημβρίᾳ τὰς ἀλλήλων ὄψεις ἀκριβῶς ἐπιγνῶναι ἠδύναντο, εἰ μὴ ἄρα πυρείῳ τινί που
ἐχρήσαντο. οὐ συνεχωρεῖτο αὐτοῖς προσελθεῖν βαλανείῳ, οὐκ ἀποκεῖραι τῆς κόμης τὸ περιττόν,
οὐχ ὑποκαθίσαι ἀκτῖνας ἡλιακάς, ἀλλ’ οὐδὲ κἂν ὅλως προσβλέψασθαι ταύτας. ᾐτοῦντο παρὰ τῶν
φυλάκων πρὸς αἴτησιν ἐλεημοσύνης τινὰς ἐξ αὐτῶν προελθεῖν· καὶ εἴ που τοῦτο κατένευσαν,
δέκα ἑνὶ δεσμίῳ πεπεδημένῳ παρείποντο στρατιῶται. ὑποστρέψαντι δὲ αὐτῷ ἀνετέμνετο καὶ
ἠρευνᾶτο ὁ οἰκτρότατος ἄρτος καὶ τὸ εὐτελὲς περιειργάζετο σκεῦος, μή που ἐπίβουλον γράμμα ἐν
τούτοις περικαλύπτοιτο. (PMarAmor S.65.11–32)

Nach einer kurzen Belagerung nehmen die Araber am 12. August 838 Amorion, eine
strategisch bedeutende byzantinische Stadt in Westkleinasien, ein. Laut Text tötete
der Kalif al-Mu’tasim sowohl die byzantinischen Soldaten als auch die Bewohner von
Amorion. Die Generäle der sieben themata hat jedoch der Kalif nicht gleich hinrichten,
sondern sieben Jahre in Haft sitzen lassen, bevor er sie zum Verhör und dann zur
Hinrichtung führte. Die oben angeführte Passage betont den körperlichen Schmerz,
den die inhaftierten Märtyrer unter den misslichen Umständen der Gefängniszelle
empfinden. Die Märtyrer werden sich durch Hunger, Durst, Nacktheit, mangelnde
Körperpflege und harte Fesseln ihrer eigenen Körperlichkeit schmerzlich bewusst. Die
Dunkelheit, die Enge, die strenge Überwachung sowie der Schmutz und der uner-
trägliche Gestank belasten die unangenehme Atmosphäre des Gefängnisraumes noch
mehr.

Die überaus harten Haftbedingungen werden meist dank dem emotionalen und
tatsächlichen Beistand von Menschen und Gott erleichtert. Während seiner fünf-
zehnjährigen Inhaftierung erfuhr zum Beispiel Gregor der Erleuchter von Armenien
einerseits eine Menge von Unannehmlichkeiten in einer Schlucht (κρημνός),wie etwa
Dunkelheit und Tiefe des Ortes, Fesseln an verschiedenen Körperteilen, Existenz von

I.2 Definition des Gefängnisses anhand des Textkorpus 47



Kriechtieren und schlammigem Boden, andererseits aber die tägliche Ermutigung
durch einen gottgesandten Engel und die Hilfe einer frommen Witwe, die dem Mär-
tyrer ein wenig Brot zur Verfügung stellte (PGregArm BHG 712, Kap.54.15–21,
Kap.56.1– 11, Kap.96.10– 14, Kap.98.15–20, Kap.102.10– 15; Met-PGregArm BHG 713,
S.99.40–42, S.100.43–53). Ermutigung fanden die inhaftierten Märtyrer auch durch
die gegenseitige Unterstützung: „Und Gurias und Samonas blieben alleine im Ge-
fängnis und wurden stark an Einsicht und innerer Einkehr, weil sie hörten, dass sie
viele Teilhaber am Martyrium an anderen Orten haben.“ (καὶ ἔμειναν Γουρίας καὶ
Σαμωνᾶς μόνοι ἐν τῇ φυλακῇ καὶ ἐστερεοῦντο ταῖς αὐτῶν γνώμαις καὶ τοῖς διαλογι-
σμοῖς, ἀκούσαντες ὅτι πολλοὺς ἔχουσιν κοινωνοὺς μάρτυρας ἐν τοῖς ἄλλοις μέρεσιν.
PGurSamAb-A BHG 731–732, S.6.17–20).

Die mit dem inhaftierten Märtyrer verbundenen Episoden heben jeweils den Ge-
fängnisraum als Schwelle zwischen dem körperlich-seelischen Anfangszustand des
Protagonisten und dessen Endzustand hervor. Es lohnt sich hier, auf das Martyrium
des ikonophilen heiligen Stephanos des Jüngeren einzugehen (VStephIun BHG 1666;
Met-VStephIun BHG 1667): Nach einer Reihe von harten persönlichen Übungen, aber
auch von körperlichen Folterungen, Interrogationen und Verbannungen wird Ste-
phanos wegen seiner ikonophilen Haltung zum letzten Mal ins Gefängnis geschickt.
Bereits am Anfang dieser Inhaftierung erreicht der Protagonist eine erhöhte Spiri-
tualität, wobei viele Nebenfiguren im Verlauf dieser Gefängnisszene seine Heiligkeit
wahrnehmen. Konkret ist der Protagonist imstande, gleich nach dem Übertreten der
Türschwelle des Kerkers (ὡς μόνον πρὸς τὰ πρόθυρα εἰσέδυ, VStephIun S.157.19; ὡς
μόνον ἐπέβη τὸν οὐδὸν τῆς φρουρᾶς, Met-VStephIun S.155.2163) seinen bevorstehen-
den Märtyrertod zu prophezeien. Seine Mitgefangenen, nämlich andere zukünftige
Märtyrer, nehmen Stephanos als ihren Hirten und Lehrer an und erwarten von ihm,
durch Belehrungen zur Erlösung geführt zu werden (VStephIun S.157.9–11; Met-VSte-
phIun S.158.2188–2192). Auch der ikonoklastische Aufseher und seine fromme Gattin
erkennen im Anschluss daran den besonderen spirituellen Status des inhaftierten
Mannes an. Diese fromme Frau besucht sogar Stephanos heimlich im Kerker, um ihn
persönlich kennenzulernen und seine Heiligkeit (ὁσιότης) aus der Nähe zu erfahren
(VStephIun S.158.15–30, S.159.1–26;Met-VStephIun S.156.2201–2206, S.157.2207–2228,
S.158.2229–2250). In dieser Passage wird die Rolle des Gefängnisses bei der Entfal-
tung der Spiritualität des Protagonisten sowie die Anerkennung und Verbreitung
seiner Heiligkeit durch die Nebenfiguren aufgezeigt. Nähere Aspekte des Gefängnisses
als Schwellenraum werden aus literarischer Sicht in den nächsten Abschnitten dieser
Studie erörtert.

Auffällig ist, dass manchmal die Gefängnisphase nicht direkt durch den Begriff
φυλακή und dessen Synonyme, sondern indirekt durch die Beschreibung der Haft-
bedingungen in die Leidensgeschichte eines Märtyrers eingeführt wird. Das meta-
phrastische Martyrium der Eugenia (Met-PEug BHG 608) bringt ein einschlägiges
Beispiel: Nachdem die Märtyrerin Eugenia die Folter des brennend heißen Kessels
unversehrt überstanden hat, wird sie zu einer dunklen Behausung geführt, in der sie
Hunger erleiden soll (Σκότει κολάζεται βαθυτάτῳ, πρὸς τῷ σκότει δὲ καὶ λιμῷ· καὶ

48 Kapitel I Das Textkorpus



οἰκία ταύτην ἐσχάτως ἐλάμβανεν ἀφεγγής, μηδὲ τροφῆς ὅλως κοινωνοῦσαν. Met-
PEug Kap.82). Gott aber erhellt den Ort und gewährt der Märtyrerin jeden Tag köstli-
ches Brot. Nach einiger Zeit erscheint dort Christus und teilt Eugenia mit, dass sie an
diesem Tag „zum Leben oben“, d.h. zum Paradies, gehen werde (τὴν ἄνω […] ζωήν,
Met-PEug Kap.82). Tatsächlich tritt am selben Tag einer der paganen Gegner in der
Gestalt eines Mönches in ihr „Gefängnis“ ein (εἴσω γενόμενος τοῦ δεσμωτηρίου, Met-
PEug Kap.83) und enthauptet sie mit dem Schwert. Erst am Ende dieser Szene kommt
also ein erkennbares Wort für das Gefängnis, nämlich δεσμωτήριον, vor, um die
Funktion der oben erwähnten „Behausung“ (οἰκία) ausdrücklich zu erklären. Der
Gefängnisort lässt sich demnach nicht nur durch die klare Erwähnung des entspre-
chenden Begriffes, sondern auch durch den Hinweis auf die in einem unbestimmten
Raum herrschenden Haftumstände angeben.

Im Allgemeinen gilt, dass das Gefängnis in den Märtyrerakten weniger durch
verschiedene Ortsbeschreibungen als durch verbale, körperliche und emotionale
Reaktionen der Haupt- und Nebenfiguren geschildert wird. Die Gefängnisepisode
sowie das dazugehörige Verhalten der narrativen Figuren fungieren als Erkennungs-
zeichen bzw. Identitätsmerkmal der genannten hagiographischen Untergattung und
zugleich als Bindeglied aller einzelnen Märtyrerakten untereinander. In diesem Sinne
werden also die Märtyrerakten durch die Gefängnisphase definiert und in ihrer er-
zählerischen Absicht legitimiert.

I.2 Definition des Gefängnisses anhand des Textkorpus 49



Kapitel II
Die Gefängnisphase in der Erzählstruktur des
Martyriums

Die Inhaftierung soll hier in narratologischer Hinsicht als eine im ganzen Vorgang des
Martyriums unabhängige Phase angesehen werden, die aber – wie das gesamte
Martyrium – der Absicht der römischen Autoritäten dient, die Märtyrer zum Paga-
nismus zu bekehren. Die Inhaftierung gehört trotz der unmenschlichen Gefängnis-
umstände nicht der eigentlichen Folterungsphase an. Dafür erbringt die literarische
Darstellung der Märtyrerakten folgende drei Beweise:

Erstens erscheint die Gefangenschaft systematisch zwischen den Phasen der
Folterung, Interrogation und Hinrichtung und nicht als eine zusätzliche Folterungs-
form. Die vormetaphrastischen Märtyrerakten des Prokopios (BHG 1577) lauten zum
Beispiel wie folgt: Nach seiner Bekehrung zum Christentumwird Prokopios von seiner
Mutter den römischen Behörden ausgeliefert. Diokletian teilt der Mutter des christli-
chen Mannes mit, dass Prokopios getötet werden müsse,wenn er seine Meinung nicht
ändere. An dieser Stelle fangen die Verhöre und körperlichen Bestrafungen des
Märtyrers an, die ihn wieder zum Paganismus führen sollten. Bei Einbruch der Nacht
werden die Gerichtsverhandlungen sowie die Folterungen unterbrochen und man
wirft den gefolterten Märtyrer ins Gefängnis. Am nächsten Tag wird Prokopios zuerst
zum Gericht und dann zum Tempel geführt, wo der Märtyrer den paganen Göttern
opfern sollte. Stattdessen betet er zu Gott und gleich darauf zerfallen alle dort ste-
henden Statuen. Beim Anblick dieses Wunders treten die umstehenden Soldaten zum
Christentum über und der Kaiser, in Verlegenheit versetzt, schickt denMärtyrer wieder
ins Gefängnis. Nach der Hinrichtung der Soldaten nimmt der Statthalter von Caesarea,
Flavian, die Sache des Prokopios in die Hand. Nach einer Reihe von Interrogationen
und Folterungen entscheidet er sich dafür, den Märtyrer zur Enthauptung zu führen.
Sobald aber der Henker zur Tat schreitet, fällt er tot um und der Märtyrer wird wieder
ins Gefängnis zurückgebracht. Ein paar Tage später wird er erneut dem ganzen Pro-
zess, nämlich der Gerichtsverhandlung und der Folter, unterzogen. Flavian, von der
Unnachgiebigkeit des Märtyrers enttäuscht, liefert ihn wieder ins Gefängnis ein. Am
folgenden Tag wird Prokopios nochmals verhört und in einen brennend heißen Kessel
geworfen. Als die Flammen aber auf die paganen Zuschauer übergreifen, nimmt
Flavian aus Angst den christlichen Märtyrer wieder in Haft. Nach all diesen Ver-
schiebungen wird er letztendlich einige Tage darauf durch das Schwert hingerichtet.
Im Gebet, das der Märtyrer kurz vor seinem Tod zu Gott spricht, zählt er interessan-
terweise auch das Gefängnis allen anderen großen Härten des Lebens zu und bittet
Gott darum, die Gefangenen zu besuchen und zu unterstützen (PProc S.26.14). In der
metaphrastischen Version des genannten Martyriums (Met-PProc BHG 1579) ist die
Szene des letzten Gebets sehr kurz gefasst und die Erwähnung der anderen Gefan-
genen wird ausgelassen.

OpenAccess. © 2021 Christodoulos Papavarnavas, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110725780-006



Laut dem obigen Text wird der Märtyrer Prokopios insgesamt fünfmal inhaftiert,
wobei sich die Gefängnisphase immer mit Verhören, Folterungen und Hinrichtungs-
versuchen abwechselt. Dies betont die besondere Bedeutung der Inhaftierung für den
Vorgang des Martyriums und den Weg zur Heiligkeit: Je häufiger die Märtyrer im
Gefängnis eingesperrt werden, desto näher kommen sie der Heiligkeit und Gott. Dieser
Gedanke geht auf das Neue Testament zurück. Konkret vergleicht der Apostel Paulus
in seinem zweiten Brief an die Korinther die verschiedenen Bedrängnisse, welche er
Christus zuliebe bestehen musste, mit den Leistungen der falschen Apostel, um seine
eigene Überlegenheit und Gottesnähe aufzuzeigen. In der betreffenden Passage stellt
Paulus die Frage, ob die falschen Apostel wahre Diener Christi seien, und gibt selbst
gleich darauf die Antwort: Er sei ihnen überlegen, da er sich unter anderem mehr
bemüht habe und öfter als sie gefangen gewesen sei (διάκονοι Χριστοῦ εἰσιν; […], ὑπὲρ
ἐγώ· ἐν κόποις περισσοτέρως, […], ἐν φυλακαῖς περισσοτέρως, 2Kor 11.23). Anhand
der Auflistung seiner eigenen Leistungen stellt sich also Paulus als einen idealen
Diener Christi dar. Daraus folgt, dass die mehrfachen Inhaftierungen der Märtyrer,
gleich jenen des Apostels Paulus, als kleine Schritte zur Heiligkeit fungieren.

Zweitens ist bei summarischen Erwähnungen der verschiedenen Phasen des
Martyriums auch die Inhaftierung mit einbegriffen. Gemäß der Verfügung,welche die
römischen Kaiser Decius und Valerian erließen, mussten alle Staatsangehörigen den
Göttern opfern, anderenfalls gefesselt ins Gefängnis eingeliefert werden,verschiedene
Folterungen und schließlich Enthauptung durch das Schwert erleiden oder auf andere
Weise hingerichtet werden (PMerc BHG 1274, S.234.21–22, S.235.1–6). Νach dem ge-
scheiterten Versuch, die christlichen Märtyrer zum Paganismus zu bekehren, führt der
Statthalter Priskos sie vom Verhör zu einem ständigen Wechsel zwischen blutigen
Folterungen und Inhaftierungen, wie die metaphrastische Fassung der Märtyrerakten
von Euphemia in kurzen Umrissen berichtet (Met-PEuph BHG 620, Kap.4). Am Ende
ihres Martyriums führt Thekla alle Schwierigkeiten an, welche sie einst mit Gottes
Hilfe überwand, nämlich das Gefängnis, die Grausamkeit des paganen Statthalters
und den Kampf gegen das Feuer und die wilden Tiere (ActPaulThec BHG 1710– 1713,
Kap.42). Die metaphrastischen Märtyrerakten von Hermylos und Stratonikos (BHG
745) schließen mit einer Rekapitulation aller wichtigen Phasen des Martyriums, die
beide Protagonisten gemeinsam erlebt haben, das sind das Bekenntnis zu Christus,
der Aufenthalt im Gefängnis, das Ertrinken im Fluss, die Erreichung der himmlischen
Herrlichkeit und die Beisetzung der toten Körper an einem bestimmten Ort (Met-
PHermStr Kap.12). An einer Stelle des Martyriums des Georg (BHG 676), dessen
Handlung sich unter der Herrschaft des römischen Kaisers Diokletian abspielt, be-
merkt der Hagiograph mit gewissem Pathos Folgendes: Damals gab es in den Ge-
fängniszellen keine Ehebrecher, keine Mörder und keine anderen Rechtsbrecher, die
Gefängnisse waren hingegen voll mit Christen. Die früheren Folterarten waren noch
mild im Vergleich zu den jetzt praktizierten (Met-PGeorg S.696; vgl. PGeorg BHG 670a,
S.3.4– 17 [Perserkönig Dadianus]). Laut dieser Aussage seien die Gefängnisse von al-
len anderen Folterungsmethoden zu unterscheiden. Darüber hinaus weist der Autor

Kapitel II Die Gefängnisphase in der Erzählstruktur des Martyriums 51



darauf hin, dass während der Verfolgungen eine beträchtliche Anzahl von Christen
inhaftiert gewesen sei.

Ganz ähnlich wird das Gefängnis in den Märtyrerakten aus der ikonoklastischen
Zeit geschildert. Gemäß dem Martyrium des Andreas in Krisei (BHG 111) haben sowohl
Kleriker als auch Mönche und Laien ihr Blut für den christlichen Glauben vergossen
und seien auch Verbannungen, Inhaftierungen, Hungersnöten und vielen anderen
Misshandlungen unterzogen worden (PAndCr S.137; vgl. auch S.139). Symeon Meta-
phrastes berichtet am Anfang des Martyriums des Theodoros Graptos (BHG 1746), dass
der Märtyrer den Ikonen zuliebe Fesseln, Wunden und Tod erlitten habe (Met-
VTheodGr Kap.8). Damit sind die drei Hauptphasen eines Martyriums, nämlich die
Inhaftierung, die Folter und die Hinrichtung, gemeint. Das Verhör, das in der obigen
Passage nicht erwähnt wird, ist an der folgenden Stelle desselben Martyriums anzu-
treffen: Unter der Herrschaft des Kaisers Theophilos werden die Verfolgungen gegen
die frommen Christen zusammen mit den Zerstörungen der Ikonen, den Folterungen
(βάσανα), den Gerichtsverhandlungen (δικαστήρια), den Inhaftierungen (φρουραί)
und allen anderen Ungerechtigkeiten und Maßnahmen gegen die Frömmigkeit fort-
gesetzt (Met-VTheodGr Kap.19). Im Allgemeinen stellt das Gefängnis einen integralen
Bestandteil des Martyriums dar, aber gleichzeitig auch eine eigenständige Phase des
gesamten Prozesses.

Drittens nimmt häufig die Gefängnisphase einen breiten Raum in der Erzählung
ein, während die anderen Phasen des Martyriums beiseitegeschoben bzw. weniger
berücksichtigt werden. In seinem Hauptteil (S.65–73) befasst sich das Martyrium der
zweiundvierzig Märtyrer von Amorion (PMarAmor BHG 1214) mit der Inhaftierung der
christlichen Protagonisten und den Versuchen der vom Kalifen gesandten Männer, die
gefangenen Märtyrer mittels theologischer Diskussionen zu überzeugen, dem Chris-
tentum abzuschwören und somit zum Islam zu konvertieren. Dem restlichen Vorgang
des Martyriums, dem Verhör und der Hinrichtung außerhalb des Gefängnisses, wer-
den weniger als vier Seiten (S.73–76) gewidmet. Während der Statthalter droht, die
Märtyrer sehr hart zu foltern (PMarAmor S.74.28–29), werden im Text keine Folte-
rungen beschrieben. Ein anderes Beispiel stellt das vormetaphrastische Martyrium
des Bischofs Petros von Alexandrien (BHG 1502) dar: Die Gefangenschaft bildet die
längste Episode im Text (4,5 Seiten), wobei die Folter verschwiegen und die Hinrich-
tung als der Höhepunkt der Erzählung vier Seiten lang geschildert wird.

Die vorstehenden Bemerkungen können auch aus kunsthistorischer Perspektive
bekräftigt werden. Der Codex London., B. L. Add. 11870, der wohl in der zweiten Hälfte
des 11. Jahrhunderts im kaiserlichen Skriptorium von Michael Dukas angefertigt
wurde, stellt die am reichsten illustrierte Handschrift des Menologions des Symeon
Metaphrastes dar.¹ Am Anfang der Texte sind kleine Szenen aus dem Leben bzw.

 Für die Datierung, den Entstehungsort und den ikonographischen Inhalt der besagtenHandschrift s.
Patterson Ševčenko, Illustrated Manuscripts, 118– 125, 200. Die drei hier behandelten Miniaturen
sind unter folgenden Links einzusehen: http://www.bl.uk/manuscripts/Viewer.aspx?ref=add_ms_
11870_f052r [Babylas und seine Schüler], http://www.bl.uk/manuscripts/Viewer.aspx?ref=add_ms_

52 Kapitel II Die Gefängnisphase in der Erzählstruktur des Martyriums

http://www.bl.uk/manuscripts/Viewer.aspx?ref=add_ms_11870_f052r
http://www.bl.uk/manuscripts/Viewer.aspx?ref=add_ms_11870_f052r
http://www.bl.uk/manuscripts/Viewer.aspx?ref=add_ms_11870_f052r
http://www.bl.uk/manuscripts/Viewer.aspx?ref=add_ms_11870_f052r
http://www.bl.uk/manuscripts/Viewer.aspx?ref=add_ms_11870_f052r
http://www.bl.uk/manuscripts/Viewer.aspx?ref=add_ms_11870_f067r
http://www.bl.uk/manuscripts/Viewer.aspx?ref=add_ms_11870_f067r
http://www.bl.uk/manuscripts/Viewer.aspx?ref=add_ms_11870_f067r
http://www.bl.uk/manuscripts/Viewer.aspx?ref=add_ms_11870_f067r


Martyrium des jeweils betroffenen Heiligen abgebildet. Die folgenden Fälle sind hier
von besonderem Interesse: Zunächst die vier Szenen aus dem Martyrium des Babylas
und seiner drei Schüler (fol. 52r), in denen die Vorführung der Märtyrer vor den Kaiser
Numerian zum Beginn des Verhörs, die Verhaftung des Babylas mit zwei seiner
Schüler, die Annagelung an den Pfosten und Auspeitschung der drei Jünglinge und
schließlich die Enthauptung aller vier Männer dargestellt werden. In der Folge sind die
vier Szenen aus demMartyrium von Eudoxios, Romylos, Zenon und Makarios (fol. 67r)
zu sehen, welche eine ähnliche Struktur wie die obigen Szenen aufweisen, nämlich
Vorführung der Märtyrer vor den paganen Richter, Verprügelung des einen Märtyrers
(Eudoxios?) vor den Augen der drei anderen, Inhaftierung sowie Hinrichtung der vier
Männer durch das Schwert. In den beiden obigen vierteiligen Miniaturen werden also
die vier wichtigsten Phasen des christlichen Martyriums gesondert voneinander ver-
anschaulicht: Gerichtsverhandlung, körperliche Bestrafung, Gefangenschaft und
Exekution. Eine weitere Miniatur, die nur die Kerkerhaft des Märtyrers Kornelius
(fol. 108r) darstellt, bestätigt den besonderen und individuellen Charakter der Ge-
fängnisphase im gesamten Vorgang des Martyriums. Das Gefängnis wird in allen drei
Fällen als eine Art Festung abgebildet. Aus den hier diskutierten literarischen und
ikonographischen Belegen folgt, dass sich die Byzantiner im Aufbauschema des
Martyriums der Bedeutsamkeit der Gefängnisphase durchaus bewusst waren.

II.1 Narratologische Begrifflichkeit

Im Folgenden fokussiere ich auf die narratologische Begrifflichkeit und die Funktio-
nen der Gefängnisszenen in der narrativen Struktur des Martyriums. Zunächst muss
die grundlegende narratologische Begrifflichkeit erklärt werden, die in dieser Arbeit
systematisch angewendet wird: Gefängnismotiv, Topos und Gefängnisszene. Franz
Wittig fasst unter Berufung auf bedeutende Literaturwissenschaftler, wie Stith
Thompson, Elisabeth Frenzel, Horst Daemmrich, Max Lüthl und Wolfgang Kayser, die
allgemein anerkannten Grundsätze des sogenannten „Motivbegriffs“ zusammen:
Motiv ist die kleinste sinnkonsistente stoffliche Einheit, „die sich aus dem Kontext
eines literarischen Werkes herauslösen und unter verschiedenen Gesichtspunkten
analysieren lässt. […] Das Motiv ist eine Art Schablone, die erst im konkreten Text mit
bestimmten Personen angefüllt und in einem Sujet situiert wird“.² Zudem kann das-
selbe Motiv eine größere oder kleinere Einheit je nach dem jeweiligen Hauptstoff des
Textes bilden.³ Schließlich ist hier hinzuzufügen, dass ein Raum in einem Erzählwerk

11870_f067r [Eudoxios, Romylos, Zenon und Makarios] und http://www.bl.uk/manuscripts/Viewer.
aspx?ref=add_ms_11870_f108r [Kornelius] (abgerufen am 22. November 2019).
 Wittig, Maschinenmenschen, 6–7. Vgl. die Begriffsbestimmung von Elisabeth Frenzel: „Das Motiv
stellt ein stoffliches, situationsmäßiges Element dar, dessen Inhalt knapp und allgemein formuliert
werden kann, z.B. als der Mann zwischen zwei Frauen“: Frenzel, Stoff- und Motivgeschichte, 12.
 Frenzel, Stoff- und Motivgeschichte, 12.

II.1 Narratologische Begrifflichkeit 53

http://www.bl.uk/manuscripts/Viewer.aspx?ref=add_ms_11870_f067r
http://www.bl.uk/manuscripts/Viewer.aspx?ref=add_ms_11870_f108r
http://www.bl.uk/manuscripts/Viewer.aspx?ref=add_ms_11870_f108r
http://www.bl.uk/manuscripts/Viewer.aspx?ref=add_ms_11870_f108r
http://www.bl.uk/manuscripts/Viewer.aspx?ref=add_ms_11870_f108r
http://www.bl.uk/manuscripts/Viewer.aspx?ref=add_ms_11870_f108r


den Motivcharakter übernehmen kann.⁴ Die literarische Darstellung eines Raumes
wird natürlich durch den täglich „gelebten Raum“ und die Gestaltungsbedingungen
eines Erzählwerkes beeinflusst.⁵

Die Darstellung des Gefängnisses als Raum zur Identitätsstiftung lässt sich als ein
Motiv betrachten, das literarische Texte aus unterschiedlichen Gattungen schmückt.
Das Gefängnismotiv stellt eine Erzähleinheit der literarischen Texte dar, in der die
Besonderheit des jeweiligen Protagonisten sichtbar werden kann. Die besonderen
Charaktermerkmale der gefangenen Apostel in den Bibeltexten im Vergleich zu den-
jenigen der gefangenenMärtyrer in den hagiographischen Textenwurden bereits oben
(Einleitung) eruiert. Hier ist noch ein treffendes Beispiel für eine Charakterbeschrei-
bung aus der byzantinischen Historiographie anzuführen: Wegen der Verschwörung
gegen seinen Vetter, den Kaiser Manuel, wurde Andronikos I. Komnenos im Jahr 1153
eingekerkert, aber er versuchte, durch einen unterirdischen Gang seiner Gefängnis-
zelle zu entfliehen (ChonHist I, S.106.87–95, S.106.1–3, S.107.4–32). Bei der Feststel-
lung seiner Abwesenheit vom Kerker wehklagten seine Wärter und zerkratzten sich
das Gesicht mit ihren Fingernägeln. Ihre Reaktion erinnert uns übrigens an diejenige
des Aufsehers von Paulus und Silas, der,wie weiter oben dargelegt, in einer ähnlichen
Situation Selbstmord begehen wollte. Schlussendlich gelingt es Andronikos mithilfe
eines Dietrichs aus dem Gefängnis auszubrechen (ChonHist I, S.129.28–50). Im Ge-
gensatz zu den Darstellungen des Gefängnisses in den Märtyrerakten, die die Hei-
ligkeit der Protagonisten betonen, haben die einschlägigen Szenen im historiogra-
phischen Werk von Niketas Choniates das Ziel, die List des Andronikos aufzuzeigen.⁶
Über die allgemeine Funktion des Gefängnismotivs hinaus, verschiedene Charakter-
merkmale der narrativen Figuren zu demonstrieren, sollte dies immer im Zusam-
menhang mit dem jeweiligen historischen, soziokulturellen und ästhetischen Kontext
interpretiert werden.

Weiterhin halte ich für sinnvoll, auf die von Elisabeth Frenzel getroffene Unter-
scheidung von Motiven und Topoi hinzuweisen: Das Motiv stellt ein Gestaltungsmittel
der literarischen Texte dar, während der Topos dem Bereich des stilistischen For-

 Hoffmann, Raum, Situation, erzählte Wirklichkeit, 1–2.
 Hoffmann, Raum, Situation, erzählte Wirklichkeit, 1–7, bes. 2. An der Untersuchung des „gelebten
Raumes“ (lived space) im Zusammenhang mit den menschlichen Alltagserfahrungen und Gefühlen in
der byzantinischen Hagiographie arbeitete Myrto Veikou im Rahmen ihres Dissertationsprojekts mit
dem Titel „Spatial Paths to Holiness: Literary ‚Lived Spaces‘ in Eleventh-Century Byzantine Saints’
Lives“ (Universität Uppsala, 2020). Für eine Kurzfassung dieses Projekts s.Veikou, Space in Texts and
Space as Text, 143– 175.
 Vgl. Simpson, Niketas Choniates: A Historiographical Study, 159. Es ist aber nicht auszuschließen,
dass sich der Historiograph bei der literarischen Erarbeitung der besagten Gefängnisszene von ha-
giographischen Texten inspirieren ließ. Die Gattung der byzantinischen Geschichtsschreibung wurde
nachweislich von der Hagiographie beeinflusst. Diesbezüglich s. Signes Codoñer, Lust am Erzählen,
96–105; Hinterberger, Byzantine Hagiography and Its Literary Genres, 29.

54 Kapitel II Die Gefängnisphase in der Erzählstruktur des Martyriums



melschatzes zuzuordnen ist.⁷ Ein Topos ist mit einfachen Worten ein klischeeartiger
narrativer Zug, der eine schablonenhafte Redensart bzw. Vorstellung wiedergibt. In
den hier untersuchten Märtyrerakten, um ein einziges Topos-Beispiel zu nennen, kann
man die diametral entgegengesetzten Haltungen der christlichen und paganen Prot-
agonisten dem Märtyrertod gegenüber beobachten. Diese Haltungen werden sehr
häufig durch verschiedene Ausdrücke ähnlichen Inhalts wiedergegeben. Konkret
äußern zum einen die Märtyrer schon am Anfang des Vorgangs des Martyriums ihre
Bereitwilligkeit, den Tod zu erleiden, um möglichst bald Gott nahe zu sein. Zum an-
deren wollen die nichtchristlichen Gegner den Tod der Märtyrer hinauszögern, um
durch eine Reihe von grausamen Folterungen und Interrogationen die Bekehrung der
Märtyrer sowie die Abschreckung der christlichen Zuschauer zu erreichen. Einerseits
streben die paganen Protagonisten die Verzögerung des Märtyrertodes an, anderer-
seits zeigen die christlichen Protagonisten, d.h. die Märtyrer selbst, ihren Wunsch
nach schnellem Eintritt ihres Todes (s. z.B. PProc S.22.20–24; PMerc BHG 1274,
S.240.2–4; PAcepsJosAeith BHG 19, S.538.45–46, S.539.1–8 und 24, S.542.47–48,
S.543.1–3 und 42–46; PAcindPegAnApthElp BHG 21, Kap.13, Kap.19; Met-PAcindPe-
gAnApthElp BHG 23, Kap.13; PPlat Kap.15; Met-PClemAnc BHG 353, Kap.17; Met-PAnth
BHG 135, Kap.9; PGurSamAb-A BHG 731–732, S.24.11–14, S.24.22–26 und S.44.13–20;
PGurSamAb-B BHG 735, 735b, 739, S.114.5–22, S.124.7– 17, S.126.17–32, S.128.1–2 und
S.144.12– 16; Met-PGurSamAb BHG 736–738, S.115.4–8, S.125.8– 17, S.127.5– 13; Met-
PEpim BHG 594, Kap.6). Zum Verständnis eines Topos soll man ihn wie das Motiv in
seinem Kontext auslegen. Wichtig ist, dass ein Topos auch für unterschiedliche und
gegensätzliche Interpretationen offen ist.⁸ Im Fall des oben genannten Topos-Bei-
spiels zielen die besagten Ausdrücke in den Märtyrerakten darauf ab, die wieder-
holten Aufschübe der Schilderung des Märtyrertodes und somit des Endes der Er-
zählung zu begründen.

Im Gegensatz zum kleineren narrativen Element des Topos stehen die „Szene“
und ihre Funktion innerhalb des ganzen Erzählflusses. Als „Szene“wird eine narrative
Situation, nämlich eine unabhängige Einheit in einem Erzählwerk, bezeichnet, deren
Bausteine die Zeit, der Raum und das Geschehen sind.⁹ Diese drei Merkmale einer
Szene können auch den Handlungsablauf und sogar den Ausgang der jeweiligen
Geschichte beeinflussen. Zwischen Zeit und Raum ist ein Abhängigkeitsverhältnis zu
beobachten, das sich in einem literarischen Werk auf verschiedene Art und Weise

 Vgl. Frenzel, Stoff- und Motivgeschichte, 17– 18. Wie Stavroula Constantinou bemerkte, ist in der
Forschung der hagiographischen Literatur eine deutliche Unterscheidung zwischen Motiven, Topoi
und anderen Erzählmitteln von großer Bedeutung, vgl. Constantinou, Rezension zu Pratsch, Topos,
476, 478.
 Arnold – Detering, Grundzüge der Literaturwissenschaft, 226.
 Hoffmann, Raum, Situation, erzählte Wirklichkeit, bes. 1–53. In diesem Sinne hat auch Panagiotis A.
Agapitos die Darstellung des Todes in den hagiographischen Texten als unabhängige Szene und die
Träume als spaces im spätbyzantinischen Liebesroman von Libistros und Rhodamne analysiert, vgl.
Agapitos, Mortuary Typology, 106; Agapitos, Dreams and the Spatial Aesthetics, 116.

II.1 Narratologische Begrifflichkeit 55



ausdrücken lässt, und zwar durch die Inkorporierung der Zeitdimension entweder in
die Raumdarstellung oder ins Verharren der narrativen Figuren an einem Ort und
durch die Bewegung der narrativen Figuren von einem Ort zum anderen.¹⁰ Außerdem
wird die Darstellung einer Szene durch das Agieren der narrativen Figuren und deren
Beziehung zueinander in Raum und Zeit abgeschlossen. Die oben erwähnten
Hauptprinzipien einer Szene entsprechen auch der Repräsentation des Gefängnisses
in den Märtyrerakten. Dementsprechend kann man in diesem Fall von einer unab-
hängigen „Gefängnisszene“ sprechen.

II.2 Grundfunktionen der Gefängnisszenen

Die Gefängnisszenen in den Märtyrerakten verfügen über drei Erzählfunktionen, die
gelegentlich im selben Text koexistieren und die Beziehung zwischen Publikum und
Text herstellen können. Zunächst dient die Inhaftierung des Märtyrers zur Verzöge-
rung bzw.Verschiebung des Todes des Märtyrers und – im weiteren Sinne – des Endes
der Erzählung,wenn das Verhör und die Folter unterbrochenwerden und der Märtyrer
blutüberströmt zum Gefängnis geführt wird. Meistens erwarten die nichtchristlichen
Gegenspieler, dass der Märtyrer im Gefängnis an seinen Verletzungen stirbt. Statt-
dessen wird der geschwächte Märtyrer im Kerker durch göttliche Intervention geheilt
und bekommt wieder Mut. Das signalisiert den Anfang einer Reihe von weiteren
Folterungen und Verhören, denen der christliche Protagonist unterzogen wird. Somit
wird die Erzählung verlängert und zugleich die Spannung des extratextuellen Publi-
kums, nämlich der Leser und Zuhörer, bis zum Ende der Erzählung aufrechterhalten.
Ein repräsentatives Beispiel dieser narrativen Funktion der Gefängnisphase liefert das
vormetaphrastische Martyrium des Merkurios:

Durch den Blutschwall wurde das Feuer gelöscht und der Heilige hatte diese Folter mutig ertra-
gen. Decius befahl, ihn loszubinden, damit er nicht gleich stirbt, und in einem dunklen Haus
sicher einzuschließen. Sie nahmen ihn nun und warfen ihn in eine kleine Behausung, wobei er
kaumnoch atmen konnte, in demGlauben, dass er bald darauf sterbenwürde. In jener Nacht aber
erschien ihm ein Engel des Herrn und sprach „Friede sei mit dir, mutiger Kämpfer!“ und machte
ihn wieder gesund. Er behandelte die Wunden seines Körpers, sodass er wieder zu Kräften kam
und zu Gott, der ihm erschienen war, Ehrerbietung emporsandte. Decius befahl nun wiederum,
ihn vor Gericht zu bringen. Sobald er [d.h. Decius] ihn [d.h. den Märtyrer Merkurios] sah, sagte er:
„Du wurdest vor uns [d.h. vor unseren Augen] wie ein Toter aufgehoben und nun gehst du von
selbst, womöglich hast du nicht einmal eine Strieme an deinem Körper?“ Und er befahl der
Leibwache, ihn genau zu untersuchen. Diese sagten ihm [d.h. Decius]: „Bei deiner ehrwürdigen
Gottheit, sein Körper ist zart und unversehrt, als ob man ihn gar nicht berührt hätte.“ Decius
sagte: „Jedenfalls besteht er [d.h. Merkurios] darauf: ‚Mein Christus hat mich geheilt‘. Ihr habt
doch nicht etwa jemanden zu seiner Heilung in das Gefängnis hereingelassen.“ Diese sagten ihm:

 Vgl. Hoffmann, Raum, Situation, erzählte Wirklichkeit, 7–8. Für eine narratologische Analyse des
Raumes und der Zeit im Zusammenhang mit den byzantinischen hagiographischen Werken, insbe-
sondere den erbaulichen Erzählungen, s. Kulhánková, Das gottgefällige Abenteuer, 67– 107, 134– 136.

56 Kapitel II Die Gefängnisphase in der Erzählstruktur des Martyriums



„Bei Eurer Majestät, welche die gesamte Welt lenkt, überhaupt niemand hat ihn gesehen. Wir
erwarteten nämlich, dass er nach kurzer Zeit stirbt.Wie er aber hier gesund stehen kann, wissen
wir nicht.“ Der Kaiser sagte: „Seht ihr die Zauberkunst der Christen, was für eine sie ist? Wie
wurde er vorher für tot gehalten und tritt jetzt jedoch gesund auf?“ Und voller Wut sagt er: „Wer
hat dich geheilt? Sag die volle Wahrheit! Denn ich glaube nicht, dass du ohne Hilfe geheilt
wurdest.“ Der heilige Merkurios sagte: „[…] Mein Herr, Jesus Christus, der wahre Arzt der Seelen
und Körper, der hat mich geheilt […].“ Der Kaiser sagte: „Ich werde deinen Körper durch Miss-
handlungen wieder zugrunde richten und sehen, ob dein Christus, von dem du sprichst, dich
heilen wird.“

Ἐκ δὲ τοῦ πλήθους τῶν αἱμάτων ἡ πυρὰ ἐσβέννυτο· καὶ ὁ ἅγιος γενναίως ἐκαρτέρει τὴν τοιαύτην
βάσανον.Ὁ δὲ Δέκιος ἐκέλευσεν αὐτὸν λυθῆναι, ἵνα μὴ τάχιον ἀποθάνῃ, καὶ ἔν τινι οἴκῳ σκοτεινῷ
κατακλεισθῆναι ἀσφαλῶς. Βαστάσαντες οὖν αὐτὸν ἔρριψαν ἐν τῷ οἰκήματι μικρὰν ἔχοντα
ἀναπνοήν, νομίζοντες, ὅτι μετὰ μικρὸν τελευτᾷ· τῇ δὲ νυκτὶ ἐκείνῃφαίνεται αὐτῷ ἄγγελος κυρίου
λέγων· „Εἰρήνη σοι, γενναῖε ἀγωνιστά,“ καὶ ἀπεκατέστησεν αὐτὸν ὑγιῆ, θεραπεύσας τὰ ἕλκη τοῦ
σώματος αὐτοῦ,ὥστε ἀναστῆναι αὐτὸν καὶ δόξαν ἀναπέμπειν τῷΘεῷ τῷ ἐπιφανέντι αὐτῷ.Πάλιν
οὖν ὁ Δέκιος ἐκέλευσεν παραστῆναι αὐτόν· καὶ ἰδὼν αὐτὸν ἔφη· „Νεκρὸς ἀρθεὶς ἀπέμπροσθεν
ἡμῶν νῦν ἀφ’ ἑαυτοῦ περιπατεῖς, τάχα δὲ οὐδὲ μώλωπα ἔχεις ἐν τῷ σώματί σου;“ Καὶ ἐκέλευσεν
τοῖς δορυφόροις καταμαθεῖν αὐτόν. Οἱ δὲ λέγουσιν αὐτῷ· „Μὰ τὴν θειότητά σου εὐσεβῆ, ὡς μὴ
λαβόντος αὐτοῦψηλαφιῶν, οὕτως ἐστὶν τὸ σῶμα αὐτοῦ τρυφερόν, σπίλον μὴ ἔχον.“ Δέκιος εἶπεν·
„Πάντως ἔχει λέγειν, ὅτι ὁ Χριστός μου ἐθεράπευσέν με· μή τινα εἰσηνέγκατε πρὸς θεραπείαν
αὐτοῦ ἐν τῷ φρουρίῳ;“ Οἱ δὲ λέγουσιν πρὸς αὐτόν· „Μὰ τὸ ὑμέτερον κράτος τὸ διέπον πᾶσαν τὴν
οἰκουμένην, οὐδεὶς οὐδὲ ἐθεάσατο αὐτόν. Προσεδοκῶμεν γάρ, ὅτι μετὰ μικρὸν τελευτᾷ· πῶς δὲ
ὑγιὴς παρίσταται, οὐκ οἴδαμεν.“ Ὁ βασιλεὺς εἶπεν· „Ὁρᾶτε τὴν μαγείαν τῶν χριστιανῶν, ὁποία
ἐστίν; πῶς πρὸ τούτου νεκρὸς ἐνομίζετο, ἄρτι δὲ ὑγιὴς παρίσταται;“ Καὶ θυμοῦ πλησθεὶς λέγει·
„Τίς ὁ θεραπεύσας σε; λέγε μετὰ πάσης ἀληθείας· ἄνευ γὰρ βοηθείας οὐκ οἶμαι θεραπευθῆναι σε.“
Ὁ ἅγιος Μερκούριος εἶπεν· „[…] ὁ κύριός μου Ἰησοῦς Χριστὸς ὁ ἀληθινὸς ἰατρὸς ψυχῶν καὶ σω-
μάτων αὐτός με ἐθεράπευσεν […].“Ὁ βασιλεὺς εἶπεν· „Πάλιν τὸ σῶμά σου ἀναλώσω τοῖς αἰκισμοῖς
καὶ ἴδω, εἰ θεραπεύσει σε ὁ Χριστός σου, ὃν σὺ λέγεις.“ (PMerc S.239.31, S.240.1–28, S.240.31,
S.241.1–2)

Eine alternative Möglichkeit der obigen Szene lautet wie folgt: Der nichtchristliche
Richter erkennt, dass er den Märtyrer schon vielen Folterungen unterzogen hat, und
entscheidet sich dafür, den Märtyrer ins Gefängnis zu werfen, um ihm noch eine
Chance zu geben, die Meinung zu ändern. Im Gegensatz zur ersten Möglichkeit er-
wartet hier der Richter vom inhaftierten Märtyrer nicht, dass er sterbe, sondern zur
Vernunft komme. Aber wie im oben genannten Fall wird der Glaube des Märtyrers im
Kerker noch stärker. Diese Möglichkeit wird im metaphrastischen Martyrium von
Hermylos und Stratonikos zweimal dargestellt (Met-PHermStr BHG 745, Kap.3–4
[Hermylos] und Kap.10 [Stratonikos]; vgl. PHermStr BHG 744z, Kap.3 [Hermylos]; PSev
BHG 1626, Kap.5–7; Met-PSev BHG 1627, Kap.5–6). In der folgenden Episode schickt
Kaiser Licinius den christlichen Stratonikos ins Gefängnis:

Als Licinius jedoch den heiligen Stratonikos sah, der schwer verletzt war, verschonte er ihn vor
weiteren Strafen. Er verschonte ihn nicht aus gütiger Absicht und zur Barmherzigkeit neigenden
Seele, sondern um ihm die Möglichkeit zur Reue zu geben, zumal er ihn vorher durch die Folter
eingeschüchtert hatte. Darum übergab er ihn jetzt dem Gefängnis.

II.2 Grundfunktionen der Gefängnisszenen 57



Λικινίου μέντοι τὸν ἱερὸν Στρατόνικον τραυματίαν γενόμενον ἱκανῶς ἰδὼν φείδεται κολάσαι
πλέον· φείδεται οὐ φιλανθρώπῳ γνώμῃ καὶ ψυχῇ κλινούσῃ πρὸς ἔλεον, ἀλλ’ ἵνα δῷ καὶ χώραν
μετανοίᾳ, τῇ βασάνῳ φοβήσας πρότερον. Διὰ τοῦτο καὶ φυλακῇ τὸ παρὸν ἐδίδου. (Met-PHermStr
Kap.10)

Die Gefangenschaft der Märtyrer signalisiert mehrfach auch eine Unterbrechung im
Fluss der Erzählung. Die Erwähnung des Gefängnisses kündigt nämlich den Übergang
zu einer neuen Erzähleinheit an, in der andere narrative Figuren erscheinen. Diese
narrative Strategie trägt auch zur Verlängerung der Erzählung und deren Aus-
schmückung mit weiteren narrativen Einheiten und Figuren bei. In den Gruppen-
martyrien unterbricht zum Beispiel die Erwähnung der Inhaftierung des ersten Mär-
tyrers sein gegenwärtiges Martyrium und eröffnet das Martyrium des nächsten
Märtyrers. Mit anderen Worten wird in den meisten Gruppenmartyrien der ganze
Vorgang des Martyriums (Verhör, Folter, Gefängnis) für den jeweiligen Märtyrer se-
parat dargestellt. Ein solches Beispiel bieten die Märtyrerakten von Akepsimas, Joseph
und Aeithalas (BHG 19):

Der Frevler [d.h. der Erzmagier und Vertreter des persischen Königs Schapur II.] ärgerte sich [jetzt]
noch mehr und befahl, [den Märtyrer Akepsimas] mit zusätzlichen stärkeren Eisenketten zu
fesseln und in dunkle Beugehaft zu sperren. Am nächsten Tag wurde der ehrwürdigste Priester
Joseph aufgegriffen […]. Am selben Tag wurde auch der überaus fromme Diakon Aeithalas fest-
genommen […]. Der ganz Gottlose befahl, auch ihn [d.h. den Märtyrer Joseph] ausgestreckt
auszupeitschen. Die Henker […] misshandelten den Leib des Märtyrers so sehr, dass sie keine
einzige Stelle an seinem Körper heil ließen. Daraufhin fesselten sie ihn mit zwei Eisenketten und
brachten ihn in Beugehaft, wo sich gerade der selige Akepsimas befand. Der Tyrann wandte sich
dem ehrwürdigsten Aeithalas zu […]. Sie trugen ihn also,weil er [d.h. der Märtyrer Aeithalas] sich
nicht [selbst] bewegen konnte, und warfen ihn ins Gefängnis, in dem auch die anderen beiden
Märtyrer eingesperrt waren.

Ἐπὶ πλεῖον δὲ θυμωθεὶς ὁ ἀλιτήριος κελεύει μεθ’ ἑτέρων ἁδροτέρων ἀλύσεων ἐπιδεθέντα τῇ
ἐσωτέρᾳ καὶ ἀφεγγεῖ κατακλεισθῆναι φυλακῇ. Τῇ δὲ ἑξῆς κατεσχέθη ὁ τιμιώτατος πρεσβύτερος
Ἰωσὴφ […]. Τῇ δὲ αὐτῇ ἡμέρᾳ συνελήφθη καὶ ὁ εὐλαβέστατος διάκονος A̓ειθαλᾶς […]. […] ὁ
ἀσεβέστατος κελεύει καὶ αὐτὸν τεινόμενον μαστίζεσθαι […]. Οἱ δὲ δήμιοι […] ἐπὶ τοσοῦτον τὰς
μαρτυρικὰς κατέξαινον σάρκας, ὥστε μηδ’ ὁπωσοῦν ἐν τῷ σώματι αὐτοῦ τόπον ὑγιῆ ἐπαφεῖναι.
Εἶτα δυσὶν ἀλύσεσι δεσμήσαντες πρὸς τὴν ἐσωτέραν εἰσάγουσιν εἱρκτήν, ἐν ᾗ ὁ μακάριος A̓κεψιμᾶς
ἐτύγχανεν.Πρὸς δὲ τὸν τιμιώτατον A̓ειθαλᾶν ἐπιστραφεὶς ὁ τύραννος […]. Βαστάσαντες οὖν αὐτὸν
ὡς μηδὲ κινηθῆναι δυνάμενον τῷ δεσμωτηρίῳ ἐναπέρριψαν, ἔνθα καὶ ἡ λοιπὴ τῶν μαρτύρων δυὰς
ἐναπεκέκλειστο. (PAcepsJosAeith S.536.8–10 [Akepsimas], S.536.11 und S.536.15 [Joseph und
Aeithalas], S.537.8, S.537.14–17 [Joseph], S.537.18, S.537.48, S.538.1 [Aeithalas])

Wie in der oben zitierten Passage erscheint die Gefängnisphase nach einem qual-
vollen Ereignis bzw. einem ersten Höhepunkt in der Erzählung. Der Märtyrer ist nach
den grausamen Folterungen schwer verletzt und die Leser/Zuhörer fragen sich wohl,
ob jetzt der Todesmoment des Protagonisten folgt. Jedoch genau in diesem Moment
wirft man den Märtyrer ins Gefängnis. Wenn die Erzählung wieder auf denselben
Märtyrer fokussiert, setzt die Schilderung nie mit der Situation fort, in die der Prot-
agonist zuvor geraten ist, sondern beginnt an einer anderen Stelle mit weniger An-

58 Kapitel II Die Gefängnisphase in der Erzählstruktur des Martyriums



spannung (bspw. der Interrogation), bis sie zu einem neuerlichen Höhepunkt gelangt,
den eventuell eine neue Gefängnisphase unterbricht. Auf diese Weise erlebt das ex-
tratextuelle Publikum die Steigerung bewusster. Zum Beispiel wird die oben ange-
führte Passage aus dem Martyrium von Akepsimas, Joseph und Aeithalas folgender-
maßen fortgesetzt:

Nach fünf Tagen bringen sie die Märtyrer aus dem Gefängnis heraus und führen sie zum Para-
deisos genannten Ort, in dessen Nähe auch ein Tempel des von ihnen verehrten Feuers lag. […]
Während von der dritten bis zur sechsten Stunde die Athleten [d.h. die Märtyrer] die derartige
Misshandlung durch die Folter ertrugen und durch ihre Standhaftigkeit Gott priesen, führten
diese grausamsten Mörder das Verhör an ihnen durch. Dann packten sie sie, die wegen der un-
erträglichen Schläge wie tot waren, und schlossen sie wiederum im Gefängnis ein, wobei sie im
Auftrag des Tyrannen niemandem erlaubten, sie mit notwendigen Dingen wie Nahrung oder
Decken zu versorgen.

Μετὰ δὲ πέντε ἡμέρας ἐκβαλόντες τοῦ δεσμωτηρίου, ἄγουσιν αὐτοὺς εἰς τόπον λεγόμενον
Παράδεισον, οὗ πλησίον καὶ ναὸς ὑπῆρχε τοῦ παρ’ αὐτῶν σεβομένου πυρός· […] Ἁπὸ δὲ τρίτης
ὥρας ἕως ἕκτης τῇ τοιαύτῃ τῆς βασάνου στρεβλώσει τῶν ἀθλητῶν ἐγκαρτερούντων καὶ διὰ τῆς
ὑπομονῆς τὸν Θεὸν μεγαλυνόντων, αὐτοὶ τὰς ἐρωτήσεις οἱ ὠμότατοι μιαιφόνοι πρὸς αὐτοὺς
ἐποιοῦντο. Πάλιν οὖν βαστάσαντες αὐτοὺς ταῖς ἀφορήτοις πληγαῖς οἷα δὴ νενεκρωμένους τῷ
δεσμωτηρίῳ ἐγκατακλείουσι, μὴ συγχωροῦντές τινι τῇ τοῦ τυράννου προστάξει τῶν ἀναγκαίων τι
διατροφῆς ἢ σκεπάσματος ἐπιχορηγηθῆναι αὐτοῖς. (PAcepsJosAeith S.538.2–3, S.538.17–21)

Im obigen Beispiel eines Gruppenmartyriums wird der Erzählfluss durch die Ge-
fängnisphase unterbrochen, damit der Übergang vom einen Martyrium zum anderen
erfolgt. Das ist aber nicht die einzige Möglichkeit. Interessanterweise signalisiert die
Erwähnung des Gefängnisses in den vormetaphrastischen Gruppenmartyrien von
Akindynos, Pegasios, Anempodistos, Aphthonios und Elpidephoros den Übergang
nicht zum Martyrium eines anderen Märtyrers, sondern zu einer anderen Episode, in
der die Sitzung des Senats wiedergegeben wird, bis die Erzählung zu den Märtyrern
zurückkehrt und deren Interrogation weiter schildert (PAcindPegAnApthElp BHG 21,
Kap.13– 16).

Auch in den Einzelmartyrien fängt häufig der Autor mit der Schilderung des
Martyriums des Protagonisten an, lässt aber auch andere Personen plötzlich ins Ge-
schehen der Erzählung eintreten. Dies ist von besonderer Bedeutung, wenn die Un-
terbrechung des Martyriums während der Inhaftierung des Protagonisten stattfindet.
Ein einschlägiges Beispiel erbringt das Martyrium des Blasios (PBlas BHG 276, Kap.6;
Met-PBlas BHG 277, Kap.5): Nach dem Verhör und den schweren Folterungen wird der
Märtyrer Blasios ins Gefängnis geführt. Auf dem Weg zum Gefängnis folgen ihm sie-
ben fromme Frauen, die das Blut aus den Wunden des Märtyrers einsammeln und
damit ihre Körper einreiben. Dies bleibt jedoch nicht unbemerkt und sie werden dem
Statthalter ausgeliefert. Die Überstellung des Märtyrer-Protagonisten zum Gefängnis
markiert somit sowohl die Unterbrechung der Schilderung in Bezug auf das Martyrium
des Blasios als auch den Anfang einer Nebenhandlung, nämlich des bevorstehenden
Martyriums der sieben christlichen Frauen.

II.2 Grundfunktionen der Gefängnisszenen 59



Schließlich dient an manchen Stellen die Gefängnisphase des Märtyrers als Pause
sowohl für den Protagonisten als auch für das extratextuelle Publikum, also die Leser
und Zuhörer. Dies wird meist durch die lange Beschreibung einer Gefängnisszene
erreicht, wo der Märtyrer von Engeln bzw. Gott geheilt und ermutigt wird oder ande-
renfalls dieser seinen Gefährten predigt und sie unterstützt. Mittels der Darstellung
verschiedener Figuren und deren Handlung fördern die Gefängnisszenen in den
Märtyrerakten die geistliche Anleitung der christlichen Leser und Zuhörer. Als Para-
debeispiel einer solchen Pause dient die ausführliche Gefängnisszene in den Märty-
rerakten des Kallistratos (PCall BHG 290z), in denen der Märtyrer-Protagonist eine
lange christliche Predigt (ca. 8 Druckseiten) an seine Mitgefangenen im Kerker hält,
welche als intratextuelles Publikum betrachtet werden können. Die genannte Predigt
wird weiter unten unter der Einheit „Predigt und Belehrung“ umfassend analysiert.
Während der Predigt bzw. Belehrung durch Kallistratos kann sich das Publikum in-
nerhalb sowie außerhalb des Textes ausruhen und geistlich anleiten lassen.

Als Pause lässt sich auch die bloße Erwähnung der Gefangennahme des Märtyrers
sehen. Eine solche Erwähnung, die nicht mit detaillierter Beschreibung des Gesche-
hens im Kerker einhergeht, fungiert als Signal dafür, dass sich der Märtyrer jetzt nach
der Gerichtsszene und/oder Folterung erholen und somit auch der Leser/Zuhörer eine
Atempause einlegen kann. In diesem Fall sinkt die psychische Anspannung des ex-
tratextuellen Publikums in großem Maße, bis die Erzählung zur selben Figur und
deren Leidensweg zurückkehrt (s. z.B. PAcepsJosAeith S.536.8– 11; Met-PPantel BHG
1414, Kap.22). Interessanterweise betrachtet auch der pagane Statthalter Dionysios im
metaphrastischen Martyrium von Trophimos, Sabbatios und Dorymedon den Ge-
fängnisaufenthalt des Märtyrers Trophimos als Erholungspause (ὁ […] τῆς ἀνέσεως
χρόνος, Met-PTrophSabDor BHG 1854, Kap.13) und erwartet bei der nächsten Inter-
rogationsphase die Sinnesänderung des Märtyrers. Laut seinen Worten aber legt
Trophimos im Gefängnis sein Ziel noch deutlicher fest und will nun durch seine
mutige Haltung und Leidensfähigkeit ein richtiges Vorbild für die nächsten Märtyrer
darstellen.

II.3 Grundzüge des Gefängnisses: Aktionen und Aktivitäten

Der Umfang von Gefängnisszenen variiert im hier behandelten Material zwischen
einer kurzen Erwähnung in einem Satz und mehreren Druckseiten, die sogar den
größten Teil des Textes ausmachen können. Unabhängig von der Länge der geschil-
derten Gefängnisszenen kann die Haftzeit der Märtyrer von einer Nacht bis zu 15
Jahren dauern. In diesem Zeitraum sind verschiedene Situationen und Personen im
Gefängnis zu bemerken, welche den Märtyrer gleichzeitig in zwei völlig unterschied-
liche Richtungen zu lenken versuchen. Somit befindet sich der Märtyrer in einer
Schwellenphase, in der er stets mit den Gegenpolen von Paganismus (bzw. anderem
nichtchristlichen Glauben) und Christentum konfrontiert wird. Die Hagiographen
konstruieren nämlich das Gefängnis als einen Mikrokosmos, der aus zunächst un-

60 Kapitel II Die Gefängnisphase in der Erzählstruktur des Martyriums



versöhnlich erscheinenden Gegensätzen besteht. Das Gefängnisbild steht im Einklang
mit der Weltanschauung der Byzantiner, gemäß der der kosmos, nämlich das Uni-
versum, in der Diskrepanz zwischen Gut und Böse bestand.¹¹ Im Gefängniskontext
entsteht aus dieser Auseinandersetzung eine dritte Realität, in der sich der inhaftierte
Märtyrer bewegt. Das Gefängnis mit allen dort stattfindenden Vorkommnissen ist also
ein dritter bzw. hybrider Raum („Third Space“), der auf die Seele und Körperlichkeit
des Märtyrers einwirkt und zuletzt den christlichen Protagonisten zum Heiligenstatus
führt. Im Folgenden werden die im Gefängnis ständig durchgeführten Aktionen und
Aktivitäten erläutert, um die Vielschichtigkeit des Gefängnisses in Bezug auf seine
Natur und Funktion in der Märtyrerliteratur aufzuzeigen.

II.3.1 Menschliche und göttliche Überwachung

Die Bewachung der inhaftiertenMärtyrer kann sowohl von der menschlichenwie auch
von der göttlichen Macht übernommen werden. Diese zwei Mächte stehen einander
diametral gegenüber. Die Hagiographen versäumen fast nie zu betonen, dass die
gefangenen Märtyrer Tag und Nacht von nichtchristlichen Wärtern bzw. Soldaten sehr
streng bewacht sind. Ein einschlägiger Fall wird im vormetaphrastischen Martyrium
der Anastasia von Rom (BHG 82a) berichtet:

Als der Eparch dies [d.h. die Worte der Anastasia] vernahm, befiehlt er, [Anastasia] ins dunkle
Gefängnis zu sperren und alle Folterinstrumente vor ihren Augen aufzustellen, damit sie entweder
bei deren Anblick eingeschüchtert werde oder, falls nicht, wegen der Erinnerung an diese
Schmerz verspüre. Und er ordnet an, ihr nach dem Sonnenuntergang ein wenig Essen zu geben.
Die Märtyrerin befand sich also in diesem Zustand und sah diese [d.h. die Folterinstrumente] und
wollte nicht essen, da sie Christus als Nahrung und Trost in der Dunkelheit hatte. […] Als aber der
dreißigste Tag kam, nahm der Eparch an, dass die Märtyrerin wegen Hungers und anderer
Drangsal den Widerstand aufgeben würde, und schickte nach ihr. Als er sie vielmehr heiter und
voller Mut sah, ärgerte er sich über die Wächter, weil sie angeblich durch diese in den Genuss
eines Wohlbefindens komme. Er verwies nun jene [d.h. die Wächter] wegen ihrer vermeintlichen
Wohltätigkeit aus dem Gefängnis. Danach überließ er sie [d.h. Anastasia] anderen [Wächtern],
von denen er wusste, dass sie nach seinemWillen handeln würden, und befahl ihnen, sie weitere
dreißig Tage zu bewachen. Dann schloss er auch das Gefängnis ab und ging weg.

Τούτων ἀκούσας ὁ ἔπαρχος ἐν εἰρκτῇ μὲν κατακλεισθῆναι ζοφώδει κελεύει, πάντα δ’ ὑπ’ ὄψιν
αὐτῇ προτεθῆναι τὰ τῶν βασάνων ὄργανα, ἵν’ ἢ πτοηθῆναι ταῦτα ὁρῶσα ἢ μὴ πτοουμένη τῇ
μνήμῃ τούτων ἀλγῇ· καὶ τροφὴν δὲ αὐτῇ δίδοσθαι προστάττει βραχεῖαν ἡλίου μετὰ δυσμάς.Ἡ δὲ
μάρτυς καὶ οὕτως οἰκοῦσα καὶ ταῦτα ὁρῶσα καὶ τροφῆς μετέχειν οὐ θέλουσα Χριστὸν εἶχε καὶ
βρῶσιν καὶ τοῦ ζόφου παράκλησιν. […] Τριακοστῆς δ’ ἐπιστάσης ἡμέρας, ὑπολαβὼν ὁ ἔπαρχος τῷ
τε λιμῷ καὶ τῇ ἄλλῃ κακοπαθείᾳ τῆς ἐνστάσεως ἐνδοῦναι τὴν μάρτυρα, μεταπεμψάμενος ταύτην,
ὡς εἶδε φαιδρὰν μᾶλλον καὶ παρρησίας μεστήν, ὠργίζετο κατὰ τῶν φυλάκων ὡς δή τινος παρ’

 Für diese Diskrepanz in der byzantinischen Welt s. Dinzelbacher, Der Kampf der Heiligen,
bes. 647–649; Patlagean, Byzantium, 633; Agapitos, Mortuary Typology, 107–108; Agapitos, Zwi-
schen Grauen und Wonne, 36–37.

II.3 Grundzüge des Gefängnisses: Aktionen und Aktivitäten 61



αὐτῶν εὐπαθείας ἀπολαυούσης. Ἐκείνους μὲν οὖν ἅτε φιλανθρώπους τῆς φυλακῆς ἐξίστησιν,
ἑτέροις δὲ ταύτην ἐπέτρεψεν οὓς ᾔδει τὰ κατὰ γνώμην αὐτῷ ποιήσειν, καὶ ἐφ’ ἑτέραις τριάκοντα
ἡμέραις φυλάττειν προστάξας. Εἶτα καὶ τὴν φυλακὴν σφραγίσας ᾤχετο. (PAnastRom Kap.36, 37)

Hier wird die Aufgabe der Aufseher hervorgehoben, die Gefängniszelle der Märtyrerin
Anastasia die ganze Haftzeit hindurch achtsam zu bewachen. Von der Wirksamkeit
der Überwachung hängt nämlich die Bekehrung der Märtyrerin zum Paganismus ab.
Allerdings erweisen sich die Überwachungsmaßnahmen wegen des starken Glaubens
der Protagonistin an Christus als unwirksam. Christus hilft der Märtyrerin, die
Schwierigkeiten in der Haft durchzustehen. So kommt sie aus dem Gefängnis heiter
und gestärkt, was den paganen Gegenspieler in Zorn versetzt. Dann schreibt er den
Wächtern die Schuld an der enttäuschenden Wendung der Ereignisse zu und liefert
die Märtyrerin wieder ins Gefängnis ein. Diesmal aber beauftragt er eine zuverlässi-
gere Gruppe von Aufsehern mit der Bewachung Anastasias. Auch nach dieser Maß-
nahme bleibt sie jedoch ihrer ursprünglichen Haltung treu und das führt zur letzt-
maligen Folterung und Interrogation sowie zur Tötung der Protagonistin (PAnastRom
Kap.37–40). In Wirklichkeit misst sich hier die menschliche Macht an der göttlichen
und erweist sich als völlig untauglich.

Während sich die Märtyrer im Gefängnis befinden, bitten sie Gott um Bewahrung
und Bewachung. So fängt das Abendgebet von Sergios und Bakchos, welche in si-
cherem Gewahrsam gehalten werden, wie folgt an: „Herr, sieh auf uns herab von
deiner heiligen Wohnung“ (Ἐπίβλεψον ἐφ’ ἡμᾶς, […], ἐξ ἁγίου σου, Δέσποτα,
κατοικητηρίου, Met-PSerBac BHG 1625, Kap.10). Marina von Antiochien sitzt im Ge-
fängnis und ersucht Gott darum, sie nicht aus den Augen zu verlieren, da sie alleine
sei, und bittet, sie anzutreiben, dem Feind, der sie angreift, gegenüberzutreten (ἐπί-
βλεψον ἐπὶ τὴν δούλην σου, ὅτι μόνη εἰμί, καὶ κέλευσόν μοι, ὅπως ἴδω τὸν ἐχθρόν μου
τὸν πολεμοῦντά με. PMarAnt BHG 1165, S.24.6–8). Anschließend betrachtet sie Gott
als ihren Wächter (ὁ θεὸς ὁ φυλάττων με, PMarAnt S.24.17– 18), der ihren Körper und
Geist bewahren soll. Interessanterweise wird manchmal dasselbe Wort, nämlich ὁ
φυλάττων bzw. φυλάσσων, verwendet, um den Gefängniswächter anzugeben (s. z.B.
PVar BHG 1862, Kap.2; PEustAuxEugMarOr BHG 646, Kap.30). Wenn Marina an an-
deren Textstellen mit den dämonischen Angriffen in der Gefängniszelle konfrontiert
wird, ruft sie wieder Gott an (PMarAnt S.26.5–7, S.28.25–33).

Im Martyrium der vierzig Märtyrer von Sebaste hört Gott sofort auf die Gebete und
Psalmen der inhaftierten Märtyrer und erinnert sie an ihre christliche Aufgabe: „Eure
Absicht [ist] zwar gut, aber wer bis zum Ende durchhält, der wird erlöst“ („Ἡ μὲν
πρόθεσις ὑμῶν […] καλή, ἀλλ’ ὁ ὑπομείνας εἰς τέλος, οὗτος σωθήσεται“.Met-PMarSeb
BHG 1202, S.338.32–33, S.339.1–3; vgl. PMarSeb BHG 1201, S.172.30–31, S.173.1). Gottes
Worte wirken als Trost (παράκλησις) und Ermutigung (θάρσος) auf die Märtyrer (Met-
PMarSeb S.339.1–3). In den vormetaphrastischen Märtyrerakten von Nazarios,
Protasios, Gervasios und Kelsios (BHG 1323) sperrt der römische Kaiser Nero den
Märtyrer Nazarios ins dunkle Gefängnis,wobei die Soldaten die strenge Überwachung
des Märtyrers übernehmen. Eine Stimme spricht dann vom Himmel herab (φωνὴ ἐκ

62 Kapitel II Die Gefängnisphase in der Erzählstruktur des Martyriums



τῶν οὐρανῶν, PNazPrGerCel Kap.9) zum gefangenen Märtyrer: „Du bist mein, Naza-
rios, und Nero wird mitsamt seinen Götterstatuen beschämt werden. Schaue hinauf
zum Himmel, von wo deine Hilfe kommen wird, denn ich werde diejenigen, die dich
hassen, vertreiben“ („Ἐμὸς εἶ, Ναζάριε, καὶ αἰσχυνθήσεται Νέρων μετὰ τῶν εἰδώλων
αὐτοῦ. Ἄνω βλέπε ἐν τοῖς οὐρανοῖς, ὅθεν ἥξει ἡ βοήθειά σου, ἐγὼ γὰρ μισοῦντάς σε
τροπώσομαι“. PNazPrGerCel Kap.9). Gott hört auch auf die Gebete der Märtyrerin Ju-
liana von Nikomedien und ermutigt sie, dem Dämon im Gefängnis gegenüberzutreten
(PJulNic BHG 962z, S.156.3– 10; Met-PJulNic BHG 963, Kap.8).¹²

Im Gegensatz zur menschlichen Überwachung hat die göttliche das Ziel, die
Märtyrer geistlich anzuleiten und zu stärken, sodass sie nicht dem Martyrium entge-
henwollen.Gott dient mithin als der Hauptwächter der gefangenenMärtyrer und kann
bestätigen, dass die Märtyrer die Prüfung des Gefängnisses erfolgreich bestanden
haben. Das Versprechen Gottes, den christlichen Protagonisten beim Martyrium zur
Seite zu stehen, ist bereits ein Schlüsselmoment für deren psychischen Zustand und
somit für den Handlungsablauf.

Die Aufgabe der Bewachung der Märtyrer wird auf spannende Weise im vorme-
taphrastischen Martyrium von Akindynos, Pegasios, Anempodistos, Aphthonios und
Elpidephoros (PAcindPegAnApthElp BHG 21, Kap.4–5) thematisiert. Die Märtyrer
bringen den persischen König Schapur II. mit ihren Worten zum Schweigen und teilen
ihm zudem in provokativer Weise mit, dass sie jetzt den Gerichtssaal, in dem die
Verhandlung stattfand, ungeordnet verlassen werden. Der König gerät dann in Ver-
legenheit und sieht die Umstehenden (περιεστῶτας) unverwandt an, in der Hoffnung,
dass einer unter ihnen für das Einsperren (κάθειρξις) der Märtyrer sorgen werde. Mit
demWort περιεστῶτας sind hier nicht nur die nichtchristlichen Wärter bzw. Soldaten,
sondern auch die Zuschauermenge des Martyriums gemeint.¹³ Die Wärter sind aber
außerstande, die Andeutung des Königs in die Tat umzusetzen, wodurch dieser völlig
außer Kontrolle gerät. Diese offensichtliche Machtlosigkeit ihres Herrschers wiederum
erregt bei den restlichen Anwesenden Bedauern und Mitleid. Interessanterweise er-
wartet der König von der nichtchristlichen Volksmenge, die Rolle der Wache zu
spielen, zumal die Soldaten ihre eigenen Aufgaben nicht erfüllen konnten. Im Ge-
gensatz zu den untätigen Soldaten des persischen Königs sind die Märtyrer, nämlich
„die unbesiegbaren Soldaten des gütigen Königs“ (οἱ τοῦ φιλανθρώπου βασιλέως
ἀήττητοι στρατιῶται. PAcindPegAnApthElp Kap.5), aktiv und schlagfertig.

Im Anschluss daran erscheint eine ganze Armee von Engeln (στρατὸς […]
ἀγγελικός, PAcindPegAnApthElp Kap.5), deren Glanz die Anwesenden zeitweilig

 Die Erscheinung des Dämons im Gefängnis wird aus der Genderperspektive an entsprechender
Stelle (Kapitel 3) im Detail diskutiert.
 In einer anderen Fassung des genannten Martyriums (BHG 22) wird einmal das Wort τοὺς περιε-
στῶτας (die Umstehenden) und einmal das Wort τοῦ λαοῦ (die Volksmenge) verwendet (PAcindPe-
gAnApthElp-B Kap.5). Symeon Metaphrastes bedient sich zunächst des Partizips τοῖς περιεστῶσιν (die
Umstehenden) und dann des Partizips τοὺς παρόντας (die Anwesenden, Met-PAcindPegAnApthElp
BHG 23, Kap.5).

II.3 Grundzüge des Gefängnisses: Aktionen und Aktivitäten 63



blendet. Im Grunde geraten die irdischen und himmlischen Heere aneinander – der
Kampf ist ungleich. Die Unfähigkeit der Soldaten der Erde bzw. der nichtchristlichen
Wächter wird noch stärker betont, indem sie wegen der Anwesenheit der glänzenden
Engel ihre Kernkompetenz, nämlich ihre Sehkraft und Beobachtungsgabe (vgl. bspw.
φύλαξ, d.h. die Person, die Wache hält und beaufsichtigt bzw. φρουρός, vom Verb
ὁρῶ, d.h. sehen, beobachten),¹⁴ verlieren. Die Sehkraft verlieren allerdings nicht nur
die Wächter, sondern auch die Zuschauer (θεαταί, vom Verb θεῶμαι, d.h. beobachten,
sich etwas genau ansehen),¹⁵ die dem Märtyrer gegenüber feindlich gesinnt sind. Den
Zuschauern gelingt es also nicht, die von ihnen angestrebte Rolle des Beobachters
erfolgreich auszuführen und sie sind dadurch auch nicht in der Lage, die vom König
erwartete Rolle der Wache zu übernehmen.

Die zwei gegensätzlichen Situationen, also einerseits die göttliche und anderer-
seits die menschliche Überwachung, werden einander gegenübergestellt. Obwohl die
göttliche Macht der menschlichen überlegen ist, beeinflussen beide den körperlichen
und seelischen Zustand des Märtyrers in großem Maße. Mit anderen Worten spielen
beide Mächte eine entscheidende Rolle bei der Charakterbildung des christlichen
Protagonisten. Die harten Haftbedingungen und die strengen Überwachungsmaß-
nahmen durch menschliches Einwirken bringen den Märtyrer Gott näher. So setzt Gott
alle Bestrafungsmittel außer Kraft und der Märtyrer geht dem Martyrium mit Ent-
schlossenheit entgegen. Auf diese Weise nähert sich der Märtyrer immer mehr der
Heiligkeit.

II.3.2 Erscheinung von Christus und Engeln

Im Gefängnis erscheinen häufig gottgesandte Engel, um den Märtyrer zu unterstützen.
Zum Beispiel bringt man Clemens von Ankara zusammen mit Agathangelos ins Ge-
fängnis, bis das Amphitheater für den bevorstehenden Kampf der christlichen Prot-
agonistenmit denwilden Tieren vorbereitet ist.Während des Abendgebetes der beiden
Männer im Gefängnis kommen Engel von oben zu ihnen und spornen sie zum Mar-
tyrium an (ἄγγελοι δὲ αὐτοῖς ἄνωθεν ἐπιστάντες πρὸς τὸ μαρτύριον ἤλειφον. Met-
PClemAnc BHG 353, Kap.46). Laut den vormetaphrastischen und metaphrastischen
Märtyrerakten von Hermylos und Stratonikos verlässt Gott den inhaftierten Märtyrer
Hermylos nicht, sondern schickt ihm einen Engel zur Ermutigung (PHermStr BHG
744z, Kap.3; Met-PHermStr BHG 745, Kap.3). Durch die Erscheinung eines gottge-

 Zur genaueren Etymologie desWortesφρουρός (Wächter) s. Hofmann, EtymologischesWörterbuch,
405 (unter dem Lemma φρουρά); Frisk, Griechisches etymologisches Wörterbuch, II, 1044– 1045 (unter
dem Lemma φρουρά).
 Zur genaueren Etymologie des Wortes θεατής (Zuschauer) s. Hofmann, Etymologisches Wörter-
buch, 112 (unter dem Lemma θέα); Frisk, Griechisches etymologisches Wörterbuch, I, 656 und III, 104
(unter dem Lemma θέα). Zur Verwendung des Wortes θεατής in den Märtyrerakten s. Constantinou,
Female Corporeal Performances, 20.

64 Kapitel II Die Gefängnisphase in der Erzählstruktur des Martyriums



sandten Engels wird auch der gefangene Märtyrer Merkurios mehr gestärkt (Καὶ τῇ
ὀπτασίᾳ τοῦ ἀγγέλου πλεῖον ἐνεδυναμώθη. PMerc S.238.28–29). Die Engel wirken hier
nämlich als Vertreter Gottes und stärken die Märtyrer auf geistlicher Ebene.

Die Ermutigung der inhaftierten Märtyrer ist die Hauptaufgabe der Engel, aber
darüber hinaus helfen sie den christlichen Protagonisten noch auf verschiedene an-
dere Weise. Sie sind imstande, den dunklen Kerker mit ihrer Anwesenheit zu erhellen,
die Wunden der Märtyrer auf wundersame Weise zu behandeln, den Märtyrern Nah-
rung zu geben, die Gefängnisgitter aufzubrechen und die Fesseln der Märtyrer zu
lösen. Clemens von Ankara leidet beispielsweise unter seinen Fesseln und blutenden
Wunden im Gefängnis. Während der Nacht umstrahlte ein Licht den Märtyrer und
dann erscheinen Engel, welche dem Märtyrer großzügig Heilung schenken (Met-PCl-
emAnc Kap.85). Domna und ihr Diener, der Eunuch Indes, sind in einem Zimmer des
Palastes für eine lange Weile ohne Essen und Trinken eingesperrt. Domna wird da-
nach krank. In der Nacht erscheint ihnen eine Vision von glänzenden Engeln, die den
Gefangenen verschiedene Lebensmittel auf den Tisch legen und entschwinden. Durch
diese Stärkung kommen sie beide wieder zu geistigen und körperlichen Kräften
(PDomInd Kap.9). Bei ihrem schnellen Betreten des Gefängnisses brechen die Engel
mit einem unsichtbaren Schwung die Gitter auf, um den im Sterben liegenden Menas
zu retten (Met-PMenHerEug Kap.33). Der pagane Eparch Demetrios ordnet an, dass der
Hauptmann Kornelius an Händen und Füßen gefesselt und hängend die ganze Nacht
im Gefängnis verbringt (Met-PCorCent BHG 371, Kap.7). Am folgenden Tag stellt der
Eparch jedoch fest, dass sich der Märtyrer frei im Gefängnis bewegt. Ein Engel löste
nämlich die Fesseln des Märtyrers und davon beeindruckt, konvertieren viele Pagane
zum Christentum (Met-PCorCent Kap.8). Es zeigt sich also, dass Engel die Realität, in
die die Märtyrer wegen ihrer nichtchristlichen Verfolger geraten, völlig ändern kön-
nen.

Manchmal erscheinen nicht nur Engel, sondern auch Christus selbst zur Unter-
stützung der gefangen gehaltenen Märtyrer. Ein einschlägiges Beispiel bieten die
metaphrastischen Märtyrerakten von Menas, Hermogenes und Eugraphos (Met-
PMenHerEug BHG 1271, Kap.15 und 17): Nach der körperlichen Bestrafung werfen die
paganen Soldaten den verstümmelten und todgeweihten Märtyrer Menas ins Ge-
fängnis. In der Nacht wird die Gefängniszelle plötzlich, gleichsam wie durch einen
Blitz, erleuchtet, und Christus erscheint dort, wo der Märtyrer hingeworfen worden
war (ἐφίσταται ὁ Χριστὸς τῷ τόπῳ ἐφ’ οὗ ὁ ἅγιος ἔῤῥιπτο. Met-PMenHerEug Kap.15).
Christus haucht demMärtyrer Tapferkeit (θάρσος) und Bereitwilligkeit zumMartyrium
(προθυμία) ein. Daraufhin gibt er dem Märtyrer seine körperliche Unversehrtheit zu-
rück und kündigt an, dass bald der Eparch zum Christentum übertreten und das
Martyrium erdulden werde (Met-PMenHerEug Kap.15). Am nächsten Tag finden die
paganen Soldaten den Märtyrer gesund und kräftig, wobei nun der ehemals dunkle
Kerker überaus hell ist und sich neben dem Märtyrer zwei Männer von unbe-
schreiblicher Gestalt, die als Leibwächter und Soldaten zur Verteidigungdes Märtyrers
dienen, befinden (φωτὸς μὲν πλήρη τὴν ἐζοφωμένην εἱρκτήν, ἄνδρας δὲ δύο, τὴν
μορφὴν ἀῤῥήτους, καὶ ὡς δορυφόρους μὲν παρισταμένους, ὡς ὁπλίτας δὲ ἀμύνειν

II.3 Grundzüge des Gefängnisses: Aktionen und Aktivitäten 65



ἑτοίμους· τὸν μάρτυρα δὲ οὐ μόνον ζῶντα καὶ τὴν ὁλοκληρίαν τοῦ σώματος ἀβλαβῆ
περισώζοντα, Met-PMenHerEug Kap.17).

In Bezug auf die Darstellung Christi und der Engel im oben erwähnten Martyrium
von Menas, Hermogenes und Eugraphos ist Folgendes zu bemerken: Im Gefängnis-
raum stehen zwei Gruppen von Soldaten nebeneinander, welche zwei unterschiedli-
che und gegnerischeWelten vertreten. Die Absicht der paganen Soldaten, nämlich den
Märtyrer bis zur Bekehrung bzw. zum Tod zu foltern, gerät in Widerspruch zu derje-
nigen der Soldaten Gottes, die den Märtyrer beschützen und von Schmerzen befreien
wollen. An einer anderen Stelle desselben Martyriums werden die Engel sogar als
Waffen tragende Männer (ἄνδρας […] ὁπλοφοροῦντας, Met-PMenHerEug Kap.20)
dargestellt. Außerdem ist die Erscheinung Christi in narrativer Hinsicht von ent-
scheidender Bedeutung, da Christus durch seine Worte bzw. Prophezeiung die Ent-
wicklung der Erzählung verrät und zugleich das Interesse des Lesers/Zuhörers für die
Wendung der Geschichte weckt. Hier wird nämlich die Erzähltechnik der „Prolepse“ in
Anspruch genommen, gemäß der ein späteres Ereignis im Voraus erzählt wird.¹⁶ Aus
der Genderperspektive ist hierbei noch festzuhalten, dass in der Regel männliche
überirdische Figuren im Gefängnis erscheinen, also entweder Christus oder die als
Männer bezeichneten Engel. Interessanterweise tritt die Gottesmutter im Gefängnis-
raum oder im ganzen Martyrium nie auf.¹⁷

II.3.3 Gebete und Psalmen

In den hier untersuchten Märtyrerakten singen die meisten Märtyrer Psalmen bzw.
beten während ihres Gefängnisaufenthalts zu Gott. In jedem Fall erwarten sie, dass
Gott auf ihre Gebete und Psalmen hört und ihre frommen Handlungen erkennt, um
ihnen einerseits beim Erleiden des Martyriums zu helfen und sie andererseits zu sich

 Genette, Die Erzählung, 25, 45–54.
 In Diskrepanz zu den Märtyrerakten ist die Gegenwart der Theotokos häufig in den Heiligenviten,
und zwar sowohl im Leben als auch in den Gebeten der hagiographischen Figuren, anzutreffen. S.
bspw. die Vita der Äbtissin Irene von Chrysobalanton (VIrChrys BHG 952, S.56.4–32, S.58.1–32,
S.60.1–32, S.62.1–4) und jene der Maria von Ägypten (VMarAeg BHG 1042, Kap.23–26 und Kap.28–29).
Es ist interessant zu bemerken, dass die Vita des ikonophilen Theodoros Graptos (Met-VTheodGr BHG
1746) und der als „Lebenswandel und Kämpfe“ betitelte Text des ikonophilen Michael Synkellos
(VMichSync BHG 1296), welche ähnlich wie die traditionellen Märtyrerakten strukturiert sind, die
Theotokos zusammen mit Christus im Gebets- bzw. Verehrungskontext vielmals erwähnen: Met-
VTheodGr Kap.26 und VMichSync S.64.15–20, S.64.26–29, S.66.1– 14, S.70.8– 19, S.80.1– 11, S.90.17– 18,
S.92.20–24, S.114.5– 10. Dies ist ein weiterer Unterschied zwischen den Märtyrerakten der ersten
Märtyrer und jenen der Neumärtyrer, vgl. hier die Einleitung. Als „Märtyrer“ werden die ikonophilen
Heiligen Theodoros und Theophanes (der Bruder des Theodoros) sowie deren Lehrer Michael Syn-
kellos auch von ihren Hagiographen selbst bezeichnet: Met-VTheodGr Kap.19 und VMichSync S.88.9,
S.88.27, S.90.9–10, S.92.19, S.92.28, S.94.28–S.96.1, S.96.2, S.96.5, S.100.22, S.108.7, S.112.26, S.114.16– 17,
S.124.18, S.128.27.

66 Kapitel II Die Gefängnisphase in der Erzählstruktur des Martyriums



ins Paradies zu führen. Durch Psalmen (ψαλμοί), Hymnen (ὕμνοι) und Gebete (προ-
σευχαί) preist beispielsweise der im Gefängnis sitzende Märtyrer Anastasios der Perser
vom Morgen bis zum Abend Gott (PAnastPers Kap.25.8– 10, Kap.25.4–11, Kap.26.1–2;
Met-PAnastPers Kap.15.9–25, Kap.16.1–2).

Die inhaftierten Märtyrer bitten aber Gott nicht immer nur um ihre eigene Erlö-
sung, sondern auch um die Erlösung anderer Christen. Zum Beispiel besucht der
christliche Offizier Varus die zum Tod verurteilten Märtyrer im Gefängnis und ersucht
sie, für ihn zu beten, um den Mut zum Martyrium aufzubringen (PVar Kap.2), das er
dann auch bis zu seinem Tod erduldet (PVar Kap.4). Einen ähnlichen Fall berichten die
Märtyrerakten von Eustratios, Auxentios, Eugenios, Mardarios und Orestes (BHG 646):
Ein frommer Mann namens Eustratios ist sich selbst nicht sicher, ob er das Martyrium
mit Entschlossenheit erleiden könnte. Deshalb wendet er sich an die inhaftierten
Märtyrer, damit sie ihn in ihre Gebete einschließen. Mittels Gebeten und Kniefällen vor
Gott im Gefängnis werden sie alle gestärkt und zusammen zum Martyrium geführt.

In den oben genannten Fällen werden die inhaftierten Märtyrer von anderen
narrativen Figuren im Text als Mittler zwischen Gott und denMenschen betrachtet, die
durch ihre Gebete über den Ausgang einer Situation mit Gott gewissermaßen ver-
handeln können. Den Status des Vermittlers Gottes auf Erden erhalten die inhaftierten
Märtyrer wegen ihrer bevorstehenden Hinrichtung Christus zuliebe. In diesem Kontext
ist auch die Bemerkung von Claudia Rapp zu verstehen: „The value of the prayer of
those who were on the threshold of martyrdom was accepted by all“.¹⁸ Die todge-
weihten Märtyrer stellen also eine Kommunikationsbrücke zu Gott dar.

Bemerkenswert ist, dass manche Märtyrer ihr Gebet an Gott richten, um ihrem
Gegenspieler zu schaden. Während sich beispielsweise Juliana von Nikomedien, mit
glühenden Fesseln gebunden, im Gefängnis befindet, schreit sie vor Schmerzen und
bittet Gott darum, ihren paganen Verfolger, nämlich den Eparchen, ihren Verlobten
Eleusios, zu bestrafen:

Herr, höre mein Flehen und zerschmettere den Tyrannen, der sich gegen mich erhoben hat, und
erniedrige den gegnerischen Teufel und durchkreuze seine Absicht,weil du, Herr, weißt, dass die
menschliche Natur schwach ist. Stehe mir zur Seite und sei mir Zuspruch bei den Folterungen, die
mir der Eparch, der deine Gebote nicht einhält, auferlegenwird, undmache ihn zum Teilhaber am
Hades, zumMitbewohner des Tartaros und zur Nahrung für die Würmer undwirf ihn hinab in das
ihm entsprechende Feuer. Aber auch jetzt auf Erden beweise deine Macht und lass ihn all seine
Tage immer in Schmerzen verbringen. Denn du bist der einzige Gott und ich preise dich stets, jetzt
und immerdar und in alle Ewigkeit. Amen.

Καὶ ἐμοῦ δεομένης, Κύριε, ἐπάκουσον καὶ κατάρραξον τὸν κατ’ ἐμοῦ ἐγειρόμενον τύραννον καὶ
αἴσχυνον τὸν ἀντικείμενον διάβολον καὶ κατάλυσον τὴν ἐπίνοιαν αὐτοῦ, ὅτι Σὺ γινώσκεις, Κύριε,
τὴν ἀνθρωπίνην φύσιν εὐάλωτον οὖσαν. Γενοῦ μοι βοηθὸς καὶ παράστημα ἐν ταῖς βασάνοις, ἃς
μέλλει μοι ἐπιφέρειν ὁ τὰς ἐντολάς Σου μὴ τηρήσας ἔπαρχος καὶ ποίησον αὐτὸν τοῦ Ἅδου
μέτοχον, τοῦ Ταρτάρου σύνοικον, τῶν σκωλήκων βρῶμα καὶ κατάγαγε αὐτὸν εἰς τὸ συγγενὲς
αὐτοῦ πῦρ, ἀλλὰ καὶ νῦν ἐπὶ τῆς γῆς φανέρωσόν Σου τὴν δύναμιν καὶ ποίησον αὐτὸν ἐν ὀδύναις

 Rapp, Holy Bishops, 89.

II.3 Grundzüge des Gefängnisses: Aktionen und Aktivitäten 67



πάσας τὰς ἡμέρας αὐτοῦ διάγειν διὰ παντός, ὅτι Σὺ εἶ Θεὸς μόνος καὶ Σοὶ δόξαν ἀναπέμπω πάν-
τοτε, νῦν καὶ ἀεὶ καὶ εἰς τοὺς αἰῶνας τῶν αἰώνων. A̓μήν. (PJulNic S.155.3– 14)

Juliana bezeichnet ihren Verfolger als „Tyrannen“ (τύραννος), was nicht nur die
Grausamkeit, sondern auch die illegale Machtausübung des Eleusios betont.¹⁹ Eleu-
sios behandelt nämlich Juliana ungerecht. Daher soll Gott als gerechter Richter seine
Macht auf Erden beweisen und Juliana durch die harte Bestrafung ihres Verfolgers
Gerechtigkeit zuteilwerden. Unter dem Deckmantel des Gebets Julianas verbirgt sich
im Wesentlichen ein Fluch, der den Eparchen tatsächlich am Ende der Erzählung
trifft. Sein Schiff versinkt und der Eparch ertrinkt im Meer zusammen mit seinen
Männern, wobei sein Körper durch die Strömung an einem einsamen Ort angespült
und dort von wilden Tieren und Raubvögeln zerfleischt wird (PJulNic S.165.29,
S.166.1–5). In der späteren Fassung des genannten Martyriums versucht Symeon
Metaphrastes, das Rachegefühl aus dem Gebet der Protagonistin so weit wie möglich
zu verdrängen (vgl. Met-PJulNic Kap.7). Auch die inhaftierte Marina von Antiochien
bittet in ihrem Gebet an Gott um die unmittelbare Verurteilung ihres Verfolgers Oly-
brios (PMarAnt BHG 1165, S.24.8– 12). Derartige Gebete zum Schaden der Verfolger
sind Ausnahmen. In der Regel beten die christlichen Protagonisten der Märtyrerakten
für die Erlösung ihres Gegners und schreiben dessen Grausamkeit seiner Unwissen-
heit zu.

II.3.4 Predigt und Belehrung

Die Märtyrer unterweisen mit der christlichen Lehre ihr jeweiliges Publikum nicht nur
beim öffentlichen Verhör, sondern auchwährend ihres Kerkeraufenthalts. Dabei ist zu
bemerken, dass der Märtyrer Epimachos, während er sich bei seinem Verhör durch
den paganen Richter befindet, die Pflicht des Märtyrertods in Zusammenhang mit
seiner Gefängniserfahrung bringt:

Ich respektiere nämlich sicher diese, die durch das Martyrium vor uns Vollendung erlangt haben,
und jene wiederum, die im Gefängnis mit uns zusammenwohnen.Und deshalb bemühe ich mich,
nicht ohne Kranz aus dem Leben zu scheiden, sondern zum Chor der Ersteren [d.h. der Märtyrer]
dazugerechnet zu werden und zugleich den Zweiteren [d.h. den Mitgefangenen] den ersehnten
Weg zur Übung [d.h. zum Martyrium] zu zeigen.

Αἰδοῦμαι γὰρ εἰ μή τι ἕτερον, ἀλλὰ τοὺς πρὸ ἡμῶν τῷ μαρτυρίῳ τελειωθέντας, καὶ σὺν ἡμῖν πάλιν
τὸ δεσμωτήριον κατοικοῦντας· καὶ διὰ τοῦτο σπεύδω μὴ ἀπελθεῖν ἀστεφάνωτος, ἀλλὰ τῶν

 Die Bezeichnung tyrannos für den Christen verfolgenden Machthaber tritt im hier untersuchten
Textkorpus häufig auf und lässt sich daher als Topos betrachten, s. z.B. Met-PAndCr BHG 112, Kap.13;
PAcepsJosAeith BHG 19, S.537.18, S.538.20;Met-PMam Kap.2; PArtemBHG 170– 170c, Kap.50.3; PHermStr
BHG 744z, Kap.2–9; vgl. auch Met-PClemAnc BHG 353, Kap.74 (τυρρανικὸν βῆμα). Zu einer kurzen
Diskussion des Wortes τύραννος und seiner Bedeutung im Kontext von Märtyrerakten s. Hinterber-
ger, A Neglected Tool of Orthodox Propaganda?, bes. 140, mit Anm. 42.

68 Kapitel II Die Gefängnisphase in der Erzählstruktur des Martyriums



ἐκείνων τε χορῷ συναριθμηθῆναι καὶ τούτοις τὴν ποθουμένην τῆς ἀθλήσεως ὑποδεῖξαι πορείαν.
(Met-PEpim Kap.6)

Aus diesen Worten,welche die Funktion einer öffentlichen christlichen Unterweisung
erfüllen, wird ersichtlich, dass dem Protagonisten seine vorherige Erfahrung im Ge-
fängnis, nämlich die Verbindung mit seinen Mithäftlingen, hilft, seiner Pflicht treu zu
bleiben und das Martyrium zu durchleiden. Dadurch wird er Vorbild für alle anderen
christlichen Gefangenen sein, die auch den Märtyrertod erleiden sollen. Die ge-
meinsame Gefängniserfahrung wird somit zu einem gemeinsamen Ende führen. Im
obigen Beispiel wird die christliche Belehrung in indirekter Weise mit dem Gefäng-
nisraum verknüpft.

Eine implizite Verbindung der öffentlichen Predigt des christlichen Protagonisten
mit dem Gefängnisraum ist auch in den metaphrastischen Märtyrerakten von Menas,
Hermogenes und Eugraphos (Met-PMenHerEug BHG 1271, Kap.8), den metaphrasti-
schen Märtyrerakten des Georg (Met-PGeorg BHG 676, S.75) und der vormetaphrasti-
schen bzw. metaphrastischen Vita des ikonophilen Stephanos des Jüngeren (VSte-
phIun BHG 1666, S.146.1–4; Met-VStephIun BHG 1667, S.139.1769– 1777) zu finden: Da
die Gegner den Mund des predigenden Märtyrers nicht schließen können, schließen
sie ihn ins Gefängnis ein. Die Inhaftierung des Märtyrers dient also den Gegnern als
der einzige Ausweg, sich des christlichen Predigers zu entledigen und ihn von der
Öffentlichkeit und dem Publikum zu entfernen. Damit versuchen sie eigentlich die
Bekehrung der Zuschauer zu verhindern. Als zum Beispiel der Protagonist Menas
während der öffentlichen Verhandlung seine Lehre zum christlichen Monotheismus
beginnt, unterbricht ihn der pagane Eparch Hermogenes und befiehlt, ihn aufzu-
greifen und in Haft zu nehmen (ὁ ἔπαρχος, τόν τε ἕνα ἀκούσας Θεὸν, […], διακόψας,
συσχεθῆναι αὐτὸν αὐτίκα προσέταξε καὶ τηρηθῆναι ἐν φυλακῇ, Met-PMenHerEug
Kap.8). In der nächsten Interrogationsphase bestätigt das Publikum die Wahrheit der
Worte des Märtyrers, dass er durch Gottes Gnade schon tödliche Krankheiten heilte.
Der Eparch, der unter diesen Umständen den wahren Worten und Lehren des Mär-
tyrers nicht widersprechen kann, schickt ihn wieder ins Gefängnis (Ὁ δὲ ἔπαρχος, […]
μὴ ἔχων πρὸς τὴν ἀλήθειαν ἀντειπεῖν, […], ἐγκλεισθῆναι πάλιν κελεύει τὸν ἅγιον.Met-
PMenHerEug Kap.11). Doch auch das kann den Märtyrer überhaupt nicht zum
Schweigen bringen; er fährt im Kerker fort, Christus zu lobpreisen. Um den Märtyrer
machtlos zumachen, schneidet der Eparch seine Zunge ab, sticht seine Augen aus und
wirft ihn noch einmal ins Gefängnis,²⁰ wo aber Menas auf wundersame Weise geheilt
wird. Bei der Feststellung des genannten Wunders sind die paganen Soldaten, die
Zuschauer und der Eparch sprachlos (Met-PMenHerEug Kap.14– 18). Der Eparch Her-
mogenes tritt dann zum Christentum über und stirbt wie Menas zu einem späteren

 Das Abtrennen der Zunge oder sogar des Kopfes gilt als Methode, mit der pagane Richter der
fortwährenden öffentlichen Predigt der christlichen Märtyrer ein Ende bereiten wollten, vgl. dazu
Constantinou, The Authoritative Voice, 19–38; Constantinou, Female Corporeal Performances, 49,
53.

II.3 Grundzüge des Gefängnisses: Aktionen und Aktivitäten 69



Zeitpunkt der Erzählung den Märtyrertod. Hervorzuheben ist, dass Menas mit Lehren
und provokativen Worten stets schlagfertig ist, während der Eparch aus der Ausein-
andersetzungmit dem christlichen Protagonisten sprachlos hervorgeht und daher den
Verurteilten wiederholt ins Gefängnis schickt. In diesem Sinne offenbart die Einker-
kerung die Schwäche und Machtlosigkeit des paganen Gegners.

Die christliche Predigt (κήρυγμα) bzw. Belehrung (διδασκαλία) der Märtyrer findet
aber vielmals auch im Gefängnis selbst statt und steht somit mit diesem Raum in
direktem Zusammenhang. Charakteristisch ist der Fall des metaphrastischen Marty-
riums von Hieron (BHG 750), in dem Symeon Metaphrastes klar darlegt, dass der
Märtyrer Hieron zuerst zusammen mit einunddreißig anderen Personen in Gewahr-
sam genommen wurde (ἐγκλείεται τῇ φρουρᾷ μεθ’ ἑτέρων τριάκοντα πρὸς τῷ ἑνὶ τὸν
ἀριθμὸν ὄντων.Met-PHier Kap.5) und dannmit der Predigt (κήρυγμα,Met-PHier Kap.5)
an die Mitgefangenen anfängt. In der vormetaphrastischen Version hingegen ist nicht
eindeutig, wo die Predigt des Protagonisten gehalten wird. Symeon Metaphrastes
versteht wohl die Predigt als eine mit dem Gefängniskontext verwobene Tätigkeit.
Überdies weist die metaphrastische Fassung des Martyriums von Gurias, Samonas
und Abibos (BHG 736–738) darauf hin, dass die Märtyrer ihren Mitgefangenen durch
eine christliche Predigt Frömmigkeit vermitteln (Met-PGurSamAb S.105.29–30). Dar-
aus folgt, dass die Märtyrer nicht alleine im Gefängnis sitzen, wie die beiden vorme-
taphrastischen Versionen des genannten Martyriums deutlich angeben (PGurSamAb-
A BHG 731–732, S.6.17; PGurSamAb-B BHG 735, 735b und 739, S.104.18– 19). Da sich
nicht mit Sicherheit sagen lässt, ob Symeon Metaphrastes außer diesen zwei Vorlagen
eine zusätzliche Frühfassung des genannten Martyriums zugrunde legte, kann man
nicht ausreichend argumentieren, dass die Erwähnung der Predigt anstelle des Al-
leinseins der Märtyrer im Gefängnis einen Zusatz Symeons selbst darstellt. In jedem
Fall zeigen jedoch die oben erwähnten metaphrastischen Versionen ihre Vorliebe für
die christliche Predigt im Gefängnisbereich.

Es ist wichtig zu beobachten, dass die christliche Predigt vom jeweiligen Märtyrer-
Protagonisten, d.h. dem ältesten und weisesten Mann in einer Märtyrergruppe, an die
Märtyrer-Zuschauer, nämlich seine Gefährten, die dem Beispiel des Märtyrer-Prot-
agonisten zusehen und folgen sollen, gehalten wird.²¹ Meistens unterrichtet bzw.
predigt der Märtyrer-Protagonist im Gefangenenstatus, d.h. während seiner Inhaf-
tierung, wie im Fall des Eustratios (PEustAuxEugMarOr Kap.11) oder des Kallistratos
(PCall BHG 290z), über den wir weiter unten im Detail diskutieren werden; nur selten
tritt er ins Gefängnis als Besucher ein, um den Häftlingen spirituelle Unterweisung
anzubieten (s. z.B. Met-PSeb Kap.3; PNazPrGerCel Kap.3 und 14; PPisElAg BHG 1637z,
Kap.4 und 5). Der jeweilige Märtyrer-Protagonist wurde bereits einer Reihe von In-
terrogationen, Folterungen und Inhaftierungen unterzogen und stellt somit ein le-
bendiges Beispiel seiner Unterweisung dar. Seine vorherige Erfahrung befähigt ihn,

 Für die Unterscheidung zwischen „Märtyrer-Protagonisten“ und „Märtyrer-Zuschauern“ s. aus-
führlich Papavarnavas, The Role of the Audience, bes. 69–76.

70 Kapitel II Die Gefängnisphase in der Erzählstruktur des Martyriums



auch anderen Personen die christliche Lehre zu verkünden und sie zum Märtyrertod
anzuregen.²² Er tritt in der Rolle des Predigers bzw. Lehrenden im Gefängnis auf und
wird wesentlich wie der Athener Philosoph Sokrates dargestellt, der auch seinen
Schüler- bzw. Freundeskreis nicht nur außerhalb, sondern auch innerhalb des Ge-
fängnissesweiterhin belehrte und seine eigenen Unterweisungen auch selbst befolgte.
Die Empfänger der Predigt verdanken ihre eigene moralische und spirituelle Verbes-
serung dem Märtyrer-Protagonisten, der ihnen den Weg zur Heiligkeit zeigt.

Die Predigt des Märtyrers orientiert sich sowohl an denMitgefangenen als auch an
den Gefängniswärtern, wie im Fall des vormetaphrastischen Martyriums des Epima-
chos (PEpim BHG 593). Dem Protagonisten Epimachos gelingt es, einerseits den
christlichen Glauben seiner Gefährten zu stärken und andererseits die paganen Auf-
seher zum Christentum zu bekehren. Die Reaktionen beider Gruppen von Nebenfi-
guren, welche jetzt ihre Bereitschaft, das Martyrium auf sich zu nehmen, in aller Öf-
fentlichkeit furchtlos äußern, überraschen ihren paganen Verfolger Apellianos auf
unangenehme Weise (PEpim Kap.5 und 6). In beiden Fällen beeinflussen bzw. ändern
die im Gefängnis stattfindenden Vorkommnisse die religiöse Identität dieser Neben-
figuren. Sie werden am Ende durch gewaltsamen Tod zuMärtyrern und erlangen somit
die Heiligkeit. Der Grenzbereich des Gefängnisses dient als Initiationsraum zur Hei-
ligkeit, und zwar nicht nur für den Protagonisten selbst, sondern auch für alle anderen
Figuren, die ihn umgeben.²³

Im Folgenden werden zwei konkrete Beispiele von Predigten im Einzelnen be-
sprochen, die beide den längsten Teil der Erzählung einnehmen. Das erste Beispiel
bieten die Märtyrerakten der zweiundvierzig Märtyrer von Amorion, deren Haupt-
handlung sich, wie oben erwähnt, im Gefängnisraum abspielt. Die genannte Szene
(PMarAmor S.65–73) liefert einen Beweis dafür, dass das Gefängnis als hybrider Raum
nicht nur die Möglichkeit für eine christliche Lehre, sondern auch für eine nicht-
christliche bzw. islamische Unterweisung in der Form einer Predigt bieten kann. Im
vorliegenden Fall geschieht die christliche und islamische Predigt im Kerker, und zwar
im Rahmen eines Wortgefechts zwischen den christlichen Märtyrern und den Ver-
tretern des Kalifen. Wie die Predigt von beiden Seiten in der Form eines Streitge-
sprächs strukturiert ist und wie am Ende die Märtyrer die Argumente der Gegenspieler
widerlegen, ist spannend.

Bei ihrem Versuch, die Märtyrer zu islamisieren, berufen sich die Gesandten des
Kalifen allein auf den weltlichen Komfort und materiellen Wohlstand und bezeichnen
die Märtyrer sogar als nicht logisch denkende und vernünftige Personen, da sie diese
Luxusgüter ablehnen (PMarAmor S.66.24–27). Im Anschluss daran behaupten sie,
dass ihr Sieg im Krieg die Überlegenheit ihres Glaubens beweist. Zum Demonstrieren
der Wahrhaftigkeit und Richtigkeit des christlichen Glaubens hingegen bereichern die

 Zu den Eigenschaften, über die man als guter Lehrer anhand der hagiographischen Literatur
verfügen muss, s. Constantinou, Women Teachers, bes. 194–204.
 Die genannte Episode wird auch im Kapitel 4 aus der Sicht der Emotionen im Gefängnis diskutiert.

II.3 Grundzüge des Gefängnisses: Aktionen und Aktivitäten 71



Märtyrer ihre Predigt mit Zitaten aus dem Alten und Neuen Testament (s. z.B. PMar-
Amor S.68.19–21, S.70.29–30, S.70.30–31) sowie mit Parabeln (PMarAmor
S.69.15–33), die als Unterrichtsmethode auf Christus selbst zurückgehen. Im Gegen-
satz zur islamischen Predigt ist die christliche gespickt mit Argumenten aus der re-
ligiösen Tradition. So werden die islamischen Prediger als Vertreter der Gottlosigkeit
und die christlichen Märtyrer als Förderer der Frömmigkeit dargestellt. Mittels Rück-
griffs auf Autorität versetzen also die Märtyrer ihren Gegnern einen schweren Schlag.
Durch eine Menge von logischen Argumenten belegen die Märtyrer, dass den Krieg
nicht immer die Frömmsten gewinnen (PMarAmor S.70.24–30, S.71.1– 13). Auf diese
Weise erweisen sich die Märtyrer als rationale Personen und die Gegner als unlogische
und unvernünftige Menschen. Die rhetorische Unfähigkeit der Vertrauten des Kalifen
wird auch durch das Aufeinanderfolgen von jeweils neuen Gruppen von gesandten
Predigern unterstrichen, deren Argumente mittels rhetorischen Geschicks der Märty-
rer leicht widerlegt werden können. Dieser lange Dialog findet ein Ende, als sich die
Märtyrer nicht mehr bereit erklären, mit falschen Lehrern weiterzureden. Das be-
gründen sie damit, dass man zum Erwerb des Status des richtigen Lehrers bzw. Pre-
digers zuerst Treue zu den Propheten erweisen soll:

Aber das Gesagte reicht schon aus. Da wir allerdings Christen sind, erkennen wir jemanden nicht
als Lehrer an, der nicht die Beglaubigung hat und nicht mit den heiligen Propheten überein-
stimmt oder etwa auch deren Gegner ist.

ἀλλὰ γὰρ ἱκανῶς ἔχει τὰ εἰρημένα. ὅμως Χριστιανοὶ ὄντες ἡμεῖς ἀμάρτυρον καὶ ἀσύμφωνον τοῖς
ἁγίοις προφήταις, ἵνα μὴ λέγωμεν καὶ πολέμιον τούτων, διδάσκαλον οὐ παραδεχόμεθα. (PMar-
Amor S.71.5–7)

Das zweite Textbeispiel bieten die vormetaphrastischenMärtyrerakten des Kallistratos
(BHG 290z), in dem der dargestellte Gefängnisraum die Hybridität von Gattungen
ermöglicht. Im Gegensatz zum obigen Predigtfall ist in den vormetaphrastischen
Märtyrerakten des Kallistratos eine rein christliche Predigt anzutreffen, welche mehr
als den halben Umfang des gesamten Textes einnimmt. In der hier verwendeten
Textedition des besagten vormetaphrastischen Martyriums nimmt die Predigt von
Kallistratos an seine Mitgefangenen 231 von 450 Zeilen (PCall Kap.9– 13) ein. In der
metaphrastischen Version des genannten Martyriums (BHG 291) kürzt Symeon Me-
taphrastes die Predigt, sodass sie nur 152 von 468 Halbzeilen in den Spalten von
Patrologia Graeca (Met-PCall Kap.8–12), also ein Drittel vom gesamten Text, ein-
nimmt. Dies gehört aber zur allgemeinen Tendenz des Symeon Metaphrastes, eine
kürzere Fassung des jeweiligen von ihm überarbeiteten Textes zu produzieren. Die
Predigt in der vormetaphrastischen Version findet sich quasi in der Mitte der Erzäh-
lung und wird in der Form von Fragen und Antworten gebildet. Die kürzlich zum
Christentum konvertierten Soldaten stellen dem Märtyrer-Protagonisten Kallistratos
Fragen zur christlichen Lebens- und Glaubenspraxis (z.B.Wohin geht die Seele nach
dem Tod? PCall Kap.10) und Kallistratos, der dabei die Rolle des Lehrers übernimmt,
gibt ihnen angemessene Erläuterungen. So weiht er im Gefängnisraum die früheren

72 Kapitel II Die Gefängnisphase in der Erzählstruktur des Martyriums



paganen Soldaten in den christlichen Glauben, aber auch im weiteren Sinne in die
Heiligkeit selbst ein. Die dialogische Struktur der besagten Predigt erinnert natürlich
an die Interrogation zwischen dem nichtchristlichen Richter und dem christlichen
Märtyrer im öffentlichen Martyrium, welche auch in der Form eines Frage-Antwort-
Dialogs wiedergegeben wird. Durch diese dialogische Gesprächsführung sind die
Grenzen zwischen Außen- und Innenraum, nämlich öffentlichem Bereich des Mar-
tyriums und geschlossenem Raum des Gefängnisses, nicht mehr eindeutig zu iden-
tifizieren.

In Wirklichkeit handelt es sich bei der Predigt des Kallistratos um eine andere
literarische Gattung, nämlich die sogenannten erotapokriseis.²⁴ Erotapokriseis bzw.
Quaestiones et responsiones haben die Form eines vermeintlichen Dialogs zwischen
zwei Personen; eine davon spielt die Rolle des Lehrers und die andere die Rolle des
Schülers. Bei jeder thematischen Einheit, die sich aus einer Frage und einer Antwort
zusammensetzt,werden verschiedene Lehren im Sinne von spiritueller Unterweisung,
wie etwa die vorbildliche christliche Lebensgestaltung, erklärt. Die genannte Gattung
war vom 7. bis zum 9. Jahrhundert unter den Byzantinern besonders beliebt,²⁵ also in
der Zeit, in der wohl die vormetaphrastische Fassung des Martyriums von Kallistratos
verfasst wurde. Dies könnte auch weiter begründen,warum Symeon Metaphrastes im
10. Jahrhundert weniger Interesse an der genannten Predigt bzw. dem Teil der erot-
apokriseis gezeigt hat: Dieser Teil des Textes entsprach womöglich nicht mehr den
ästhetischen Erwartungen des Publikums. Zu den Hauptvertretern des Genres gehören
die bedeutsamen Theologen Maximos Homologetes (6./7. Jh.), Johannes von Damas-
kus (7./8. Jh.), Anastasios Sinaites (7./8. Jh.) und der Patriarch von Konstantinopel
Photios I. (9. Jh.).

Die Hagiographie des Kallistratos besteht dementsprechend in der Synthese
zweier literarischer Gattungen, und zwar der Märtyrerakten und der erotapokriseis, die
zwei voneinander unabhängige Einheiten im selben Text bilden. Diese zwei Gattungen
sind im Fall der Hagiographie von Kallistratos in der folgenden Weise verbunden: Die
erotapokriseis erscheinen nach dem typischen Anfang des Martyriums, der die Fest-
nahme, Interrogation und Folterung des christlichen Märtyrer-Protagonisten be-
inhaltet, und vor dem Ende der Erzählung, das dessen Exekution und die der kürzlich
zum Christentum übergetretenen Soldaten signalisiert. Mit anderen Worten tauchen
die erotapokriseis erst bei der Gefängnisphase auf, welche in der Mitte der Erzählung
als Bereicherung des Textes dient. Die Märtyrerakten rahmen nämlich durch den

 Für die byzantinische Gattung der erotapokriseis s. Dörrie – Dörries, Erotapokriseis, bes. 347–
370; Kazhdan, Erotapokriseis, 727;Volgers – Zamagni, Erotapokriseis; Papadogiannakis, Instruction
by Question and Answer, 91–105; Efthymiadis, Questions and Answers, 47–62. Für ein konkretes
Beispiel der Gattung s. die erotapokriseis von Anastasios Sinaites: Richard – Munitiz, Anastasii Si-
naitae quaestiones et responsiones, l–lii, 3–232. Zum Dialog in der byzantinischen Literatur s. auch
Cameron – Gaul, Dialogues and Debates.
 Vgl. Kazhdan, Erotapokriseis, 727.

II.3 Grundzüge des Gefängnisses: Aktionen und Aktivitäten 73



Anfang und das Ende der Erzählung den ganzen Text ein. So stellt die Hagiographie
von Kallistratos einen hybriden Text dar.²⁶

Aus der obigen Analyse ergeben sich folgende Ergebnisse: Zum einen kann das
Gefängnis durch die dort gehaltenen – christlichen und nichtchristlichen – Predigten
einen hybriden Charakter erhalten, wie im Fall der Märtyrerakten der zweiundvierzig
Märtyrer von Amorion. Zum anderen verwandelt sich der gesamte Text in einen hy-
briden „Raum“ durch die Kombination von zwei unterschiedlichen literarischen
Gattungen innerhalb des Gefängnisraumes in der Erzählung, wie im Fall der Märty-
rerakten von Kallistratos. Anders gesagt bestimmt die Gefängnisphase nicht nur die
Identität der narrativen Figuren, welche die christliche Predigt des Kallistratos im
Kerker anhören, sondern auch die Gattungsidentität des Textes. Die Leser und Zuhörer
konnten aufgrund dieser Gefängnisphase die christliche Predigt verinnerlichen und
zugleich eine andere literarische Gattung didaktischen Charakters kennenlernen bzw.
ins Gedächtnis zurückrufen.

II.3.5 Taufe der paganen Mitgefangenen und Besucher

Nach der christlichen Predigt des Märtyrers im Gefängnis treten ziemlich häufig viele
Pagane zum christlichen Glauben über. Es handelt sich eigentlich um pagane Mit-
gefangene (z.B. Met-PAnth BHG 135, Kap.10; Met-PClemAnc Kap.46) bzw. pagane Be-
sucher (z.B. Met-PCorCent Kap.9 und 13; Met-PSeb Kap.9; Met-PClemAnc Kap.32) des
christlichen Märtyrers, welche auch von ihm die christliche Taufe empfangen.²⁷ Der
Märtyrer, der den jeweiligen Taufritus im Gefängnis ausführt, übte meistens zuvor das
Amt des Priesters (z.B. Met-PSeb Kap.9 [Polykarp]) bzw. des Bischofs (z.B. Met-PCl-
emAnc Kap.9 und 32 [Clemens von Ankara]; Met-PAnth Kap.10 [Anthimos]) aus.²⁸
Ausnahmsweise tauft der Hauptmann Kornelius, der im Text nicht als Kleriker dar-
gestellt ist, seinen paganen Gegenspieler Demetrios und dessen Angehörige (Met-
PCorCent Kap.9 und 13). In jedem Fall dient das Gefängnis als Schwellenraum für die
nichtchristlichen Anwesenden, welche ihre vorherige religiöse Identität mittels der
Taufe verlassen und in die für sie neue Religion des Christentums eintreten.

Eine interessante Taufszene lautet gemäß den Märtyrerakten des Bischofs Cle-
mens von Ankara wie folgt: Nach der Folter des Räderns wurde der verstümmelte
Körper des Clemens auf wundersameWeise geheilt. Dies führt dazu, dass viele pagane
Umstehende zum Christentum konvertieren. Gleich danach befiehlt der pagane
Staathalter die Inhaftierung des Märtyrers sowie aller anderen zum Christentum
übergetretenen Umstehenden. Im Gefängnis werfen sie sich dem Märtyrer zu Füßen

 Für andere Beispiele von hagiographischen Texten mit hybridem Charakter s. Constantinou,
Generic Hybrids, 113– 133; Constantinou, Women Teachers, 197.
 Für die Bedeutung der Taufe im christlichen Glauben s. einführend Rapp, Holy Bishops, 74, 92–93.
 Die Durchführung des Taufritus fiel unter die Alleinzuständigkeit der Priester und Bischöfe, dazu s.
Rapp, Holy Bishops, 92.

74 Kapitel II Die Gefängnisphase in der Erzählstruktur des Martyriums



und bitten ihn flehentlich, sie der göttlichen Taufe für würdig zu erachten (ἐδέοντο
μάλα θερμῶς ὥστε τοῦ θείου καταξιωθῆναι βαπτίσματος, Met-PClemAnc Kap.32).
Clemens findet dort reichlich Wasser und spricht die angemessenen Taufgebete.
Mitten in der Nacht wird der ganze Kerker erleuchtet und ein geflügeltes Wesen er-
scheint. Der Engel in Gestalt eines jungen Mannes gibt Clemens Brot und ein Trink-
gefäß, Symbole für Leib und Blut Christi, um den Konvertiten die heilige Kommunion
zu spenden (Met-PClemAncKap.32). Es sei hier erwähnt, dass der Bischof bereits in der
Spätantike autorisiert war, nicht nur die Neophyten zu taufen, sondern auch die Eu-
charistie mit ihnen zu feiern.²⁹

II.3.6 Träume und Visionen

In den behandelten Märtyrerakten finden sich Träume und Visionen fast aus-
schließlich im Gefängnisraum.³⁰ Beide gehören dem Wunderbereich an,³¹ aber hier
sollen sie wegen ihrer besonderen Eigenart von allen anderen Wundern gesondert
untersucht werden. Für den „Traum“werden meist in der byzantinischen Literatur die
Begriffe ὄνειρον, ὄνειρος, ἐνύπνιον und ὄναρ verwendet, während die „Vision“ als
ὅραμα, ὅρασις und ὀπτασία bezeichnet wird.³² Bei beiden Phänomenen handelt es sich
im Grunde um eine übernatürliche Erscheinung bzw. Offenbarung Gottes, die sowohl
imWachsein bzw.wachen Bewusstseinszustand als auch im Schlaf stattfinden kann.³³

In den hagiographischen Texten sind die Träume und Visionen als ein meta-
phorischer Raum zu verstehen, in dem wundertätige Handlungen vollzogen werden
und die Heiligkeit des Protagonisten durch die Kommunikation mit dem Göttlichen
aufgebaut wird.³⁴ Sowohl Träume als auch Visionen erfüllen dieselben religiösen und
narrativen Funktionen: Sie tragen einerseits zur spirituellen Verbesserung der from-
men und sündigen Menschen und andererseits zur Entwicklung und Zugkraft der

 Rapp, Holy Bishops, 23, 27, 46.
 Dies bildet noch einen wesentlichen Unterschied der Märtyrerakten zu den Heiligenviten der
Spätantike, in denen laut Bettina Krönung solche Erscheinungen in keinem prädestinierten Raum
stattfinden. Vgl. Krönung, Gottes Werk und Teufels Wirken, 32–35, 87.
 Reitzenstein, Hellenistische Wundererzählungen, 9, mit Anm. 4; Pratsch, Der hagiographische
Topos, 290.
 Zu den Unterschieden zwischen den Träumen und Visionen sowie deren Unterkategorien s. ein-
führend die einschlägigen Lemmata (ὄνειρον, ὄνειρος, ἐνύπνιον, ὄναρ und ὅραμα, ὅρασις, ὀπτασία) in
Bauer, Griechisch-deutsches Wörterbuch, 546, 1155, 1156, 1168, 1169, 1170; Oberhelman, Dreams and
DreamVisions, 660; Constantinou, TheMorphology of Healing Dreams, 23–34; Krönung,GottesWerk
und Teufels Wirken, 95– 107, 108– 113 (tabellarische Darstellung der Gebrauchshäufigkeit des jeweili-
gen Begriffes).
 Krönung, Gottes Werk und Teufels Wirken, 44–94.
 Vgl. dazu Constantinou, The Morphology of Healing Dreams, 21; Pratsch, Der hagiographische
Topos, 290.

II.3 Grundzüge des Gefängnisses: Aktionen und Aktivitäten 75



Erzählung bei.³⁵ Im behandelten Korpus von Märtyrerakten sind es am häufigsten die
inhaftierten Märtyrer, die Traumvisionen schauen. Dies zeigt vor allem Gottesnähe,
aber auch spirituelle Reife der Protagonisten, welche für die Erlangung der vollkom-
menen Heiligkeit vorausgesetzt werden.³⁶

Krönung legt treffend dar, dass es bei Träumen und Visionen um eine geistige
Visualisierung des Transzendenten geht, die im Spannungsfeld zwischen Imaginati-
onsbereich und faktischer Realität stattfindet.³⁷ Laut Krönungwerden die Traum- bzw.
Visionserfahrungen auf narrativer Ebene in die Sphäre des Realen erhoben, in der die
narrativen Figuren sehen und agieren. Auf diese Weise fließen die sinnliche und die
imaginäre Wahrnehmung im Fall einer Erscheinung ineinander, sodass sich das Ge-
schehen der Geschichte zugleich auf beiden Ebenen abzuspielen scheint, die in der
Vorstellung des Rezipienten miteinander verschmelzen. Durch die öffentliche Verle-
sung oder die Privatlektüre des Textes wurde meines Erachtens die Traum- bzw. Vi-
sionsszene, aber auch das Martyrium als Ganzes nicht nur auf akustischer, sondern
auch auf visueller Ebene aktualisiert, da sich der Handlungsstrang diesmal vor den
Augen bzw. Ohren der späteren christlichen Leser oder Zuhörer entfaltete. Somit
konnte der Rezipient der Märtyrerakten mittels der gewissen audiovisuellen Wahr-
nehmung der Traum- bzw. Visionsszene im Gefängnis eine direkte Bindung mit dem
dort dargestellten Göttlichen eingehen und die erbauliche Botschaft zur spirituellen
Verbesserung verinnerlichen.³⁸

Die hier behandelten Texte berichten zumeist von einer im Nachtschlaf stattfin-
denden ὀπτασία (Vision), die mit dem Erwachen des Protagonisten abgeschlossen
bzw. unterbrochen wird. Interessanterweise bringen die Ereignisse, die sich in der
jeweiligen Vision abspielen, sichtbare Ergebnisse in der sinnlichen Realität hervor.
Während sich beispielsweise Perpetua im Gefängnis befindet, empfängt sie einen
Besuch von einem ihrer Mitgefangenen, der ihr rät, mittels einer Vision mit Gott in
Kontakt zu treten, um ihr Schicksal zu erfahren. Die genannte Episode in den Mär-
tyrerakten der Perpetua und Felicitas (BHG 1482) lautet folgendermaßen:

Da sagtemein Bruder zumir: „Frau Schwester, du bist schon in großerWürde, da du so bedeutend
bist, dass du,wenn du Visionen erbittest, eine Vision erlangen kannst, damit dir gezeigt wird, ob
dir ein Aufschub gewährt wird oder ob du leiden sollst.“Und ich, die ichwohl wusste, dass ichmit
Gott rede, von dem ich schon so viele Wohltaten erfahren hatte, versprach ihm voller Vertrauen
und sagte: „Morgen werde ich es dir melden.“ Ich betete und es wurde mir Folgendes gezeigt: Ich
sah eine eherne Leiter von wunderbarer Höhe, die bis in den Himmel reichte, aber so eng war,

 Constantinou, The Morphology of Healing Dreams, bes. 21–23.
 Für den Zusammenhang der Träume und Visionenmit der Spiritualität der Heiligen bzw. Asketen s.
Krönung, Gottes Werk und Teufels Wirken, bes. 20–21, 24–29, 62–63.
 Krönung, Gottes Werk und Teufels Wirken, 44–45. Für die visuelle Wahrnehmung eines Ereig-
nisses in der Spätantike anhand der Fallstudie „Pilger“ s. Frank, The Memory of the Eyes, 102–133.
 Vgl. dazu die Feststellung von Georgia Frank, dass die Ohren und insbesondere die Augen zu dieser
Zeit als Mittel aufgefasst wurden, durch die man das Göttliche wahrnehmen konnte: Frank, The
Memory of the Eyes, bes. 18, 60, 92–94, 104– 114.

76 Kapitel II Die Gefängnisphase in der Erzählstruktur des Martyriums



dass immer nur einer hinaufsteigen konnte; an den Seiten der Leiter waren dort allerlei Schwerter,
Lanzen, Sicheln, Messer und Spieße befestigt, sodass, wer saumselig und nicht mit dem Blick
nach oben hinaufstieg, sein Fleisch an den Spießen zerriss. Direkt unter der Leiter lag ein gewaltig
großer Drache, der den Aufsteigenden auflauerte und sie vom Aufstieg abschreckte. Satyros stieg
nun hinauf, der sich nachträglich um unseretwillen freiwillig auslieferte (denn von ihm sind wir
[spirituell] aufgebaut worden); aber, als wir aufgegriffen wurden,war er nicht dabei. Als er bis auf
die Spitze der Leiter kam,wandte er sich um und sagte: „Perpetua, ich erwarte dich; doch sieh zu,
dass dich der Drache nicht beißt!“ Und ich entgegnete: „Er wird mir nicht schaden, im Namen
Jesu Christi.“ Und er steckte unter der Leiter, als ob er mich fürchtete, sachte seinen Kopf hervor;
und als ich auf die erste Stufe hinaufsteigenwollte, trat ich auf seinen Kopf.Und ich sah dort einen
sehr großen Garten und in der Mitte des Gartens einen altersgrauen Mann sitzen im Gewande
eines Hirten; der war übermäßig groß und molk die Schafe, viele Tausende in weißen Kleidern
standen um ihn herum und er erhob sein Haupt, sah mich an und sagte: „Willkommen, Kind“. Er
lud mich ein und gab mir von dem Käse der Milch, die er molk, einen Bissen; ich empfing ihn mit
zusammengelegten Händen und aß ihn, und alle Umstehenden sagten: „Amen“. Und beim Klang
der Stimme erwachte ich, noch etwas Süßes kauend,was immer es auch war. Das habe ich sofort
meinem Bruder berichtet und wir erkannten daraus, dass es zum Leiden kommen sollte; da fing
ich auch schon an, keine Hoffnung mehr auf diese Welt zu setzen.³⁹

Τότε εἶπέν μοι ὁ ἀδελφός· „Κυρία ἀδελφή, ἤδη ἐν μεγάλῳ ἀξιώματι ὑπάρχεις, τοσαύτη οὖσαὡς εἰ
αἰτήσειας ὀπτασίας, ὀπτασίαν λάβοις ἂν εἰς τὸ δειχθῆναί σοι εἴπερ ἀναβολὴν ἔχεις ἢ παθεῖν
μέλλεις“. Κἀγὼ ἥτις ᾔδειν με ὁμιλοῦσαν θεῷ, οὗ γε δὴ τοσαύτας εὐεργεσίας εἶχον, πίστεως
πλήρης οὖσα ἐπηγγειλάμην αὐτῷ εἰποῦσα· „Αὔριόν σοι ἀπαγγελῶ“. Ἠιτησάμην δέ, καὶ ἐδείχθη
μοι τοῦτο· Εἶδον κλίμακα χαλκῆν θαυμαστοῦ μήκους, ἧς τὸ μῆκος ἄχρις οὐρανοῦ· στενὴ δὲ ἦν ὡς
μηδένα δι’ αὐτῆς δύνασθαι εἰ μὴ μοναχὸν ἕνα ἀναβῆναι· Ἐξ ἑκατέρων δὲ τῶν τῆς κλίμακος μερῶν
πᾶν εἶδος ἦν ἐμπεπηγμένον ἐκεῖ ξιφῶν, δοράτων, ἀγκίστρων, μαχαιρῶν, ὀβελίσκων, ἵνα πᾶς ὁ
ἀναβαίνων ἀμελῶς καὶ μὴ ἀναβλέπων τοῖς ἀκοντίοις τὰς σάρκας σπαραχθῇ· Ἦν δὲ ὑπ’ αὐτῇ τῇ
κλίμακι δράκων ὑπερμεγέθης, ὃς δὴ τοὺς ἀναβαίνοντας ἐνήδρευεν, ἐκθαμβῶν ὅπως μὴ τολμῶσιν
ἀναβαίνειν. A̓νέβη δὲ ὁ Σάτυρος· ὃς δὴ ὕστερον δι’ ἡμᾶς ἑκὼν παρέδωκεν ἑαυτόν (αὐτοῦ γὰρ καὶ
οἰκοδομὴ ἦμεν), ἀλλ’ ὅτε συνελήφθημεν ἀπῆν. Ὡς οὖν πρὸς τὸ ἄκρον τῆς κλίμακος παρεγένετο,
ἐστράφη καὶ εἶπεν· „Περπετούα, περιμένω σε· ἀλλὰ βλέπε μή σε ὁ δράκων δάκῃ“. Καὶ εἶπον· „Οὐ
μή με βλάψῃ, ἐν ὀνόματι Ἰησοῦ Χριστοῦ“. Καὶ ὑποκάτω τῆς κλίμακος,ὡσεὶφοβούμενός με, ἠρέμα
τὴν κεφαλὴν προσήνεγκεν· καὶ ὡς εἰς τὸν πρῶτον βαθμὸν ἠθέλησα ἐπιβῆναι, τὴν κεφαλὴν αὐτοῦ
ἐπάτησα. Καὶ εἶδον ἐκεῖ κῆπον μέγιστον, καὶ ἐν μέσῳ τοῦ κήπου ἄνθρωπον πολιὸν καθεζόμενον,
ποιμένος σχῆμα ἔχοντα, ὑπερμεγέθη, ὃς ἤμελγεν τὰ πρόβατα· περιειστήκεισαν δὲ αὐτῷ πολλαὶ
χιλιάδες λευχειμονούντων. Ἐπάρας δὲ τὴν κεφαλὴν ἐθεάσατό με καὶ εἶπεν· „Καλῶς ἐλήλυθας,
τέκνον“. Kαὶ ἐκάλεσέν με καὶ ἐκ τοῦ τυροῦ οὗ ἤμελγεν, ἔδωκέν μοι ὡσεὶ ψωμίον· καὶ ἔλαβον
ζεύξασα τὰς χεῖράς μου καὶ ἔφαγον· καὶ εἶπαν πάντες οἱ παρεστῶτες· „A̓μήν“. Καὶ πρὸς τὸν ἦχον
τῆς φωνῆς ἐξυπνίσθην, ἔτι τί ποτε μασωμένη γλυκύ. Καὶ εὐθέως διηγησάμην τῷ ἀδελφῷ· καὶ
ἐνοήσαμεν ὅτι δέοι παθεῖν· Καὶ ἠρξάμην ἔκτοτε μηδεμίαν ἐλπίδα ἐν τῷ αἰῶνι τούτῳ ἔχειν. (PPerFel
Kap.4)

 Die griechische Fassung des Martyriums stellt weitestgehend eine Übersetzung der früheren la-
teinischen Fassung dar, s. Musurillo, Christian Martyrs, xxvii (mit weiteren Nachweisen); Haber-
mehl, Perpetua und der Ägypter, 3–4; Heffernan, The Passion of Perpetua and Felicity, bes. 60–62.
Die oben stehende Übersetzung beruht auf den jeweiligen deutschsprachigen Übertragungen des la-
teinischen Textes von Gerhard Rauschen und Peter Habermehl, die ich nachMaßgabe des griechischen
Textes angepasst habe, vgl. Rauschen, Die Akten der hl. Perpetua und Felizitas, I, 43–44 [332–333];
Habermehl, Perpetua und der Ägypter, 9, 11.

II.3 Grundzüge des Gefängnisses: Aktionen und Aktivitäten 77



Die obige Vision hat das Interesse vieler frühchristlicher Autoren, aber auch heutiger
Wissenschaftler erregt, welche sich meistens auf das Bild der Leiter und des Hirten
konzentrierten, um den blutigen bzw. schwierigen, aber lohnenswerten Weg zum
Paradies hervorzuheben.⁴⁰ Das Paradies durch eine Vision zu besuchen, wie im Fall
von Perpetua, gilt ohnehin als eine der wichtigsten Möglichkeiten, die Gott auser-
wählten Menschen schenken kann.⁴¹

Hier wird aber der Anfang dieser Szene, also das vor der Vision geführte Kurz-
gespräch der Protagonistin mit ihrem Mitgefangenen, sowie der Übergang von der
Visionswelt zur sinnlichen Realität diskutiert. Es ist auffallend, dass Perpetua wegen
ihres Status als künftige Märtyrerin (vgl. ἤδη ἐν μεγάλῳ ἀξιώματι ὑπάρχεις) auch den
Zeitpunkt bestimmen kann, in dem sie mit Gott in einer Vision in Kommunikation tritt.
Wichtig ist, dass nicht nur dem Mitgefangenen, sondern auch Perpetua selbst diese
spezielle Fähigkeit bewusst ist. Im Anschluss daran beruft sie sich noch einmal auf
ihre Würdigkeit, die offensichtlich aus ihrem Status als Märtyrerin entsteht, um Gott
um eine Vision in Bezug auf ihren schon seit Langem verstorbenen Bruder Dinokrates
zu bitten: „Ich erkannte sofort, dass ich würdig sei, eine Bitte um seinetwillen aus-
zusprechen“ (Πλὴν εὐθέως ἔγνων ἐμαυτὴν ἀξίαν οὖσαν αἴτησιν ποιήσασθαι περὶ
αὐτοῦ, PPerFel Kap.7).⁴² Damit wird die Gottesnähe des jeweiligen Märtyrers sowie
dessen Privileg betont, durch Visionen mit Gott zu kommunizieren. Die längere Vi-
sionsszene wird mit dem jähen Erwachen der Protagonistin beendet, als die gesamte
Menge der Umstehenden, also eine Gruppe von vorherigen Märtyrern,⁴³ das Wort
„Amen“ in der Vision laut ausspricht. Eine geräuschvolle Situation in der Vision
konnte nämlich die Protagonistin aufwecken und sie plötzlich in die faktische Realität
zurückführen, wobei sie Elemente der Visionsrealität mitbringt. Sie fährt fort, das
Stück Käse, das ihr Gott in der Vision gab,⁴⁴ auch imWachzustand weiterhin zu essen.
Die Visionswelt bildet also einen Raum, der der Imagination und der faktischen
Realität erlaubt, harmonisch und gleichzeitig zu koexistieren. In diesem Sinne stärkt
die Visionswelt auch die hybride Dimension des Gefängnisses, in dem am häufigsten
die Visionen geschaut werden.

Die Visionen erfüllen noch eine wesentliche Funktion in Bezug auf das Gefängnis:
Sie können den dunklen und begrenzten Gefängnisraum erleuchten und erweitern, da
die Märtyrer dadurch geistig an einen hellen und offenen Ort transferiert werden. Dies

 Eine kurze Zusammenschau all dieser Interpretationen bietet Miller, Dreams in Late Antiquity,
152– 158. Dazu s. auch Salisbury, Perpetua’s Passion, 98–104; Habermehl, Perpetua und der Ägypter,
74–91.
 Kazhdan, Holy and Unholy Miracle Workers, 75; Heffernan, The Passion of Perpetua and Felicity,
167– 169; Cupane, The Heavenly City, 53–57.
 Für die Verbindung des genannten Anspruchs mit der Vision s. Miller, Dreams in Late Antiquity,
159, mit Anm. 53.
 Vgl. Heffernan, The Passion of Perpetua and Felicity, 169.
 Für den Zusammenhang zwischen dem Geschmackssinn und dem Konzept der Heiligkeit bzw. der
Verbindung mit Gott s. Constantinou, The Saint’s Two Bodies, bes. 287–291, 303–304.

78 Kapitel II Die Gefängnisphase in der Erzählstruktur des Martyriums



gilt auch im Fall von Perpetua, die sich plötzlich durch ihre Vision im Paradies findet.
Ein anderes Beispiel dafür bieten die vormetaphrastischen Märtyrerakten der zehn
Märtyrer von Kreta (BHG 1196),⁴⁵ gemäß denen sich die inhaftierten Märtyrer während
ihres Visionserlebnisses in einem Seesturm befinden und ihr Schiff in Gefahr schwebt,
bis sie von Gott gerettet und zum Himmel geführt werden (PMarCr S.391.25–26,
S.392.5– 10). Diese Vision macht den Märtyrern Hoffnungen auf die Zukunft, dass
ihnen der bevorstehende Märtyrertod das Paradies gewährleisten werde (PMarCr
S.392.10– 12), was am Ende der Erzählung auch zutrifft. In diesem Kontext wird der
Kerker dahingehend erweitert, dass er beide Polaritäten, nämlich Erde (durch die
physische Anwesenheit der inhaftierten Märtyrer) und Himmel bzw. Paradies (durch
ihre Visionen) beinhaltet. Die Visionen erlauben also den Märtyrern die Dimension
des Raumes und der Zeit geistig zu überwinden, zumal sie durch die Visionen von den
zeitlichen und räumlichen Beschränkungen der sinnlichen Realität entbunden wer-
den und eine andere Welt besuchen können, während ihr Körper im Hier und Jetzt
verhaftet bleibt.⁴⁶ Die Landschaften des Geistes, wie etwa das Paradies bei Perpetua
und die See sowie der Himmel bei den zehn Märtyrern von Kreta,welche alleine durch
die Visionen zugänglich gemacht werden, stellen lebendige Teile der Erzählung dar,
weil sie beim Handlungsablauf eine ausschlaggebende Rolle spielen.⁴⁷

II.3.7 Wunder

Über die Träume und Visionen hinaus werden oftmals auchweitereWunder (θαύματα)
im Gefängnis vollbracht, die sich manchmal für die Mitgefangenen bzw. Besucher des
Märtyrers (s. z.B. Met-PGeorg S.519–521; Met-PSeb Kap.7) und manchmal für den
Märtyrer selbst (s. z.B. PTarPrAn BHG 1574, Kap.20 und 21; PJulNic S.156.3– 10; Met-
PMenHerEug Kap.19) als nützlich bzw. heilsam erweisen. Im ersten Fall geht es in der
Regel um Heilungswunder, welche der Märtyrer an den erkrankten Körpern der Ne-
benfiguren im Kerker wirkt. Dies führt häufig dazu, dass sie auch das Martyrium auf
sich nehmen (s. z.B. Met-PEpim Kap.4). Derartige Wunder fördern die Anerkennung
der Heiligkeit des Märtyrers durch das jeweilige Publikum und ereignen sich auch
nach dem Tod des Protagonisten durch dessen Reliquien. Allerdings gilt die Wun-
dertätigkeit eines Heiligen bzw. eines Märtyrers nicht als Voraussetzung für dessen
Heiligkeit, sondern nur als ein zusätzliches Zeichen für dessen übermenschliche Fä-
higkeiten.⁴⁸ Im zweiten Fall handelt es sich um den gefangen gehaltenen und ver-
wundeten Körper des Märtyrers, der durch ein Wunder Gottes behandelt wird. Gott

 Symeon Metaphrastes schließt in seiner kurzen Version des genannten Martyriums (Met-PMarCr
BHG 1197) diese Szene aus.
 Vgl. Pratsch, Der hagiographische Topos, 290.
 Dieselbe Funktion erfüllen die Träume auch in den byzantinischen Liebesromanen, wie etwa in
jenem von Libistros und Rhodamne, vgl. Agapitos, Dreams and the Spatial Aesthetics, bes. 128.
 Vgl. Kaplan, Le miracle, bes. 171, 180– 181, 192– 193.

II.3 Grundzüge des Gefängnisses: Aktionen und Aktivitäten 79



erkennt also die Frömmigkeit des Märtyrers an und stärkt dessen Glauben durch ein
Heilungswunder.

Ein treffendes Beispiel für die Wundertätigkeit des Märtyrers im Gefängnis ist das
folgende: Laut den Märtyrerakten des Georg (BHG 676) besucht eine kürzlich zum
Christentum konvertierte Menschenmenge den inhaftierten Märtyrer und ersucht ihn
um Religionsunterricht. In der Menge gibt es auch kranke Leute, die der Märtyrer
durch die Anrufung Gottes heilt (Met-PGeorg S.519–520). Ein Mann namens Glykerios,
der als Viehzüchter tätig war, vermisst eines seiner Rinder. So wendet er sich unter
Tränen an den inhaftiertenMärtyrer umHilfe. Georg beruhigt ihnmit denWorten, dass
sein Rind von Christus bewahrt wurde. Als der Viehzüchter tatsächlich das verlorene
Rind wieder auf dem Bauernhof findet, läuft er durch die Stadt und preist Gott laut.
Daraufhin wird er von paganen Soldaten aufgegriffen und gleich zur Hinrichtung
geführt,wobei er mit diesem Ende zufrieden ist (Met-PGeorg S.520–521). Daraus folgt,
dass die Wundertaten des Märtyrers,welche innerhalb des Kerkers vollbracht werden,
auch die Welt außerhalb des Kerkers beeinflussen und andere Christen zum Marty-
rium, und im weiteren Sinne zur Heiligkeit, führen können.

Eine interessante Passage in Bezug auf die Heilung des Märtyrers selbst lautet
folgendermaßen:

Jeder von euch möge also die Macht Christi in mir erfahren, indem er bedenkt, dass ich ein Mann,
welcher bereits seinen Blick auf das Alter richtet und Großteil des Körpers sowie die gesamte Kraft
durch Folterungen verloren hat und wie ein Toter ins Gefängnis geworfen wurde, nun gesund vor
euch stehe, ohne Leiden, unversehrt, als ob ich nicht diese Qualen erlebt hätte, und noch stärker
wiedergeboren.

Καταμαθέτω τοίνυν ἕκαστος ὑμῶν ἐν ἐμοὶ τὴν δύναμιν τοῦ Χριστοῦ, λογισάμενος ὅτι ἄνθρωπος
ἤδη πρὸς γῆρας ὁρῶν, καὶ τὸ πλέον μὲν τοῦ σώματος, τὸ πᾶν δὲ τῆς ἰσχύος ἀπὸ βασάνων ἀνα-
λωθείς, καὶ νεκρῷ ἐπίσης τῇ εἱρκτῇ ἐναποῤῥιφείς, πάρειμι νῦν ἐνώπιον ὑμῶν, ἄρτιος, ἀπαθής,
ἀκέραιος ὥσπερ ὠδίνων ἄλλων τυχών, καὶ αὖθις ἀναγεννηθεὶς κραταιότερος. (Met-PMenHerEug
Kap.19)

Der Märtyrer Menas befindet sich hier nach einem Gefängnisaufenthalt beim öffent-
lichen Verhör vor dem paganen Eparchen Hermogenes und stellt die Kraft Gottes zur
Schau. Obwohl der Märtyrer nach einer Reihe von grausamen Folterungen mit ver-
stümmeltem Körper ins Gefängnis geworfenwurde,wurde er im Kerker durch göttliche
Intervention in seinen ursprünglichen Zustand zurückversetzt. Das beeindruckt das
umstehende Publikum sowie den Eparchen selbst, der kurz danach zum Christentum
übertritt und das Martyrium auf sich nimmt (Met-PMenHerEug Kap.18 und 20).

Die öffentliche Veranstaltung, die aus der Gerichtsverhandlung und der Folter des
Märtyrers vor den Augen einer Menschenmenge besteht, wird unterbrochen und der
Märtyrer kommt ins Gefängnis. Dort wird er auf wunderhafte Weise geheilt und stellt
sich auf seinen nächsten öffentlichen Auftritt ein. Die Wundheilung durch Gott findet
im Kerker statt, in dem der jeweilige Märtyrer meistens ganz alleine ist. Besonders
charakteristisch sind in diesem Kontext die weiter oben untersuchten Märtyrerakten
des Prokopios, in denen auch die Hinrichtungsphase unterbrochen wird, damit man

80 Kapitel II Die Gefängnisphase in der Erzählstruktur des Martyriums



den Märtyrer wieder ins Gefängnis bringt (PProc S.21.8–31, S.22.1– 17). Das Gefängnis
gibt hier sowohl dem christlichen Protagonisten als auch dem paganen Gegenspieler
die letzte Chance, ihrenWunsch zu erfüllen: Auf der einen Seite hofft der Gegenspieler
darauf, dass das Gefängnis den Märtyrer psychisch so beeinflussen werde, dass er das
Martyrium und den christlichen Glauben verlasse. Auf der anderen Seite ist es für den
Märtyrer eine Gelegenheit, die letzte „Ermutigungsdosis“ von Gott zu erhalten, um zur
öffentlichen Hinrichtung in gehobener Stimmung zurückzukehren. Das Gefängnis
begünstigt am Ende den Märtyrer auf die erwartete Weise und führt dazu, dass das
Martyrium mit der Hinrichtung des Märtyrers endet.

Insgesamt heben die im Kerker vollbrachten Heilungswunder den Charakter des
Gefängnisraumes als Schwelle zwischen dem körperlich-seelischen Anfangs- und
Endzustand des christlichen Protagonisten hervor. Nicht nur er, sondern auch die
anderen Zeugen des Heilungswunders werden in der Zelle sowohl körperlich-seelisch
als auch ideologisch wiederhergestellt, sodass sie nach dem Verlassen des Gefäng-
nisses eine verstärkte christliche Identität annehmen. Der verwundete bzw. inhaftierte
Körper des Märtyrers baut eine greifbare Verbindung mit dem Göttlichen auf und
fungiert zugleich als Erlösungsinstrument für ihn selbst, aber auch für diejenigen, die
mit ihm in Kontakt kommen. DieWunder im Gefängnis sind auch aus narratologischer
Sicht bedeutsam, weil sie die Erzählung des Martyriums verlängern und noch span-
nender für das Publikum gestalten.

II.3.8 Möglichkeit zur Flucht

Die Kerkerhaft ist auch aus der Sicht der christlichen Protagonisten selbst eine
Schlüsselphase für die Annahme und Festlegung ihrer endgültigen Identität als
Märtyrer, weshalb sie diese Phase in der Regel nicht überspringen oder vermeiden
wollen. Auch wenn durch göttliche Intervention die Gefängnistore geöffnet werden
und die Märtyrer die Gelegenheit zum Entkommen haben, entschließen sie sich zum
Verweilen, sodass sich der Lauf der Dinge bezüglich des Martyriums ereignen kann.
Die Gefängnisphase ist nämlich eine Prüfung, die die Märtyrer ohnehin zur körper-
lichen und spirituellen Vorbereitung auf ihren bevorstehenden Tod bestehen müssen.
Die Ablehnung der Ausbruchsmöglichkeit betont die bewusste Entscheidung der
Protagonisten, ihremGlauben zuliebe anstelle der Freiheit denMärtyrertod auf sich zu
nehmen.

Ein einschlägiges Beispiel lautet wie folgt: Nach Belehrung im Kerker und Be-
kehrung seiner Mithäftlinge zum Christentum lässt der Bischof Clemens von Ankara
die Gefängnistore durch sein Gebet zu Gott weit öffnen. So können seine Mithäftlinge
mit Freude (χαίροντες,Met-PClemAnc BHG 353, Kap.46) aus dem Gefängnis gelangen,
während Clemens und sein Gefährte Agathangelos dort verbleiben (Met-PClemAnc
Kap.46). Die Freude der Konvertiten beim Verlassen des Gefängnisses mag als ein
Zeichen dafür gewertet werden, dass sie noch nicht bereit zur Erduldung des christ-
lichen Martyriums waren. Die beiden Protagonisten hingegen kommen mit ihrer

II.3 Grundzüge des Gefängnisses: Aktionen und Aktivitäten 81



Entscheidung, im Gefängnis zu bleiben, ihrem Ziel näher, nämlich dem Märtyrertod
und der Verbindung mit Gott.

Den Gefängnisaufenthalt nehmen die Märtyrer mit Freude an. Als beispielsweise
Gregor von Armenien die Absicht des Königs Tiridates vernommen hatte, ihn ins
Gefängnis zu sperren, äußert er seine Freude über die Verwirklichung dieser Drohung:
„Und weil du sagst, dass du mir statt eines [hohen] Amtes Gefängnis und Fesseln
verleihen wirst, [musst du wissen:] Ich bin glücklich, die Nachahmung der Fesseln
meines Herrn zu empfangen, um mich bei seiner Wiederkunft mit ihm zu freuen und
zu jubeln“ (Καὶ ὅτι λέγεις ἀντὶ ἀξιώματος φυλακὴν καὶ δεσμὰ περιβαλεῖν μοι, μακάριός
εἰμι δεξάμενος τὴν μίμησιν τῶν δεσμῶν τοῦ ἐμοῦ δεσπότου ἵνα μετ᾽ αὐτοῦ εὐφρανθῶ
καὶ ἀγαλλιάσωμαι ἐν τῇ αὐτοῦ παρουσίᾳ. PGregArm BHG 712, Kap.23.11– 13). Zum
ersten ist mit demWort παρουσία (d.h. Parusie bzw. Anwesenheit) das Jüngste Gericht
gemeint, dem der Protagonist erst durch seine Inhaftierung und Tötung im Status des
Märtyrers beiwohnen kann. Zum anderen deutet dieses Wort die Anwesenheit Gottes
im Kerker während der Inhaftierung des Märtyrers an. Beide Möglichkeiten tragen zur
Gottesnähe des Protagonisten bei und bereiten ihm deshalb große Freude.

Auf der einen Seite vermeiden die Märtyrer alles,was sie von ihrem Ziel bzw. dem
Weg des Martyriums abbringen könnte, wie etwa die Flucht vor einer Bewährungs-
probe. Auf der anderen Seite aber wollen sie sich nicht absichtlich in Gefahr begeben.
Als die Henker den Märtyrer Anastasios den Perser zu fesseln versuchten, um ihn
ungestört zu peinigen und später auf sichere Art und Weise zum persischen König
Chosrau II. zu schicken, äußert der christliche Protagonist seine Bereitwilligkeit, all
diesen Folterungen auch ohne Fesseln unterzogen zu werden, da er Christus zuliebe
das Leiden mit seinem eigenen Einverständnis erdulden würde (PAnastPers BHG 84,
Kap.21.8– 15, Kap.28.5–8; Met-PAnastPers BHG 85, Kap.13.1–20 Kap.18.1–7,
Kap.19.1–2). Der Märtyrer hat nämlich nicht die Absicht, vor dem Martyrium zu flie-
hen. Eine Textstelle im Martyrium des Lukianos von Antiochien, die sowohl in der
vormetaphrastischen als auch in der metaphrastischen Version ähnlich ist, stellt ei-
nen anders gearteten Fall dar: Als Kaiser Maximian befiehlt, den Priester Lukianos
aufzufinden und wegen seiner christlichen Predigttätigkeit festzunehmen, nennt der
Protagonist zwei Gründe, warum er diese Festnahme, und im weiteren Sinne das
Gefängnis und das Leiden allgemein, umgehen sollte: Zum einen müsse er sich nicht
willentlich bzw. unüberlegt in riskante Situationen bringen.⁴⁹ Zum anderen möchte er
der Kirchengemeinde keinen zusätzlichen Schmerz und Trauer durch seinen mögli-
chen Verlust verursachen (Met-PLuc BHG 997, S.188.7– 10). Am Ende wird jedoch der
Protagonist aufgegriffen und stirbt an Hunger im Gefängnis. Im Wesentlichen wird
hier vor dem Hintergrund der Christenverfolgungen durch die Zurückhaltung des
Lukianos gegenüber dem Martyrium der ungewisse Ausgang von Bewährungsproben

 Dieser Gedanke geht auf das Konzept des „freiwilligen Martyriums“ (voluntary martyrdom) der
ersten Christen zurück, das die christliche Kirche ausdrücklich ablehnte. Diesbezüglich s. Bowersock,
Martyrdom and Rome, 1–21.

82 Kapitel II Die Gefängnisphase in der Erzählstruktur des Martyriums



thematisiert. Überdies wird die Verantwortung eines „guten Hirten“ seiner Gemeinde
gegenüber unterstrichen. Dementsprechend mussten die ersten Christen das Marty-
rium und die Inhaftierung nicht freiwillig wählen. Wenn sie allerdings mit dem Ver-
folger konfrontiert wurden, zeigten sie Mut und Entschlossenheit bei allen Prüfungen.

Während die Mehrheit der Märtyrerakten beweist, dass die Märtyrer freiwillig im
Gefängnis verbleiben wollen, zeigen die nächsten fünf Textbeispiele eine andere
Möglichkeit. Der erste Fall ist das vormetaphrastische Martyrium von Akepsimas,
Joseph und Aeithalas (BHG 19): Nach dem grausamen Tod des Bischofs Akepsimas
werden der Priester Joseph und der Diakon Aeithalas gefoltert und inhaftiert. Eine
Frau namens Isdandul, die zeitweise die verletzten Körper der gefangen gehaltenen
Märtyrer zu behandeln pflegte, besticht in tiefer Nacht die Aufseher durch Geld und
Geschenke, um die Märtyrer Joseph und Aeithalas insgeheim aus dem Gefängnis
herauszubringen und nach Hause mitzunehmen. In ihrem Haus versorgt sie die
Wunden der beiden Männer und bringt sie am nächsten Tag wieder ins Gefängnis
zurück, sodass das Martyrium seinen Lauf nehmen kann (PAcepsJosAeith S.541.29–45,
S.542.1– 13). Die Originalität dieses Martyriums besteht in der Darstellung dieser
kurzfristigen Unterbrechung des Gefängnisaufenthalts.

Die metaphrastischen Märtyrerakten des Bischofs Clemens von Ankara sind aber
in noch weit größerem Maße innovativ. Nach der Enthauptung seines Gefährten Ag-
athangelos befindet sich Clemens von Ankara entkräftet und nahezu besinnungslos
im Gefängnis, wo er unter blutenden Wunden und schmerzenden Fesseln leidet. Vor
dem Fest der Theophanie dringt die christliche Sophia, die Stiefmutter des Clemens,
zusammen mit einer Menge von Dienern und männlichen und weiblichen Jugendli-
chen in seinen Kerker ein. Sie lösen die Fesseln des Märtyrers und bringen ihn aus dem
Gefängnis. Sophia zieht ihm dann ein weißes Gewand und das omophorion, d.h. ein
liturgisches Kleidungsstück der Bischöfe, an und gibt ihm auch ein Evangeliar. Cle-
mens wird mithilfe seiner Stiefmutter und in Begleitung der christlichen Menge mit
Kerzen und Weihrauch in die Kirche geführt. Hinter den abgeschlossenen Türen der
Kirche hält der Bischof Clemens die Liturgie und die christliche Predigt, verteilt die
heilige Kommunion und macht eine Prophezeiung über seine eigene bevorstehende
Hinrichtung und die seiner Diakone Christophoros und Chariton. Einige Tage später
verschafft sich der Statthalter Alexandrosmit seiner Truppe gewaltsamen Zutritt in die
Kirche und enthauptet während der Liturgie den Bischof Clemens und die zwei oben
genannten Diakone. Am Ende beerdigt Sophia die Märtyrer Clemens und Agathan-
gelos gemeinsam mit den beiden Diakonen (Met-PClemAnc BHG 353, Kap.85–90).

Zweifellos erweist sich die mutige Handlung der Sophia, den Märtyrer Clemens
aus dem Gefängnisraum willkürlich zu entfernen, als subversiv für die weiteren
Phasen des Martyriums. Im Wesentlichen unterbricht sie den normalen Vorgang des
Martyriums und gibt ihm ein außergewöhnliches Ende, da der Märtyrer-Protagonist an
einem christlichen Ort, nämlich in einer Kirche, hingerichtet wird, und zwar im Mo-
ment, wo er im Status und Amt des Bischofs den Gottesdienst abhält. Auf diese auf-
fallendeWeise werden beide Identitäten des Protagonisten, also die des Märtyrers und
jene des Bischofs, gleichzeitig betont.

II.3 Grundzüge des Gefängnisses: Aktionen und Aktivitäten 83



Wichtig ist, dass in den beiden oben angeführten Texten nicht die Protagonisten
selbst (Akepsimas, Joseph und Aeithalas; Clemens von Ankara), sondern die Neben-
figuren (eine fromme Frau; Stiefmutter) die Befreiung aus dem Gefängnis vornehmen.
So kann das Entkommen hier als von außen auferlegt wahrgenommen werden. Zu
bemerken ist, dass die Autoren dieser beiden Märtyrerakten unter allen anderen
Möglichkeiten, wie Interrogation, Folterung und Hinrichtung, die Gefängnisphase
durch die oben erwähnte neue Variante wissentlich zu bereichern versuchten, um
ihren Text interessanter und abwechslungsreicher zu gestalten.

Im Gegensatz zu den Protagonisten der beiden obigen Textbeispiele stellt die
Märtyrerin Domna einen Einzelfall in dem der vorliegenden Arbeit zugrunde liegen-
den Korpus dar, da sie sich bewusst aus dem Gefängnis befreien wollte. Die Märty-
rerakten von Domna und ihrem Diener Indes (PDomInd BHG 822z;Met-PDomInd BHG
823) weisen durchaus mehrere Auffälligkeiten hinsichtlich des Inhalts auf: Domna,
die anfänglich als Priesterin im paganen Tempel des Kaiserpalastes tätig war, emp-
fängt nebst dem Eunuchen Indes vom Bischof Kyrillos die christliche Taufe und be-
ginnt gleich danach mit ihrer Wohltätigkeit. Nach der Offenbarung ihrer religiösen
Identität werden Domna und Indes im Palast gefangen gehalten, wobei Domna auch
während der Inhaftierung ihre Kleidung und Schmuck unter den Armen verteilt. Als
sie in der Rolle der Wohltäterin nichts mehr zu verschenken hatte, übernimmt sie die
Rolle der Närrin, um ihre Freiheit wiederzugewinnen. Später findet sie für eine Weile
in einem Frauenkloster Unterschlupf, das sie wegen der Verfolgung durch den Kaiser
Maximian in männlicher Verkleidung verlässt. Ab diesem Zeitpunkt lebt sie wie die
Asketen in den Bergen. Am Ende der Erzählung werden Indes und Domna unter an-
deren Christen festgenommen und erleiden den Märtyrertod durch Enthauptung. Bei
diesen Märtyrerakten handelt es sich um eine lange Erzählung, deren Handlung sich
durch überraschende Wendungen wie bei einem Roman entwickelt.⁵⁰ Festzuhalten
ist, dass die Protagonistin vor ihrem Märtyrertod eine christliche Lebensweise in
verschiedenen Varianten führt, welche zu ihrer Heiligkeit beitragen. Ihr Wunsch, den
Gefängnisort zu verlassen, dient also der weiteren Bereicherung im Handlungsablauf
dieses ohnehin untypischen Martyriums.

Als Sonderfall soll auch das Martyrium des Bischofs Petros von Alexandrien
(PPetAlex BHG 1502; Met-PPetAlex BHG 1503) betrachtet werden, gemäß dem der
christliche Protagonist aus dem Gefängnis entkommen musste, um zur Hinrichtung
und dadurch aus christlicher Sicht zur Heiligkeit geführt zu werden. Die Geschichte
lautet wie folgt: In seiner erhaltenen Fassung beginnt der Text mit der Einkerkerung
des Bischofs Petros und der Anordnung des Kaisers Diokletian an seine Offiziere, den
Protagonisten zu enthaupten. Doch außerhalb des Gefängnisses ist eine große Men-
schenmenge jedes Alters versammelt, welche den Abtransport des Bischofs aus dem
Gefängnis und somit seine Tötung verhindern will. Die frommen Christen sind sogar

 Die Märtyrerakten von Domna und Indes enthalten viele Charakteristika eines „christlichen Ro-
mans“. Diesbezüglich s. Papaioannou, Christian Novels, xiv–xviii.

84 Kapitel II Die Gefängnisphase in der Erzählstruktur des Martyriums



bereit, ihr Leben hinzugeben, um ihren Hirten zu beschützen. Der Bischof Petros aber,
um das Blutvergießen zu vermeiden und gleichzeitig die Aufgabe seiner Verfolger zu
erleichtern, entwirft einen Plan, nach dem er beim Verlassen des Gefängnisses von der
Menschenmenge unbemerkt bleiben und so seine Hinrichtung stattfinden könne.
Unter seiner Anleitung durchbrechen die Offiziere in der Nacht an einer abgelegenen
Stelle die Kerkermauer und führen den Protagonisten heimlich hinaus. Dann geleiten
sie ihn zum Hinrichtungsort, an dem sie seine übermenschliche Tapferkeit dem Tod
gegenüber und seine Heiligkeit mit Furcht und Schrecken feststellen (ἔλαβεν φόβος
καὶ τρόμος βλέποντας τοῦ ἀοιδίμου πατρὸς τὴν κατὰ τοῦ θανάτου τόλμαν καὶ τὴν τῆς
ἁγιότητος κατάστασιν. PPetAlex S.77; vgl. Met-PPetAlex S.268). Im Anschluss daran
erfolgt seine Enthauptung. Die genannte Episode mit dem heimlichen Entfernen des
christlichen Protagonisten aus dem Gefängnis betont also auf auffallende Weise seine
bewusste Entscheidung für denMärtyrertod, um die Verbindungmit Gott zu erreichen.

Einen interessanten Fall stellen zudem die Märtyrerakten von Thyrsos, Leukios
und Kallinikos (BHG 1845–1846) dar: Thyrsos wird unter Decius ins Gefängnis ge-
worfen,wo er mitten in der Nacht Gott um die christliche Taufe ersucht. Gleich danach
werden die Tore geöffnet. So verlässt Thyrsos freiwillig, aber nur kurzzeitig, seine
Gefängniszelle, um die christliche Taufe zu empfangen. Nachdem er vom Bischof von
Caesarea Phileas getauft worden ist, kehrt er ins Gefängnis zurück und freut sich auf
sein bevorstehendes Martyrium (Met-PThLeucCalPhAp Kap. 9 und 10). Der Protagonist
sieht also das Getauftsein des Christen als Voraussetzung für die Erlangung der Got-
tesnähe und des Paradieses. Ein kurzfristiges Entkommen aus dem Gefängnis er-
möglicht ihm, diesen gottgefälligen Wunsch zu erfüllen.

Meistens führt die Kerkerhaft der christlichen Protagonisten zu Märtyrertod und
Heiligkeit. Deswegen wollen die Märtyrer dieser Schlüsselphase ihres Martyriums
nicht entgehen. In manchen Fällen kann aber der Gefängnisaufenthalt die weiteren
Phasen des Martyriums bzw. die Entwicklung der Erzählung verhindern. So ent-
schließen sich die Märtyrer, wie Domna, der Bischof Petros von Alexandrien und
Thyrsos, zum Verlassen des Gefängnisses. Jedenfalls ist es aber das Ziel der Märtyrer,
an ihrem Glauben festzuhalten und letztendlich durch den Märtyrertod zu Gott zu
kommen.

In summa macht das Geschehen im Gefängnis eine unabhängige Szene in der
Erzählung und zugleich eine besondere Phase des Martyriums aus, welche zur viel-
seitigen Entwicklung sowohl der christlichen Protagonisten als auch der Geschichte
allgemein beiträgt. Die Gefängnisszenen erfüllen in den Märtyrerakten wesentliche
Funktionen, insbesondere das Hinauszögern des Todes des Märtyrers und somit des
Endes der Erzählung, die Unterbrechung des Erzählflusses durch die Einführung
neuer narrativer Figuren und Episoden und die Erholungspause für die Protagonisten
und Rezipienten. All dies hält auch den Leser bzw. Zuhörer bis zu Lösung und Aus-
gang der Geschichte in Spannung. Die jeweiligen Aktionen und Aktivitäten der nar-
rativen Figuren im Kerker thematisieren die Bedeutung des geschlossenen Gefäng-
nisraums und unterstreichen dessen Charakter als Schwellenphase, welche eine
vorwiegend positive Wirkung auf die Identität aller an der Szene Beteiligten ausüben

II.3 Grundzüge des Gefängnisses: Aktionen und Aktivitäten 85



kann. Anders gesagt: Durch die im Gefängnis vollzogenen Handlungen (Überwa-
chung, Kommunikation mit Gott durch Gebete, Psalmen und Visionen, Durchführung
von Predigten und Taufen,Vermeidung von Ausbruchsversuchen) werden sowohl die
Hauptfiguren als auch die Nebenfiguren,wie etwa die christlichen Protagonisten und
die nichtchristlichen Gegner, entscheidend beeinflusst. In den beiden nächsten Ka-
piteln werde ich auf die oben ausgeführten Gefängnisaspekte vor dem Hintergrund
zweier weiterer Themen, nämlich Gender und Empfindungen, näher eingehen.

86 Kapitel II Die Gefängnisphase in der Erzählstruktur des Martyriums



Kapitel III
Genderidentität im Gefängnis: Sexuelle Versuchung
und Widerstand

Das vorliegende Kapitel befasst sich mit der Konstruktion der Genderidentität der
Märtyrerinnen,welche weitgehend bei ihrer Inhaftierung sichtbar wird. Das Gefängnis
ist im Fall der Märtyrerinnen ein idealer Ort, an dem ungläubige Männer bzw. Dä-
monen und Drachen in greifbarer Gestalt erscheinen können, um der jeweiligen
Protagonistin sexuelle Gewalt anzutun bzw. sie in sexuelle Versuchung zu führen. Bei
der Begegnung der inhaftierten Märtyrerin mit dem dämonischen bzw. männlichen
Widersacher handelt es sich meiner Ansicht nach um einen Kampf der Protagonistin
zur Bewahrung ihrer Keuschheit. Mit anderen Worten streben diese Widersacher da-
nach, die Protagonistin zu vergewaltigen, sie ihrer Jungfräulichkeit zu berauben und
damit ihre Glaubensfestigkeit zu erschüttern. Daher haben am häufigsten auch die
körperlichen Folterungen, denen die christliche Protagonistin unterzogen wird, einen
sexuellen Charakter.¹

Die Gegner wählen den Gefängnisraum zu diesem Zweck aus, weil sich dort die
jeweilige Märtyrerin alleine und isoliert bzw. weit entfernt von den Augen der Zu-
schauer und jeder möglichen Hilfe befindet. Außerdem ist die Märtyrerin in einer
begrenzten Zelle eingeschlossen, aus der sie nicht entkommen kann. Das Bild einer
inhaftierten Jungfrau, deren Keuschheit durch den Angriff eines bösen Wesens in
Gefahr schwebt, erinnert an einen auch unter den Byzantinern bekannten griechi-
schen Mythos, gemäß dem der Göttervater Zeus das junge Mädchen Danaë während
ihrer Inhaftierung sexuell verführte und schwängerte.² In den Märtyrerakten aber,
welche von christlichen Autoren abgefasst wurden, wird Zeus entweder durch dä-
monische Kreaturen oder durch deren Vertreter auf Erden, nämlich zudringliche pa-
gane Männer, ersetzt, wobei es der inhaftierten Märtyrerin mit Gottes Hilfe immer
gelingt, die sexuelle Gefahr abzuwehren. In diesem Sinne wird die Spiritualität der
Protagonistin in der Ablehnung sämtlicher sexueller Aktivitäten betont.

 Zur sexuellen Dimension der Frauenmärtyrerakten und zum Zusammenhang zwischen Jungfräu-
lichkeit und Glaubensfestigkeit im Fall der Märtyrerinnen s. Wilson, Female Sanctity in the Greek
Calendar, 243–245; Kay, The Sublime Body of the Martyr, bes. 14– 17; Kay, Courtly Contradictions, 226–
229; Constantinou, Female Corporeal Performances, 22, 34–38, 53–55; Constantinou, Virginity in
Danger, 123–124; Semoglou, Η Θέκλα, bes. 74–75, 85.
 Angesichts der Tatsache, dass Danaë von ihrem Vater inhaftiert wurde, kann diese Geschichte auch
mit den Märtyrerakten von Barbara (PBar BHG 213–214; Met-PBar BHG 216), Christina (BHG 301y–
302b) und Irene (BHG 952y–954c) verbunden werden, deren Väter sie zur Erhaltung ihrer Jungfräu-
lichkeit in einen Turm sperrten. Für die Beispiele von Barbara und Christina im Zusammenhang mit
Danaë und die byzantinische Rezeption dieses griechischen Mythos s. Papaioannou, Christian Novels,
xv, 301. Für den Mythos der Danaë s. Stoll, Danae, I, 946–949; Kakrides, Ελληνική μυθολογία, III,
181– 182 (mit einschlägigen Abbildungen).

OpenAccess. © 2021 Christodoulos Papavarnavas, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110725780-007



Die Bewahrung der Jungfräulichkeit symbolisiert den siegreichen Widerstand der
Märtyrerin gegen die paganen Gegner, ihren starken Willen zur Verteidigung ihres
Glaubens und ihre Standhaftigkeit bis in den Tod. Jungfräulichkeit ist ein zentraler
Baustein bei der Konstruktion der Heiligkeit einer Märtyrerin, weswegen die große
Mehrheit der Märtyrerinnen Jungfrauen sind und die Hagiographen diese Eigenschaft
ihrer Protagonistinnen immer wieder unterstreichen.³ Die Keuschheit einer Frau gilt
ohnehin nach der frühchristlichen Ideologie als das Ideal für ihre Vollkommenheit.⁴
In seinem Werk De virginitate (CPG 4313) versteht beispielsweise Johannes Chryso-
stomos unter dem Begriff Jungfräulichkeit nicht nur die körperliche Enthaltsamkeit
von allen sexuellen Genüssen, sondern auch die Reinheit der Seele, sodass eine Frau
Christus im übertragenen Sinne ehelichen bzw. zu ihm ins Paradies gelangen kann:
„Eine Jungfrau muss nicht nur körperlich rein sein, sondern auch seelisch, wenn sie
den heiligen Bräutigam empfangenmöchte. […] Definition der Jungfräulichkeit ist also
heilig sein an Körper und Seele“ (Τὴν γὰρ παρθένον οὐ τῷ σώματι μόνον καθαρὰν εἶναι
δεῖ ἀλλὰ καὶ τῇ ψυχῇ, εἴ γε μέλλοι τὸν ἅγιον ὑποδέχεσθαι νυμφίον. […] τοίνυν παρ-
θενίας ὅρος τὸ καὶ σώματι καὶ πνεύματι εἶναι ἁγίαν. JohDeVirg 5.2.17–19, 6.1.13– 14).
Aufgrund einer gründlichen Untersuchung von asketischen Texten der Spätantike
kommt Antoine Guillaumont zu dem Schluss, dass die Jungfräulichkeit Unzerstör-
barkeit (incorruptibilité) und Unsterblichkeit (immortalité) gewährleistet.⁵ Unzerstör-
barkeit und Unsterblichkeit stellen Charakteristika der Ewigkeit bzw. der Heiligkeit
dar. Der Märtyrerin wird also durch die Bewahrung ihrer seelischen und körperlichen
Keuschheit sowie die Erduldung des gewaltsamen Todes der Heiligkeitsstatus ver-
liehen.

Es sollte nicht vergessen werden, dass die Hagiographie neben ihrer didaktischen
Funktion der Vermittlung von Frömmigkeitsbeispielen auch als Trivialliteratur diente,
da sie einem breiten Publikum Unterhaltung bot.⁶ Dazu trug wohl auch die Schilde-
rung der sexuell ausgerichteten Folter bzw. sexualisierten Gewalt gegen die Märtyre-
rinnen bei, welche vorwiegend dem männlichen Teil des Publikums sexuelles Ver-
gnügen gewährte.⁷ Hierbei ist zu erwähnen, dass die überwältigende Mehrheit der
Märtyrerakten bzw. der hagiographischen Texte allgemein von Männern abgefasst

 Constantinou, Female Corporeal Performances, 54.
 Guillaumont, Le célibat monastique, 83–98 [161–178]; Talbot, Women, 118.
 Guillaumont, Le célibat monastique, bes. 97–98 [176–177].
 Herbert Hunger macht insbesondere im Hinblick auf die byzantinischen Chronisten folgende Be-
merkung: „Triviale Motivwahl, Sprache und Handlungsführung, schablonenhafte Zeichnung von Fi-
guren und Umwelt und leichte Lesbarkeit zeichnen dieses Genos aus.Werke der Trivialliteratur wollen
in erster Linie Unterhaltung für ein ‚breites‘ Publikum bieten“: Hunger, Die hochsprachliche profane
Literatur, 257. Zur Hagiographie als Trivialliteratur s. Kazhdan, Byzantine Hagiography and Sex,
bes. 131.
 Zur byzantinischen Hagiographie als Unterhaltungsmittel des männlichen Publikums s. Kazhdan,
Byzantine Hagiography and Sex, 131– 143; Constantinou, Female Corporeal Performances, 22–23, mit
Anm. 2, 34–38.

88 Kapitel III Genderidentität im Gefängnis



wurde und daher den männlichen Blick auf die heiligen Frauen widerspiegelt.⁸ Im
metaphrastischen Menologion konnte es den Märtyrerakten sogar einen besonderen
Reiz (χάρις) verleihen, wenn eine heilige Frau einer sexuellen Nötigung oder Verfüh-
rung entging, was die Rezipienten habe verblüffen oder auch amüsieren können.⁹ In
diesem Zusammenhang bemerkt Stavroula Constantinou: Hagiographie „offered se-
xual entertainment appearing less ‚harmful‘ under the guise of piety“.¹⁰ Genau des-
wegen werden in der neueren Forschung so gestaltete Texte der hagiographischen
Literatur als die „männliche Pornographie“ des Mittelalters bezeichnet.¹¹

Auf der einen Seite können Interesse und Lust byzantinischer Verfasser, Leser und
Zuhörer an der Darstellung von malträtierten Körpern und in Vergewaltigungsgefahr
schwebenden Märtyrerinnen festgestellt werden, was eine Tendenz zu Aggressivität,
Brutalität und Sadismus vermuten lässt.¹² Wenn man aber auf der anderen Seite be-
denkt, dass die hagiographischen Texte hauptsächlich beim Gottesdienst in einer
Gemeindekirche oder einem Kloster öffentlich vorgelesen und rezipiert wurden,¹³

kann das erotische bzw. sexuelle Element in diesen Texten auch als eine öffentliche
gemeinschaftliche Übung der Gläubigen zur Bewältigung derartiger Versuchungen
gesehen werden. Dieselbe Funktion sollten auch die ikonographischen Darstellungen
von nackten Körpern in Fresken byzantinischer Kirchen erfüllen, wie etwa die von
sündigen (Männern und) Frauen im Kontext des Jüngsten Gerichts.¹⁴ Die Byzantiner
vermieden es hingegen, die Nacktheit heiliger Frauen, insbesondere Märtyrerinnen, in
Fresken darzustellen.¹⁵ So fungierten wohl die in den hagiographischen Texten be-

 Vgl. Constantinou, Subgenre and Gender, 415–416, mit Anm. 5; Hinterberger, The Byzantine
Hagiographer and His Text, 215.
 Hinterberger, Byzantinische biographische Literatur, 77–78.
 Constantinou, Female Corporeal Performances, 22–23.
 Zur Hagiographie und Pornographie s. Burgwinkle – Howie, Sanctity and Pornography; Con-
stantinou, Bloodthirsty Emperors.
 Diese Anmerkung macht Herbert Hunger in Bezug auf die makabren Details, die die Gattung der
byzantinischen Chronistik bei der Schilderung verschiedener Ereignisse beinhaltet, vgl. Hunger, Die
hochsprachliche profane Literatur, 257, 273–274. Es scheint, dass diese Anmerkung auch auf die Gat-
tung der Hagiographie zutrifft.
 Für die öffentliche Verlesung der hagiographischen Schriften in Kirchen und Klöstern s. zuletzt
Efthymiadis, Introduction, bes. 13; Efthymiadis – Kalogeras, Audience, Language and Patronage,
bes. 248 (mit weiteren Nachweisen). In geringerem Maße dienten aber diese Texte auch der Privat-
lektüre. Mit demVerwendungskontext und -zweck der hagiographischen Literatur befasste ichmich im
Rahmen meiner Masterarbeit, in der weitere bibliographische Angaben zu finden sind, vgl. Papa-
varnavas, Die Rolle des Publikums, 42–69, 78–95 (mit tabellarischer Darstellung der Hauptergeb-
nisse).
 Ein ikonographisches Beispiel von nackten Sündern und Sünderinnen, datiert ins Jahr 1332/1333,
ist in der byzantinischen Kirche der Panagia von Asinou bzw. Panagia Phorviotissa auf Zypern an-
zutreffen. Diesbezüglich s. Hein – Jakovljević – Kleidt, Zypern, bes. 59–60, mit Abb. 32–35;
Kalopissi-Verti, The Murals of the Narthex, bes. 144– 148, mit Abb. 5.27.
 Aus offizieller byzantinischer Sicht wurde allgemein die Darstellung der Nacktheit in der Kunst
verurteilt, sofern sie nicht einem eindeutig christlichen Zweck diente, nämlich der Demonstration der
menschlichen Natur Christi bei seiner Taufe und Kreuzigung, der Zurschaustellung der schändlichen

Kapitel III Genderidentität im Gefängnis 89



schriebenen Märtyrerinnen mit ihrem malträtierten bzw. nackten Körper infolge ihres
Widerstands gegen die sexuellen Verlockungen als Beispiele zur Nachahmung für die
Zielgruppe, während die sündigen (Männer und) Frauen mit ihrem nackten und ge-
quälten Körper, visualisiert im Bildprogramm einer Kirche, als Beispiele zur Vermei-
dung dienten. Das träfe dann natürlich auch auf die seltenen Fälle zu, in denen die
hagiographischen Schriften zur Entfaltung der eigenen Frömmigkeit privat gelesen
wurden. Jedenfalls kann die hagiographische Literatur wegen ihres Erbauungs- und
Unterhaltungscharakters als das „Fernsehen der Epoche“ betrachtet werden. All diese
Vorkenntnisse sollte man im Hinterkopf haben, um die Interpretation der erotischen
bzw. sexuellen Konnotation der folgenden Gefängnisszenen nachzuvollziehen.

III.1 Die inhaftierte Märtyrerin gegen Dämonen und Drachen

Die Gegenwart des Dämons wird in den Märtyrerakten und Heiligenviten vorwiegend
auf drei Weisen angegeben: entweder abstrakt als die Quelle allen Übels,wie etwa der
sexuellen Verlockungen, welche weibliche und männliche Märtyrer und Asketen be-
wältigen müssen, oder durch die von Dämonen besessenen Menschen, die mithilfe
der Protagonisten geläutert werden, oder als eine direkte Bedrohung, wenn die Dä-
monen eine konkrete Gestalt annehmen und sich mit den heiligen Personen einen

Nacktheit Adams und Evas oder der Abbildung der Selbstverleugnung bestimmter asketischer – zumal
männlicher – Heiliger, unter denen sich ausnahmsweise auch Maria von Ägypten findet, vgl. Dau-
terman Maguire – Maguire, Other Icons, bes. 97– 109. Außerdem wurde Nacktheit in der byzanti-
nischen religiösen Kunst oft mit dämonisierten bzw. sündigen Personen assoziiert, wobei ihre Abbil-
dung bei den Betrachtern sogar ein Schamgefühl habe auslösen können, dazu s. Zeitler, Ostentatio
genitalium, 192– 193, 199–200 (mit weiterer Literatur). Märtyrerinnen wurden folglich in der Regel
nicht nackt dargestellt. Meines Wissens bildet die heilige Thekla, die zwar keinen Märtyrertod erlitt,
aber vielen Folterungen durch ihre paganen Verfolger unterzogen wurde, eine der wenigen Ausnah-
men. Eine neue archäologische Forschung konnte nämlich erstmals die nackte weibliche Figur auf
verschiedenen Ritualgegenständen, welche hauptsächlich vom 5. bis zum 7. Jahrhundert bei Taufen,
Beerdigungen und Gottesdiensten in Ägypten Verwendung finden sollten, mit der heiligen Thekla
identifizieren, vgl. Semoglou, Η Θέκλα, bes. 49–86 (mit einschlägigen Abbildungen im Anhang). Die
Tatsache, dass Darstellungen von nackten Märtyrerinnen höchst selten anzutreffen sind, war wahr-
scheinlich der Grund dafür, dass alle vorherigen archäologischen Forschungen zu den besagten Ge-
genständen diese weibliche Figur entweder überhaupt nicht identifizieren konnten oder auf proble-
matische Weise mit mythischen Gestalten, wie Aphrodite und Daphne, in Verbindung brachten.
Darüber hinaus konnte ich im Laufe meiner Forschungen außerdem zwei Abbildungen von halb-
nackten Märtyrerinnen entdecken. Es handelt sich dabei um zwei in einer berühmten Handschrift
(Codex Vat. gr. 1613) befindlichenMiniaturen,welche die Märtyrerin Karina (fol. 165) und dieMärtyrerin
Agatha (fol. 373) im Moment ihres sexualisierten Leidens (Abschneiden der Brüste) illustrieren. In der
genannten Handschrift werden die recto- und verso-Seiten durchgängig foliiert: http://digi.vatlib.it/
view/MSS_Vat.gr.1613 (abgerufen am 19. Juni 2020).

90 Kapitel III Genderidentität im Gefängnis

http://digi.vatlib.it/view/MSS_Vat.gr.1613
http://digi.vatlib.it/view/MSS_Vat.gr.1613
http://digi.vatlib.it/view/MSS_Vat.gr.1613


körperlichen Kampf liefern.¹⁶ In Bezug auf die dritte Erscheinungsform der Dämonen,
auf die hier näher einzugehen ist, fasst Claudia Rapp alle relevanten Informationen
wie folgt zusammen: „In allen wichtigen Momenten des Lebenswegs bestand also die
Möglichkeit eines Einwirkens negativer Kräfte. […] Sie [d.h. die Dämonen] erscheinen
in der Gestalt von Menschen (besonders als Dunkelhäutige oder Frauen) und Tieren,
sind aggressiv und heimtückisch, und lauern auf ihre Opfer bevorzugt an Orten oder in
Momenten des Übergangs (Türschwellen, Taufe, Tod)“.¹⁷

Im Fall der Märtyrer stellt das Gefängnis eine wichtige Übergangsphase zur Er-
langung der Heiligkeit dar und seine entscheidende Bedeutung wird durch die An-
wesenheit von Dämonen hervorgehoben. Laut Tertullian ist das Gefängnis die Be-
hausung des Teufels und der Dämonen,welche die inhaftierten Märtyrer in die Flucht
schlagen sollen:

Wohnung des Teufels ist nämlich auch ein Kerker, worin er seine Angehörigen einschließt. Ihr
aber [d.h. die Märtyrer] seid gerade deswegen in den Kerker gekommen, um ihn auch in seinem
eigenen Hause niederzutreten.¹⁸

Domus quidem diaboli est et carcer, in qua familiam suam continet; sed vos ideo in carcerem
pervenistis, ut illum etiam in domo sua conculcetis. (TertMart Kap.1.17– 19)

Den hier untersuchten Märtyrerakten nach vertreiben die christlichen Protagonisten
die Dämonen und befreien damit den Gefängnisraum vom Bösen.

In dieser Einheit soll die Erscheinung des Dämons im Gefängnis weiter diskutiert
werden, die aus der Genderperspektive eine interessante Besonderheit aufweist: Ob-
gleich Christus und die Engel sehr häufig sowohl den Märtyrern als auch den Mär-
tyrerinnen im Gefängnis erscheinen, tritt der Dämon sehr selten auf, und wenn, dann
erscheint er nur den inhaftierten Märtyrerinnen. Das macht einen wesentlichen Un-
terschied zwischen den Märtyrerakten und den Heiligenviten aus, in denen Teufel und
Dämonen den Asketen und Asketinnen unabhängig von deren Geschlecht erschei-
nen.¹⁹ Während die Forschung dem dämonischen Element in den asketischen Heili-
genviten große Aufmerksamkeit widmete,²⁰ wurde dies im Zusammenhang mit den
Märtyrerakten noch nicht systematisch untersucht. In der folgenden Diskussion
werden uns also hauptsächlich die Märtyrerakten der Juliana von Nikomedien (PJulNic
BHG 962z, 5./6. Jh.; Met-PJulNic BHG 963, 10. Jh.) beschäftigen, welche in mein

 Vgl. Dölger, Der Kampf mit dem Ägypter, 177– 188; Dinzelbacher, Der Kampf der Heiligen, 647–
695; Boulhol, Hagiographie antique et démonologie, 269–279; Dinzelbacher, Angst im Mittelalter,
bes. 27–66.
 Rapp, Heilige, Teufel und Dämonen, 108– 109.
 Übers. mit leichten Änderungen nach Kellner, Tertullians private und katechetische Schriften, 216.
 Paradebeispiele dafür bieten die Vita des heiligen Antonios (VAnt BHG 140, Kap.5.1–43, 6.1–28,
8.1–25, 9.1–43, 10.1– 18, 12.1–23, 13.1–31, 51.1–22, 52.1–14, 53.1–13) und die Vita der Irene von Chry-
sobalanton (VIrChrys BHG 952, S.44.14–27, S.46.1–26, S.48.1–18).
 S. bspw. die Werke von Harpham, The Ascetic Imperative und Brakke, Demons and the Making of
the Monk.

III.1 Die inhaftierte Märtyrerin gegen Dämonen und Drachen 91



Haupttextkorpus einbezogen sind. Dazu sind auch die Märtyrerakten der Marina von
Antiochien (PMarAnt BHG 1165, spätestens im 7. Jh.) und die vom Lateinischen ins
Griechische übertragenen Märtyrerakten von Perpetua und Felicitas (PPerFel BHG
1482, 3./4. Jh.) zu berücksichtigen, in denen das dämonische Element vorherrschend
ist.²¹ Obgleich die beiden letzteren Märtyrerakten nicht zu den metaphrastischen
Texten und ihren Vorlagen gehören, untersuche ich sie hier, um ein vollständigeres
Bild der Dämonenerscheinung im Gefängnis zu vermitteln.

Über die Dämonen hinaus dienen auch die Drachen in den Märtyrerakten als
furchtbare Widersacher der heiligen Personen. Obgleich beide Figuren, nämlich Dä-
monen und Drachen, den Kräften des Bösen angehören, können sie als zwei unter-
schiedliche übernatürlicheWesen betrachtet werden.²² Während in denMärtyrerakten
der ersten Christen die Figur eines Drachen meist in greifbarer Gestalt erscheint, ist sie
in den auf einer möglichst realistischen Basis fundierten Viten von ikonophilen
Märtyrern nur als Metapher für den zornigen ikonoklastischen Kaiser anzutreffen (vgl.
VStephIun BHG 1666, S.154.21, S.155.5–6, S.165.1, S.166.28, S.173.10; Met-VStephIun
BHG 1667, S.103.904).²³ Aus meiner intensiven Lektüre von Märtyrerakten des hier
behandelten Zeitraums ergibt sich, dass die Erscheinung eines Drachen in greifbarer
Gestalt ein ziemlich häufiges Motiv in den Männermärtyrerakten darstellt (ActThom
BHG 1808, Kap.30–33; PThStr BHG 1751, S.153.1–31, S.154.1–33, S.155.1–31, S.156.1–7;
PThTer BHG 1761–1762d, S.127.11–20; Met-PThTer BHG 1763, S.137.4–29, S.138.1–24;
PAthen BHG 197b, Kap.4–6; MiracGeorg BHG 687, S.113– 129).²⁴ In diesen Fällen be-

 Für die Datierung der Märtyrerakten der Juliana von Nikomedien und jener der Marina von Anti-
ochien s. Angelidi, Τὸ μαρτύριο τῆς ἁγίας Ἰουλιανῆς, 143 [Juliana]; Boulhol, Hagiographie antique et
démonologie, 259–261 [Juliana und Marina]. Für die Abfassungszeit der Märtyrerakten von Perpetua
und Felicitas s. hier die Einleitung.
 White, The Rise of the Dragon, bes. 149–150.Vgl. dagegen die Auffassung von Pascal Boulhol, dass
diese Figuren auf direkte oder indirekte Weise identifiziert werden: Boulhol, Hagiographie antique et
démonologie, 264, mit Anm. 44 und 45. Zum Bild des Drachen als Widersacher der Heiligen und seiner
Provenienz s. Boulhol, Hagiographie antique et démonologie, bes. 262–267.
 Es ist hier zu bemerken, dass die metaphrastische Version der Vita des Stephanos des Jüngeren im
Gegensatz zur entsprechenden vormetaphrastischen Version nur einmal die Bezeichnung „Drache“
(δράκων) für den Kaiser verwendet. Symeon Metaphrastes war anscheinend bestrebt, beleidigende
Äußerungen und Bezeichnungen für den jeweiligen byzantinischen Kaiser zu vermeiden, da im Mo-
ment der Verfassung seines Menologions, nämlich im 10. Jahrhundert, die ikonoklastische Zeit bereits
vorbei war und seine Texte wahrscheinlich auch vom Kaiser selbst rezipiert wurden. Ein Beispiel der
metaphorischen Bezeichnung „Drache“, welche für den Kaiser bzw. dessen Soldaten in den Märty-
rerakten der ersten Christen verwendet wird, bieten die vormetaphrastischen Märtyrerakten des Georg
(PGeorg BHG 670a, S.3.10, S.4.3, S.4.15, S.5.33, S.6.8, S.6.27, S.10.29).
 Der Märtyrer Georg wurde mit dem Drachen konfrontiert, diese Szene aber wird nicht in den
Märtyrerakten des Georg beschrieben, sondern nur in den ihn betreffenden Wunderberichten. Die
früheste Fassung desWunderberichts über den Kampf zwischen dem heiligen Georg und dem Drachen
(MiracGeorg BHG 687) ist im Codex Rom. Angelicus 46 erhalten, der ins 12./13. Jh. datiert wird, vgl.
Aufhauser, Das Drachenwunder des Heiligen Georg, 31; Boulhol, Hagiographie antique et démono-
logie, 270, mit Anm. 84; White, The Rise of the Dragon, 152. Zur Datierung und Verbreitung der Ge-
schichte des Drachenkampfs des hl. Georg s. Krumbacher, Der heilige Georg, bes. 296–299. Zum

92 Kapitel III Genderidentität im Gefängnis



findet sich der mächtige Drache in einem offenen bzw. öffentlichen Raum und wird
vom jeweiligen Märtyrer überwältigt und getötet. Diese Episoden finden also nie im
geschlossenen und privaten Raum des Gefängnisses statt und werden daher hier nicht
weiter ausgeführt. In den Frauenmärtyrerakten hingegen, und zwar in denjenigen von
Juliana, Marina und Perpetua, treten die Drachen bzw. die Dämonen selbst aus-
schließlich im Gefängnisraum auf, um die Märtyrerinnen in sexuelle Versuchung zu
führen.

In den Märtyrerakten der Juliana von Nikomedien ist der Umgang der christlichen
Protagonistin mit der sexuellen Versuchung schon vor der Gefängnisszene sichtbar
und wird dann durch die Gegenwart des Dämons im Kerker zentral. Um die Heirat mit
dem paganen Senator, ihrem Verlobten Eleusios, zu vermeiden und imweiteren Sinne
ihre Jungfräulichkeit unberührt zu bewahren, flüchtet sie sich in Ausreden bzw. stellt
bestimmte Bedingungen: Sie werde Eleusios nur dann heiraten, wenn er das Amt des
Eparchen antreten würde. Als das geschieht, teilt Juliana die zweite Bedingung mit,
dass sie ihn nur ehelichen werde,wenn er zum Christentum konvertierenwürde. Nach
Julianas Glaubensbekenntnis wird sie von ihrem paganen Vater dem Eparchen aus-
geliefert. Eleusios, welcher in Leidenschaft entbrennt, erlaubt ihr seltsamerweise, an
ihrem Glauben festzuhalten, in der Hoffnung, dass sie ihn heiraten würde. Doch Ju-
liana ist unnachgiebig und besteht auf ihrer schwer realisierbaren Bedingung (PJulNic
S.150.1–21, S.151.1–26, S.152.1–24, S.153.1–7; Met-PJulNic Kap.1–5). An diesem Punkt
fängt ihr Martyrium durch Interrogation und Folterung an. Im Gegensatz zur vorme-
taphrastischen Version wird in der metaphrastischen das Feuer der sexuellen An-
ziehung bzw. die feurige Liebe des Eparchen mit seiner feurigenWut und Grausamkeit
der Märtyrerin gegenüber gleichgesetzt (Met-PJulNic Kap.6 und 12).²⁵ Laut dem Text
gleicht der Eparch wegen seiner feurigen Wut und Liebe dem Feuer selbst (τὸ τοῦ
θυμοῦ, τὸ τοῦ ἔρωτος ὅλος πῦρ ἐδείκνυτο, Met-PJulNic Kap.6). Damit erhält dieses
Martyrium einen stark erotischen Beigeschmack, was aber meines Erachtens noch
weiter zu analysieren ist.

Die erotische Komponente des genannten Martyriums wird betont, wenn der
Eparch zur Bestrafung der Unnachgiebigkeit Julianas ihren ganzen Körper mit feuri-
gen Eisen (σίδηρα […] ἐκπυρωθέντα, PJulNic S.153.26–27, S.154.1–4;Met-PJulNic Kap.7)
verbrennt. Es ist wohl nicht zufällig, dass hier das Verb ἐκ-πυρόω (d.h. ins Feuer
legen) verwendet wurde, dessen Stamm das Wort πῦρ (d.h. Feuer) enthält. Dadurch
wird die Verbindung dieser Folterung mit dem Liebesfeuer des Eparchen klar. Eines
der feurigen bzw. glühenden Eisen wird geradezu zwischen die Oberschenkel Julianas
gelegt,wobei bei dieser anschaulichen Beschreibung in der metaphrastischen Version
der Infinitiv διελαθῆναι (Met-PJulNic Kap.7), vom Verb διελαύνω (d.h. durchstoßen),
benutzt wird. Ein eiserner Gegenstand bzw. Eisenstab (σιδήριον, Met-PJulNic Kap.7)

Drachenmotiv in der frühchristlichen Welt allgemein s. Ogden, Dragons, Serpents, and Slayers und
Ogden, Drakōn. Festzuhalten ist auch, dass der Drache in der metaphrastischen Version des Marty-
riums des Theodoros Stratelates (Met-PThStr BHG 1752) fehlt.
 Høgel, The Redaction of Symeon Metaphrastes, 14.

III.1 Die inhaftierte Märtyrerin gegen Dämonen und Drachen 93



wird also zwischen ihre beiden Oberschenkel gestoßen. Dieses Bild verweist durchaus
auf den sexuellen Akt zwischen Mann und Frau, zumal sich das glühende Eisen mit
dem männlichen Glied parallelisieren lässt. Eleusios, der bereits am Anfang des
Textes als „glühender Liebhaber“ (θερμὸς ἐραστής, Met-PJulNic Kap.2) bezeichnet
wird, kann sein sexuelles Verlangen wegen der hartnäckigen Weigerung der Prot-
agonistin, ihn zu heiraten, nicht erfüllen. Darum findet er Befriedigung in der sexu-
ellen Folterung der Juliana.

Nach dieser Tortur wird Juliana ins Gefängnis geworfen. Die Gefängnisszene
macht einen beträchtlichen Teil sowohl in der vormetaphrastischen als auch in der
metaphrastischen Fassung der genannten Märtyrerakten aus, und zwar 7 von ca. 17
Druckseiten (PJulNic S.154– 160) und 104 von 384 Halbzeilen in den Spalten von Pa-
trologia Graeca (Met-PJulNic Kap.7– 11). Im Folgenden werden wir auf die vormeta-
phrastische Fassung fokussieren, da sie die Inhaftierung der Protagonistin sowie
deren Begegnung mit dem Dämon im Kerker ausführlicher und lebendiger beschreibt:

Der Eparch wurde wütend und befahl, die Eisenfesseln zum Glühen zu bringen, um sie von ihren
Achseln bis zu den Schenkeln festzuhalten. Er befahl zudem, diese stark glühenden [Eisenfesseln]
um ihren Körper zu legen und ihre Arme an ihren Körperseiten festzubinden und ein anderes
glühendes Eisen zwischen ihre Schenkel zu legen und, sobald sie in dieser Weise gefesselt war, in
den Kerker zu werfen, und zwar in das verborgene [d.h. innere] Gefängnis. Nachdem dies ge-
schehen war und die heilige Märtyrerin Christi, Juliana, auf dem Boden [des Gefängnisses] lag,
begann sie laut zu schreien und das folgende Gebet zu sprechen: […] „Erhöre mich, Herr, und
erbarme dich und durch dein Erbarmen nimm von mir die Qualen, die mich rings umfassen, und
erlöse mich zusammen mit allen, die vor dir Gefallen finden. […] Herr, […] rette mich aus diesen
Schmerzen. […]“. […] Während sie noch betete, erschien ihr der,welcher alle gutenHandlungen zu
verhindern sucht, namens Beliar, in engelhafter Gestalt und sagte zu ihr: „Juliana, der Eparch hat
für dich grausame und schlimme Folterungen vorbereitet. Höre also auf mich, […] komm und
opfere und erspare dir viele Folterungen!“ Die heilige Juliana glaubte, dass er ein Engel sei, und
sagte zu ihm: „Wer bist du?“ Der Dämon sagte: „Ich bin ein Engel Gottes und da Gott dir zur Seite
steht, schickte Er mich, um dir zu sagen, dass du opfern und nicht bestraft werden sollst.“ Das
überaus sittsame Mädchen stöhnte fromm zu ihrem Herrn auf, erhob die Augen zum Himmel und
sagte unter Tränen: „Herr, Gott des Himmels und der Erde, verlass mich nicht, lass mich nicht
zugrunde gehen und vom Widersacher [d.h. Teufel] überwältigt werden. Aber durchbohre mein
Fleisch mit der Furcht vor Dir [Ps 118 (119).120] und sei mir gnädig nach Deinem Gesetz [Ps 118
(119).29] und offenbare mir, wer der ist, der mir das Nichtnützliche rät.“ Und sofort ertönte eine
Stimme im Gefängnis, die zu ihr [d.h. Juliana] sagte: „Sei zuversichtlich, Juliana! Ich bin mit dir
und verherrliche dich bei mir. Halte ihn, der mit dir redet, fest und finde heraus, wer er ist.“ Und
sobald diese Stimme erklang, lösten sich die auf ihr liegenden Eisenfesseln auf wie Wachs im
Feuer und fielen von ihr ab. Die heilige Juliana stand vom Boden auf und kamvon den Schmerzen
wieder zu sich, hielt ihn fest und sagte zu ihm: „Sag mir, wer du bist und woher du kommst und
wer dich hierher geschickt hat.“ Der Dämon begann zu sprechen: „Ich bin Zuphenezer, ein böser
Dämon […].“ Die heilige Juliana sagte: „Und wer hat dich hierher geschickt?“ Der Dämon sagte:
„Mein Vater der Satan. […]“ Die heilige Juliana drehte seine Arme herum, fesselte ihn nach hinten
und drückte ihn auf den Boden. Dann griff sie nach einigen der um sie herum liegenden Eisen-
fesseln und schlug ihn heftig. Der Dämon schrie laut auf und flehte sie mit denWorten an: „Meine
Herrin Juliana, die du den Aposteln ebenbürtig bist, den Märtyrern angehörst, im Engelschor
mitsingst und mit den Erzengeln befreundet bist, sei mir gnädig beim Thron deines Vaters, vor
dem die Cherubim zittern und die Seraphim schaudern, sei mir gnädig bei der ungeheuren Kraft

94 Kapitel III Genderidentität im Gefängnis



deines Gottes,verschonemich, den Erbärmlichen, beim Leiden deines Jesus Christus.“ Die heilige
Juliana sagte: „Gestehe mir, welchem der Menschen du Unrecht angetan hast!“ Und der Dämon
begann zu sprechen: „Ich habe vielen Unrecht angetan. […] Ich habe viel Böses getan und nie-
mand hat versucht, gegen mich so etwas zu unternehmen, keiner der Apostel hat meine Hand
festgehalten, du aber hast mich sogar gefesselt, keiner der Märtyrer hat mich geschlagen, keiner
der Patriarchen hat die Hand gegen mich erhoben. Ich habe den Sohn Gottes in der Wüste in
Versuchung geführt, indem ich ihn oben auf die Zinne des Tempels stellte [Mt 4.1 und 5], und er hat
mir nicht widersprochen und du [hingegen] hast mich so stark gefoltert.“ Als der Dämon mit
diesen Worten antwortete, schickte der Eparch Leute ins Gefängnis, um die heilige Juliana hin-
auszuführen, und wenn sie sie noch lebendig finden würden, sollten sie sie vor den Richterstuhl
bringen. Als die heilige Juliana abgeführt wurde, schleifte sie den Dämon mit. Der Dämon schrie
laut auf und flehte sie mit den Worten an: „Meine Herrin Juliana, stelle mich nicht weiter auf die
Probe, ich kann nämlichmeinemVater nicht mehr begegnen. Du hast mich ja besiegt.Warum tust
dumir nochweiter weh? Die Christen sind angeblich barmherzig; du aber hast dichmir gegenüber
als unbarmherzig erwiesen.“ Während der Dämon das sagte, ging die Heilige über den Platz und
warf den Dämon in den Badekomplex, und zwar ins Kothaus.

Ὁ δὲ ἔπαρχος θυμωθεὶς ἐκέλευσεν σίδηρα πυρωθῆναι ἵνα καταλάβωσιν αὐτὴν ἀπὸ τῶν μασχαλῶν
ἕως τῶν μηρῶν καὶ ἐκέλευσεν περιτεθῆναι αὐτῇ ταῦτα ταῖς πλευραῖς αὐτῆς ἐκπυρωθέντα σφο-
δρῶς καὶ καταδεθῆναι τὰς χεῖρας αὐτῆς ἐπὶ τᾶς πλευρὰς αὐτῆς καὶ ἄλλο σίδηρον πεπυρωμένον
ἀναμέσον τῶν μηρῶν αὐτῆς βληθῆναι καὶ οὕτως συνδεθεῖσαν αὐτὴν βληθῆναι ἐπὶ τῆς εἱρκτῆς ἐν
τῇ κρυπτῇ φυλακῇ. Τούτου δὲ γενομένου κειμένη ἐπὶ τοῦ ἐδάφους ἡ ἁγία μάρτυς τοῦ Χριστοῦ
Ἰουλιανὴ ἤρξατο βοᾶν καὶ λέγειν τὴν εὐχὴν αὐτήν: […] ἐπάκουσόν μου, Κύριε, καὶ ἐλέησον καὶ τὰς
ὀδύνας τὰς περιεχούσας με περίελε ἀπ’ ἐμοῦ τῷ ἐλέει Σου καὶ σῶσόν με μετὰ πάντων τῶν εὐα-
ρεστησάντων Σοι. […] Κύριε, […] ῥῦσαί με ἐκ τῶν πόνων τούτων […]. […]Ἔτι δὲ αὐτῆς εὐχομένης
προσέρχεται αὐτῇ ὁ πάντα τὰ καλὰ ἔργα ἀφανίζων, Βελίαρ ὀνόματι, ἐν σχήματι ἀγγέλου καὶ λέγει
αὐτῇ: Ἰουλιανή, δεινὰ καὶ πονηρὰ στρεβλωτήρια ἡτοίμασέν σοι ὁ ἔπαρχος. Ἄκουσόν μου οὖν […]
πρόσελθε καὶ θῦσον καὶ ῥύσθητι πολλῶν βασάνων.Ἐνόμιζεν δὲ ἡ ἁγία Ἰουλιανὴ ὅτι ἄγγελός ἐστιν
καὶ λέγει αὐτῷ: Τὶς εἶ <σύ>;Ὁ δαίμων εἶπεν:Ἄγγελος εἰμὶ τοῦΘεοῦ καὶ ἐπειδὴ ἀντιλαμβάνεταί σου
ὁ Θεός, ἀπέστειλέν με εἰπεῖν σοι, ἵνα θύσῃς καὶ μὴ κολάζῃ. Στενάξασα δὲ σεμνῶς πρὸς τὸν ἑαυτῆς
δεσπότην ἡ σεμνοπρεπεστάτη κόρη καὶ τὸ ὄμμα εἰς τὸν οὐρανὸν ἀνατείνασα μετὰ δακρύων εἶπεν:
Κύριε ὁ Θεὸς οὐρανοῦ καὶ γῆς μή με ἐγκαταλίπῃς, μηδὲ ἐάσῃς με ἀπολέσθαι, μηδὲ κατακυριευ-
θῆναι ὑπὸ τοῦ ἀλλοτρίου. A̓λλὰ καθήλωσον ἐκ τοῦ φόβου Σου τὰς σάρκας μου [Ps 118 (119).120] καὶ
τῷ νόμῳ Σου ἐλέησόν με [Ps 118 (119).29] καὶ φανέρωσόν μοι, τίς ἐστιν ὁ τὰ μὴ συμφέροντά μοι
συμβουλεύων. Καὶ εὐθέως φωνὴ ἐγένετο ἐν τῷ δεσμωτηρίῳ λέγουσα αὐτῇ: Θάρσει, Ἰουλιανή.
Ἐγώ εἰμι μετὰ σοῦ καὶ δοξάζω σε πρὸς ἐμαυτόν. Κράτησον δὲ τὸν λαλοῦντά σοι καὶ μάθε τίς ἐστιν.
Καὶ ταύτης τῆς φωνῆς γενομένηςὡς κηρὸς ἐν πυρί, οὕτως διελύθη τὰ παρακείμενα αὐτῆς σίδηρα
καὶ ἀπέπεσαν ἀπ’ αὐτῆς. Ἡ δὲ ἁγία Ἰουλιανὴ ἀναστᾶσα ἀπὸ τοῦ ἐδάφους καὶ ἐν ἑαυτῇ γενομένη
ἀπὸ τῶν ὀδυνῶν ἐκράτησεν αὐτὸν καὶ λέγει αὐτῷ: Εἰπέ μοι, τίς εἶ καὶ πόθεν καὶ τίς σε ἀπέστειλεν
ὧδε. […] Ὁ δαίμων ἤρξατο λέγειν: Ἐγὼ εἰμὶ Ζουφηνεζέρ, δαίμων πονηρός […]. Ἡ ἁγία Ἰουλιανὴ
λέγει: καὶ τίς σε ἀπέστειλενὧδε;Ὁ δαίμων εἶπεν:Ὁ πατήρ μου ὁ Σατανᾶς. […]Ἡ δὲ ἁγία Ἰουλιανὴ
περιστρέψασα αὐτοῦ τὰς χεῖρας ἔδησεν αὐτὸν ὀπίσω καὶ ἔθηκεν αὐτὸν εἰς τὸ ἔδαφος καὶ λαβοῦσα
ἐκ τῶν περικειμένων αὐτῇ σιδήρων ἔτυπτεν αὐτὸν σφοδρῶς.Ὁ δὲ δαίμων ἐβόα παρακαλῶν αὐτὴν
καὶ λέγων: Δέσποινά μου Ἰουλιανή, τῶν ἀποστόλων συνόμιλε, τῶν μαρτύρων συγκάθεδρε, τῶν
ἀγγέλων σύγχορε, τῶν ἀρχαγγέλων φίλη, τὸν θρόνον σοι τοῦ Πατρός, ὃν τρέμει τὰ Χερουβεὶμ καὶ
φρίσσει τὰ Σεραφείμ, τὴν δύναμίν σοι τὴν φοβερὰν τοῦ Θεοῦ ἐλέησόν με, τὸ πάθος σοι Ἰησοῦ
Χριστοῦ φεῖσαί μου τοῦ ἀθλίου.Ἡ δὲ ἁγία Ἰουλιανὴ λέγει: Ὁμολόγησόν μοι, τίνα τῶν ἀνθρώπων
ἠδίκησας. Καὶ ὁ δαίμων ἤρξατο λέγειν:Ἠδίκησα πολλούς. […] Πολλὰ κακὰ εἰργασάμην καὶ οὐδεὶς
μοι τοιοῦτο ἐπεχείρησεν ποιῆσαι, οὐδεὶς τῶν ἀποστόλων χεῖρά μοι ἐκράτησεν, σὺ δὲ καὶ ἔδησάς
με, οὐδεὶς τῶν μαρτύρων μὲ ἔτυψεν, οὐδεὶς τῶν πατριαρχῶν χεῖρά μοι ἐπήνεγκεν. Τὸν Υἱὸν τοῦ
Θεοῦ ἐπείρασα έν τῇ ἐρήμῳ ἀναγαγὼν αὐτὸν εἰς τὸ πτερύγιον τοῦ Ἱεροῦ [Mt 4.1 und 5] καὶ οὐκ

III.1 Die inhaftierte Märtyrerin gegen Dämonen und Drachen 95



ἀντεῖπέν μοι καὶ σὺ οὕτως μὲ ἐβασάνισας. Ταῦτα τοῦ δαίμονος ἀντιλέγοντος ἀπέστειλεν ὁ ἔπαρχος
εἰς τὴν φυλακὴν ἐξαγαγεῖν τὴν ἁγίαν Ἰουλιανήν, εἰ ἄρα εὕρωσιν αὐτὴν ζῶσαν, τοῦ ἀγαγεῖν αὐτὴν
ἐπὶ τοῦ βήματος. Ἡ οὖν ἁγία Ἰουλιανὴ ἀπαγομένη ἔσυρεν τὸν δαίμονα. Ὁ δὲ δαίμων ἐβόα
παρακαλῶν αὐτὴν καὶ λέγων: Κυρία μου Ἰουλιανή, μὴ ἐπὶ πλείω δειγμάτιζε· οὐκέτι γὰρ δύναμαι
συντυχεῖν τῷ πατρί μου· ἐνίκησας γάρ με. Τί με ἐπὶ πλεῖον ὀδυνᾷς; Λέγουσι τοὺς Χριστιανοὺς
εὐσπλάγχνους εἶναι· σὺ δὲ εἰς ἐμὲ ἀνελεήμων ἐφάνης. Καὶ ταῦτα τοῦ δαίμονος λέγοντος παρερ-
χομένη διὰ τῆς πλατείας ἔρριψεν τὸν δαίμονα ἡ ἁγία ἐν τῷ βαλανίσκῳ, τόπῳ κοπρώδει. (PJulNic
S.153.26–27, S.154.1–8, S.154.13– 15, S.154.17, S.154.19–20, S.155.14–26, S.156.1–11, S.156.13–14,
S.157.8–10, S.159.15–26, S.160.5–21)

Gemäß der obigen Textstelle wurde Juliana, am ganzen Körper mit glühenden Eisen
malträtiert und gefesselt, vom grausamen Eparchen Eleusios ins Gefängnis gebracht,
wo sie Gott darum ersucht, sie von den furchtbaren Schmerzen zu befreien. Daraufhin
erscheint ein Dämon in engelhafter Gestalt,²⁶ der die Protagonistin dazu anspornt, den
Kampf aufzugeben und zum Paganismus überzutreten. Dies bringt Juliana in Ver-
wirrung. Genau in diesem Moment erschallt die Stimme Gottes im Kerker, die die
Märtyrerin ermutigt, den Dämon anzugreifen und zu verhören. Augenblicklich werden
alle Folterungsmaßnahmen an der Protagonistin zunichte. Die Fesseln zerfallen und
Juliana kommt zu neuen Kräften. Sie ist jetzt imstande, ein Streitgespräch mit dem
Dämon zu führen, das aber schnell in einen körperlichen Ringkampf übergeht. Es ist
nun der Dämon, der um Hilfe fleht. Die Märtyrerin kennt jedoch kein Erbarmen. Sie
hält den Dämon fest und schlägt ihn mit den Eisen, die kurz zuvor ihr eigenes Fleisch
verbrannten.

Die glühenden Eisen symbolisieren die sexuelle Versuchung, die im öffentlichen
Martyrium beginnt und die Protagonistin im Gefängnis weiterhin begleitet. Der Dä-
mon, als Vertreter von allerlei Versuchungen, erscheint im Kerker, um das böse Werk
des Eparchen fortzusetzen. Oder genauer gesagt: Der Eparch wirkt als Dämon au-
ßerhalb des Gefängnisses, bis der wahre Dämon im Gefängnisraum in Erscheinung
tritt. Interessanterweise ist der Eparch gemäß der metaphrastischen Version mit den
Dämonen gut befreundet (φίλος […] δαίμοσι,Met-PJulNic Kap.1). Aber im Moment, wo
Juliana durch göttliche Intervention von den Eisenfesseln befreit wird, überwindet sie
gleichzeitig alle dämonischen Anfechtungen. Juliana schlägt den Dämon mit dem
glühenden Eisen und bestraft ihn auf diese Art und Weise mit seinen eigenen Mitteln.
So kehrt die Versuchung zu ihrer ursprünglichen Quelle, nämlich dem Dämon selbst,
als Bestrafungsform zurück.

Das Gefängnis ist zwar der Raum, in dem sich der Hauptteil des Martyriums der
Juliana abspielt, aber erweist sich zugleich als eine Folterkammer für den Dämon. Hier
ist ein paralleles Kräfteverhältnis zwischen dem Eparchen und Juliana sowie Juliana

 Für das Bild des Dämons als Engel und seine Herkunft s. Boulhol, Hagiographie antique et
démonologie, 262, mit Anm. 31 und 32. In engelhafter Gestalt tritt der Dämon auch während der In-
haftierung von Julitta und ihrem Sohn Quiricus (BHG 313y–313z) in Erscheinung; Quiricus führt ein
Gespräch mit dem Dämon und verjagt ihn aus dem Gefängnis, vgl. Kälviäinen, The ‘epic’ Greek
Martyrdom of Kyrikos/Cyricus and Ioulitta/Julitta (E06118).

96 Kapitel III Genderidentität im Gefängnis



und dem Dämon zu bemerken,weil sich das Verhör und die Folter sowohl der Juliana
als auch des Dämons vergleichen lassen.²⁷ Unter diesen Umständen übernimmt Ju-
liana eine Doppelrolle. Einerseits erscheint sie als das Opfer beim öffentlichen Mar-
tyrium, nämlich den Interrogationen und Folterungen durch den Eparchen, ande-
rerseits aber tritt sie im Kerker dem Dämon in der Rolle des Peinigers gegenüber, da sie
ihn zunächst völlig bewegungsunfähig macht und dann verhört und foltert. Im We-
sentlichen findet hier ein paralleles Leidensgeschehen statt, zumal die Protagonistin
dem Dämon verschiedene Prüfungen auferlegt, welche auch die Hauptphasen ihres
eigenen Martyriums darstellen: Festnahme, Verhör und Folterung. Beim Verhör des
Dämons, insbesondere durch seine Antworten auf die Fragen Julianas, werden die
Mächte des Bösen und Guten bzw. des Teufels und Gottes veranschaulicht und damit
bringt der Text seinem Publikum auf indirekte, aber lebendige Art und Weise eine
christlich-ethische Lehre bei (PJulNic S.156.8–28, S.157.1–28, S.158.1–28, S.159.1–29,
S.160.1.19).²⁸ Interessanterweise setzt der Dämon bei seiner Folterung voraus, dass
Juliana als Christin barmherzig bzw. mitfühlend (εὔσπλαγχνος) sein sollte. Stattdes-
sen aber hat sie kein Mitleid mit ihm, was die unerbittliche Entschlossenheit der
christlichen Protagonistin, sich selbst und ihren eigenen Glauben vor dem nicht-
christlichen Widersacher zu beschützen, beweist.

Am Ende der obigen Szene ordnet der Eparch an, die Märtyrerin vor Gericht zu
bringen, falls sie noch nicht im Gefängnis ihren Verletzungen erlegen sei. Dies zeigt
den Grund, warum der Eparch sie einkerkerte: Er erwartete, dass das Gefängnis den
Tod der schon schwer verletzten Juliana beschleunigt. Beim Verlassen des Gefäng-
nisses schleppt sie den Dämon mit, der vor Schmerzen aufschreit und sie um Gnade
bittet (ἐβόα παρακαλῶν αὐτὴν καὶ λέγων […] ἐλέησόν με). Zu beobachten ist, dass die
Reaktion des Dämons derjenigen der Juliana am Anfang dieser Szene sehr ähnlich ist.
Auch sie schreit beim Betreten des Gefängnisses vor Schmerzen auf und bittet um
Gottes Gnade (ἤρξατο βοᾶν καὶ λέγειν τὴν εὐχὴν αὐτήν […] καὶ τῷ νόμῳ Σου ἐλέησόν
με).²⁹Die Ähnlichkeit zwischen den Haltungen der beiden Figuren besteht demnach in
der Äußerung ihrer furchtbaren Schmerzen infolge von Folterungen und der Bitte um
Gnade.Während Juliana Gottes Gnade und Erlösung erwartet, erhofft sich der Dämon
die Gnade der Schmerzerleichterung von der Protagonistin selbst. So hebt diese
Episode das parallele Leiden der zwei narrativen Figuren und letztendlich den Sieg
der Juliana über den Dämon hervor. Dem Dämon gelingt es also nicht, die von ihm
angestrebte Rolle des Gegners erfolgreich auszuführen. Auch das Ziel des paganen
Eparchen, die christliche Märtyrerin ideologisch und sexuell zu verführen, wurde bis
zum Ende der Erzählung nicht erreicht und Juliana ging mit ihrer Hinrichtung als
Siegerin aus dem gesamten Martyrium hervor.

 Dazu s. auch Papavarnavas, Die Rolle des Publikums, 39.
 Vgl. Boulhol, Hagiographie antique et démonologie, 275–276.
 Für die Schmerzäußerung der inhaftierten Märtyrer s. ausführlich Kapitel 4.

III.1 Die inhaftierte Märtyrerin gegen Dämonen und Drachen 97



Als Juliana vom Kerker zum öffentlichen Martyrium bzw. zu ihrer Hinrichtung
geführt wird, entfernt sie auch den Dämon vom Gefängnisraum, zu dem er gehört, da
laut Tertullian – wie oben bereits erwähnt – das Gefängnis das Haus des Bösen ist. So
bringt Juliana den Dämon nach draußen mit und setzt dadurch die Innenwelt mit der
Außenwelt in Verbindung. Sie wirft ihn in die Latrine, nämlich an den Ort, den er
verdient. Mit dieser Handlung Julianas verliert der Dämon all seine Kraft. Sein ver-
worfener und schmutziger Charakter wird auf diese Weise mit dem Gestank und
Schmutz einer Latrine verglichen. Ferner lässt sich der Bezug des Dämons zur Latrine
auch auf die Bewertung der öffentlichen Badeanlagen durch die christlichen Autoren
zurückführen: Christliche Autoren förderten die Zurückhaltung und Scheu vor der
eigenen Nacktheit und äußerten sich daher skeptisch über die öffentlichen Badean-
lagen, da sie mit der Körperpflege, der Zurschaustellung des nackten Körpers und
diversen Gelegenheiten für sexuelle Kontakte verbunden waren.³⁰ Die genannte Szene
wird in der metaphrastischen Version mit dem Bild abgeschlossen, in dem Juliana
dem Dämon vorangeht und ihn hinter sich her schleift (ἡ μὲν οὖν ἤγετο· ὁ πονηρὸς δὲ
αὐτῇ δαίμων συρόμενος εἵπετο,Met-PJulNic Kap.11), wobei hier die kurze Episode mit
dem Dämon und der Latrine überhaupt nicht erwähnt wird.

In jedem Fall ist das Gefängnis nicht nur für die Märtyrerin, sondern auch für den
Dämon ein Schwellenraum. Juliana erlangt ihre Kräfte wieder, der Dämon hingegen
verliert sie und wird außer Gefecht gesetzt. Gleichzeitig kommen verschiedene Ge-
genaspekte, die im Grenzbereich des Gefängnisraumes koexistieren, zum Vorschein:
das Böse und das Gute, die Versuchung und der Widerstand, die Gottlosigkeit und die
Frömmigkeit, die Lauterkeit und die Verworfenheit, der Schmerz und die Erlösungund
schließlich die Hölle durch die Gegenwart des Dämons und das Paradies durch die
Anwesenheit Gottes.

Bemerkenswert ist, dass der Hagiograph durch die Worte des Dämons die Prot-
agonistin den Engeln als ebenbürtig erachtet und sie höher als die Apostel sowie alle
anderen Märtyrer und Patriarchen darstellt, da sie den Dämon mit unvergleichlichem
Mut aus demWeg schaffte (vgl. Δέσποινά μου Ἰουλιανή, […] τῶν ἀγγέλων σύγχορε, […]
οὐδεὶς τῶν ἀποστόλων χεῖρά μοι ἐκράτησεν, σὺ δὲ καὶ ἔδησάς με, οὐδεὶς τῶν μαρ-
τύρων μὲ ἔτυψεν, οὐδεὶς τῶν πατριαρχῶν χεῖρά μοι ἐπήνεγκεν). Der Vergleich be-
schränkt sich aber nicht nur auf hierarchische Ämter des Himmels und der Erde
(Engel, Apostel, Märtyrer und Patriarchen), sondern erstreckt sich auf eine gender-
spezifische Ebene, indem sich Juliana als Vertreterin des weiblichen Geschlechts allen
Männern – auch denjenigen mit den höchsten kirchlichen Ämtern, d.h. den Patriar-
chen – als überlegen erweist. Von besonderem Belang ist dabei die Tatsache, dass
Juliana – im Gegensatz zu Perpetua und den cross-dressing Nonnen bzw. Märtyre-
rinnen (s. weiter unten) – den dämonischen bzw. männlichen Widersacher überwäl-

 Vgl. Boulhol, Hagiographie antique et démonologie, 273. Zur ambivalenten Bedeutung des Bades
in der byzantinischen Gesellschaft und Literatur s. auch Berger, Das Bad in der byzantinischen Zeit,
132– 135; Yegül, Baths and Bathing, 314–320; Agapitos, Zwischen Grauen und Wonne, 19–37; Dau-
terman Maguire – Maguire, Other Icons, 121– 125.

98 Kapitel III Genderidentität im Gefängnis



tigt, ohne eine männliche Gestalt anzunehmen.Vielmehr zeichnet sie sich sogar durch
ihre weibliche Gestalt und Natur aus. Der Hagiograph spielt auch auf die neutesta-
mentliche Stelle des Matthäusevangeliums (Mt 4.1– 11) an, in der der Teufel Christus
dreimal in Versuchung führen wollte, und schreckt nicht einmal davor zurück, seine
Heldin Christus selbst gegenüberzustellen. Er macht geradezu eine klare Andeutung,
dass Juliana aktiver als Christus dem Dämon gegenüber war. Während Christus die
heimtückische Annäherung des Teufels in der Wüste dreimal zuließ, wehrt Juliana
gleich nach einer kurzen Verwirrung den Dämon ab und unterwirft ihn.

Im Allgemeinen beruft sich der Hagiograph auf die spezielle Art der Folterung
seiner Protagonistin, um ihre Überlegenheit über alle anderen – zumal männlichen –
heiligen Figuren zu demonstrieren und sie unter den Byzantinern bekannt und beliebt
zu machen. Tatsächlich stellt die eindringliche Schilderung der grausamen Behand-
lung der Juliana im Kerker mit den glühenden Eisenfesseln an ihrem ganzen Körper
ein einzigartiges Beispiel im hier behandelten Textkorpus dar. Bei der Auseinander-
setzung zwischen Juliana und dem Dämon handelt es sich also nicht nur um einen
Kampf zwischen Gut und Böse, sondern auch um eine Konfrontation zwischen den
beiden Geschlechtern. Diesen Kampf gewinnt eindeutig das Gute, das in den Augen
des Hagiographen nur seine Protagonistin verdientermaßen vertreten kann.

Im Gegensatz zum Martyrium der Juliana, in dem der Dämon in der Form eines
Engels die Märtyrerin zu täuschen versucht, erscheint er imMartyrium der Marina und
in jenem der Perpetua entweder in seiner wahren Gestalt oder als gehässiger Drache
bzw. als lüsterner Mann und stellt damit eine klar erkennbare Gefahr dar.Wie im Fall
der Juliana nehmen die Gefängnisszenen in der hier verwendeten Edition der Märty-
rerakten der Marina von Antiochien (BHG 1165) und derjenigen von Perpetua und
Felicitas (BHG 1482) einen breiten Raum in der Erzählung ein: 13 von 33 Druckseiten,
also mehr als ein Drittel des gesamtenMartyriums von Marina (PMarAnt S.24–36) und
17 von 25 Druckseiten, d.h. über zwei Drittel des Martyriums von Perpetua und Feli-
citas (PPerFel Kap.3–17). Wichtig ist, dass der Kampf der Märtyrerinnen Marina und
Perpetua mit den Drachen und Dämonen sowohl bei später verfassten Berichten über
sie als auch in ihrem Kult Anklang findet.³¹ Festzuhalten ist, dass auch in den kurzen
Berichten des Synaxars von Konstantinopel die Inhaftierung der Marina unter dem
Datum des 17. Juli und jene der Perpetua unter dem Datum des 2. Februar erwähnt
werden (SynaxCP Sp.825.14–24 [Marina]; SynaxCP Sp.440.39–51 [Perpetua]). In die-
sen Fällen erweist sich also die Gefängnisphase als ein integraler Bestandteil des
Martyriums der beiden heiligen Frauen. Doch paradoxerweise erwähnt das Synaxar
von Konstantinopel bei der kurzen Schilderung des Martyriums der Juliana von Ni-
komedien unter dem Datum des 21. Dezember ihre Inhaftierung und Bekämpfung des
Dämons überhaupt nicht (vgl. SynaxCP Sp.333.2–20, Sp.334.2–4).

Zwischen den Märtyrerakten der Marina von Antiochien und denjenigen der Ju-
liana von Nikomedien sind viele Gemeinsamkeiten in Inhalt und Aufbau zu erkennen.

 White, The Rise of the Dragon, bes. 149– 162.

III.1 Die inhaftierte Märtyrerin gegen Dämonen und Drachen 99



Das enge Verhältnis zwischen diesen zwei Märtyrerakten kann laut Pascal Boulhol
zwei Gründen zugeschrieben werden: Entweder beruhen beide Texte auf denselben
Quellen oder sie sind in direkter Weise voneinander abhängig.³² Wie das Martyrium
der Juliana hat die Leidensgeschichte der Marina eine stark sexuelle Komponente.
Genauer gesagt beginnt das Martyrium der Marina, nachdem sie die sexuellen
Avancen des Eparchen Olybrios zurückgewiesen hat (PMarAnt S.17.10–20, S.18.21–30,
S.20.27–36, S.20.1–10, S.21.11– 12). Marinas Wunsch ist es, ihre Jungfräulichkeit und
Seele unversehrt zu bewahren, sodass sie nach ihrem irdischen Tod bei Gott leben
kann (PMarAnt S.23.19–22, S.23.32–35). Diesbezüglich sagt Marina zum Eparchen:
„Glaube nicht, dass du dich an mir vergehen kannst“ (Μὴ νομίσῃς με ἀδικεῖν δύνασθαι.
PMarAnt S.20.36, S.20.1). In diesem Kontext ist das Verb ἀδικῶ (schaden) in der Be-
deutung „sexuell misshandeln“ zu verstehen. Festzuhalten ist, dass im Anschluss
daran das genannte Verb noch zweimal in derselben Bedeutung verwendet wird.

Während ihrer Kerkerhaft wird Marina anfänglich mit einem Drachen und dann
mit dem Dämon selbst konfrontiert, welche beide plötzlich aus verschiedenen Ecken
des Gefängnisses hervorspringen. Nach einem schweren Erdbeben tritt im Kerker ein
großer Drache (δράκων μέγας, PMarAnt S.25.23) auf, dessen Aussehen sehr ausführ-
lich beschrieben wird, und zwar mit bunt gescheckter Haut, goldfarbiger Behaarung
und Bart, blitzenden Zähnen, perlenförmigen Augen und silberfarbigen Augenwin-
keln, blutroter Zunge und stinkendem Atem; aus seinen Nüstern stößt er Feuer und
viel Rauch aus und um seinen Hals drehen sich auch Schlangen (ποικίλος τῇ χρόᾳ· ἡ
δὲ θρὶξ αὐτοῦ καὶ τὸ γένειον ὥσπερ χρυσὸς ὑπῆρχεν· οἱ δὲ ὀδόντες αὐτοῦ ἐξήστρα-
πτον, καὶ οἱ ὀφθαλμοὶ αὐτοῦ ὅμοιοι μαργαρίτῃ ὑπῆρχον· ἐκ δὲ τῶν μυκτήρων αὐτοῦ
ἐξεπορεύοντο φλὸξ πυρὸς καὶ καπνὸς πολύς· ἡ δὲ γλῶσσα αὐτοῦ ἦν ὡς αἷμα· περὶ δὲ
τὸν τράχηλον αὐτοῦ ὄφεις εἱλιγμένοι· οἱ δὲ κανθοὶ τῶν ὀφθαλμῶν αὐτοῦ ἦσαν ὡς
ἄργυρος. PMarAnt S.25.24–30). Der Drache schreit mitten im Gefängnis laut auf und
bewegt sich mit einer blanken Romphaia (d.h. einem großen Schwert) schnell um die
Märtyrerin, die durch seine bedrohliche Haltung ungemein eingeschüchtert wird
(PMarAnt S.25.30–32, S.25.34).

Die von Angst beherrschte Marina richtet ein Gebet an Gott. Er möge ihr helfen,
dass ihr der böse Drache, hier als Dämon bezeichnet, keinen Schaden zufügt (ἀδι-
κηθῆναι) und die sexuelle Versuchung, die im vorliegenden Fall mit dem Drachen-
feuer (φλόγα) verglichen wird, besiegt werden kann: „Unsichtbarer Gott, […] erlaube
nicht, dass ich durch den listigen Dämon [d.h. Drachen] Schaden erleide, aber dein
Wille geschehe, Herr, damit ich sein Feuer besiege“ (Θεὲ ἀόρατε, […] μὴ συγχωρήσῃς
ἀδικηθῆναί με ὑπὸ πονηροῦ δαίμονος· ἀλλὰ τὸ σὸν θέλημα γενέσθω, κύριε, ὅπως νι-
κήσω τὴν τούτου φλόγα, PMarAnt S.25.39, S.26.6–8). Daraufhin stürzt sich der Drache
auf die Protagonistin, um sie zu verschlingen und damit ihren Körper in Besitz zu
nehmen. Dies lässt sich als Vergewaltigungsversuch an Marina durch den lüsternen

 Boulhol, Hagiographie antique et démonologie, bes. 259.

100 Kapitel III Genderidentität im Gefängnis



Drachen interpretieren.³³ Die Protagonistin bleibt dabei unbeweglich bzw. passiv,
wobei der Drache mit seiner aggressiven Haltung eine überaus aktive Rolle über-
nimmt. Derartige Dialektik zwischen Unterwerfung und Dominanz verweist eindeutig
– auch nach der Auffassung der Byzantiner selbst – auf den sexuellen Akt zwischen
einer passiven und einer aktiven Person.³⁴Doch als sie dann ein Kreuz schlägt,werden
die Innereien des Drachen aufgelöst und sie kommt aus seinem Bauch schadlos
(μηδὲν ἀδικηθεῖσα [wörtl. ohne beschädigt worden zu sein], PMarAnt S.27.13– 14)
hinaus. Mit derWiederholung des Verbs ἀδικῶ in diesem Kontext wird betont, dass die
Protagonistin bis zum Ende dieser Episode nicht geschändet wurde bzw. ihre reine
Keuschheit bewahren konnte.

Das Verschlingen Marinas durch den Drachen ist wohl von der im Alten und
Neuen Testament geschilderten Jonasgeschichte inspiriert, gemäß der Jonas drei Tage
und drei Nächte im Bauch eines Seeungeheuers verbrachte, was als Präfiguration für
den Aufenthalt Christi im Grab, seinen Abstieg in die Unterwelt und letztendlich für
seine Auferstehung (Jona 2.1– 11; Mt 12.39–41; Lk 11.29–30) gilt.³⁵ Im Gegensatz zur
oben angeführten Szene aus den Märtyrerakten der Marina haben die biblischen
Stellen keine sexuelle Konnotation,wobei sie als Zeichen für den Sieg über den Teufel
und Tod sowie für die Wiedergeburt gewertet werden können. In diesem Sinne sym-
bolisiert der triumphale Austritt Marinas aus dem Bauch des Drachen ihre spirituelle
Wiedergeburt bzw. Transformation, die die Protagonistin ab jetzt bei der Bewältigung
von neuerlichen sexuellen Versuchungen und Herausforderungen zu einer aktiveren
Rolle veranlasst.

Gleich nach der Niederlage des Drachen durch die Märtyrerin Marina erscheint
der Dämon im Gefängnis. Laut den Worten des Dämons hatte er selbst seinen Ange-
hörigen namens Rufus in der Gestalt eines Drachen ausgesandt, um Marina zu töten
(PMarAnt S.29.20–22). Der Dämon wird hier als dem Drachen überlegen dargestellt.
Dafür spricht auch sein Name: Beelzebul (PMarAnt S.31.9) oder Satan (PMarAnt
S.32.24). Bei dieser Episode handelt es sich um einen verbalen und körperlichen
Schlagabtausch zwischen den beiden narrativen Figuren, der inhaltlich und struk-
turell mit dem entsprechenden Kampf im Martyrium der Juliana vergleichbar ist.

Die Dominanz der Marina gegenüber dem Dämon zeichnet sich bereits von An-
fang an ab: Sie reißt seinen Bart und sein rechtes Auge aus, sie tritt ihm gegen den
Nacken und schlägt ihm mit einem ehernen Hammer auf den Kopf. Der Dämon brüllt

 Diese Szene sowie ihre Symbolik sind auch in der metrischen französischen Version des genannten
Martyriums (12. Jh.) zu finden, in der aber die Protagonistin unter dem NamenMargareta erscheint,vgl.
Kay, The Sublime Body of the Martyr, 15– 16; Kay, Courtly Contradictions, 227–228.
 Vgl. bspw. Brown, The Body and Society, bes. 9–17; Boswell, Same-Sex Unions, bes. 12, 58, 79, 154,
243–245.
 Für die Parallelisierung der Geschichte Marinas mit derjenigen von Jonas und Christus s. Gami-
llscheg, Die griechischen Texte, 30; Boulhol, Hagiographie antique et démonologie, 267. Für die Jo-
nasgeschichte und ihre Beziehung zu Christus s. Duval, Le Livre de Jonas; Kazhdan – Lowden –
Tkacz, Jonah, 1071; Sherwood, A Biblical Text and Its Afterlives, bes. 11–21.

III.1 Die inhaftierte Märtyrerin gegen Dämonen und Drachen 101



vor Schmerzen (PMarAnt S.29.3– 13, S.30.14– 19). Diese Episode muss in der byzanti-
nischen Welt sehr beliebt gewesen sein, da sie mehrmals in der Kunst dargestellt
wurde. In seiner unveröffentlichten Dissertation (1974), betitelt als Die griechischen
Texte über die heilige Marina, hält Ernst Gamillscheg fest, dass die älteste Darstellung
Marinas ein aus Beirut stammendes Siegel des 7. Jahrhunderts sein dürfte, auf dem die
Märtyrerin einem langhaarigen Mann mit einem Hammer auf den Kopf schlägt, eine
Szene, die man auch in einer der Märtyrerin geweihten Grotte im Libanon auf der
unteren Schicht der Fresken antrifft.³⁶ Interessant ist hier zu beobachten, dass die
Verbreitung dieser Episode aus dem Martyrium der Marina von Antiochien bereits in
der frühbyzantinischen Zeit, in der auch der Text selbst abgefasst wurde, begann und
der Dämon in den visuellen Darstellungen die Gestalt eines Mannes annahm,was den
genderspezifischen Charakter des Kampfes zwischen dem männlichen Widersacher
und der Protagonistin noch deutlicher macht.

Das Gefängnis wird nach der obigen Episode erhellt und ein großes Kreuz zu-
sammen mit einer Taube erscheint mitten in der Zelle. Die Taube sagt der Märtyrerin
mit menschlicher Stimme, dass sie nach ihrem siegreichen Kampf mit dem Dämon
und dem Bittgebet um das „Duftöl“ (τὸ ἔλαιον τῆς εὐωδίας, PMarAnt S.30.35) auf
ihren Weg ins Paradies vorbereitet sei. Das „Duftöl“ sollte vor allem die Salbung bei
der Taufe und im weiteren Sinne die Taufe selbst (dazu s. auch unten) symbolisieren,
welche die Märtyrerin im Anschluss hieran ausdrücklich erbittet (PMarAnt S.31.6–8
[136v], S.31.1 [137r], S.38.42–56). Nach dieser „Ermutigungsdosis“ von Gott wird die
Märtyrerin von ihren körperlichen Wunden geheilt und kommt wieder zu Kräften. Auf
Anregung der gottgesandten Taube nimmt sie den Dämon ins Verhör und fesselt ihn
bzw. macht ihn bewegungsunfähig,wobei Marina und der Dämon wie Juliana und der
Dämon die Rollen des Opfers und des Peinigers wechseln. Auch der Dämon selbst
bemerkt aufgrund ihrer innerlichen Erstarkung nach der Erscheinung des Kreuzes die
Änderung im Aussehen und Verhalten der Märtyrerin (PMarAnt S.32.25–29). Nach
ihrer Inhaftierung ist Marina imstande, ihre neue Identität als Heilige anzunehmen.
Ihre Eigenart bzw. Überlegenheit als Heilige wird durch einen Vergleich mit allen

 Ich bin Ernst Gamillscheg sehr dankbar für unser Gespräch sowie die Zurverfügungstellung des
Privatexemplars seiner Dissertationmit eigenen Korrekturen und Einfügungen. Die Datierung des oben
erwähnten Siegels wurde laut Gamillscheg von Werner Seibt vorgenommen. Für die Bestätigung der
Datierung dieses Siegels anhand der einschlägigen Abbildung im Artikel von P. Mouterde (s. unten)
bedanke ich mich bei Alexandra Wassiliou-Seibt. In Bezug auf die Schichten des oben genannten
Freskos fügt Gamillscheg hinzu, dass die jüngere Schicht verschiedene Szenen aus der Vita der heiligen
Maria/Marinos (BHG 1163) enthält, welche gemäß dem im libanesischen Raum verbreiteten maroni-
tischen Kalender am 17. Juli, demselben Datum des Festtages der Märtyrerin Marina von Antiochien,
gefeiert wird. Durch diese Koinzidenz der Festtage der beiden heiligen Frauen soll der Wechsel im
Bildprogramm erklärt werden, vgl. Gamillscheg, Die griechischen Texte, 4, mit Anm. 3. Für das Siegel
und Fresko mit der hier behandelten Darstellung Marinas s. ausführlich Brossé, Les peintures de la
grotte, 30–45; Mouterde, A propos de sainte Marine, 185–186. Für weitere einschlägige Fresken im
Osten undWesten aus späteren Jahrhunderten s.White, The Rise of the Dragon, 159– 160 (mit weiteren
Nachweisen).

102 Kapitel III Genderidentität im Gefängnis



anderen Heiligen, welche den Versuchungen des Dämons nicht in gleichem Maße
widerstehen konnten, hervorgehoben (PMarAnt S.32.16–22, S.33.39–40, S.34.21–23).
Der oben diskutierte Fall der Juliana bleibt jedoch auffällig, weil sie nicht nur mit
anderen heiligen Figuren, sondern auch mit Christus selbst verglichen wird.

Bei der Schilderung des Kampfes zwischen Marina und dem Dämon stehen zwei
Begriffe, nämlich εὐωδία (d.h.Wohlgeruch bzw. Duft) und δυσωδία (d.h. übler Geruch
bzw. Gestank), in Opposition zueinander. Meines Erachtens können die Erwähnungen
der olfaktorischen Wahrnehmungen zum Thema der Keuschheit in den Frauenmär-
tyreraktenwesentlich beitragen. Sowohl der Drache als auch der Dämon sind bei ihrer
Beschreibungmit dem üblen Geruch verbunden; Marina hingegenwill sich vor diesem
Gestank schützen, wobei sie gleichzeitig nach dem Wohlgeruch strebt (PMarAnt
S.25.33, S.26.12– 14, S.28.31, S.28.2, S.33.9– 12). An einer Stelle gibt zum Beispiel der
Dämon zu, dass die Menschen durch seine „Kriegspfeile“ (τὰ βέλη […] τὰ πολεμικά,
PMarAnt S.33.6) nicht zur „Süße des Wohlgeruchs“ (ἀντὶ τῆς ἡδύτητος τῆς εὐωδίας,
PMarAnt S.33.9–10), sondern zum „Fäulnisgeruch“ (ὀσμὴν σαπρίας, PMarAnt S.33.10)
geführt werden. So werden sie durch das „brennende Feuer“ (πῦρ καιόμενον, PMarAnt
S.33.11) und die „Sünde“ (ἁμαρτία, PMarAnt S.33.12) beherrscht. Die Bilder der
Kriegspfeile und des Feuers gehen auf die altgriechische Literatur, und zwar den
Mythos von Eros, zurück, wobei sie leidenschaftliche Liebe und sexuelles Verlangen
symbolisieren.³⁷ Im vorliegenden Fall nehmen diese Bilder eine überaus negative
Bedeutung an. Der üble Geruch kann also im Zusammenhang mit dem sexuellen Akt
und dem Verlust der Jungfräulichkeit interpretiert werden, während sich der Wohl-
geruch mit dem Bewahren der Jungfräulichkeit und im weiteren Sinne der Erlangung
des Heiligkeitsstatus und des Paradieses parallelisieren lässt.³⁸

Auch das oben erwähnte „Duftöl“ bzw. „Öl des Wohlgeruchs“ (τὸ ἔλαιον τῆς
εὐωδίας, PMarAnt S.30.35) verweist wohl nicht nur auf den Empfang der Taufe,³⁹
sondern auch auf die Bewahrung der Keuschheit, welche die Protagonistin selbst für
ihre Verbindung mit Gott als Voraussetzung betrachtet. Es sei hier an die oben ana-
lysierten Märtyrerakten der Juliana erinnert, gemäß denen die Protagonistin den
Dämon in die übelriechende und sexuell konnotierte Latrine warf, was den schmut-
zigen Charakter des Dämons unterstreicht. Der üble Geruch des Dämons betont also
seine Absicht, die jeweilige Protagonistin sexuell zu verführen. Doch wie Juliana be-
siegt auch die Märtyrerin Marina den Dämon und wirft ihn wieder ins Bodenloch
hinein, aus dem er ursprünglich auftauchte.

Die im Martyrium der Marina dargestellte Süße des Wohlgeruchs konnte man
realiter wegen der Verwendung von Weihrauch und Duftstoffen im Gottesdienst auch
in der wohlriechenden Atmosphäre der byzantinischen Kirchen wiederfinden. Auf

 Vgl. Thornton, Eros, bes. 15– 16, 28–33, 217.
 Zum Verhältnis zwischen Geruchssinn und Heiligkeit bzw. Paradies s. auch Albert, Odeurs de
sainteté; Evans, The Scent of a Martyr, 193–211; Harvey, Scenting Salvation; Constantinou, The
Saint’s Two Bodies, 285–320.
 Für die Verbindung des Wohlgeruchs mit der Taufe s. Caseau, The Senses in Religion, bes. 92–94.

III.1 Die inhaftierte Märtyrerin gegen Dämonen und Drachen 103



diese Weise bestand wohl während der öffentlichen Verlesung der genannten Mär-
tyrerakten eine gegenseitige Ergänzung zwischen dem in der Kirche herrschenden
Duft und dem entsprechenden Inhalt des Textes. Die Worte des Textes waren somit
erlebbar. Durch die Geruchswahrnehmung während der Liturgie konnten die Gläu-
bigen in die Kommunikation mit dem Göttlichen eintreten und sich das Paradies und
die Heiligkeit besser vorstellen; zur Erreichung dieses paradieshaften Zustandes im
Gotteshaus sollten aber gleichzeitig über die olfaktorischeWahrnehmung hinaus auch
alle übrigen Sinne, nämlich die auditive, gustatorische, visuelle und taktile Wahr-
nehmung, beitragen.⁴⁰

Im Gegensatz zu den beiden oben untersuchten Frauenmärtyrerakten, nämlich
denjenigen von Juliana undMarina, in denen Drachen und Dämonen in der faktischen
Realität der narrativen Figuren in Erscheinung treten, ist die Anwesenheit des dä-
monischen Elements in den Märtyrerakten der Perpetua nur in ihren Visionen er-
kennbar. Diese Märtyrerakten beginnen und enden mit der Schilderung und dem
Kommentar eines anonymen Autors/Herausgebers,wobei der Hauptteil des Textes aus
den persönlichen Aufzeichnungen bzw. Gefängnistagebüchern von Perpetua und ih-
rem Lehrer Satyros besteht.⁴¹ Laut der Ich-Erzählung im Hauptteil des Textes erscheint
in der ersten Vision der im Gefängnis sitzenden Perpetua sowohl ein Drache als auch
Christus (PPerFel Kap.4), wobei in ihrer vierten Vision der Teufel selbst und die Engel
Gottes auftreten (PPerFel Kap.10). Während des Gefängnisaufenthalts ihres Lehrers
Satyros hingegen erscheinen in seiner Vision nur Gott und die Engel Gottes (PPerFel
Kap.11– 13). Dies bringt uns zu meiner Ausgangsaussage zurück, dass in den Märty-
rerakten die Möglichkeit der Dämonenerscheinung nur weiblichen Figuren, nämlich
Märtyrerinnen, vorbehalten ist, während die Gegenwart Christi bzw. Gottes und der
gottgesandten Engel sowohl bei Märtyrerinnen als auch bei Märtyrern anzutreffen ist.
Die genannte Feststellung wird besonders verständlich im Lichte eines einzelnen
Textes, in dem die Protagonisten, eine Frau (Perpetua) und ein Mann (Satyros), unter
denselben Umständen, also in den im Gefängnis stattfindenden Visionen, unter-
schiedliche übernatürliche Erscheinungen (Teufel oder Gott) erleben. Dieses Gen-
derprinzip in der literarischen Darstellung der christlichen Martyrien gilt nicht nur für
die faktische Realität der Protagonisten, wie im Fall der Juliana und Marina, sondern
auch für ihre Visionen,wie im Fall von Perpetua und Satyros. In der faktischen Realität

 Zur christlichen Liturgie als einer multisensorischen Erfahrung für die Gläubigen s. Caseau,
Christian Bodies, 103, 107– 109; Caseau, Parfum et guérison, bes. 145– 150; Harvey, Scenting Salvation,
bes. 99– 155; Caseau, The Senses in Religion, 89– 110. Die vorteilhafte Wirkung der Duftstoffe er-
kannten die Byzantiner und verwendeten sie auch in ihrem Alltag, wie etwa zur Behandlung von
Krankheiten oder als Krankensalbung, s. Caseau, Parfum et guérison, 141– 191. Für die Sinneswahr-
nehmung in Byzanz s. den jüngst erschienenen Sammelband von Harvey –Mullett, Knowing Bodies,
Passionate Souls.
 Vgl. Habermehl, Perpetua und der Ägypter, 1, 241–248 (mit weiteren Nachweisen); Heffernan,
The Passion of Perpetua and Felicity, 3–8, bes. 5; Rebillard, Greek and Latin Narratives, 296 (mit
weiteren Nachweisen).

104 Kapitel III Genderidentität im Gefängnis



wie in der Visionswelt der Märtyrerinnen werden die Protagonistinnen erst während
ihrer Inhaftierung mit dem Dämon konfrontiert.

In der ersten Vision, die weiter oben (Kapitel 2) angeführt wurde, verweisen die
scharfen seitlichen Eisen der Leiter, die beim Erklimmen Perpetuas Fleisch zerreißen
können (ἵνα […] τοῖς ἀκοντίοις τὰς σάρκας σπαραχθῇ, PPerFel Kap.4), sowie der
übergroße Drache (δράκων ὑπερμεγέθης, PPerFel Kap.4) auf das männliche Glied, das
in diesem Kontext mit einer möglichen sexuellen Misshandlung assoziiert wird.⁴²
Perpetua soll auch vorsichtig sein, damit der Drache sie nicht beißt (δάκῃ, PPerFel
Kap.4) oder ihr schadet (βλάψῃ, PPerFel Kap.4). Beide Verben, δάκνω (beißen) und
βλάπτω (schaden), betonen den sexuellen Beigeschmack hinsichtlich der Absicht des
Drachen der Protagonistin gegenüber. Perpetua übersteht trotzdem mühelos die Be-
drohung des Drachen, als sie seinen Kopf als erste Sprosse der Leiter benutzt und sich
damit dem Paradies und dem Stand der Heiligkeit nähert.

In ihrer vierten bzw. letzten Vision ist Perpetua aufgerufen, dem Teufel selbst
durch einen gefährlichen und anspruchsvollen Kampf entgegenzutreten. So lautet die
besagte Passage aus dem Bericht der Perpetua:

Einen Tag vor unserem Kampfmit den Tieren hatte ich also die folgende Vision. […] Und da sah ich
eine ungeheure Volksmenge in gespanntester Aufmerksamkeit. Und ich, die ich wusste, dass ich
zu den Tieren verurteilt worden war, wunderte mich, dass man sie nicht auf mich losgelassen
hatte. Und ein Ägypter, hässlich an Gestalt, kam auf mich zu mit seinen Helfern, um gegen mich
zu kämpfen. Und ein Jüngling, besonders wohlgestaltet und von strahlender Schönheit, kam zu
mir, zusammen mit ihm kamen auch andere schöne Jünglinge als meine Helfer und Unterstützer.
Und ich wurde entkleidet und wurde zum Mann. Und meine Beschützer fingen an, mich mit Öl
einzureiben, wie man das beim Wettkampf zu tun pflegt. Und mir gegenüber sehe ich jenen
Ägypter sich im Staub wälzen. Dann kam ein Mann heraus von erstaunlicher Größe, sodass er
sogar den Giebel des Amphitheaters überragte, in ein Gewand gegürtet, das mit Purpur nicht nur
an den beiden Schultern, sondern auch mitten auf der Brust versehen war. Er trug zudem Schuhe
in verschiedenen Gold- und Silbertönen. Er hielt auch einen Stab in der Hand, wie ein Kampf-
richter beziehungsweise Gladiatorenmeister. Er trug auch grüne Zweige, an denen goldene Äpfel
waren.Und er gebot Stillschweigen und sagte: „Wenn der Ägypter da diese besiegt,wird er sie mit
einem großen Dolch töten.Wenn sie dagegen ihn besiegt,wird sie diesen Zweig erhalten.“ Und er
ging weg. Dann traten wir aneinander heran und begannen den Faustkampf (Pankration). Jener
wollte meine Füße ergreifen, ich aber trat ihmmit den Füßen ins Gesicht. Und plötzlich erhob ich
mich in die Luft und fing an, ihn so zu schlagen, als ob ich nicht mehr auf dem Boden stände. Als
ich merkte, dass ich ihn überhaupt nicht verletzen konnte, schlug ich die Hände zusammen,
verschränkte die Finger und fasste seinen Kopf. Dann warf ich ihn auf das Angesicht und trat ihm
auf den Kopf. Und die ganze Volksmenge begann laut zu schreien und meine Unterstützer waren
stolz. Und ich trat zum Kampfrichter und empfing den Zweig. Er küsste mich und sagte: „Tochter,
Friede sei mit dir!“ Und sofort fing ich an, ruhmvoll zum sogenannten Tor des Lebens [d.h. Porta
Sanavivaria] hinzugehen. Da erwachte ich und erkannte, dass ich nicht gegen Tiere, sondern
gegen den Teufel kämpfen werde und mir wurde bewusst, dass ich ihn besiegen werde.⁴³

 Für das Bild der Leiter mit dem Drachen und seine sexuelle Deutung s. Heffernan, The Passion of
Perpetua and Felicity, 174– 176.
 Die oben stehende Übersetzung basiert auf den jeweiligen deutschsprachigen Übertragungen des
lateinischen Textes von Franz Joseph Dölger, Gerhard Rauschen und Peter Habermehl, die ich nach

III.1 Die inhaftierte Märtyrerin gegen Dämonen und Drachen 105



Πρὸ μιᾶς οὖν τοῦ θηριομαχεῖν ἡμᾶς βλέπω ὅραμα τοιοῦτον· […] Καὶ ἰδοὺ βλέπω πλεῖστον ὄχλον
ἀποβλέποντα τῇ θεωρίᾳ σφόδρα· κἀγὼ ἥτις ᾔδειν πρὸς θηρία με καταδικασθεῖσαν, ἐθαύμαζον ὅτι
οὐκ ἔβαλλόν μοι αὐτά. Καὶ ἦλθεν πρός με Αἰγύπτιός τις ἄμορφος τῷ σχήματι μετὰ τῶν ὑπουρ-
γούντων αὐτῷ, μαχησόμενός μοι. Καὶ ἔρχεται πρός με νεανίας τις εὐμορφότατος, τῷ κάλλει
ἐξαστράπτων, καὶ ἕτεροι μετ᾿ αὐτοῦ νεανίαι ὡραῖοι, ὑπηρέται καὶ σπουδασταὶ ἐμοί. Καὶ ἐξεδύθην,
καὶ ἐγενήθην ἄρρην· καὶ ἤρξαντο οἱ ἀντιλήμπτορές μου ἐλαίῳ με ἀλείφειν,ὡς ἔθος ἐστὶν ἐν ἀγῶνι·
καὶ ἄντικρυς βλέπω τὸν Αἰγύπτιον ἐκεῖνον ἐν τῷ κονιορτῷ κυλιόμενον. Ἐξῆλθεν δέ τις ἀνὴρ
θαυμαστοῦ μεγέθους, ὑπερέχων τοῦ ἄκρου τοῦ ἀμφιθεάτρου, διεζωσμένος ἐσθῆτα, ἥτις εἶχεν οὐ
μόνον ἐκ τῶν δύο ὤμων τὴν πορφύραν, ἀλλὰ καὶ ἀνὰ μέσον ἐπὶ τοῦ στήθους· εἶχεν δὲ καὶ ὑπο-
δήματα ποικίλα ἐκ χρυσίου καὶ ἀργυρίου· ἐβάσταζεν δὲ καὶ ῥάβδον, ὡς βραβευτὴς ἢ προστάτης
μονομάχων· ἔφερεν δὲ καὶ κλάδους χλωροὺς ἔχοντας μῆλα χρυσᾶ. Καὶ αἰτήσας σιγὴν γενέσθαι
ἔφη· „Οὗτος ὁ Αἰγύπτιος ἐὰν ταύτην νικήσῃ, ἀνελεῖ αὐτὴν μαχαίρᾳ· αὕτη δὲ ἐὰν νικήσῃ αὐτόν,
λήψεται τὸν κλάδον τοῦτον“.Καὶ ἀπέστη.Προσήλθομεν δὲ ἀλλήλοις καὶ ἠρξάμεθα παγκρατιάζειν·
ἐκεῖνος ἐμοῦ τοὺς πόδας κρατεῖν ἠβούλετο, ἐγὼ δὲ λακτίσμασιν τὴν ὄψιν αὐτοῦ ἔτυπτον. Kαὶ ἰδοὺ
ἐπῆρα ἐπ᾿ ἀέρος, καὶ ἠρξάμην αὐτὸν οὕτως τύπτεινὡς μὴ πατοῦσα τὴν γῆν. Ἰδοῦσα δὲ ὡς οὐδέπω
ᾔκιζον αὐτόν, ζεύξασα τὰς χεῖράς μου καὶ δακτύλους δακτύλοις ἐμβαλοῦσα τῆς κεφαλῆς αὐτοῦ
ἐπελαβόμην, καὶ ἔρριψα αὐτὸν ἐπ᾿ ὄψει καὶ ἐπάτησα τὴν κεφαλὴν αὐτοῦ. Καὶ ἤρξατο πᾶς ὁ ὄχλος
βοᾶν, καὶ οἱ σπουδασταί μου ἐγαυρίων. Καὶ προσῆλθον τῷ βραβευτῇ καὶ ἔλαβον τὸν κλάδον. Καὶ
ἠσπάσατό με καὶ εἶπεν· „Εἰρήνη μετὰ σοῦ, θύγατερ“. Καὶ ἠρξάμην εὐθὺς πορεύεσθαι μετὰ δόξης
πρὸς πύλην τὴν λεγομένην Ζωτικήν. Καὶ ἐξυπνίσθην. Καὶ ἐνόησα ὅτι οὐ πρὸς θηρία μοι, ἀλλὰ πρὸς
τὸν διάβολόν ἐστιν ἡ ἐσομένη μάχη, καὶ συνῆκα ὅτι νικήσω αὐτόν. (PPerFel Kap.10)

Die Verwandlung der Protagonistin in einen Mann, um gegen den dunkelhäutigen
Ägypter bzw. Teufel zu kämpfen, welche im Bericht von Perpetua (zuerst in lateini-
scher und dann in griechischer Sprache, 3./4. Jh.) geschildert wird, stellt das einzige
Beispiel in den Märtyrerakten dar bzw. kommt in späteren Texten, wie in den Märty-
rerakten der Juliana von Nikomedien (5./6. Jh.) und jenen der Marina von Antiochien
(spätestens im 7. Jh.), nicht vor.⁴⁴ Darum verlangt der besagte Geschlechtswandel der
Perpetua nach einer Deutung im Hinblick auf den hier besprochenen Hintergrund.

Die bisherige Forschung schlägt die folgenden drei Erklärungen für den Ge-
schlechtswandel der Perpetua vor: Erstens könnte sich Perpetua – wenn auch in ihrer
Visionswelt – nur als Mann Zugang zum Gladiatorenkampf verschaffen. Zweitens
traten in der römischen bzw. frühchristlichen Zeit alle Gladiatoren in der Arena fast
nackt an,wobei das Auftreten nackter Frauen in der Öffentlichkeit verpönt war. Durch
die Verwandlung der Perpetua in einen Mann würde ihre Nacktheit beim Wettkampf
mit dem Ägypter kein Problem mehr darstellen. Sonst könnte ein Kampf zwischen
einemMann und einer Frau als eine erotische Begegnung interpretiert werden,was zu
vermeiden wäre. Drittens könnte Perpetua in männlicher Gestalt ihre weibliche
Schwäche ablegen und somit männliche Eigenschaften, wie Mut, Klugheit und Kraft,
annehmen, was für den siegreichen Kampf mit einem ernsthaften Gegner Vorausset-

Maßgabe des griechischen Textes angepasst habe, vgl. Dölger, Der Kampf mit dem Ägypter, 177– 179;
Rauschen, Die Akten der hl. Perpetua und Felizitas, I, 47–49 [335–337]; Habermehl, Perpetua und der
Ägypter, 15, 17.
 Vgl. auch Dinzelbacher, Der Kampf der Heiligen, 666.

106 Kapitel III Genderidentität im Gefängnis



zung wäre.⁴⁵ In diesem Sinne wird ihre männliche Seite besonders betont und ihre
Rollen als Mutter und Tochter, die bis jetzt im Mittelpunkt des Textes standen, rücken
in den Hintergrund. Diesbezüglich schreibt Peter Habermehl: „In ihrer Haft und ihrer
inneren Vorbereitung auf die Hinrichtung löst sie sich mehr und mehr aus ihren alten
sozialen Bindungen als Mutter und Tochter; sie legt ihre traditionelle weibliche Rolle
ab und schafft sich gleichsam ein neues, männliches Ich“.⁴⁶

Beim visionären Kampf der Protagonistin mit dem Teufel stellt sich eine ent-
scheidende Frage: Wie behandeln die Märtyrerakten das Thema der Keuschheit bei
Perpetua, die im Vergleich zu den beiden vorherigen jungfräulichen Märtyrerinnen
bereits Mutter ist? Die Bemerkung von Thomas J. Heffernan ist zur Beantwortung
dieser Frage hilfreich: „Perpetua’s transformation from female to male […] [is] part of
the transformation from pagan to Christian“.⁴⁷ Dementsprechend verweist ihre neue
Gestalt als Mann auf ihre neue christliche Gesinnung, gemäß der man vor allem
körperliche Abstinenz von allen sexuellen Genüssen und Reinheit der Seele anstreben
sollte. Da sich nun Perpetua offensichtlich des christlichen Ideals der Keuschheit
bewusst war, war es wohl ihr Bestreben, sexuelle Enthaltsamkeit zu üben, um die
Rolle der Märtyrerin beispielhaft zu erfüllen. Ihr Übergang von einem weltlichen zu
einem spirituellen Leben zeigt sich auch in der faktischen Realität durch die Haltung
ihrem Kind gegenüber: Obwohl Perpetua am Anfang des Textes mit ihrem neugebo-
renen Kind so weit emotional verbunden war, dass sie es sogar bei sich im Kerker
habenwollte, ist sie nach der Vision und dem Kampfmit dem Teufel nicht mehr um ihr
Kind besorgt, was ihre spirituelle Reife bzw. Wiedergeburt signalisiert.⁴⁸ In diesem
Sinne lehnt sie die Mutterrolle ab und fokussiert auf die Rolle der Märtyrerin. All dies
zielt meiner Ansicht nach darauf ab, die neue Identität der Protagonistin als eine
moralisch wiedergeborene Frau zu betonen.

Im Zusammenhang mit den beiden anderen hier behandelten Frauenmärtyrer-
akten soll jetzt die Verwandlung der Perpetua in einen Mann noch weiter analysiert
werden. Meines Erachtens nimmt Perpetua in ihrer Vision eine männliche Gestalt an,
um die Möglichkeit einer sexuellen Vergewaltigung durch ihren Gegner auszuschlie-
ßen und somit ihre Keuschheit zu bewahren. Ein gewaltsamer Verstoß gegen ihre
eigenen christlichen Prinzipien in Bezug auf Keuschheit und sexuelle Enthaltsamkeit

 Für diese drei Interpretationsversuche s. Habermehl, Perpetua und der Ägypter, 110– 119 (mit
weiteren Nachweisen); Salisbury, Perpetua’s Passion, 108–109 (mit weiteren Nachweisen); Hef-
fernan, The Passion of Perpetua and Felicity, 250–254, 262.
 Habermehl, Perpetua und der Ägypter, 119.
 Heffernan, The Passion of Perpetua and Felicity, 254.
 Die Trennung bzw. Distanzierung einer Mutter von ihrem Kind war ein Zeichen für deren Spiri-
tualität. Dies wird nochmals im selben Text bei der Leidensgeschichte der Felicitas bestätigt, welche
ihre Schwangerschaft als Hindernis für ihr Martyrium auffasst und es erst nach einer Frühgeburt ihres
Kindes erleidet (PPerFel Kap.15 und 18). Zum Kommentar des Martyriums der Felicitas im Zusam-
menhang mit ihrer Schwangerschaft s. auch Heffernan, The Passion of Perpetua and Felicity,
bes. 305–310. Für ein anderes Textbeispiel,welches zwar die Trennung einer Mutter von ihren Kindern
darstellt, aber die Mutterschaft verherrlicht, s. hier Kapitel 4.

III.1 Die inhaftierte Märtyrerin gegen Dämonen und Drachen 107



könnte wohl auch ihre Glaubensfestigkeit erschüttern, da sie sich in einer gewissen
gefährlichen Situation und der daraus resultierenden Hilflosigkeit von Gott nicht
genügend unterstützt fühlte. Sollte sich Perpetua nicht in einen Mann verwandeln,
stünde sie der unmittelbaren Gefahr eines sexuellen Übergriffs durch den ägyptischen
Mann bzw. Teufel gegenüber. Im Vergleich zu Juliana und Marina,welche beide in der
faktischen Realität dem Bösen entgegentreten, kann Perpetua zur Konfrontation mit
dem Teufel in ihrer Visionswelt auf eine Verwandlung zurückgreifen, weil in einer
Traumvision alles möglich ist: „This is a dream, and as a dream it must follow the logic
of dream narratives, a form which permits it to construct new orders of causality and
temporal sequences not found in more naturalistic genres“.⁴⁹ Es ist vielleicht nicht
zufällig, dass die Bezeichnung des Teufels als „Ägypter“ auf einen dunkelhäutigen
Mann hindeutet,⁵⁰ wobei gleichzeitig die Dämonen in schwarzer Gestalt mit einer vor
allem sexuellen Sünde bzw. unerlaubten sexuellen Aktivität verbunden waren.⁵¹
Mithilfe des Geschlechtswandels gelingt es der Protagonistin, ihren Entschluss zur
Keuschheit zu verteidigen.

Die Verwandlung einer Frau zur Vermeidung sexuellen Missbrauchs durch eine
gewalttätige männliche Gestalt geht auf den griechischen Mythos von Daphne und
Apollon zurück, gemäß dem Daphne zur Erhaltung ihrer Keuschheit in einen Lor-
beerbaum (δάφνη) verwandelt wurde.⁵² Dieser Mythoswurde bereits im 1. Jahrhundert
n.Chr. in Ägypten und Nordafrika christianisiert und später im ganzen Reich ver-
breitet.⁵³ So diente Daphne mit ihrem Widerstand gegen die sexuelle Begierde Apol-
lons als ein christianisiertes Symbol der Reinheit, der Keuschheit und der Jungfräu-
lichkeit, Tugenden, die auch durch die christlichen Märtyrerinnen vertreten werden.⁵⁴
Tatsächlich wurde Daphne schon in den ersten christlichen Jahrhunderten mit der
ersten Märtyrerin Thekla verbunden, da auch die Letztere gemäß den im späten
2. Jahrhundert abgefassten Akten von Paulus und Thekla durch eine Veränderung
ihrer Gestalt eine sexuelle Verführung vermeiden wollte; sie verkleidete sich auf ihrer
Suche nach Paulus in Myra als Mann, um ihre Jungfräulichkeit im Zuge ihrer Reise

 Heffernan, The Passion of Perpetua and Felicity, 249. Diese Meinung äußert er wiederholt in
seinem Kommentar zu den Visionen der Perpetua, vgl. Heffernan, The Passion of Perpetua and Fe-
licity, 168– 169, 248–254. Für die Funktion der Visionen im Gefängnis s. hier Kapitel 2.
 Habermehl, Perpetua und der Ägypter, 145– 160.
 Vgl.Guy, Les Apophtegmes des Pères, 244–245, mit Anm. 1;Wortley,Death, Judgment, Heaven, and
Hell, 62, 64–65.
 Für den Mythos von Daphne und Apollon s. von Sybel, Daphne, I, 954–955; Kakrides, Ελληνική
μυθολογία, II, 150–152 (mit einschlägiger Abbildung).
 Semoglou, Η Θέκλα, bes. 72–73, 77. In Nordafrika (Karthago), wo das Martyrium der Perpetua
stattfand und ihreMärtyrerakten verfasst wurden,war also dieser Mythos bekannt. Für Nordafrika bzw.
Karthago als historischer Hintergrund des Martyriums von Perpetua s. insb. Habermehl, Perpetua und
der Ägypter, bes. 31–36; Cooper, A Father, a Daughter and a Procurator, 685–702.
 Semoglou, Η Θέκλα, 74–75.

108 Kapitel III Genderidentität im Gefängnis



nicht zu gefährden (ActPaulThec BHG 1710–1713, Kap.40, vgl. Kap.25).⁵⁵ Die Ver-
wandlung der Märtyrerin Perpetua in einen Mann sollte meiner Meinung nach in-
nerhalb dieser Tradition untersucht und interpretiert werden. Die ursprüngliche bzw.
lateinische Version der Geschichte Perpetuas, verfasst am Anfang des 3. Jahrhunderts
in Nordafrika (Karthago), folgt also einerseits den zeitgenössischen Geschichten der
christianisierten Daphne und der Thekla,⁵⁶ und trägt andererseits wohl zur Kon-
struktion des literarischen Motivs der sogenannten verkleideten bzw. cross-dressing
Nonnen und Märtyrerinnen bei, welches in der Spätantike sehr populär war.⁵⁷

Das cross-dressing-Motiv besteht im Grunde in der Annahme einer männlichen
Gestalt durch fromme Frauen, die ihre Jungfräulichkeit vor einer auferlegten Ehe-
schließung oder der Gefahr einer sexuellen Verführung bewahren wollen. Aus dem-
selben Grund erfolgt die oben untersuchte Verwandlung von Daphne und Perpetua. In
diesem Sinne sind zwischen dem Konzept der Verwandlung und jenem der Verklei-
dung keine klaren Grenzen zu ziehen. Die verkleideten frommen Frauen,welche meist
in ein Männerkloster eintreten, stellen sich als Männer bzw. Eunuchen dar, aber
werden letztlich immer mit ihrer weiblichen Identität (entweder vor oder nach ihrem

 Für die Verbindung zwischen Daphne und Thekla sowie die männliche Gestalt Theklas s.
Semoglou, Η Θέκλα, 75, 78, 121– 133. Auch die Verfolgung Daphnes durch Apollon findet Anklang bei
der Homilie des Pseudo-Chrysostomos zur Geschichte Theklas, gemäß der Thekla in einer Vorstadt von
Ikonium namens Daphne von ihrem paganen Verlobten Thamyris verfolgt wird. Thekla will die Ehe-
verbindung mit Thamyris vermeiden und somit ihre Jungfräulichkeit bewahren. Dazu s. Semoglou, Η
Θέκλα, 75, mit Anm. 290 und 291; Johnson, The Life and Miracles, 232, mit Anm. 6, 233, mit Anm. 9.
 Für die Verbindung zwischen Perpetua und Thekla in Hinsicht auf die männliche Gestalt s. auch
Heffernan, The Passion of Perpetua and Felicity, 253–254. Die Akten von Paulus und Thekla waren
auch Tertullian bekannt, der zur Zeit des Martyriums Perpetuas in Karthago wohnte, vgl. Patlagean,
L’histoire de la femme déguisée, 608–609; Cooper, A Father, a Daughter and a Procurator, 697. Die
Verbreitung der Geschichte Theklas in Nordafrika zeigen auch archäologische Belege, vgl. Semoglou,
Η Θέκλα, 95–96 (mit einschlägigen Abbildungen im Anhang).
 John Anson weist zutreffend im Jahr 1974 – wenn auch ohne Erwähnung der Daphne – auf die
Möglichkeit zu einer gemeinsamenHerkunft der Verkleidung Theklas und Verwandlung Perpetuas hin:
„The close analogy between the two metamorphoses […] lends support to the theory of a common
origin“, s. Anson, The Female Transvestite in Early Monasticism, 1–32, hier 10. In ihrer grundlegenden
Untersuchung zum Ursprung des hagiographischen cross-dressing-Motivs im Jahr 1976 unterlässt es
hingegen Evelyne Patlagean, der Verwandlung der Daphne und der Perpetua Rechnung zu tragen, vgl.
Patlagean, L’histoire de la femme déguisée, 597–623. In einer rezenten Monographie zum Thema der
verkleideten heiligen Frauen schreibt Crystal Lynn Lubinsky in Bezug auf Perpetua Folgendes: „A
reader who is familiar [with] Perpetua and these types of masculine descriptions may naturally read
her into the stories of the female monks in order to produce an expanded textual dialogue of Christian
redemption and hope, as well as masculine strength and pious womanhood“, s. Lubinsky, Removing
Masculine Layers, 100– 101, hier 101. Die verkleideten Nonnen und Märtyrerinnen wurden – ohne
Berücksichtigung der mythischen Daphne und der Märtyrerin Perpetua – in mehreren literarischen
Studien behandelt, dazu s. zuletzt Constantinou, Female Corporeal Performances, 90–126; Con-
stantinou, Holy Actors and Actresses, 343–362; Delierneux, The Literary Portrait, 368–371. Das
cross-dressing-Motiv hat auch mehrere historische Studien beschäftigt, s. z.B. Herrin, Toleration and
Repression, 181–182.

III.1 Die inhaftierte Märtyrerin gegen Dämonen und Drachen 109



Tod) als Heilige anerkannt und verehrt. Bereits bei der visionären Verwandlung der
Perpetua sind gewisse Analogien zu erkennen: Ungeachtet dessen, dass Perpetua in
der Gestalt eines Mannes gegen den Ägypter kämpft, bleibt ihr wahres Geschlecht bzw.
ihre weibliche Identität unberührt.⁵⁸ Auffällig ist, dass alle Erwähnungen der Perpe-
tua im Text auf ihre weibliche Identität hindeuten. Wenn beispielsweise der Kampf-
richter über Perpetua spricht bzw. sich an sie wendet, behandelt er sie eindeutig als
Frau. Konkret verwendet er immer feminine Personal- und Demonstrativpronomina
(vgl. „Οὗτος ὁΑἰγύπτιος ἐὰν ταύτην νικήσῃ, ἀνελεῖ αὐτὴν μαχαίρᾳ· αὕτη δὲ ἐὰν νικήσῃ
αὐτόν, λήψεται τὸν κλάδον τοῦτον“) und bezeichnet sie sogar als „Tochter“ (vgl.
„Εἰρήνη μετὰ σοῦ, θύγατερ“). Auch Perpetua selbst beschreibt ihre eigenen Hand-
lungen mit femininen Partizipien (vgl. ἰδοῦσα, ἐμβαλοῦσα).

In dieser Szene geht es um eine genderspezifische Bekämpfungund Überwindung
des Teufels. Falls der Ägypter die Märtyrerin überwinden würde, würde er sie mit ei-
nem großen bzw. langen Dolch (μάχαιρα) umbringen. Μάχαιρα ist ein scharfer Ge-
genstand, wie die oben diskutierten Eisen um die Leiter herum, und verweist in der
gleichen Art auf das männliche Glied, wie auch auf die mögliche Verletzung der
Keuschheit der Protagonistin. Sobald aber Perpetua dem Ägypter gegen den Kopf tritt,
wie dem Drachen in der ersten Vision, ist der Kampf entschieden: Der triumphale Sieg
gehört Perpetua.⁵⁹ Für ihren Sieg erhält sie einen Zweig mit goldenen Äpfeln. Beim
genannten Preis ist ein Paradoxon festzustellen: Im Kontext des Sündenfalls dienten
die Äpfel zur Verführung Evas durch den Teufel und waren daher in der christlichen
Anschauung mit der weiblichen Schwäche verknüpft. Gleichwohl werden sie im Fall
Perpetuas zur Entsühnung und Aufwertung der weiblichen Natur verwendet. Dies
betont abermals die starke Weiblichkeit der in einen Mann verwandelten Perpetua.⁶⁰
Die Bedingungen des Zweikampfes zwischen Perpetua und dem Ägypter lassen sich
dementsprechend wie folgt deuten: Der Sieg des Ägypters würde für Perpetua einen
Verstoß gegen ihr christliches Prinzip der sexuellen Abstinenz, imweiteren Sinne aber
auch den Abbruch des Martyriums und den Verlust ihres spirituellen Ideals bedeuten.
Hingegen würde der Sieg der Perpetua die Niederlage des Bösen besiegeln. In diesem

 Zum selben Schluss kommt auch Habermehl anhand der lateinischen Fassung des genannten
Martyriums, vgl. Habermehl, Perpetua und der Ägypter, 100, 110, mit Anm. 4.
 Das Treten gegen den Kopf des Gegners ist ein Symbol der Macht und des Sieges, dazu. s. Dölger,
Der Kampf mit dem Ägypter, bes. 179–185.
 Joyce E. Salisbury verbindet die Äpfel weniger mit Eva und dem Sündenfall als mit der griechischen
Göttin Aphrodite, die in der antiken Welt als Symbol der siegreichen Frau diente, vgl. Salisbury,
Perpetua’s Passion, 111– 112.Wennwir das hier behandelte Bildmit den Äpfeln auf weitere Beispiele der
griechischen Antike zurückführen wollten, könnten wir auch den Mythos vom Urteil des Paris an-
sprechen, gemäß dem Paris bei einem Schönheitswettbewerb zwischen den drei Göttinnen Aphrodite,
Athene undHera die Erstere auswählt und ihr als Preis einen Apfel bietet. Der Apfel fungiert hier als ein
starkes Symbol der Schönheit und Weiblichkeit. Für den genannten Mythos s. Türk, Paris, III,
bes. 1586– 1592; Kakrides, Ελληνική μυθολογία,V, 15–21 (mit einschlägigen Abbildungen). Laut einem
anderen Mythos konnten die goldenen Äpfel aus dem Garten der Hesperiden ewige Jugend bzw. Un-
sterblichkeit verleihen, vgl. von Geisau, Hesperiden, 1117– 1118.

110 Kapitel III Genderidentität im Gefängnis



Sinne ist der „Zweig mit den goldenen Äpfeln“ ein Synonym für den Kranz der Un-
sterblichkeit bzw. den Märtyrerkranz, mit dem Perpetua gekrönt wurde.

Es ist natürlich wichtig, dass das Gefängnis als Initiationsraum zur Heiligkeit
auch die oben ausgeführte visionäre Verwandlung der Perpetua beinhaltet. Durch ihre
Entkleidung und Verwandlung wird die Protagonistin auf symbolhafte Weise in ihre
neue Kraft und Identität als Heilige eingeweiht, wobei sie sich gleichzeitig auf die
Endphase des Martyriums, nämlich ihren körperlichen Tod, vorbereitet.⁶¹ Ihre Haft
spielte zweifellos eine entscheidende Rolle bei ihrer persönlichen bzw. spirituellen
Entwicklung sowie der Entwicklung des tatsächlichen Martyriums und dessen
schriftlicher Fassung. In ihrer letzten Vision wird sie wegen des Kampfes mit dem
Ägypter in die Arena, somit in den öffentlichen Raum des Martyriums geführt, wo sie
von vielen Zuschauern beobachtet werden kann. In Wirklichkeit aber befindet sie sich
alleine im privaten Raum des Gefängnisses. Es handelt also von einem Gegensatz,
oder besser gesagt, von einer Verflechtung zwischen dem privaten Charakter des
Gefängnisses und dem öffentlichen Charakter des Zweikampfs, der aber erst durch die
private Visionswelt der Protagonistin vermittelt wird.

Das Gefecht zwischen dem Dämon und der jeweiligen inhaftierten Märtyrerin
scheint die biblische Tradition fortzusetzen, dass Eva als das schwache Geschlecht
vom Dämon in der Gestalt einer Schlange betrogen wurde und sie dann auch Adam
verleitete (Gen 3.1–24).⁶² Konkret gibt der Dämon Juliana gegenüber seine Schuld an
der Sünde von Eva und Adam zu (PJulNic S.156.16– 18). Wie schon oben betont, er-
scheint der Dämon ausschließlich in den Frauenmartyrien, um nochmals zu versu-
chen, sich das weibliche Geschlecht bzw. die Protagonistin (wie damals Eva) gefügig
zu machen und dann das zu erreichen, was die paganen Verfolger beim öffentlichen
Martyrium nicht erreichten, nämlich die inhaftierte Märtyrerin von ihrem Glauben
abzubringen. Durch den Sieg der Märtyrerin über den Dämon wird die Stellung der
Frau in der spätantiken Gesellschaft neu beurteilt. Diese Texte zielen darauf ab, dem
weiblichen Geschlecht in den Augen der Byzantiner nach Evas Sündenfall eine po-
sitive Bedeutung zu verleihen. Die Märtyrerin tritt hier in die Rolle der Eva, die die
böse Schlange rückwirkend besiegt. Das gute Werk der christlichen Märtyrerin geht
bereits auf die Gottesmutter zurück, welche durch die Geburt Christi den Sündenfall
Evas wiedergutmachte.⁶³

 Vgl. Habermehl, Perpetua und der Ägypter, bes. 124– 129; Salisbury, Perpetua’s Passion, 109.
 Über den Fall von Eva und dem Dämon im Alten Testament hinaus gibt es im Neuen Testament das
Bild einer durch den Dämon bzw. Drachen verfolgten (schwer identifizierbaren) weiblichen Figur (Offb
12.1– 17).
 Für die Rolle der Gottesmutter als „neue Eva“ s. einführend Podskalsky, Virgin Mary, 2173–2174;
Pitarakis, Female Piety in Context, 153–166, bes. 153. Für die Gegenüberstellung der Stammmutter Eva
und der Gottesmutter Maria s. auch Talbot, Women, 117, 142; Talbot, Female Sanctity, 1. Die Märty-
rerinnen Perpetua und Blandina werden auch als „neue Eva“ bezeichnet, dazu s. Habermehl, Per-
petua und der Ägypter, 81, mit Anm. 55, 86–87, 156, 167– 168, mit Anm. 25, 169, mit Anm. 31.

III.1 Die inhaftierte Märtyrerin gegen Dämonen und Drachen 111



Die Verbindung zwischen den drei Faktoren, nämlich Märtyrerin, Schlange und
Gefängnis, ist bereits in der Kirchengeschichte von Eusebius (CPG 3495) bei der
Schilderung des Martyriums von Blandina anzutreffen:

Da nun keines der wilden Tiere Blandina berührte, wurde sie vom Holze abgenommen und
wiederum in den Kerker geworfen, um sie für einen neuen Kampf aufzubewahren. In wieder-
holtem Ringen sollte sie Siegerin werden, um der listigen Schlange ein unvermeidliches Schicksal
zu bereiten. Sie, die kleine, schwache, verachtete Christin, sollte, angetan mit dem großen, un-
besiegbaren Kämpfer Christus, in vielen Waffengängen den Widersacher niederwerfen und im
Ringen mit dem Kranze der Unsterblichkeit gekrönt werden, um so die Brüder zu ermuntern.⁶⁴

καὶ μηδενὸς ἁψαμένου τότε τῶν θηρίων αὐτῆς, καθαιρεθεῖσα ἀπὸ τοῦ ξύλου ἀνελήφθη πάλιν εἰς
τὴν εἱρκτήν, εἰς ἄλλον ἀγῶνα τηρουμένη, ἵνα διὰ πλειόνων γυμνασμάτων νικήσασα, τῷ μὲν
σκολιῷ ὄφει ἀπαραίτητον ποιήσῃ τὴν καταδίκην, προτρέψηται δὲ τοὺς ἀδελφούς, ἡ μικρὰ καὶ
ἀσθενὴς καὶ εὐκαταφρόνητος μέγαν καὶ ἀκαταγώνιστον ἀθλητὴν Χριστὸν ἐνδεδυμένη, διὰ πολ-
λῶν κλήρων ἐκβιάσασα τὸν ἀντικείμενον καὶ δι’ ἀγῶνος τὸν τῆς ἀφθαρσίας στεψαμένη στέφανον.
(EusHE V.1.42)

Die Märtyrerin Blandina wird im Gefängnis verwahrt, bevor sie zu weiteren Kampf-
handlungen geführt wird. Im Wesentlichen gibt das Gefängnis der Märtyrerin die
Möglichkeit, der höllischen Schlange mehrmals gegenüberzutreten, diese letztendlich
zu bezwingen und dadurch als Vorbild zur Nachahmung für andere Christen zu
fungieren. Auf diese Weise wird die Gefängnisphase nicht nur mit der Protagonistin,
sondern auch mit anderen Figuren, die sie umgeben, verknüpft.

In narrativer Hinsicht dient die Gegenwart der Dämonen einem zweifachen
Zweck: Zum einen legen sie den inhaftierten Märtyrerinnen Hindernisse in den Weg,
um sie von der gewünschten Vollkommenheit (auf Englisch perfection) abzuhalten.
Zum anderen ergibt sich durch ihren jeweiligen Angriff ein Einfluss auf Umfang und
Ausgang der Erzählung, was Leser und Zuhörer auf die Folter spannt.⁶⁵ Die Bemü-
hungen der Dämonen schlagen jedoch fehl. Die Märtyrerinnen erreichen am Ende die
Vollkommenheit bzw. die Heiligkeit, wobei die Erzählung durch die aufeinander fol-
genden erfolglosen Unternehmungen der Dämonen, die Märtyrerinnen sexuell oder
ideologisch zu verführen, verlängert wird. Ein Sieg der Dämonen über die Märtyre-
rinnen hätte die Erwartung des Publikums enttäuschen und die Erzählung zu einem
allzu schnellen Ende bringen können. Es ist also nicht zufällig, dass all diese Ge-
fängnisszenen sehr umfangreich sind und als unabhängige Erzähleinheiten in den
besagten Märtyrerakten gesehen werden können. Durch die ausführliche Beschrei-
bung des endlosen und mühsamen Kampfs der jeweiligen Protagonistin gegen den
Dämon wird das Ende der geschilderten Gefängnisszenen und damit aber auch das
Ende der gesamten Erzählung verzögert. In diesen Fällen können wir von einer gen-

 Für die deutsche Übersetzung s. Häuser, Eusebius. Ausgewählte Schriften, 216. Vgl. dazu Dölger,
Der Kampf mit dem Ägypter, 186.
 Vgl. dazu die Bemerkungen von Geoffrey G. Harpham zur Rolle der Dämonen in der Vita Antonii:
Harpham, The Ascetic Imperative, bes. 77–79.

112 Kapitel III Genderidentität im Gefängnis



derspezifischen Erzählmethode sprechen, da das dämonische Moment, das nur in
Frauenmärtyrerakten vorkommt, die ganze Erzählung wesentlich beeinflusst. Dem-
entsprechend bestimmt das Geschlecht der Protagonistin das Erzählen bzw. gibt der
Gefängnisszene und im weiteren Sinne dem gesamten Martyrium eine Genderidenti-
tät.

Schließlich handelt es sich beim Gefecht gegen den Dämon in den Frauenmär-
tyrerakten um ein Ringen der Protagonistinnen mit ihrer eigenen Sexualität. Bereits in
der frühchristlichen Zeit wurden Leidenschaften/Emotionen meist als von außen an
den Menschen herantretende Kräfte aufgefasst, welche durch die sinnliche Welt
ausgelöst werden konnten; daher werden in der Regel negativ betrachtete Emotionen,
wie etwa sexuelle Begierde und Unzucht, als die Tugendhaften angreifende Dämonen
dargestellt.⁶⁶Negative Emotionen und Versuchungen sollten jedoch die Märtyrerinnen
nicht nur äußerlich durch die Beherrschung des Körpers, sondern auch innerlich
durch die Beherrschung der (schlechten) Gedanken (logismoi) bezwingen. In seinem
Buch The Making of Late Antiquity (1978) macht Peter Brown folgende Bemerkung:
„The demonic stood not merely for all that was hostile to man; the demons summed
up all that was anomalous and incomplete inman“.⁶⁷ Unter diesem Aspekt betrachtet,
lässt der jeweilige Dämon die Erzählung nicht zur Vollendung kommen, da auch die
Protagonistin noch nicht vollkommen und bereit zum Märtyrertod ist. So kann der
Dämon mit dem schwächeren Ich bzw. der schwachen Seite der Protagonistin iden-
tifiziert werden, die mit Zähnen und Klauen bekämpft und am Ende besiegt werden
soll. Die Schilderung des Dämons als eine externe Bedrohung fungiert nämlich auch
als Metapher für die Innenwelt der Protagonistin und deren Anliegen. Genau dieses
innere Ringen mit ihren eigenen Gedanken und Emotionen wird durch die Erschei-
nung von Dämonen in der Außenwelt dargestellt, die in der Erzählung eine feste
Gestalt annehmen und dadurch für Leser und Zuhörer besser veranschaulicht wer-
den.⁶⁸ Dabei entsteht eine Verflechtung zwischen Außen- und Innenwelt. Dies gilt

 Hinterberger, Emotions in Byzantium, 128, 131. Von Emotionen ist hauptsächlich im nächsten
Kapitel die Rede.
 Brown, The Making of Late Antiquity, 90. Vgl. auch Harpham, The Ascetic Imperative, 79. Den
ersten Versuch zur Verbindung der dämonischen Bedrohungen mit der Innenwelt des Menschen der
Spätantike machte Peter Brown bereits in seinem Werk The World of Late Antiquity (1971): „To sin was
no longer merely to err: it was to allow oneself to be overcome by unseen forces“: Brown, The World of
Late Antiquity, 53.
 Es sei hier erwähnt, dass der Patriarch von Konstantinopel Methodios I. während seines Aufent-
halts in Rom (815–821), verfolgt vom ikonoklastischen Kaiser Leon V., mehrere Scholien zur Gefäng-
nisszene der Marina von Antiochien in die älteste einschlägige Handschrift (Paris. gr. 1470, spätes 9. Jh.)
bzw. ihre Vorlage eigenhändig eintrug, vgl. Usener, Acta S. Marinae, 3– 14; Ehrhard, Überlieferung, I,
22; Gamillscheg, Die griechischen Texte, 5. Das vierte Scholion ist hier von Interesse: „Wie sollte man
denn glauben, dass die Heilige durch die Gnade [Gottes] den Feind geistig besiegte, wenn er nicht
erschienen wäre und sie ihn nicht in wahrnehmbarer und sichtbarer Weise ‚entnervt‘ [d.h. bezwungen]
hätte?“ (πῶς δὲ καὶ εἶχε πιστεύεσθαι ἡ ἁγία διὰ τῆς χάριτος νικῶσα τὸν ἐχθρὸν νοητῶς, εἰ μὴ καὶ
φανταζόμενον ἐξενεύρου αἰσθητῶς; MethSch S.50.12–15). Die Erscheinung des Dämons in greifbarer

III.1 Die inhaftierte Märtyrerin gegen Dämonen und Drachen 113



nicht nur für Juliana und Marina, die mit dem Dämon als einer greifbaren Kreatur
konfrontiert sind, sondern auch für Perpetua, in deren Martyrium der Dämon als eine
visionäre Figur erscheint.

Die Sexualität von Frauen wird in der byzantinischen hagiographischen Literatur
insbesondere auf zwei Weisen offengelegt: Zum einen können Frauen eine „aktive
Sexualität“ vertreten, im Sinne, dass sie sich als Subjekt sexueller Tätigkeiten dar-
stellen, um das sexuelle Interesse der Männer zu erregen. Ein bekanntes Beispiel dafür
ist die heilige Maria von Ägypten, die in der ersten Phase ihres Lebens ihrer eigenen
sexuellen Begierde folgt und zur Prostituierten wird (VMarAeg BHG 1042, Kap.18–23).
Zum anderen werden Frauen häufig mit einer „passiven Sexualität“ geschildert,
nämlich als Objekt sexueller Avancen von ungläubigen Männern, welche sie auch zu
vergewaltigen versuchen (s. weiter unten). Gemäß dem christlichen Ideal sollten also
Frauen alle inneren und äußeren sexuellen Versuchungen unterdrücken bzw. ab-
wehren.⁶⁹ In der christlichenWahrnehmung waren die sexuellen Verlockungenwegen
der Promiskuität der griechischen Götter mit Paganismus gekoppelt. Vor allem der
Göttervater Zeus erscheint in den hagiographischen Texten als eine besonders un-
moralische Figur (s. z.B. PMarCr BHG 1196, S.394.22–25; PEustAuxEugMarOr BHG
646, Kap.22). Ebenso wird der Dämon in den Märtyrerakten als eine unmoralische
Gestalt skizziert, welche die verdrängte und zugleich verbotene Sexualität der Prot-
agonistinnen versinnbildlicht. Die Märtyrerinnen wollen nämlich in ihrem Wider-
stand gegen Paganismus und Immoralität keinen sexuellen Versuchungen erliegen.
Letztlich sollten die inhaftierten Märtyrerinnen als christliche Vorbilder für Frauen
den „Dämon“ der Sexualität überwältigen.

Die verbale und körperliche Auseinandersetzung der jeweiligen Märtyrerin mit
dem Dämon bzw. mit sich selbst im Gefängnis ist von größerer Bedeutung als jene mit
dem paganen Gegner, da die Erstere die Identität der Protagonistin als Heilige voll-
ständig und endgültig bestimmen kann. Beim Verlassen des Kerkers ist die Protago-
nistin fest entschlossen, die Endphase des Martyriums bzw. den Tod zu erdulden und
deswegen kommt auch die Erzählung gleich danach zum Ende. Hierbei ist festzu-
halten, dass die besagten Gefängnisszenen nicht als eine Atempause für die Prot-
agonistin und das Publikum wie in anderen Fällen dienten, weil genau an diesen
Stellen der Schwer- und Höhepunkt der gesamten Geschichte stattfindet. In diesen
Szenen kulminiert die Spannung des Publikums wegen des Zweifels und Schwankens

Gestalt in der Erzählung zielt also meines Erachtens darauf ab, das Publikum vom inneren Kampf und
Sieg der Protagonistin über allerlei Schwächen zu überzeugen. Die Skepsis des Scholiasten gegenüber
der Realität der Gefängnisszene wird laut Ernst Gamillscheg auch in anderen Scholien (z.B. II,VIII, X
und XII) angedeutet, vgl. Gamillscheg, Die griechischen Texte, 41–42, 43, mit Anm. 7, 45–46, 47, mit
Anm. 2, 48, 50. Für die Edition der Scholien des Patriarchen Methodios I. s. Usener, Acta S. Marinae,
48–53. Zur Interpretation der Drachenerscheinung als innerer Kampf Marinas s. auch Merkelbach,
Drache, 247. Peter Dinzelbacher glaubt dagegen, dass für diemittelalterlichenMenschen der Teufel „ein
sehr konkretes und lebendiges Wesen“ sei, dazu s. Dinzelbacher, Angst im Mittelalter, 9– 10, 24.
 Vgl. Shaw, The Virgin Charioteer, bes. 200–210.

114 Kapitel III Genderidentität im Gefängnis



der Protagonistin sowie wegen des ungewissen Ausgangs. So wird der Dämon bzw.
das schwache Ich der Protagonistin zum Teil des Schwellenraums des Gefängnisses.
Der geschlossene Gefängnisraum spiegelt den Raum des Geistes der Protagonistin
wider. Als zum Beispiel Juliana den Dämon besiegt, wirft sie ihn aus dem Gefängnis.
Das symbolisiert die Ruhe und Glaubensfestigkeit, die sie jetzt innerlich beherrschen.
Kurz vor Schluss der Erzählung erscheint der Dämon wieder, um das Urteil der Pa-
ganen zur Hinrichtung der Märtyrerin gutzuheißen. Beim flüchtigen Blick der Prot-
agonistin auf ihnwird er aber gleich von Angst beherrscht und verschwindet ganz und
gar (PJulNic S.164.23–32; Met-PJulNic Kap.14). Der Dämon stellt keine externe oder
interne Bedrohung mehr dar.

III.2 Die inhaftierte Märtyrerin gegen ungläubige Männer

Die Episoden, in denen pagane Männer in den Kerker eintreten, mit dem Ziel, die
inhaftierten Märtyrerinnen sexuell zu missbrauchen, können wie diejenigen mit dem
dämonischen Element die christlichen Frauen bei ihrem Weg zur Heiligkeit beein-
flussen. Die nichtchristlichen Verfolger wollen nämlich durch eine Vergewaltigung die
Märtyrerinnen bezwingen und ihre spirituelle Entwicklung behindern. Im Gegensatz
zu den Märtyrerinnen erleben die inhaftierten Märtyrer keine Vergewaltigungs- bzw.
Verführungsversuche weder von anderen Männern, wie etwa Wächtern und Mitge-
fangenen, noch von Frauen, die sich eventuell im selben Kerker als Mitgefangene
befinden oder als Besucherinnen vom paganen Statthalter geschickt werden könnten,
um dem Märtyrer den Kopf zu verdrehen. Insgesamt werden solche Episoden nur in
den Leidensgeschichten von Märtyrerinnen angetroffen, was die Genderidentität der
betroffenen Erzählungen bestärkt.

Ein solches Beispiel findet sich im Martyrium von Domna und Indes (PDomInd
BHG 822z, Kap.18;Met-PDomInd BHG 823, Kap.19–22): Eine weibliche Nebenfigur, die
Christin Theophilia bzw. Theophila/Theophile,⁷⁰ ist in einem Haus (οἶκος, οἰκίσκος,
οἰκία) in Nikomedien eingesperrt und sieht sich mit den sexuellen Avancen ihrer
paganen Aufseher konfrontiert. Sie wollen die christliche Frau sexuell missbrauchen,
doch werden ihre Pläne durch eine göttliche Intervention durchkreuzt. Als einer der
Wächter in den Haftort der christlichen Frau eindringt, um „die unerlaubte Handlung“
(τὸ ἀθέμιτον ἔργον, PDomInd Kap.18) zu begehen, hört er sie das Evangeliumvorlesen.
Vor Schreck wie gelähmt fällt er tot der Märtyrerin zu Füßen. Der zweite, der die
christliche Frau zum selben Zweck besucht, verliert sein Augenlicht. Alle, die dieses
„zügellose Verlangen“ (τὴν ἀκόλαστον ἐπιθυμίαν, PDomInd Kap.18) erfüllen wollen,
erleben eine ähnliche Bestrafung bzw. konvertieren zum Christentum. Ein Engel

 Als Theophilia (Θεοφιλία) erscheint sie in der vormetaphrastischen Version (PDomInd Kap.18) und
als Theophila (Θεοφίλα) bzw. Theophile (Θεοφίλη) sowohl in der vormetaphrastischen (PDomInd
Kap.27) als auch in der metaphrastischen Fassung (Met-PDomInd Kap.19, 20, 37).

III.2 Die inhaftierte Märtyrerin gegen ungläubige Männer 115



bringt letztendlich die Märtyrerin aus diesem Haus weg und führt sie zur Kirche von
Nikomedien, die nach dem Text vom Kaiser Maximian in Brand gesteckt wurde.⁷¹ So
starb sie den Feuertod und wird am Ende der Erzählung zu den Märtyrern und Mär-
tyrerinnen dieser Geschichte gezählt (PDomInd Kap.27; Met-PDomInd Kap.37).

Zu bemerken ist, dass der Autor bereits am Anfang der oben angeführten Ge-
schichte durch die Bezeichnungen des Haftortes auf die böswillige Absicht der
Wächter hinweist. Das Haus, zu dem die paganen Verfolger die Märtyrerin zur In-
haftierung führen, wird metaphorisch als „der Ort der Zügellosen“ (ὁ τόπος τῶν
ἀκολάστων, PDomInd Kap.18), „die Werkstatt der Gewalttätigkeit“ (τὸ τῆς ὕβρεως
ἐργαστήριον, PDomInd Kap.18; Met-PDomInd Kap.20) und „die Herberge der Zügel-
losen“ (τὸ καταγώγιον τῶν ἀκολάστων, PDomInd Kap.18; vgl. Met-PDomInd Kap.20)
charakterisiert. In Wirklichkeit nimmt der Haftort ein Merkmal der paganen Verfolger
an und wegen deren frevelhafter Handlungen der Märtyrerin gegenüber wird auch er
derart negativ beschrieben.

Sowohl die paganen Soldaten bzw. Wächter als auch Kaiser Maximian selbst
benehmen sich so skrupellos wie die von Dämonen besessenen Menschen. Tatsäch-
lich betont der Autor der vormetaphrastischen Version, dass ihre Entscheidungen und
Aktionen vom Teufel motiviert sind (PDomInd Kap.18). Am Ende werden die Paganen
entweder von Gott bestraft oder vom Bösen befreit. Aus Bewunderung für den göttlich
inspirierten Widerstand der Märtyrerin, mit dem sie ihre Vergewaltigung verhindern
kann, und wegen der glänzenden Anwesenheit des schönen Jünglings bzw. Engels an
ihrem Haftort treten einige Soldaten zum christlichen Glauben über. Dieser Übertritt
zur christlichen Religion kann hier die Bedeutung einer metaphorischen Läuterung
vom Bösen annehmen. Mit anderenWorten kann die Szene des Vergewaltigungs- bzw.
Verführungsversuchs nicht nur die Identität der Märtyrerin, sondern auch jene der
paganen Gegner beeinflussen oder sogar bestimmen.

Ein weiteres Beispiel bietet die Leidensgeschichte der drei jungen Schwestern
Agape, Irene und Chione. Ihr Martyriumwird in der Form einer Nebenhandlung in den
Märtyrerakten der Anastasia von Rom (PAnastRom BHG 82a, Kap.9– 18; Met-PAna-
stRom BHG 82, Kap.8– 19) geschildert, welche aber einen wesentlichen Teil, also
ungefähr ein Viertel der gesamten Erzählung, ausmacht. Die drei Schwestern beharren
beim Verhör durch den Kaiser Diokletian in Rom auf dem christlichen Glauben und
werden ins Gefängnis geschickt. Dort besucht die Protagonistin Anastasia die jungen
Frauen und gewährt ihnen Unterstützung durch Ermutigung, Nahrung und Kleidung.
Mittlerweile muss aber Diokletian wegen dringlicher öffentlicher Angelegenheiten
nachMazedonien fahren. So beauftragt er den Eparchen Dulcitius mit dem Verhör und
der Bestrafung der drei christlichen Frauen. Der Eparch, dessen „böse Natur“ (πονηρὰ

 Die Brandstiftung an der Kirche von Nikomedien stellte wohl für die Byzantiner eine charakte-
ristische Szene dieses Martyriums dar, weil sie häufig in der Form einer Miniatur die genannte Ge-
schichte in illustrierten Handschriften (s. Vat. gr. 1613, fol. 279; Athon. Lavra Δ 51 [427], fol.170r; Lon-
don., B. L. Add. 19352, fol. 95v) begleitet. Zu diesen Abbildungen s. der Nersessian, The Illustrations,
XXV, 227–228.

116 Kapitel III Genderidentität im Gefängnis



φύσις, PAnastRom Kap.12) sich in seiner Lüsternheit offenbart, lädt die Märtyrerinnen
gleich vor Gericht.Während der Interrogation wird er aber zeitweilig blind und bringt
aus Angst die Frauen wieder ins Gefängnis.

Im Anschluss daran werden die Aktionen des Eparchen auf folgende Art und
Weise beschrieben:

Später aber, nachdem sie eingekerkert worden waren und Hymnen und Lobgesänge an Gott zu
richten begannen, wollte er [d.h. der Eparch] schnell hineinstürzen und ihre vermeintliche
Zauberei unversehens bloßstellen. Nach Gottes Willen aber kam er vom Weg ab und wurde ir-
gendwie zu einem kleinen Haus in der Nähe verschlagen, das offenbar als Küche für die Aufseher
diente. Da drinnen traf er auf Kochgefäße und Töpfe und hatte den Verstand verloren und glaubte,
dass er die Jungfrauen in seinenHänden habe. Er erschien rußig im Gesicht, hatte ein verqualmtes
Gewand und war voller Rauch und Gestank.

ὕστερον δέ, ἐπεὶ καθειρχθεῖσαι τῶν εἰς θεὸν ὕμνων καὶ ᾠδῶν εἴχοντο, ὁρμᾷ μὲν εἰσπηδῆσαι καὶ
θηρᾶσαι τῷ ἀπροόπτῳ τὴν ἐκείνων ὡς ᾤετο μαγγανείαν· θείᾳ δὲ βουλῇ τῆς εὐθείας παρατραπεὶς
καί πως πρός τινα πλησίον οἰκίσκον παρενεχθείς, ὃς δὴ τοῖς φύλαξιν εἰς ὀπτανεῖον ἐτέλει· ἐν ᾧ
μαγειρικοῖς ἀγγείοις καὶ χύτραις περιτυχὼν ἔκφρων τε γεγονὼς καὶ τὰς παρθένους ἐν χερσὶν ἔχειν
δοκῶν ἀσβόλης μὲν τὴν ὄψιν, λιγνύος δὲ τὴν ἐσθῆτα καὶ καπνοῦ πλήρης καὶ δυσωδίας ἐδείκνυτο.
(PAnastRom Kap.12)

Die Absicht des Eparchen wird in der obigen Passage klar, obwohl sie vom Autor sehr
diskret formuliert ist. Dulcitius fasste nämlich ins Auge, die Christinnen im Kerker zu
besuchen und wegen ihrer Unnachgiebigkeit und angeblichen Verwendung von Be-
schwörungen mit einer sexuellen Bestrafung bzw. Vergewaltigung zu unterwerfen.
Stattdessen aber übte er am Ende sexuelle Handlungen mit dem Kochgeschirr aus,
weil er völlig verwirrt an einen falschen Ort geriet und die Küchenobjekte mit den
inhaftierten Frauen verwechselte.

Zur Auslegung der obigen Textstelle sind zwei wesentliche Punkte festzuhalten:
Erstens nimmt der Eparch den Auftrag des Kaisers Diokletian zur Bestrafung der
Märtyrerinnen als Erlaubnis zu einem sexuellen Übergriff wahr. Das war eine beliebte
Strategie, mit der die nichtchristlichen Gegner die inhaftierten Frauen dazu zwingen
wollten, den Vorsatz der Keuschheit zu brechen und dem Christentum abzuschwören.
So wirkt Machtmissbrauch demoralisierend und zerstörerisch. Deswegen erlaubt Gott
laut den Märtyrerakten die Ausführung dieser Pläne nicht. Zweitens erinnert uns die
Beschreibung des Eparchen im Moment seines sexuellen Aktes mit dem Kochgeschirr
an das Aussehen der Dämonen und Drachen, welche auch dieselbe Absicht den ge-
fangenen Märtyrerinnen gegenüber verfolgten. Von spezieller Bedeutung ist die Tat-
sache, dass das Wort δυσωδία, nämlich übler Geruch bzw. Gestank (s. hier weiter
oben), in diesem Kontext in Anspruch genommenwird, um die Unangemessenheit der
Absicht und der Handlung des Eparchen zu betonen.

Die oben angeführte Szene entbehrt nicht einer gewissen Komik und könnte
deswegen das jeweilige (damalige und heutige) Publikum des Textes auch zum La-
chen bringen, was den Unterhaltungscharakter der Hagiographie als Trivialliteratur
unterstreicht. Zum Begriff „Trivialliteratur“ würde auch jede amüsante bzw. belusti-

III.2 Die inhaftierte Märtyrerin gegen ungläubige Männer 117



gende Darstellung einer Szene gehören. Unanständige Worte und sexuelle Handlun-
gen konnten bei den Byzantinern Gelächter auslösen.⁷² Nach der Episode in der Küche
strebt der Eparch auf den Kaiserpalast zu und sucht beim Kaiser lautstark und un-
höflich um eine Audienz an. Auch die Nebenfiguren dieser Geschichte, und zwar die
Stadtbewohner und die Soldaten vor dem Kaiserpalast, lachen verächtlich über ihn
und halten ihn wegen seines anstößigen Benehmens für einen Narren. Mit all seinem
Handeln ruft er zudem bei seiner Familie Scham hervor (PAnastRom Kap.13). Als der
Eparch aber wieder zu sich kommt, schnaubt er vor Wut und befiehlt, die Märtyre-
rinnen nackt vor Gericht zu bringen, um sie für ihren Widerstand zu bestrafen. Ihre
Kleidung vereinigt sich jedoch wie durch ein Wunder mit ihrem Körper und wird zu
einer Art zweitem Fleisch und Haut (οἱ χιτῶνες ὡς δεύτεραι σάρκες καὶ δέρμα, PA-
nastRom Kap.14), sodass den Zuschauern kein Anblick ihrer Nacktheit gewährt wird.⁷³
Der Eparch wird diesmal mit völliger Blindheit bestraft.

In der Folge übernimmt der comes Sisinnius die Angelegenheit der drei Schwes-
tern. Sisinnius verurteilt die zwei älteren Schwestern, also Agape und Chione, zum
Feuer und beabsichtigt, die jüngere Schwester Irene zur allgemeinen sexuellen Ver-
fügbarkeit in ein staatliches Bordell zu schicken. Er will nämlich Irenes Ungehorsam
durch das Verderben ihrer Seele und ihres Körpers (ἅμα καὶ ψυχὴν καὶ σῶμα
διαφθαρεῖσα, PAnastRom Kap.16) ahnden. Die Protagonistin reagiert vor dem paganen
Gegner mit einer sehr speziellen christlich-moralischen Interpretation der Prostituti-
on. Nach ihrer Angabe ist eine Handlung, die mit Gewalt ausgeführt wird, obszön, und
die Verantwortung dafür soll nicht das Opfer, sondern der Täter tragen (Τὸ δὲ πρὸς
βίαν ἀβουλήτως πραττόμενον, ὁπόταν αἰσχρὸν ᾖ, τοῖς μὲν ἠναγκασμένοις τιμωρία οὐχ
ἁμαρτία δοκεῖ, τοὺς δὲ βιασαμένους ὑπευθύνους ποιεῖ. PAnastRom Kap.16). Die junge
Frau stellt also klar, dass ihre mögliche Vergewaltigung „nicht ihre eigene Sünde“
(Οὔκουν ἐμὸν τοῦτο ἁμάρτημα, PAnastRom Kap.16) wäre. Ihrer Meinung nach könnte
somit der Vollzug dieser Strafe ihren Weg zum Paradies nicht beeinflussen. Der Plan
des comes wird realisiert und Irene kommt ins Bordell. Aber weil Gott die Jungfräu-
lichkeit als wichtiges Prinzip für die Heiligkeit einer Märtyrerin erachtet, erspart er der
Protagonistin die Vergewaltigung. Eine Armee von Engeln Gottes bringt Irene recht-
zeitig aus dem Bordell und führt sie auf einen hohen Berg, wo sie am Ende vom Pfeil
eines paganen Soldaten tödlich getroffen wird (PAnastRom Kap.18). Auf diese Weise

 Vgl. Hinterberger, „Messages of the Soul“, 136– 140, bes. 137.
 Obwohl in diesem Fall die Strafe nicht erfolgreich vollzogen wurde, ist die Entblößung von Mär-
tyrerinnen in deren Leidensgeschichten häufig zu finden (s. z.B. ActPaulThec BHG 1710– 1713, Kap.22;
PPisElAg BHG 1637z, Kap.7, Kap.10; Met-PPisElAg BHG 1638, Kap.7, Kap.10; PMarAnt S.37.19–21; VSte-
phIun BHG 1666, S.135.22–28, S.136.1– 16; Met-VStephIun BHG 1667, S.121.1318–1344, S.122.1345– 1352
[Entblößung und Folterung der Anna, der Schülerin des heiligen Stephanos des Jüngeren]). Dabei stellt
die Entblößung einer Märtyrerin eine Folge ihres Widerstands gegen die nichtchristlichen Verfolger
dar. Zur Schilderung des nackten Körpers der Märtyrerinnen in den Märtyrerakten s. auch Constan-
tinou, Female Corporeal Performances, 34–38.

118 Kapitel III Genderidentität im Gefängnis



erhält sie wie ihre älteren Schwestern den Zustand der Keuschheit bis zu ihrem Tod
aufrecht.

Aus der letzten Leidensgeschichte wird ersichtlich, dass die Bestrafungen der drei
Schwestern durch die beiden Vertreter des Kaisers stark sexuell ausgerichtet sind. Die
männlichen Gegner versuchen nämlich hier, sowohl im privaten Raum des Gefäng-
nisses als auch im öffentlichen Martyrium den Körper der Märtyrerinnen als Objekt
ihres sexuellen Begehrens bzw.Voyeurismus zu behandeln, was Gott aber verhindert.
Ihr Widerstand gegen die ungläubigen Männer wird wie beim Kampf der oben er-
wähnten Märtyrerinnen gegen Dämonen und Drachen mit der Erlangung der Heilig-
keit belohnt. Das weibliche Element ist jedenfalls nicht nur in der Identität der
Protagonistinnen, sondern auch in der mit ihnen verbundenen Erzählung vorherr-
schend.

Zusammenfassend konzentriert sich dieses Kapitel auf die erotische bzw. sexuelle
Komponente der Gefängnisszenen, in denen Dämonen, Drachen und pagane Männer
als sexuelle Bedrohung für die inhaftierten Märtyrerinnen in Erscheinung treten. Die
Auseinandersetzung zwischen den Märtyrerinnen und dem dämonischen bzw.
männlichen Gegner lässt sich mit dem sexuellen Spiel von Dominanz/Macht und
Unterwerfung/Ohnmacht zwischen einer aktiven und einer passiven Rolle paralleli-
sieren. Obwohl der jeweilige Aggressor bei diesem Kampf eine aktive Rolle zu über-
nehmen versucht, um die Märtyrerin zu verführen, werden seine Pläne durchkreuzt.
Die Protagonistinnen zeigen nämlich dabei nicht die vom Widersacher erwartete
Passivität, sondern widerstehen mit göttlichem Beistand allen einschlägigen Verlo-
ckungen. Während die inhaftierten Märtyrerinnen den bösen Widersacher (Dämon
und Drachen) sowohl in der faktischen Realität als auch in der Vision erst nach einem
heftigen leiblichen Kampf außer Gefecht setzen, werden die lüsternen Männer durch
göttliches Einschreiten abgewehrt, bevor sie mit den Protagonistinnen in körperlichen
Kontakt treten können. Dies spricht dafür, dass der Kampf der Märtyrerinnen gegen
das Dämonische als Projektion ihres inneren und intensiven Ringens mit ihrem
schwächeren Ich dient. Ihr Geist ist bestrebt, sich gegen die Leidenschaften des
Fleisches durchzusetzen, was am Ende auch erreicht wird. In diesem Kontext erweist
sich die Gefängnisphase für die hier behandelten Märtyrerinnen als Voraussetzung für
ihre spirituelle Vollkommenheit sowie für die Erlangung ihrer Heiligkeit. Die im Ge-
fängnisraum stattfindende Dialektik zwischen sexueller Versuchung und Widerstand
stellt eine Besonderheit der Frauenmärtyrerakten dar, wobei sie einen wesentlichen
Teil der Erzählung einnimmt. Im Zusammenhang mit dem Gefängnisraum wird also
eine genderspezifische Erzählmethode erkennbar.

III.2 Die inhaftierte Märtyrerin gegen ungläubige Männer 119



Kapitel IV
Psychische und physische Empfindungen im
Gefängnis: Der Weg zur Heiligkeit

Anhand der bisherigen Analyse wurde die schwankende Haltung der christlichen
Märtyrer und Märtyrerinnen dem Martyrium gegenüber sichtbar: Einerseits tun sie
dem andersgläubigen Richter Begehren und Bereitschaft kund, den Märtyrertod
baldmöglichst zu erdulden, um die Verbindung mit Gott zu erreichen. Andererseits
kämpfen sie gegen Versuchungen, Anliegen und Zweifel menschlicher Natur an,
wobei sie beispielsweise durch ihre eigenen Predigten oder die Predigten ihrer Ge-
fährten moralische und emotionale Unterstützung finden; auch physische Unter-
stützung kann ihnen durch eine Wundheilung von Gott gewährt werden (s. insb.
Kapitel 2). Diese unterschiedliche Annäherung der christlichen Protagonisten an die
Prüfungen des Martyriums wird von ihren jeweiligen psychischen und physischen
Empfindungen bestimmt, welche vom Raum, in dem sie sich befinden, und den
narrativen Figuren, mit denen sie in Kontakt kommen, abhängig sind.

Das vorliegende Kapitel besteht aus zwei Abschnitten: Die erste Einheit konzen-
triert sich auf die psychische Welt der christlichen Protagonisten, genauer gesagt auf
ihre Emotionen, welche im Gefängnisraum eine gewisse Schwäche der Märtyrer zu
Tage bringen. Diese Schwäche wird jedoch durch die Vorkommnisse im Kerker in Kraft
umgewandelt. Hier wird der ganze emotionale Entwicklungsprozess der inhaftierten
Märtyrer bis zur Stärkung ihres Glaubens bzw. ihrer Gesinnung verfolgt. Die zweite
Einheit schließt dieses Bild der Schwäche und Kraft durch die Untersuchung einer
physischen Empfindung, also des Schmerzgefühls, ab. Schmerzgefühl äußern die
Märtyrer am häufigsten im privaten und geschlossenen Raum des Kerkers, während
sie im öffentlichen und offenen Raum des Martyriums den physischen Schmerz unter
Kontrolle halten. Bei näherer Betrachtung der Reaktion der Märtyrer auf den Schmerz
im Zusammenhang mit dem besonderen Charakter des jeweiligen Raums wird die
literarische Konstruktion des Gefängnisses und der Heiligkeit in ihrer Komplexität
geklärt. Wie im Folgenden gezeigt wird, haben psychische und physische Empfin-
dungen in der Erzählung das gemeinsame Ziel, die Spiritualisierung der inhaftierten
Märtyrer zu schildern. Das Gefängnis ermöglicht die psychische und physische Er-
starkung der inhaftierten Märtyrer und erweist sich auch im Hinblick auf Empfin-
dungen als Schwellenraum, der der spirituellen Reifung der Protagonisten dienlich
ist.

IV.1 Die emotionale Entwicklung des Märtyrers

Emotionen stellen einen neuen Forschungsbereich in der Byzantinistik dar. Dank der
unlängst erschienenen Monographie von Martin Hinterberger zum Thema des

OpenAccess. © 2021 Christodoulos Papavarnavas, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110725780-008



Phthonos in Byzanz wurden nicht nur die Grundaspekte des Allgemeinbegriffes
„Emotion“, sondern auch die verschiedenen Parameter bestimmt, die man bei der
Untersuchung einer solchen Thematik in der byzantinischen Literatur berücksichti-
gen sollte.¹ Aus der Betrachtung unterschiedlicher medizinischer, psychologischer,
philosophischer, soziologischer bzw. anthropologischer, wirtschaftswissenschaftli-
cher, philologischer und kulturhistorischer Studien, zugleich aber auch in Anbetracht
der byzantinischen Literatur selbst, zieht Martin Hinterberger folgende Rückschlüsse
auf die Emotionen: Emotionen bezeichnen einen mehrdimensionalen Syndromkom-
plex; sie bestehen aus kognitiven Komponenten, nämlich aus Gedanken und Urteilen
über die Welt, sie beruhen auf neurobiologischen Vorgängen im Gehirn und dem
restlichen Körper, sie werden innerlich erlebt und ausgedrückt, und sie geben den
Anstoß zu Handlungen. Neben einer geringen genetischen Veranlagung werden
Emotionen durch die jeweilige Kultur, Gesellschaft und Epoche beeinflusst.² Im Ge-
gensatz zur Emotion zeichnet sich das „Gefühl“ nur durch einen Teilaspekt dieser
komplexen Gesamtheit von Faktoren aus, der im inneren Erleben bzw. der subjektiv
erlebten und bewussten Komponente der Emotion besteht.³

In der byzantinischen Welt waren die Emotionen bzw. „Leidenschaften“ (πάθη)
mit den anschließenden körperlichen und sprachlichen Handlungen sehr eng ver-
knüpft. Das heißt, die Emotionen sollten im Zusammenhang mit dem Verhalten bzw.
den körperlichen und verbalen Reaktionen der Protagonisten aufgespürt und inter-
pretiert werden.⁴ „Emotionswörter“, nämlich Wörter, die Emotionen, wie etwa Trauer
und Angst, benennen, sowie „Emotionsepisoden“, also narrative Einheiten, die
Emotionen beschreiben, sind besonders in der byzantinischen Historiographie und
Hagiographie aufzufinden.⁵ Im Gegensatz zur Historiographie, in der die Emotionen
einen positiven oder negativen Charakter haben können, sind die in den hagiogra-
phischen Texten dargestellten Emotionen meist negativ konnotiert, da sie eine
menschliche Eigenschaft bzw. Schwäche offenbaren, gegen die die heiligen Prot-

 Vgl. Hinterberger, Phthonos, bes. 1– 10.Vor und nach der Veröffentlichung dieser bahnbrechenden
Studie hat sich Martin Hinterberger auch im Rahmen von mehreren Artikeln mit dem Thema der
Emotionen befasst,vgl. bspw. Hinterberger, Tränen in der byzantinischen Literatur, 27–51, bes. 27–31;
Hinterberger, Emotions in Byzantium, 123–134; Hinterberger, „Messages of the Soul“, 125–145.
 Dieses Prinzip ist für die mediävistische Emotionsforschung in den Geschichts- und Literaturwis-
senschaften von enormer Bedeutung, vgl. Rosenwein, Histoire de l’émotion, bes. 41–45; Rosenwein,
Emotional Communities, bes. 14–17; Eming, Emotionen als Gegenstand mediävistischer Literaturwis-
senschaft, bes. 251–252, 255–256, 258–260.
 Hinterberger, Tränen in der byzantinischen Literatur, 27–28; Hinterberger, Emotions in Byzan-
tium, 123– 125; Hinterberger, Phthonos, bes. 1–4.
 Vgl. Hinterberger, Tränen in der byzantinischen Literatur, bes. 30, 32, 44; Hinterberger, Emotions
in Byzantium, 126; Hinterberger, Phthonos, bes. 2–3, 7; Hinterberger, „Messages of the Soul“,
bes. 127, 130– 131.
 Vgl. Hinterberger, Tränen in der byzantinischen Literatur, bes. 29, 36, 40, 42; Hinterberger,
Emotions in Byzantium, 123– 126, 129; Hinterberger, Phthonos, bes. 3, mit Anm. 11, 4–7, 10.

IV.1 Die emotionale Entwicklung des Märtyrers 121



agonisten ankämpfen müssen.⁶ Auch die Einstellung der meisten Byzantiner zu
Emotionen wurde in großem Maße durch das asketische Ideal und die hagiographi-
sche Literatur beeinflusst, sodass die asketischen Verhaltensregeln breiten Anklang in
der byzantinischen Gesellschaft fanden.⁷ Gleichwohl betonen Theologen wie Gregor
von Nyssa, Theodoret von Kyrrhos und Maximus Confessor auch die entscheidende
Rolle der Emotionen bei der Entwicklung der richtigen Haltung gegenüber Mitmen-
schen und Gott, die in die Etablierung einer Kommunikation mit Gott münden kann.⁸
Jedenfalls steuert die Schilderung von Emotionen in der byzantinischen Literatur
sowohl zum abwechslungsreichen Textaufbau und abenteuerlichen Handlungsablauf
als auch zur Attraktivität der Texte wesentlich bei.⁹ Dies trifft auch im Kontext des
Gefängnisses in den hier untersuchten Märtyrerakten zu. Ferner wird meine Analyse
die Beziehung zwischen Emotionen und Raum erhellen, welche die bisherige For-
schung zur byzantinischen Literatur nicht einmal gestreift hat.¹⁰ Die vorliegende
Einheit soll letztendlich einen Beitrag zur History of Emotions leisten.¹¹

Mehrere Byzantinisten haben bereits dargelegt, dass die hagiographischen Um-
arbeitungen des Symeon Metaphrastes im Vergleich zu seinen Vorlagen stark emo-
tional ausgestaltet sind: Bei seiner Studie zur Beziehung zwischen Hagiographie und
Humanismus im Jahr 1986 versuchte Franz Tinnefeld, „das besondere Interesse des
Autors an der Beschreibung menschlicher Empfindungen in verschiedenen Lebens-
situationen“ zu demonstrieren.¹² Im selben Jahr listete auch Wolfgang Lackner die in
den metaphrastischen Texten geschilderten Tugenden bzw. Emotionen eines Heiligen
auf, welche er als „Zeugnisse für die histoire des mentalités“ auswertete.¹³ Im Jahr
2009 sprach Martin Hinterberger von „starker Emotionalisierung“ der metaphrasti-

 Hinterberger, Emotions in Byzantium, 127, 129; Hinterberger, „Messages of the Soul“, bes. 138–
140. Vgl. Kazhdan – Cutler, Emotions, 691.
 Vgl. Hinterberger, Emotions in Byzantium, 129, 133. Für den allgemeinen Einfluss des Mönchtums
auf alle Bereiche der byzantinischen Gesellschaft s. einführend Brown, The World of Late Antiquity,
96–113, bes. 107. Vgl. dagegen die Meinung von Béatrice Caseau: „Monastic lifestyles touched only a
minority of Christians“: Caseau, Christian Bodies, 101– 102, hier 101.
 Papadogiannakis, Dialogical Pedagogy, 94– 104.
 Vgl. Hinterberger, Tränen in der byzantinischen Literatur, 29; Hinterberger, Byzantinische bio-
graphische Literatur, 81; Hinterberger, Emotions in Byzantium, 124; Hinterberger, Phthonos, 10, 335,
338–339.
 Bezüglich des westlichen Mittelalters finden sich hingegen treffende Beispiele für den Zusam-
menhang zwischen Raum und Emotionen in Beiträgen von Barbara H. Rosenwein, vgl. Rosenwein,
The Places and Spaces of Emotion, 505–536; Rosenwein, Emotional Space, 287–303.
 Zu einer ausführlichen History of Emotions s. Schnell, Haben Gefühle eine Geschichte? Für eine
Einführung in die Methoden der Emotionsforschung und die Analyse der Emotionsdarstellungen in
literarischen Texten des Mittelalters s. Eming, Emotionen als Gegenstand mediävistischer Literatur-
wissenschaft, 251–273.
 Tinnefeld, Hagiographie und Humanismus, 351–353, hier 351. Vgl. Peyr [Schiffer], Zur Umar-
beitung rhetorischer Texte, 150, mit Anm. 35.
 Lackner, Die Gestalt des Heiligen, 523–536, hier 529. Vgl. Peyr [Schiffer], Zur Umarbeitung rhe-
torischer Texte, 150, mit Anm. 34.

122 Kapitel IV Psychische und physische Empfindungen im Gefängnis



schen Texte.¹⁴ 2017 untersuchte Stratis Papaioannou das Vorhandensein von „inten-
siven Emotionen“ (intense emotions) in den hagiographischen Romanen des meta-
phrastischen Menologions.¹⁵ Dieses Phänomen ist aber nicht nur in der Hagiographie,
sondern auch in der Historiographie ab dem 9. Jahrhundert zu beobachten.¹⁶ Mit
meiner Analyse der vormetaphrastischen Texte und durch einen – soweit möglichen –
Vergleich zwischen vormetaphrastischen und metaphrastischen Versionen derselben
Leidensgeschichten werde ich allerdings zeigen, dass sich manchmal die vormeta-
phrastischen Märtyrerakten, insbesondere im Kontext des Gefängnisses, in emotio-
naler Hinsicht als sehr ergiebig erweisen. Aus diesem Grund können sie auch zur
Erforschung der Emotionalität bzw. ihrer Darstellung in Byzanz beitragen.

Die Emotionen der narrativen Figuren in den Märtyrerakten spiegeln jeweils ihre
Ansicht über den Gefängnisraum wider – oder umgekehrt: Die Auffassung der nar-
rativen Figuren über die Inhaftierung deckt die Emotionen auf, welche bei ihnen der
Gefängnisraum hervorruft. Pagane Verfolger und christliche Märtyrer unterscheiden
sich durch ihre Haltung und emotionale Situation sehr stark voneinander. Der je-
weilige Gegner verwendet das Gefängnis als Einschüchterungsmaßnahme zur Be-
kehrung der Märtyrer. Im Gegensatz zu Symeon Metaphrastes, der die folgende Epi-
sode gänzlich weglässt (vgl. Met-PMarCr BHG 1197), weist der anonyme Hagiograph
des vormetaphrastischen Martyriums der zehn Märtyrer von Kreta (PMarCr BHG 1196)
darauf hin, dass der pagane Prokonsul Platimaios die erste Phase des Verhörs über-
springt und sofort nach der Festnahme der Märtyrer befiehlt, sie ins Gefängnis zu
werfen und die Folterungen vorzubereiten. Durch diese Drohungen zielt er eigentlich
darauf ab, die Märtyrer einzuschüchtern:

Als er [d.h. der Prokonsul Platimaios] sie [d.h. die Märtyrer] sah, ließ er sich weder zu Schmei-
chelei noch zu einem wohlwollenden Wort herbei; er bat [die Märtyrer] nicht einmal um das
Übliche wie alle anderen, nämlich vom Opferfleisch zu essen. Doch er bewirkte, dass sie statt
einer Kirche das Gefängnis aufsuchten, und befahl, allerlei Geräte und das gesamte Arsenal von
Folterwerkzeugen für den folgenden Tag vorzubereiten, in der Hoffnung, durch seine Drohung die
Seelen der Heiligen zu erschüttern.

οὓς θεασάμενος, οὐκ εἰς κολακείαν οὐδὲ φιλάνθρωπον λόγον ἐτράπη, οὐδὲ τὸ κοινὸν δὴ τοῦτο
προσετρέψατο, καθάπερ οἱ λοιποὶ πάντες, εἰς τὸ μιαροφαγῆσαι· ἀλλὰ ποιεῖ μὲν αὐτοὺς ἀντὶ
ἐκκλησίας οἰκῆσαι τὸ δεσμωτήριον, πᾶσαν δὲ μηχανὴν καὶ πᾶν βασανιστήριον ὄργανον ἐκέλευσεν
εἰς τὴν ὑστεραίαν παρασκευάζεσθαι, ἀπειλῇ ταράξαι ἐλπίσας τὰς τῶν ἁγίων ψυχάς. (PMarCr
S.391.1–6)

 Hinterberger, Byzantinische biographische Literatur, 77–81, hier 77.Vgl. Hinterberger, Phthonos,
336–337.
 Papaioannou, Christian Novels, bes. xvi–xvii, xix, 284, Anm. 9, 291, Anm. 13, 298, Anm. 14, 307,
Anm. 9, 310, Anm. 52, hier xix. Vgl. Hinterberger, Byzantinische biographische Literatur, 77–78, mit
Anm. 76.
 Hinterberger, Emotions in Byzantium, 129.

IV.1 Die emotionale Entwicklung des Märtyrers 123



In der obigen Passage wird also durch die Dramatisierung des Auftakts einer un-
menschlichen Leidensgeschichte nicht nur der abschreckende Charakter des Ge-
fängnisraumes, sondern auch die Grausamkeit des Prokonsuls unterstrichen. Erst
nach ihren an Gott gerichteten Gebeten und der Erscheinung eines gottgesandten
Engels in ihrem Schlaf konnten sich die inhaftierten Märtyrer vollends beruhigen
(ἡσύχασαν ἡδέως, PMarCr S.391.25).

In Wirklichkeit geht der pagane Gegner davon aus, dass der Gefängnisraum den
Märtyrern Angst und Schrecken einflößen und sie somit zur religiösen Konversion
vom Christentum zum Paganismus führen kann. Das Gefängnis wird als Schwellen-
raum dargestellt, von dem aus der Perspektive des Verfolgers erwartet wird, durch die
Aktivierung bestimmter Emotionen die Bekehrung der Märtyrer zu erwirken. Diese
Erwartung deutet zugleich an, dass das Gefängnis bzw. die Inhaftierung bei allen
narrativen Figuren, auch beim paganen Gegner und dem intratextuellen Publikum,
d.h. den Zuschauern des Geschehens, gewisse Emotionen auslösen kann. Der Raum
des Gefängnisses ist allgemein mit Emotionen wie Angst und Schrecken gekoppelt.¹⁷
Durchaus erfüllt sich – zumindest anfänglich – die Erwartung des paganen Gegners:
Beim Betreten des Gefängnisses werden die Märtyrer meist in Furcht versetzt. Durch
die Wahrnehmung einer Bedrohung wird jedoch die sogenannte „Kampf-oder-Flucht-
Reaktion“ (fight-or-flight reaction nach der Theorie von Joseph LeDoux) aktiviert:
Dabei wird „der Körper auf Wegrennen vor der Bedrohung oder auf Verharren und
Kampf vorbereitet“.¹⁸ Die Märtyrer bleiben im Gefängnis und bekämpfen ihre Angst.
Es sei hier an den Fall der Marina von Antiochien erinnert, die während ihrer Inhaf-
tierung durch den Drachen bzw. ihre eigenen Schwächen in große Angst gerät (ἐγέ-
νετο ἐν μεγάλῳ φόβῳ, PMarAnt BHG 1165, S.25.34; vgl. hier Kapitel 3).¹⁹ Doch durch
das Geschehen im Gefängnis, nämlich die Erscheinung einer gottgesandten Taube
und die Überwindung der dämonischen Bedrohung, bekommt Marina Mut und Kraft,
sodass sie am Ende mit einem neuen spirituellen Status den Gefängnisraum verlässt.

In der Regel überwinden Märtyrer und Märtyrerinnen wie Marina ihre ursprüng-
lichen Schwächen und Angstgefühle im Gefängnis und sind dann bereit, der öffent-
lichen Folter mit Freude und Tapferkeit entgegenzugehen. Nach der Beruhigung und
Ermutigung durch Gott im Kerker erreichen zum Beispiel die zehn Märtyrer von Kreta
das Gericht mit Mut und Freude (θαρσαλέοι τε καὶ χαίροντες καταιλήφασι [sic] τὸ
δικαστήριον. PMarCr S.391.20).²⁰ Dann teilen die Märtyrer dem paganen Richter sogar

 Für die Wahrnehmung der Angst und deren verschiedene Erscheinungsformen in Byzanz s.
Kazhdan, Fear, 780–781. Angst hatten die Byzantiner vor mehreren Situationen, wie etwa vor Na-
turkatastrophen, Krankheiten bzw. Epidemien und soziopolitischen Herausforderungen, vgl. Serban,
La peur, 187–193. Für das Angstgefühl im Mittelalter allgemein s. Dinzelbacher, Angst im Mittelalter.
 Plamper, Geschichte und Gefühl, 12–13, 251–252 (mit einer Vorstellung und Diskussion der Theorie
von LeDoux).
 Zum Angstgefühl als Reaktion der mittelalterlichen Menschen auf die Erscheinung des Bösen s.
Dinzelbacher, Angst im Mittelalter, bes. 9–10, 23–66.
 Das unverständliche καταιλήφασι steht wohl statt κατειλήφασι.

124 Kapitel IV Psychische und physische Empfindungen im Gefängnis



mit, dass seine Folterungen ihnen „Freude und Jubel“ (χαρὰ καὶ ἀγαλλίασις, PMarCr
S.394.9) bereiten. Nach der Ermutigung durch die Stimme Gottes im Gefängnis wird
auch der Märtyrer Hermylos „mit leuchtender Seele, leuchtenden Augen und voll
Freude im Herzen“ (φαιδρᾷ ψυχῇ, φαιδροῖς ὄμμασι, πλήρης ἡδονῆς τὴν καρδίαν,Met-
PHermStr BHG 745, Kap.7) demGericht vorgeführt. Die innerliche Freude des Märtyrers
spiegelt sich in seinem Gesicht und strahlt aus seinen Augen. Laut dem Text bezeugt
die äußere Erscheinung des Protagonisten deutlich seine emotionale Verfassung
(τοῦτο γὰρ ἡ ἔξωθεν ὄψις ἐσήμαινεν ἀκριβῶς, Met-PHermStr Kap.7). Trotzdem ist der
pagane Kaiser Licinius nicht in der Lage, die Emotionen und das Aussehen des
Märtyrers richtig zu interpretieren: Er lächelt hämisch und schüttelt seinen Kopf,
wobei er erwartet, dass der Märtyrer im dunklen Gefängnis auf den christlichen
Glauben verzichten würde (Met-PHermStr Kap.7). Die positive Einstellung der Märtyrer
dem Martyrium gegenüber ist aber nicht nur an ihrem Aussehen, sondern auch ihrem
Handeln zu erkennen,weil sie am Ende ihres Leidens mit Ausdauer und Festigkeit zur
Hinrichtung schreiten.

Das Geschehen im Gefängnis hilft den Märtyrern, nicht nur das öffentliche Mar-
tyriummit Entschlossenheit zu erdulden, sondern auch die Inhaftierung selbst positiv
wahrzunehmen. Genau deswegenwollen die inhaftierten Märtyrer aus dem Gefängnis
nicht entkommen, auch wenn sie diese Möglichkeit haben (vgl. Kapitel 2). Als der
Märtyrer Mamas mit noch vierzig Christen in Gefangenschaft gerät, befreit er die Ge-
fährten von ihren Fesseln und macht durch sein Gebet die Gefängnistore auf wun-
dersame Weise auf, sodass seine Mitgefangenen aus dem Kerker entkommen können.
Mamas hingegen bleibt alleine im Kerker und wird durch die Anwesenheit bzw. Un-
terstützung eines Engels für die zukünftigen Bewährungsproben gestärkt (ὁ δὲ μόνος
ἐν τῇ φυλακῇ ὑπολείπεται, ἀγγελικῇ παρουσίᾳ πρὸς τοὺς μέλλοντας ἀγῶνας
στομούμενος. Met-PMam BHG 1018, Kap.14; vgl. PMam BHG 1019, S.300.23–25). Das
Gefängnis dient also auch in emotionaler Hinsicht als Schwellenraum, in dem zwei
gegensätzliche Emotionen, nämlich Angst und Freude, unter ein Dach gebracht
werden, wobei die Angst der inhaftierten Märtyrer schlussendlich in Freude umge-
wandelt wird. Diese Änderung des emotionalen Zustands der Märtyrer zeigt die er-
folgte Bewusstwerdung ihrer religiösen Aufgabe, die sie dann durch das Martyrium in
die Tat umsetzen.

Tatsächlich hängt die Erfüllung der Aufgabe der christlichen Märtyrer, nämlich
die Erduldung des Martyriums bis zur Hinrichtung, von ihrer emotionalen Belast-
barkeit ab. Ein treffendes Beispiel dafür bietet die vormetaphrastische und meta-
phrastische Vita des ikonophilen Stephanos des Jüngeren (VStephIun BHG 1666; Met-
VStephIun BHG 1667): Stephanos befindet sich im Kerker zusammen mit anderen
zukünftigen Märtyrern,welche durch die zuvor praktizierten Folterungen verstümmelt
wurden. Stephanos hält seine Mitgefangenen dazu an, verschiedene Leidensge-
schichten von früheren Märtyrern zu erzählen, um durch deren Beispiele ihre
Bereitschaft zum Martyrium zu stärken (VStephIun S.161.9– 11; Met-VStephIun
S.161.2323–2324, S.162.2325–2327). Durch diese traurigen bzw. schmerzhaften Be-
richte (λυπηρὰ καὶ ὀδυνηρὰ ῥηθέντα) brechen alle Männer in Tränen aus (VStephIun

IV.1 Die emotionale Entwicklung des Märtyrers 125



S.162.1–2; Met-VStephIun S.163.2356–2358). Eine stark emotionale Erzählung, welche
den Schmerz und das Leiden früherer Märtyrer in allen Einzelheiten darlegt, führt
nämlich die inhaftierten Männer dazu, sich ihr eigenes Martyrium lebhaft vor Augen
zu stellen. Damit werden sie sich gleichzeitig ihres bevorstehenden Todes bewusst
und vergießen Tränen der Trauer.²¹ Auf der einen Seite können diese Tränen ihre
Spiritualität offenbaren, zumal sie sich dadurch auf den Tod und die Verbindung mit
Gott im Paradies vorbereiten.²² Auf der anderen Seite aber muntert Stephanos durch
Belehrung seine Mitgefangenen auf, in den Bedrängnissen nicht zu ermatten (δι-
δάσκων τοὺς συνδεσμώτας πατέρας μὴ ἐκκακεῖν ἐν ταῖς θλίψεσιν [Eph 3.13], VStephIun
S.163.24–25; vgl. Met-VStephIun S.165.2396–2399). Die übermäßige Trauer und Angst
können nämlich zu Feigheit und Aufgabe des Martyriums führen. Deswegen betont
der Märtyrer-Protagonist, dass man bis zur Endphase des Martyriums Dankbarkeit
gegenüber Gott und Ausdauer haben soll, um sich den Märtyrerkranz und imweiteren
Sinne die Heiligkeit zu verdienen (VStephIun S.162.7–8; Met-VStephIun S.163.2363–
2365). Das Gefängnis bietet den Märtyrern Zeit und Gelegenheit, sich durch die
Kommunikation mit Gott und den Mitgefangenen emotional zu entwickeln und zu-
versichtlich zu werden. Daraus folgt, dass der Weg zur Heiligkeit mit der emotionalen
Entwicklung der inhaftierten Märtyrer einhergeht.

Auffällig ist, dass die inhaftierten Märtyrer auch andere Christen, die sie im Ge-
fängnis besuchen, durch Ermutigung und Befreiung vom Angstgefühl überzeugen,
den Weg des Martyriums zu gehen. Der folgende Fall ist von besonderem Interesse:
Obwohl der Offizier Varus die Hauptrolle in der Erzählung spielt, erfahren wir bereits
am Anfang der Geschichte, dass er seinen christlichen Glauben aus Angst nicht of-
fenbaren will, um nicht auf grausame Weise ums Leben zu kommen (ἐφοβεῖτο γὰρ
ὁμολογῆσαι τὸν Χριστὸν φανερῶς, ἵνα μὴ κακῶς ἀπολεῖται (PVar BHG 1862, Kap.1; vgl.
ἐδεδοίκει, Met-PVar BHG 1863, Kap.1). Die Angst des Protagonisten wird in der vor-
metaphrastischen Version des genannten Textes auch an anderen Stellen hervorge-
hoben. Beispielsweise vertraut Varus den zukünftigen Märtyrern,welche im Gefängnis
auf ihre Hinrichtung warten, seine Sorge an: „Ich habe Angst davor, mich zum
christlichen Glauben zu bekennen, um nicht auf schlimme Weise umzukommen“
(φοβοῦμαι ὁμολογῆσαι, ἵνα μὴ ἀπολλύωμαι κακῶς. PVar Kap.2). Die inhaftierten
Männer geben ihm gleich eine einfache, aber treffende Antwort: „Niemand, der in
Angst ist, erreicht das Ziel“ (οὐδεὶς φοβούμενος τελειοῦται, PVar Kap.3). Das Verb
τελειοῦται, dem das Nomen τελείωσις entstammt, ist doppeldeutig. Einerseits ist
damit die Vollendung des Martyriums durch den Tod des Märtyrers gemeint, ande-
rerseits aber wird auch die – spirituelle – Vollkommenheit (perfection) des Märtyrers

 Über die Tränen und ihre Funktion in der byzantinischen Literatur s. Hunt, Joy-bearing Grief;
Hinterberger, Tränen in der byzantinischen Literatur, 27–51; Grünbart, Der Kaiser weint, bes. 96–
104; Giannouli, Die Tränen der Zerknirschung, 141–155. Zum Thema der Trauer in der byzantinischen
Kunst s. Maguire, The Depiction of Sorrow, 122– 174.
 Für die Tränen als Zeichen der Spiritualität in einem vor allem asketischen Kontext s. Uthemann,
Contrition, 528. Vgl. Hinterberger, Tränen in der byzantinischen Literatur, bes. 33–41, 46–51.

126 Kapitel IV Psychische und physische Empfindungen im Gefängnis



durch die Erlangung des Paradieses und der Heiligkeit angedeutet. Diese doppel-
deutige τελείωσις wird auch der Protagonist Varus am Ende der Erzählung erreichen.
Die Begegnung sowie das Gespräch des Varus mit den zukünftigen Märtyrern im
Kerker erweist sich demnach als von zentraler Bedeutung sowohl für die emotionale
Entwicklung des Protagonisten selbst als auch für den Handlungsablauf. Nach dieser
Episode im Gefängnis bringt Varus den Mut auf, seine christliche Identität in aller
Öffentlichkeit zu bekennen und das Martyrium zu erleiden (PVar Kap.4). Die Bedeu-
tung des Gefängnisses als emotionsspezifischer Schwellenraum wird hier durch die
Schilderung der Ermutigung des Varus wiederum betont.

Auch der pagane Gegner selbst stellt manchmal fest, dass das Gefängnis, in dem
die Ermutigung der Märtyrer stattfindet, eine Gefahr für seine Interessen darstellen
kann. Diese Möglichkeit wird auf eindringliche Art undWeise im vormetaphrastischen
Martyrium des Epimachos (BHG 593) geschildert: Eine Menge von anonymen Christen
wird wegen ihres Widerstands, den alten Göttern zu opfern, vom paganen Verfolger
Apellianos festgenommen, gepeinigt und dann bis zur Vorbereitung der nächsten
Folterungen verhaftet. Der Märtyrer-Protagonist Epimachos, der sich bald darauf
freiwillig an die römische Behörde ausliefert, landet ebenfalls im Gefängnis.Was dort
im geschlossenen und privaten Raum des Kerkers geschah, erfahren wir aber erst im
Nachhinein, und zwar beim nächsten Auftritt der inhaftierten Christen im öffentlichen
Raum.Vor ihrem paganen Gegner sind sie jetzt sehr tapfer und bereit, die grausamen
Folterungen zu ertragen (ἀνδριζομένους ἐπιπολὺ καὶ προθύμους γενομένους περὶ τὰς
δεινὰς βασάνους, PEpim Kap.5; vgl.Met-PEpim BHG 594, Kap.5). Durch missbilligende
Äußerungen und hartnäckigen Widerstand gegen Apellianos zeigen sie ihre gestärkte
Haltung (οὕτως αὐτῷ ἀντέστησαν καὶ ὕβρισαν αὐτῷ, PEpim Kap.5), sodass er sich bei
ihren Gefängniswärtern nach dem Grund ihrer Gesinnungsänderung erkundigt. Laut
deren Antwort ermutigte Epimachos durch seine christliche Belehrung im Kerker nicht
nur seine Mitgefangenen, sondern führte auch die Gefängniswärter selbst zum
Christentum. Im Gegensatz zum obigen Fall des Protagonisten Varus, der bei seinem
Besuch im Gefängnis Ermutigung von den inhaftierten Märtyrern erfährt, muntert
Epimachos im vorliegenden Fall die anderen inhaftierten Christen auf. Jedenfalls
versetzen die Worte der Gefängniswärter den paganen Gegner Apellianos derart in
Zorn (θυμωθείς, PEpim Kap.6), dass er gleich ihre Enthauptung anordnet. Hierauf lädt
Apellianos Epimachos vor Gericht und teilt ihm ausdrücklich mit, dass er seinen Tod
nicht länger zu verschieben gedenke, damit dieser keine anderen Gefangenen zum
Christentum bekehren könne (PEpim Kap.7). Die ganze Szene mit den Gefängnis-
wärtern und der Reaktion des Apellianos unterlässt Symeon Metaphrastes in seiner
überaus kurzen Fassung des genannten Martyriums (vgl.Met-PEpim BHG 594). Seiner
Mitteilung zufolge fasst also der pagane Gegner den Aufenthalt des Protagonisten im
Gefängnis als Bedrohung für die Erreichung seiner Zielvorgabe auf, nämlich alle
Christen zum Paganismus zu bekehren, und versucht, die Funktion des Gefängnisses
als Übergangsraum der Paganen zum Christentum außer Kraft zu setzen. Darum
schickt er tatsächlich den Protagonisten nicht mehr ins Gefängnis, sondern gleich zur
Folterung und Hinrichtung.

IV.1 Die emotionale Entwicklung des Märtyrers 127



Neben den Emotionsepisoden im Gefängnis, in denen man meistens den Verlauf
der emotionalen Erstarkung der Märtyrer betrachten kann, bestätigen einige Fälle,
dass die Haft durch die Emotion der Angst zu Feigheit und Aufgabe des Martyriums
führen kann. Ein solches Beispiel bieten die vormetaphrastischen und metaphrasti-
schen Märtyrerakten des Hieron durch die Schilderung der Geschichte eines christ-
lichen Mitgefangenen namens Viktor (PHier BHG 749, Kap.11; Met-PHier BHG 750,
Kap.6). Viktor, der sich zusammen mit seinen Gefährten im Gefängnis befindet, setzt
den Aufseher bzw. Haftstrafenregistrator (κομενταρήσιος) darüber in Kenntnis, dass
er „wegen der Schwäche seiner Natur und seiner Feigheit“ (ἀσθενείᾳ φύσεως καὶ
δειλίᾳ, PHier Kap.11) von den Fesseln und den künftigen Folterungen befreit werden
möchte. Daher bittet er den Aufseher darum, ihn in seine Bücher einzutragen, womit
seine Bekehrung zum Paganismus gemeint ist. Dabei lässt Viktor sein Handeln von
seiner Angst und Furcht bestimmen. Die dramatische Dimension dieser Szene wird in
der metaphrastischen Version durch die Selbstreflexion des Protagonisten Hieron in
der Form von quälenden Fragen verstärkt (z.B. Warum hast du, Viktor, das ewige
Leben gegen das vorübergehende Leben getauscht? Met-PHier Kap.6). Angst vor dem
Martyrium und der damit einhergehenden Gefängnisphase zieht also in der Folge den
Verlust des Paradieses und der Heiligkeit nach sich.

Auch Theodotos und Rufina, die Eltern des Märtyrers Mamas,werden wegen ihres
christlichen Glaubens festgenommen und zum Statthalter von Caesarea in Kappa-
dokien gebracht, der sie –wie der Prokonsul Platimaios im Fall der zehn Märtyrer von
Kreta – aus Grausamkeit gleich ins Gefängnis wirft. Im Kerker bringen sie ihre Emo-
tionen zum Ausdruck: Vor der grausamen Haltung des paganen Tyrannen hat Theo-
dotos Angst und ersucht Gott um sofortigen Tod, was gleich danach geschieht (Met-
PMam Kap.2). Rufina, die übrigens während der Verhaftung mit Mamas schwanger
geworden war, bringt ihr Kind wegen der Strapazen im Gefängnis vorzeitig zur Welt
und ist über den Tod ihres Mannes sehr betrübt (Ρουφίνα τὴν ἐκ τοῦ δεσμωτηρίου μὴ
φέρουσα κακοπάθειαν, ἀλλ’ ἀώρως τεκοῦσα […]. Ἐλύπει δεινῶς αὐτὴν ἡ τοῦ ἀνδρὸς
τελευτή, Met-PMam Kap.3; vgl. PMam BHG 1019, S.282.11– 13). Sie denkt aber auch
über die Grausamkeit des Statthalters sowie ihren bevorstehenden Tod bzw. das
Jüngste Gericht nach und zittert geradezu vor Angst (ἡ τοῦ ἡγεμόνος ὠμότης
δεδοικέναι περὶ τῶν ἐσχάτων αὐτὴν καὶ τρέμειν ἐποίει,Met-PMam Kap.3). Rufina klagt
heftig über ihren toten Mann und vergießt Tränen der Trauer. Nach ihrem Gebet zu
Gott stirbt auch sie im Kerker, wobei die Erziehung ihres Kindes eine fromme Frau
namens Ammia übernimmt. Auf diese Weise werden auch die Eltern des Märtyrers
Mamas als Heilige anerkannt und gemäß dem orthodoxen Kalender am 31. August
gefeiert.²³ Der grausame Charakter des paganen Verfolgers wird dementsprechend
durch seinen Entschluss zur unmittelbaren Einkerkerung des Paares herausgestri-
chen,wobei im Gefängnisraum die beiden Protagonisten ihren Emotionen freien Lauf

 Marava-Chatzinikolaou, Ὁ ἅγιος Μάμας, 12, mit Anm. 2.

128 Kapitel IV Psychische und physische Empfindungen im Gefängnis



lassen. Im vorliegenden Fall können die misslichen Haftbedingungen sowie der Blick
auf das Jenseits die Emotionen von Trauer und Angst intensivieren.

Die Dramatisierung des Geschehens durch die Darstellung der schmerzlichen
Vorkommnisse und der jeweiligen Emotionen der narrativen Figuren bezieht sich auf
die Möglichkeit einer Erzählung, das extratextuelle Publikum auf emotionaler Ebene
anzusprechen. Die Hagiographen versuchen, durch die genaue Beschreibung der
Innenwelt verschiedener narrativer Figuren bei den Rezipienten des Textes gewisse
Emotionen hervorzurufen. Somit wird auf indirekte Art und Weise eine emotionale
Kommunikation zwischen der Erzählung und den Rezipienten des Textes etabliert.²⁴
Ein Paradebeispiel dafür findet sich im vormetaphrastischen Martyrium von Akepsi-
mas, Joseph und Aeithalas (BHG 19), gemäß dem die drei Männer nach ihrer grau-
samen Folterung durch den persischen König Schapur II. drei Jahre im Gefängnis
zubrachten:

Aber die tapferen Soldaten Christi ertrugen um seinetwillen jede Mühsal und Misshandlung. Sie
verbrachten drei Jahre eingeschlossen bei Hunger, Durst, Kälte und in Nacktheit. Sie fanden von
niemandem eine Unterstützung in der Not, außer vielleicht von den Mitgefangenen, die hin-
ausgingen und für sich selbst und die Märtyrer um eine geringfügige Hilfeleistung baten. Die
Aufseher, die im Gefängnis Wache hielten, beobachteten ihre unerträgliche Mühsal und schweren
Hunger, hatten Mitleid mit ihnen wegen ihres hohen Alters und brachen in Klagen und Tränen
aus.

A̓λλ’ οἱ γενναῖοι τοῦ Χριστοῦ στρατιῶται πᾶσαν θλίψιν καὶ κάκωσιν δι’ αὐτὸν ὑπομένοντες, ἐν
πείνῃ καὶ δίψῃ, ἐν ψύχει καὶ γυμνότητι ἐπὶ τριετῆ χρόνον κατάκλειστοι διετέλεσαν, μηδαμόθεν
ἔχοντες τῆς ἐνδείας παραμυθίαν, πλὴν εἰ μὴ ἀπὸ τῶν συνδεσμίων, ἐξερχομένων καὶ προσαι-
τούντων ἑαυτῶν τε χάριν καὶ τῆς τῶν μαρτύρων ἐλαχίστης ἐπιχορηγήσεως· ὧν καὶ τὰς ἀφορή-
τους θλίψεις καὶ τὴν τοῦ λιμοῦ χαλεπότητα καθορῶντες οἱ τῇ εἱρκτῇ προσκαθήμενοι φύλακες τό
τε βαθὺ γῆρας κατῳκτίζοντο καὶ πρὸς ὀδυρμοὺς καὶ δάκρυα μετεφέροντο. (PAcepsJosAeith
S.538.23–28)

Diese Szene ist auch bei Metaphrastes (vgl. Met-PAcepsJosAeith BHG 23, Kap.11) ohne
wesentliche inhaltliche Unterschiede anzutreffen. Metaphrastes erläutert aber näher
die Haltung der Gefängnisaufseher und stellt die Ursache ihrer Tränen klar: „Da sie
aus Angst vor dem Richter nichts zu ihrer Unterstützung unternehmen konnten,
hatten sie nur Mitleid mit ihnen [d.h. mit den inhaftierten Märtyrern] und brachten
[ihnen] Tränen des Mitgefühls dar“ (οὐδὲν δὲ τῶν εἰς θεραπείαν δρᾶσαι διὰ τὸν τοῦ
δικαστοῦ φόβον δυνάμενοι συνῆλγον αὐτοῖς μόνον, καὶ τὸ τῆς συμπαθείας προ-
σέφερον δάκρυον. Met-PAcepsJosAeith BHG 23, Kap.11). Mitleid zeigten aber auch die
Mitgefangenen, welche den Protagonisten geringfügigen Beistand durch die Gewäh-
rung von Lebensmitteln leisteten. Empathie bzw. Mitleid galt laut den Schriften der

 Zur Untersuchung der emotionalen Kommunikation zwischen Text und Publikum angesichts der
byzantinischen Märtyrerakten s. auch Papavarnavas, The Role of the Audience, 79. Zum theoretischen
Hintergrund der emotionalen Kommunikation in narrativen Texten s. Koch, Trauer und Identität, 48.

IV.1 Die emotionale Entwicklung des Märtyrers 129



spätantiken Kirchenväter allgemein als eine der wichtigsten christlichen Tugenden.²⁵
Alles in allem fokussiert der Text in dieser Episode auf die Schilderung der unange-
nehmen Haftbedingungen und der Emotion des Mitleids, welche die Nebenfiguren,
nämlich die Mitgefangenen und die Aufseher, für die inhaftierten Märtyrer empfinden.
Dadurch führt der Text zur Ergriffenheit und Aktivierung des Mitleids beim extra-
textuellen Publikum,welches wie das intratextuelle Publikum (d.h. die Nebenfiguren)
die schwierige Lage der inhaftierten Märtyrer erkennen kann. Das intratextuelle Pu-
blikum dient nämlich hier auf emotionaler Ebene als Identifikationsfigur für das ex-
tratextuelle Publikum.²⁶

Zwischen dem intratextuellen bzw. extratextuellen Publikum und den Märtyrern
gibt es dennoch einen gewissen emotionalen Abstand, den das jeweilige Publikum
trotz der Äußerung seines Mitgefühls nicht überbrücken kann. Sowohl die Nebenfi-
guren in der Erzählung als auch die Leser/Zuhörer des Textes können sich nicht
vollständig mit den Protagonisten emotional identifizieren, weil die Letzteren durch
das Erleben und Erleiden des Schmerzes im Gefängnis den Weg des Martyriums und
somit der Heiligkeit alleine gehen. Genau in dieser emotionalen Kluft zwischen dem
Publikum und den inhaftierten Märtyrern wird die Heiligkeit der Protagonisten auf-
gebaut. Genauer gesagt: In dem Moment, wo das Publikum innerhalb und außerhalb
des Textes die Ausdauer, mit der die inhaftierten Märtyrer alle Bewährungsproben
bestehen, beobachtet, wird es sich der Schwierigkeit bewusst, sich ebenfalls dem
spirituellen Niveau und Heiligkeitsstatus der Märtyrer zu nähern.

Manchmal zielen die Hagiographen darauf ab, die emotionale Kommunikation
zwischen Text und Publikum auf direkte Weise zu erreichen. Sie versuchen nämlich,
durch die Erwähnung und Aktivierung konkreter Emotionen das extratextuelle Pu-
blikum in die jeweils gewünschte emotionale Richtung zu lenken. Ein Beispiel dafür
ist in den metaphrastischen Märtyrerakten von Gregor dem Erleuchter (Met-PGregArm
BHG 713) zu finden. Der König von Armenien Tiridates fesselt den Märtyrer Gregor am
Hals, an Händen und Füßen und schließt ihn in eine Grube ein, was laut Symeon
Metaphrastes schon beim Hören Angst erregend sei (πρᾶγμα καὶ ἀκοῦσαι φόβου
μεστόν.Met-PGregArm S.99.42). Derartige Erwartungen des jeweiligen Autors in Bezug
auf die Emotionalität seiner Zuhörer entstehen nicht zufällig oder spontan, sondern

 Blowers, Pity, Empathy, and the Tragic Spectacle of Human Suffering, 1–27, bes. 3; Papadogian-
nakis, Dialogical Pedagogy, 101. Für eine kurze Behandlung der Tränen des Mitleids in der byzanti-
nischen Literatur s. Grünbart, Der Kaiser weint, bes. 104–105. Für die Emotion des Mitleids in der
westlichen mittelalterlichen Literatur s. bspw. Schulze, Schmerz und Heiligkeit, 211–232; Rosenwein,
Emotional Space, bes. 291–293; Eming, Emotionen als Gegenstand mediävistischer Literaturwissen-
schaft, bes. 265–266.
 Über die Funktion des intratextuellen Publikums als Identifikationsfigur für das extratextuelle
Publikum und die byzantinische Wahrnehmung der Beziehung zwischen Nebenfiguren der Erzählung
und Rezipienten des Textes im Fall der Märtyrerakten s. Papavarnavas, The Role of the Audience,
66–82.

130 Kapitel IV Psychische und physische Empfindungen im Gefängnis



aus seiner Vertrautheit mit der Mentalität und Reaktion der Rezipienten selbst.²⁷
Obendrein sollte nicht vergessen werden, dass der Hagiograph zum selben gesell-
schaftlichen Milieu wie die Rezipienten gehört und daher dieselbe Einstellung mit
ihnen teilt. In den Märtyrerakten von Gregor zählt der Hagiograph auch alle Unan-
nehmlichkeiten auf, welche der Protagonist in der Grube außer den Fesseln an ver-
schiedenen Körperteilen zu bewältigen hat, wie etwa die Dunkelheit und Tiefe des
Ortes, die Existenz aller Arten von Kriechtieren und den schlammigen Boden (Met-
PGregArm S.99.42, S.100.43–46; vgl. PGregArm BHG 712, Kap.54.15–21, Kap.56.1–11,
Kap.96.10– 14, Kap.98.15–20). Doch nach seiner Freilassung teilt Gregor in der vor-
metaphrastischen Version des besagten Martyriums mit, dass ihn während der In-
haftierung keine Furcht überkam und sein Herz nicht aus der Fassung geriet (οὐδὲ
ἐπτοήθην [bzw. ἐφοβήθην] οὐδὲ ἐξέστη ἡ καρδία μου. PGregArm Kap.96.13– 14). Je-
denfalls ist aber Symeon Metaphrastes in der obigen Szene bestrebt, durch die klare
Angabe des Angstgefühls sowie die Schilderung der schrecklichen Haftbedingungen
des Märtyrers den Zuhörern bzw. Rezipienten des Textes Angst einzujagen und somit
ihre Aufmerksamkeit zu erregen.

Wie bereits dargelegt, stellt Angst eine der Emotionen dar,welche zeitweilig auch
Märtyrer während ihrer Verhaftung haben könnten. Dennoch ist es wichtig, dass im
obigen Fall nur die von Metaphrastes erwartete Angst der Rezipienten angesprochen
wird, wobei laut den beiden Textfassungen eine mögliche Angst des Märtyrers ent-
weder nicht erwähnt oder ausgeschlossen wird. Dabei wird also wiederum auf lite-
rarischer Ebene eine emotionale Differenzierung zwischen dem extratextuellen Pu-
blikum und dem Protagonisten des Textes angedeutet.

Der Kommunikationskanal zwischen Text und Publikum wird auch im folgenden
Textbeispiel auf emotionaler Ebene durch die ausdrückliche Hinwendung zum ex-
tratextuellen Publikum eröffnet,welche die Zuhörer (und Leser) stark in die Handlung
mit einbezieht.²⁸ Im Einzelnen schreibt Symeon Metaphrastes in den Märtyrerakten
von Eudoxios, Romylos, Zenon und Makarios (Met-PEudRomZenMac BHG 1604) Fol-
gendes:

Und sofort zählte [der Statthalter] die Fesseln, die Schläge, das Gefängnis, das Feuer und die
anderen [Bewährungsproben] auf,welche selbst beim bloßen Hören sehr schwer zu ertragen sind.
Ich weiß, auch ihr, die ihr das gehört habt, seid beunruhigt und macht euch Sorgen über die
Fortsetzung der Erzählung, dass auch die Worte [des Statthalters] den Athleten [d.h. den Märtyrer
Eudoxios] irgendwie aus der Fassung gebracht haben. Aber seid zuversichtlich!

Καὶ αὐτίκα δεσμά, καὶ πληγάς, καὶ εἱρκτήν, καὶ πῦρ, καὶ τἄλλα δὲ τὰ βαρύτατα καὶ πρὸς ἀκοὴν
μόνην ἀπηριθμεῖτο. Ἰλιγγιάσατε καὶ ὑμεῖς ἀκούσαντες, οἶδα, καὶ περὶ τῶν ἑξῆς ἀγωνιᾶτε τοῦ

 Für die emotionale Wirkung von literarischen Texten auf das Publikum anhand von Beispielen des
westlichen Mittelalters s. Velten, Performativität, bes. 228; Eming, Emotionen als Gegenstand mediä-
vistischer Literaturwissenschaft, bes. 263, 269.
 Zur ausdrücklichen Apostrophe an die Zuhörer in den metaphrastischen hagiographischen
Schriften s. auch Hinterberger, Byzantinische biographische Literatur, 78.

IV.1 Die emotionale Entwicklung des Märtyrers 131



διηγήματος· μήτι καὶ ὁ λόγος τὸν ἀθλητὴν ἐθορύβησεν. A̓λλὰ θαρσεῖτε. (Met-PEudRomZenMac
Kap.11)

Bemerkenswert ist, dass in dieser emotional ausgerichteten Passage zwei Begriffe,
und zwar δεσμά (Fesseln) und εἱρκτή (Gefängnis), verwendet werden, um den Ge-
fangenenstatus des Märtyrers anzugeben.²⁹ Damit wird der emotionale Charakter des
Gefängniskontextes verstärkt. Die Inhaftierung sowie alle weiteren Prüfungen, die der
Märtyrer Eudoxios im Zuge seines Martyriums bestehen soll, werden hier durch die
Worte des Gegners erwähnt, um die Zuhörer auf den abenteuerlichen Handlungsab-
lauf vorzubereiten und vor allem auf die Folter zu spannen. Auf der einen Seite werden
die Zuhörer beim bloßen Hören all dieser Bewährungsproben des Märtyrers innerlich
beeinflusst bzw. beunruhigt. Laut dem Hagiographen brauchen sie sogar Zuversicht
bzw. Mut, um die Fortsetzung der Geschichte zu vernehmen. Interessanterweise wird
vom Publikum mit der Ermunterung θαρσεῖτε („seid zuversichtlich!“) dieselbe Hal-
tung erwartet, die den Märtyrern zu eigen ist. Dabei bemüht sich der Hagiograph, die
Grenzen zwischen der narrativen und der extratextuellen Ebene zu verwischen, so-
dass die Zuhörer das Geschehen innerhalb des Textes möglichst lebendig erleben und
die Leistung der Märtyrer anerkennen können. Auf der anderen Seite wird sich der
Protagonist der Erzählung beimHören der Drohungen des Statthalters seiner frommen
Aufgabe noch mehr bewusst und strebt dann durch seine mutige Haltung gegenüber
der Inhaftierung und der Folter nach dem Märtyrerkranz (Met-PEudRomZenMac
Kap.11– 17). Zwischen dem extratextuellen Publikum, welches alleine zum Hören des
Martyriums Mut braucht, und dem mutigen Protagonisten, der aus der Erduldung des
Martyriums selbst als Sieger hervorgeht, besteht mithin eine unüberbrückbare emo-
tionale Kluft,welche den Märtyrer zur Erlangung der Heiligkeit und das Publikum zur
Anerkennung seines besonderen spirituellen Status führt.

Insgesamt wird anhand der Gefängnisszenen die emotionale Kommunikation
zwischen Text und Publikum entweder implizit durch die Darstellung von emotional
bewegenden Situationen und den starken Emotionen der Nebenfiguren oder explizit
durch den deutlichen Hinweis des Autors auf die erwartete emotionale Haltung seiner
Zuhörer/Leser dem Geschehen gegenüber erreicht. Die Hagiographen streben, egal
auf welche Weise, sowohl in der vormetaphrastischen als auch in der metaphrasti-
schen Zeit danach, ihr Publikum zum besseren Verständnis und zur Verinnerlichung
des Inhalts des jeweiligen Martyriums anzuleiten. Erst dann können die Rezipienten
nicht nur den schwierigen Weg der Heiligkeit wahrnehmen, sondern auch die über-
legene emotionale Haltung der heiligen Personen. An dieser Stelle werden sich die
Gläubigen zudem ihres emotionalen Abstands zu den Heiligen bewusst. Dieser Ab-
stand stellt eigentlich einen zusätzlichen Aspekt des Unterschieds zwischen
menschlicher und übermenschlicher Sphäre dar. Die Feststellung der übermenschli-
chen Leistung der Märtyrer und die ihnen entgegengebrachte Wertschätzung führen

 Im Kapitel 1 wird ausführlich die umfangreiche Wortwahl des Symeon Metaphrastes behandelt.

132 Kapitel IV Psychische und physische Empfindungen im Gefängnis



die Gläubigen dazu, ihre Ehrfurcht vor den heiligen Märtyrern und im weiteren Sinne
ihre eigene Frömmigkeit zu verstärken.

Aus dem hier angestellten Vergleich zwischen vormetaphrastischen und meta-
phrastischen Textfassungen geht hervor, dass in den meisten Fällen Symeon Me-
taphrastes verschiedene Kernsätze in puncto Emotionen entweder völlig unterlässt
oder nahezu unverändert aufnimmt. Generell gilt aber, dass in den vormetaphrasti-
schen Märtyrerakten erhöhte Sensibilität für das Thema der Emotionen im Gefäng-
niskontext besteht. In der Absicht des SymeonMetaphrastes, den Umfang seiner Texte
zu beschränken, werden auch die Emotionsepisoden hinsichtlich der inhaftierten
Märtyrer verkürzt dargestellt. Gleichwohl ist deutlich zu beobachten, dass im Ge-
gensatz zu seinen Vorlagen Symeon Metaphrastes häufig durch eine ausdrückliche
Apostrophe emotionalen Charakters an die Zuhörer nach einer direkten Kommuni-
kation mit seinem Publikum strebt. Eine solche Apostrophe findet sich in der Regel
mitten im Text. Dabei werden die Erwartungen des Autors in Bezug auf den emotio-
nalen Zustand seines Publikums (Angst, Besorgnis, usw.) beim Hören der Geschichte
dargestellt. Diese auktoriale Technik hat ein besonderes Gewicht,wenn man bedenkt,
dass Metaphrastes bei seinen Texten einen Prolog mit expliziter Hinwendung zum
extratextuellen Publikum systematisch vermeidet, was dagegen bei den vormeta-
phrastischen Textfassungen bzw. seinen Vorlagen regelmäßig anzutreffen ist.³⁰ Ferner
bedient sich Metaphrastes oftmals direkter Fragen, um auf die Emotionen der nar-
rativen Figuren einzugehen. Damit fesselt er wohl auch die Aufmerksamkeit seines
Publikums.Wollte man insgesamt den in der bisherigen Forschung dargestellten Hang
des 9./10. Jahrhunderts zu Emotionen in Byzanz ausführlich herausarbeiten, sollte
man zur Gewinnung von sicheren Schlussfolgerungen – wie die Analyse im vorlie-
genden Kapitel zeigt – auch auf deren kontrastreiches Verhältnis zu frühbyzantini-
schen hagiographischen Schriften Rücksicht nehmen.

Zusammenfassend wird im Gefängnisraum der emotionale und spirituelle Ent-
wicklungsprozess der christlichen Märtyrer beobachtet, der meistens in der Um-
wandlung ihrer anfänglichen Schwäche, Trauer und Angst in Kraft, Freude und Ju-
belstimmung besteht. Diese innerliche Verwandlung der christlichen Protagonisten
setzt eine gewisse Aufenthaltsdauer im Kerker voraus. Das bedeutet, dass die neuen
Emotionen der Märtyrer aus der Kombination des Raumes mit der Zeit entstehen.³¹ Im
Moment, wo die Märtyrer in einen inneren Raum, nämlich ins Gefängnis, geführt
werden, wendet sich gleichzeitig auch die Erzählung der inneren psychischen Situa-
tion der Protagonisten zu. Auf diese Weise erfolgt die Bewegung zum Inneren sowohl
auf räumlicher als auch auf emotionaler Ebene. Um auf die jeweiligen Emotionen der
inhaftiertenMärtyrer zu sprechen zu kommen,verwenden die Hagiographen entweder
ein ausdrückliches Emotionswort (z.B. das Verb φοβοῦμαι [d.h. Angst haben]), oder

 Papavarnavas, The Role of the Audience, 69–71, mit Anm. 14.
 Für einen anderen Annäherungsversuch der Beziehung zwischen Emotionen, Raum und Zeit an-
hand lateinischer Texte aus dem 6. und 12. Jahrhundert s. Rosenwein, Emotional Space, 287–303.

IV.1 Die emotionale Entwicklung des Märtyrers 133



einen Begriff bzw. einen umschreibenden Ausdruck, welcher auf eine gewisse emo-
tionale Situation hindeutet (z.B. δειλία [d.h. Feigheit] bzw. ταράσσω τὰς ψυχάς [d.h.
die Seelen erschüttern] für die Angabe des Angstgefühls), oder schließlich ergreifende
Beschreibungen verschiedener im Kerker stattfindender Vorkommnisse (z.B. der un-
menschlichen Haftbedingungen). In jedem Fall demonstriert die neue emotionale
Situation der inhaftierten Märtyrer, welche sich durch Mut auszeichnet, die innige
Vergegenwärtigung ihrer religiösen Aufgabe und führt zur Zurschaustellung ihrer
Bereitschaft und Ausdauer bei der öffentlichen Folterung und Hinrichtung. In diesem
Sinne bahnt das Gefängnis den christlichen Protagonisten den Weg zum Martyrium
und zur spirituellen Vollkommenheit.

Im Kontrast zur emotionalen Entwicklung der christlichen Märtyrer steht die
emotionale Unnachgiebigkeit des nichtchristlichen Verfolgers. Der Gegner wird stets
von Wut, Zorn und Bitterkeit den christlichen Protagonisten gegenüber beherrscht (s.
z.B. PMarCr S.391.15, S.393.18, S.395.7–8; Met-PMarCr S.157; PVar Kap.5; Met-PVar
Kap.4; Met-PEudRomZenMac Kap.10; Met-PTarPrAn Kap.3 und 8; PTrophSabDor
Kap.15; Met-PTrophSabDor Kap.14; PJulNic S.153.8 und 26; Met-PJulNic Kap.6; PEpim
Kap.4, 6 und 7; Met-PEpim Kap.4).Während ihrer Kerkerhaft lassen sich die Märtyrer
immer weniger von der abschreckenden Natur des Gefängnisses beeinflussen und
verleihen ihrer Haft sogar eine positive Bedeutung, da sie dabei ihren Glauben stärken
können. Der Gegner hingegen, der manchmal seine ganze Hoffnung auf Bekehrung
der Märtyrer durch den abschreckenden Charakter des Gefängnisses setzt, stellt zu
seiner Enttäuschung fest, dass sich dieser Raum als gefährlich für seine Pläne er-
weisen kann, zumal die Märtyrer während ihrer Inhaftierung wieder Mut fassen und
auch andere Personen christianisieren.

Die emotionale bzw. spirituelle Reife,welche die christlichen Protagonisten in der
Übergangsphase des Gefängnisses erreichen, kann das intratextuelle und extratex-
tuelle Publikum schon beobachten bzw. anhören, aber meistens nicht auf derselben
Ebene miterleben. Zwischen Publikum und Protagonisten gibt es in der Regel einen
emotionalen Abstand. In einigen Fällen folgen jedoch die Nebenfiguren bzw. Zu-
schauer des Martyriums dem Beispiel des Protagonisten; sie treten wie die oben er-
wähnten Gefängniswärter des Märtyrers Epimachos zum Christentum über und er-
leiden das Martyrium durch den paganen Gegenspieler. Auf diese Weise gelingt es
ihnen, den Heiligkeitsstatus mit dem Protagonisten zu teilen, auch wenn sie in der
ganzen Erzählung nicht namentlich genannt werden. Im Großen und Ganzen stellte
der heilige Märtyrer für das christliche intra- und extratextuelle Publikum ein ideales
Frömmigkeitsbeispiel und zugleich eine Herausforderung zur Nachahmung dar.³²

Auch die späteren Asketen und Mönche zogen etwa bei ihrer körperlichen und spi-
rituellen Übung die ersten Christen bzw. Märtyrer als Vorbilder zur Nachahmung

 Vgl. hier die Äußerung von Béatrice Caseau zur Beziehung zwischen den Heiligen und ihren Zu-
schauern, welche auch im Fall der Märtyrer Anwendung finden könnte: „[M]ost of the prominent
figures among the saints […] were not offered as an example to follow but as one to admire“: Caseau,
Christian Bodies, 102.

134 Kapitel IV Psychische und physische Empfindungen im Gefängnis



heran.³³ Sowohl bei Märtyrern als auch bei Asketen und Mönchen war das Schmerz-
gefühl eine wesentliche Komponente auf ihremWeg zur Heiligkeit. Die Bedeutung des
Schmerzes beim Konzept des Martyriums wird in der nächsten Einheit eingehend
erörtert.

IV.2 Der Körper des Märtyrers im Schmerz

Hier wird die physische Empfindung des Schmerzes untersucht, die eine Schlüssel-
rolle bei der Entwicklung des Martyriums und der Haltung des Märtyrers gegenüber
dem Geschehen innerhalb und außerhalb des Gefängnisses spielt. Nach einer mo-
dernen Definition stellt der Schmerz eine unangenehme oder negative körperliche
Empfindung (sensation) dar.³⁴ Nur durch sinnliche Erfahrungen, wie den Schmerz,
kann man sich seines Körpers bewusst werden.Visuelle oder narrative Darstellungen
bringen häufig die Empfindung des Schmerzes durch körperliche Wunden und Blut
zum Ausdruck. Die Kulturhistorikerin Constance Classen schreibt in Bezug auf die
Schmerzwahrnehmung imMittelalter: „In an era desirous of physical signs and not yet
fully aware of the power of psychological torment, true pain was tangible pain“.³⁵
Diese Prinzipien bei der Schmerzbeurteilung finden wohl auch in der byzantinischen
Welt Anwendung, in der die hier behandelten Märtyrerakten abgefasst und rezipiert
wurden.

Schmerz und Leiden wurden aus christlicher Sicht für die Erlangung der Gottes-
nähe und Heiligkeit vorausgesetzt.³⁶ Märtyrer erfuhren definitionsgemäß den kör-
perlichen Schmerz durch ihre Leiderfahrung besonders intensiv. Für den nicht-
christlichen Richter stellten Schmerz und Leiden einen Weg dar, den gesellschaftlich
und religiös inkompatiblen bzw. uneinsichtigen Körper des Märtyrers zu bestrafen
und somit zu disziplinieren.³⁷ Für den Märtyrer hingegen diente wohl das Schmerz-
erlebnis beim Martyrium als ein Weg zur Katharsis, insbesondere zur Buße für seine
vorherigen Sünden und im weiteren Sinne den Sündenfall, zumal Schmerz und
menschliche Sündhaftigkeit im christlichen Denken miteinander eng verbunden
waren.³⁸ Im Folgenden werden wir untersuchen, wie die Hagiographen selbst bei der

 Vgl. Malone, The Monk and the Martyr, bes. 9– 10.
 Vgl. Ahmed, The Cultural Politics of Emotion, 15, 20–41.
 Classen, The Deepest Sense, 70.
 Vgl. Schulze, Schmerz und Heiligkeit, 211–232; Classen, The Deepest Sense, bes. 32–34; Con-
stantinou, The Saint’s Two Bodies, 285–320.
 Vgl. Classen, The Deepest Sense, 62–63.
 Für den Zusammenhang zwischen Schmerz und Sünde im Mittelalter s. Classen, The Deepest
Sense, bes. 33–34, 48, 62. Ein einschlägiges Beispiel bieten die Märtyrerakten von Hermylos und
Stratonikos: Der Märtyrer Hermylos, der sich nach Interrogation und Folter zusammen mit seinem
Gefährten Stratonikos im Gefängnis befindet, ersucht Gott darum, ihre frühere Sündhaftigkeit zu
übersehen, da sie sich damals sehr unangemessen benahmen (Κύριε, μὴ μνησθῇς ἀνομιῶν ἀρχαίων
ἡμῶν, ὅτι ἐπτωχεύσαμεν σφόδρα. PHermStr BHG 744z, Kap.8).

IV.2 Der Körper des Märtyrers im Schmerz 135



Beschreibung des leidenden Körpers des Märtyrers, und zwar seiner Reaktionen und
offenen Wunden, die An- bzw. Abwesenheit des Schmerzes auszudrücken und zu
begründen versuchen. Dabei bemühen sich die Hagiographen meiner Lektüre nach
systematisch darum, die Schmerzempfindlichkeit bzw. -unempfindlichkeit des Kör-
pers des Märtyrers in Verbindung mit dem jeweiligen Raum und Publikum zu brin-
gen.³⁹

Während oftmals im geschlossenen und privaten Raum des Gefängnisses die
menschliche Natur des Märtyrers zu bemerken ist, wird im offenen bzw. öffentlichen
Raum der Arena und des Gerichtssaales die übermenschliche Fähigkeit seines Kör-
pers, bei den Folterungen keinen Schmerz zu spüren, in den Vordergrund gerückt.Wie
im vorherigen Kapitel beschrieben, wird Juliana, am ganzen Körper mit glühenden
Eisen gefesselt, ins Gefängnis geworfen. In ihrem Gebet zu Gott bittet die inhaftierte
Märtyrerin laut schreiend um Befreiung von den heftigen Schmerzen (ἤρξατο βοᾶν καὶ
λέγειν […] Κύριε, […] ῥῦσαί με ἐκ τῶν πόνων τούτων, PJulNic BHG 962z, S.154.7, 17,
19–20; vgl. Met-PJulNic BHG 963, Kap.7), weil „die menschliche Natur schwach ist“
(τὴν ἀνθρωπίνην φύσιν εὐάλωτον οὖσαν. PJulNic S.155.6). Interessanterweise unter-
lässt Symeon Metaphrastes die ausdrückliche Äußerung der Protagonistin zu ihrer
menschlichen Natur ganz und gar (vgl. Met-PJulNic BHG 963). Doch sowohl in der
vormetaphrastischen als auch in der metaphrastischen Version des besagten Marty-
riums findet die unter Schmerzen leidende Protagonistin in Äußerungen wie Schreien
und Gebeten Trost. Dabei wird die menschliche Natur Julianas durch die Artikulation
ihrer Schmerzempfindung herausgestrichen. Gleichzeitig wird ihre besondere Bezie-
hung zu Gott aufgezeigt, welche sie von anderen Menschen unterscheidet.

Im Vergleich zur obigen Episode im Gefängnis wird bei der öffentlichen Folter des
Märtyrers Artemios durch Kaiser Julian den Apostaten die übermenschliche Lei-
densfähigkeit seines Körpers auf charakteristische Art und Weise betont:

Man konnte eine außergewöhnliche und übermenschliche Standhaftigkeit sehen. Denn kein
Stöhnen oder Schrei oder Wimmern oder etwas anderes von dem,was die Menschen empfinden,
wenn sie durch Folterungen einer Prüfung unterzogen werden, wurde durch ihn [d.h. den Mär-
tyrer Artemios] geäußert, sondern sein Gesichtsausdruck war unbewegt und unverändert. Der
Boden hingegen war mit Blut getränkt. Und doch sah der Märtyrer aus, als ob jemand anderer
leiden würde, sodass alle Umstehenden erstaunt waren und selbst der verruchte Julian über den
außergewöhnlichen Anblick betroffen war. Und er befahl, ihn […] ins Gefängnis abzuführen.

 Mein Ansatz, der den Körper des Märtyrers im Schmerz in Hinsicht auf Raum und Publikum
analysiert, kann die Unterscheidung zwischen der menschlichen und übermenschlichen Dimension
des Körpers der Heiligen umfassend erklären. Zur Beziehung zwischen dem „natural body“ und dem
„supernatural/sublime body“ von Heiligen s. Kay, The Sublime Body of the Martyr, 3–12; Kay, Courtly
Contradictions, bes. 216–231, 255–258; Constantinou, The Saint’s Two Bodies, 285–320. Aspekte der
Schmerzempfindlichkeit und -unempfindlichkeit des Körpers des Märtyrers hat bereits die moderne
Forschung untersucht, jedoch ohne Berücksichtigung von Parametern wie Raum und Publikum bzw.
Augenzeugen des Martyriums, vgl. Perkins, The Suffering Self; Cobb, Divine Deliverance.

136 Kapitel IV Psychische und physische Empfindungen im Gefängnis



Καὶ ἦν ἰδεῖν ξένην τινὰ καὶ οὐκ ἀνθρωπίνην ὑπομονήν· οὐ γὰρ στεναγμός, οὐ φωνή, οὐ σκυλμός,
οὐκ ἄλλο τι τῶν ὅσα πάσχουσιν ἄνθρωποι βασάνοις ἐξεταζόμενοι, παρ’ αὐτοῦ ἀνεπέμπετο, ἀλλ’
ἄτρεπτός τις καὶ ἀναλλοίωτος τῷ προσώπῳ κατεφαίνετο.Ἡ γῆ δὲ τοῦ αἵματος ἐπεπλήρωτο. Καὶ ὁ
μάρτυς ὡς ἄλλου πάσχοντος ἐγνωρίζετο, ὥστε θαυμάσαι πάντας τοὺς παρεστῶτας καὶ αὐτὸν τὸν
ἀλάστορα Ἰουλιανὸν ἐκπλαγῆναι ἐπὶ τῷ ξένῳ θεάματι. Καὶ κελεύει αὐτὸν […] ἐπὶ τὴν φυλακὴν
ἀπαχθῆναι. (PArtem BHG 170– 170c, Kap.37.7– 14)

Die obige Textstelle aus den vormetaphrastischen Märtyrerakten des Artemios von
Antiochien baut auch Symeon Metaphrastes fast unverändert in seine Textfassung ein
(vgl. Met-PArtem BHG 172, Kap.23). Hier wird die Leidenschaftslosigkeit des Artemios
im öffentlichen Raum des Martyriums demonstriert, welche in einer vollständigen
Abwesenheit aller möglichen Schmerzreaktionen besteht. Die Schmerzunempfind-
lichkeit des Protagonisten spiegelt sich in seinem ausdruckslosen Gesicht wider und
führt zu keinen weiteren Äußerungen bzw. Handlungen. Während am Verhalten des
Märtyrers bei der Folterung keine Veränderung feststellbar ist, verwandelt sich der
Boden unter seinen Füßen zu einem See aus Blut. Neben dem Schmerz betonen häufig
die byzantinischen Autoren auch die Emotionen – im vorliegenden Fall die man-
gelnden Emotionen – des Protagonisten der Geschichte, um ihn von den anderen
narrativen Figuren und den Rezipienten abzuheben.⁴⁰

Es zeigt sich, dass den Märtyrer Artemios im öffentlichen Martyrium bereits die
Aura der Heiligkeit umgibt. Der Märtyrer ist in der Lage, den Vorgeschmack der Hei-
ligkeit schon auf Erden zu genießen. An dieser Empfindung jedoch hat sein Publikum,
d.h. der andersgläubige Kaiser und die Zuschauer, die über die Unempfindlichkeit
seines Körpers erstaunt sind, keinen Anteil. Die Reaktion des Kaisers auf die über-
menschliche Haltung des Märtyrers wird mit dem Verb ἐκπλαγῆναι (aus ἐκ-πλήττομαι,
nämlich sich verwundern bzw. innerlich getroffen werden) beschrieben, welches ge-
genüber der Gelassenheit des christlichen Protagonisten die innerliche Betroffenheit
des Gegners andeutet. Die innere Gelassenheit des Märtyrers drückt sich offensicht-
lich in der Unbewegtheit seines Körpers aus. Der heilige Märtyrer mit „übermensch-
licher Standhaftigkeit“ (οὐκ ἀνθρωπίνη ὑπομονή) steht in Opposition zu allen anderen
„Menschen“ (ἄνθρωποι), die ihn umgeben. Im Grunde versucht hier der Hagiograph,
den Unterschied des heiligen Märtyrers zu den gewöhnlichen Sterblichen sowohl auf
körperlicher als auch auf emotionaler Ebene aufzuzeigen. Zu den einfachen Sterbli-
chen gehören aber nicht nur die Nebenfiguren innerhalb des Textes (d.h. Kaiser,
Zuschauer), sondern auch der Hagiograph selbst und sein Publikum außerhalb des
Textes. Die Unterscheidung zwischen dem Märtyrer und den einfachen Sterblichen
dient im Endeffekt zur Konstruktion der Heiligkeit des Protagonisten, da dem Text
zufolge die Abwesenheit der physischen Empfindung des Schmerzes eine distinktive
und exklusive Eigenschaft einer übermenschlichen Natur darstellt.

 Vgl. den Sammelband von Constantinou –Meyer, Emotions and Gender in Byzantine Culture und
insbesondere das letzte Kapitel von Constantinou, Gendered Emotions and Affective Genders,
bes. 290–293.

IV.2 Der Körper des Märtyrers im Schmerz 137



Bei der Haltung der Märtyrer gegenüber dem körperlichen Schmerz spielt aber
nicht nur der private/geschlossene oder öffentliche/offene Raum eine entscheidende
Rolle, sondern auch ihr jeweiliges Publikum. Juliana, die sich alleine im Gefängnis
befindet, wendet sich an Gott und bringt in ihrem Gebet die Schwäche ihres Körpers
zum Ausdruck, den Schmerz zu ertragen. Artemios hingegen, der bei seiner Interro-
gation durch provokative Worte die feurige Wut des Kaisers (θυμὸν […] ὡσεὶ φλόγα
πυρός, PArtem Kap.36.2) erweckt, bewältigt die Folter vor den Beobachtern im öf-
fentlichen Martyrium mit übermenschlicher Geduld. Im ersten Fall besteht das Pu-
blikum der Juliana nur aus Gott, während sich im zweiten Fall das Publikum des
Artemios aus dem paganen Kaiser und den Zuschauern des Martyriums zusammen-
setzt. Vor Gott äußern allgemein die Märtyrer ihre körperliche Schwäche und
Schmerzempfindlichkeit, aber vor dem nichtchristlichen Kaiser und seinen Unter-
stützern zeigen die Märtyrer eine von Gott geschenkte Kraft, welche durch ihre
Schmerzunempfindlichkeit in Erscheinung tritt. Im Gegensatz zur Kraft der Märtyrer
ist im öffentlichen Martyrium die Schwäche des Kaisers, den Märtyrer umzustimmen,
zu beobachten, weswegen in der obigen Passage Kaiser Julian den Märtyrer Artemios
wieder ins Gefängnis schickt. So können wir meines Erachtens bei der Äußerung der
Schwäche der Märtyrer vor Gott von einem „weichen Körper“ und bei der Zurschau-
stellung ihrer Kraft den paganen Gegnern gegenüber von einem „harten Körper“
sprechen. Die beiden von mir geprägten Begriffe sollten die jeweilige Reaktion des
Körpers der Märtyrer auf den physischen Schmerz im Zusammenhang mit Raum und
Publikum angemessen wiedergeben.

Die Unterscheidung zwischen weichem und hartem Körper des Märtyrers wird auf
anschauliche Weise im Martyrium des Platon (PPlat BHG 1549– 1550) geschildert.
Nach seiner öffentlichen christlichen Predigt wird Platon festgenommen, vor Gericht
gebracht und einer Auspeitschung unterzogen, welche dennoch keinen sichtbaren
Effekt auf den Körper des Märtyrers hat. Bei der Interrogation und Folterung erweist
sich der Protagonist als ein „tapferer Märtyrer Christi von hoher Gesinnung“ (μεγα-
λόφρων καὶ ἀνδρεῖος τοῦ Χριστοῦ μάρτυς, PPlat Kap.6). Daraufhin wird Platon ins
Gefängnis geschickt. Gleich beim Betreten des Gefängnisses kniet er nieder, seufzt aus
tiefster Seele und ersucht Gott in seinemGebet, ihmAusdauer bei schmerzlicher Folter
zu schenken (εἰσῆλθεν εἰς τὸ δεσμωτήριον· καὶ εἰσελθών, θεὶς τὰ γόνατα αὐτοῦ, ἐξ
ὅλης τῆς ψυχῆς στενάξας, ηὔξατο πρὸς τὸν Κύριον λέγων οὕτως· χάρισαι καὶ ἐμοί, τῷ
δούλῳ σου, ὑπομονήν, PPlat Kap.6). Die Episode mit dem Kniefall und Gebet des
Märtyrers zu Gott erinnert an Jesus, der sich vor seiner Festnahme und Kreuzigung im
Garten Gethsemane niederwirft und aus Todesangst in seinem Gebet zu seinem Vater
auf seine menschliche Natur und Schwäche hinweist (Mt 26.36–46; Lk 22.39–46). Im
Gefängnisraum wird also der weiche Körper des Märtyrers dargestellt, der die spiri-
tuelle Unterstützung Gottes erwartet, um sich dem Schmerz des öffentlichen Marty-
riums nicht zu beugen. Die besagte Episode wird auch bei Metaphrastes ähnlich be-
schrieben (s. Met-PPlat BHG 1551– 1552, S.52.84–89, S.53.90–97 [Schiffer];
S.114.74–87, S.115.88– 105, S.116.106– 115 [Franco]). Tatsächlich ist im Anschluss dar-
an die Standhaftigkeit des Märtyrers in der Gerichtsverhandlung und Folter im öf-

138 Kapitel IV Psychische und physische Empfindungen im Gefängnis



fentlichen Raum zu sehen. Bei seiner grausamen Verstümmelung wird der Protagonist
als eine „seelenlose [bzw. gefühllose] Statue“ (ἄψυχος ἀνδριάς, PPlat Kap.15) sowie als
ein „unerschütterlicher und unbeweglicher Turm“ (πύργος […] ἀσάλευτος […] καὶ
ἀμετακίνητος, PPlat Kap.15) charakterisiert. Der Märtyrer kennt hier nämlich keinen
Schmerz und keine Angst bzw. Feigheit (μὴ δειλιάσας, PPlat Kap.15). Aus demweichen
Körper des Märtyrers ergibt sich demnach ein harter Körper.

Die Gefängnisphase ist den oben angeführten Textbeispielen zufolge für die
spirituelle Reife der Märtyrer eine Voraussetzung, weil sie sich dort durch ihre Kom-
munikation mit Gott auf die nächste Folterungsphase vorbereiten. Bei den öffentli-
chen Folterungen wird die Fähigkeit des Körpers des Märtyrers skizziert, die Grenzen
eines normalen menschlichen Körpers zu überschreiten. In Anwesenheit einer Zu-
schauermenge überwinden nämlich die christlichen Protagonisten Leid und Schmerz
ohne Stöhnen und Schreie, wie es bei normalen Menschen zu erwarten wäre. Die
Märtyrer tauschen den weichen Körper, welcher im Gefängnis unter Schmerzen und
Versuchungen leidet, mit dem harten Körper aus, der sich im öffentlichen Raum des
Martyriums durch Unempfindlichkeit gegenüber Schmerzen und Versuchungen aus-
zeichnet.

Der in der vorherigen Einheit erklärte emotionale Abstand zwischen Rezipienten
und Protagonisten des Textes lässt sich nun im Zusammenhang mit dem Konzept des
harten und weichen Körpers weiter diskutieren. Im Gegensatz zum öffentlichen Raum
des Martyriums, in dem das (intra- und extratextuelle) Publikum den harten Körper
der Märtyrer, nämlich ihre unerreichbaren und übermenschlichen Fähigkeiten,
erkennt, ermöglicht der Gefängnisraum den Zuhörern und Lesern, sich in den
menschlichen Reaktionen der christlichen Protagonisten bis zu einem gewissen Grade
wiederzufinden. Auf diese Weise kommen die Gläubigen den inhaftierten Märtyrern
möglichst nah und der ansonsten große Abstand zwischen den Empfindungen des
Publikums und denjenigen der Protagonisten wird dementsprechend verringert.

Auffallend ist, dass getreu der literarischen Darstellung der Martyrien der pagane
Gegner und der christliche Märtyrer die Rollen des Peinigers und des Gepeinigten
wechseln. Das ist der Fall,wenn die Folterungen, die der Verfolger an dem christlichen
Protagonisten vollzieht, Letzteren nicht körperlich beeinflussen können. Stattdessen
erleidet der Verfolger wegen seiner Unfähigkeit, sein Ziel zu erreichen, seelische
Qualen und Schmerzen. Bei der öffentlichen Folter heißen beispielsweise die Märtyrer
Karpos und Papylos in der metaphrastischen Version ihres Martyriums (BHG 295) die
Wunden willkommen. Ihre Verletzungen werden aber laut dem Text ohnehin durch
göttliche Intervention gleich geheilt, ohne Narben zu hinterlassen, sodass der pagane
Statthalter Valerius statt der Märtyrer unbewusst sich selbst Schaden zufügt. Je mehr
die Märtyrer von den Schmerzen befreit werden, desto mehr wird das Herz des Va-
lerius gepeinigt und ihn überkommt glühender Zorn (τὰς πληγὰς ἡδέως ἐδέχοντο, […]
μηδὲ ἴχνος τι τούτων ἐφ’ ἑαυτῶν περιφέροντες, ὥστε ἐλάνθανε πλήττων ἑαυτὸν
Οὐαλέριος, οὐ τοὺς μάρτυρας· ὅσῳ γὰρ ἐκουφίζοντο τῶν πόνων ἐκεῖθεν, τοσούτῳ τὴν
καρδίαν αὐτὸς ἐμαστίζετο, καὶ θυμὸς αὐτὸν ἴσα καὶ πυρὶ κατεπίπρα. Met-PCarpPap
Kap.14). Durch die Fokussierung auf die heftige Gefühlsregung des Valerius gelingt es

IV.2 Der Körper des Märtyrers im Schmerz 139



dem Hagiographen, sein Publikum auf die spirituelle Überlegenheit der Märtyrer
aufmerksam zu machen.

Während sich der Gegenspieler durch seine Wut selbst schadet, überstehen die
Protagonisten Karpos und Papylos das Leiden in körperlicher Hinsicht unbeschadet.
Um die Schmerzunempfindlichkeit des Märtyrers Karpos bei den öffentlichen Folte-
rungen zu betonen, bezeichnet ihn der Hagiograph geradezu als „seelenlos“ (ἄψυχος,
Met-PCarpPap Kap.11). Hingegen geht der Hagiograph davon aus, dass sein Publikum
schon beim bloßen Hören der Vorkommnisse unter Schmerzen leidet (ἠλγήσατε δὲ καὶ
ὑμεὶς πάντως καὶ πρὸς μόνην τὴν ἀκοήν. Met-PCarpPap Kap.11). Durch die lebendige
Vermittlung des Geschehens zielt also die Erzählung darauf ab, bei den Zuhörern
wahrhaftig Schmerzgefühle auszulösen und sie somit in die qualvolle Handlung mit
einzubeziehen. Somit lässt der Text einen Unterschied zwischen dem schmerzun-
empfindlichen Protagonisten und dem leidenden Publikum entstehen. Die hier be-
handelten metaphrastischen Szenen mit Karpos und Papylos finden sich nicht in den
früheren Fassungen ihrer Leidensgeschichte (vgl. PCarpPap-A BHG 293; PCarpPap-B
BHG 294). Im Gegensatz zur Schmerzunempfindlichkeit der Märtyrer wird insgesamt
bei Symeon Metaphrastes die Schmerzempfindlichkeit des paganen Gegners und des
extratextuellen Publikums geschildert.Wie bereits oben im Fall der von Metaphrastes
angesprochenen Angst der Rezipientenweist hier der Hagiograph auf den Unterschied
zwischen den schmerzresistenten heiligen Märtyrern und den gewöhnlichen Sterbli-
chen hin. Genau in dieser unterschiedlichen Schmerzwahrnehmung besteht die spi-
rituelle Besonderheit der christlichen Protagonisten.

Die Abwesenheit des Schmerzes bei den christlichen Protagonisten während ihrer
öffentlichen Gerichtsverhandlung wird auch durch die Schilderung ihrer körperlichen
Aktivität, die in Opposition zur Reaktion des paganen Richters steht, in den Vorder-
grund gestellt. Ein solches Beispiel ist im metaphrastischen Martyrium des Clemens
von Ankara und seines Gefährten Agathangelos (BHG 353) anzutreffen:

Sacerdos [d.h. der pagane Statthalter] wurde also durch ihre Ausdauer so erbärmlich und elend
besiegt, dass er eher selbst dem,was sie [d.h. die Märtyrer] erleiden mussten, unterzogen wurde.
Diese kehrten nämlich auf seinen Befehl bereits auf ihren eigenen Beinen ins Gefängnis zurück.
Jener aber wurde aus Beschämung und Niedergeschlagenheit wegen der Niederlage ohnmächtig.
Und von vielen Händen gestützt, verließ er so schimpflich die tyrannische Gerichtsbank.

Ὁ γοῦν Σακερδὼς οὕτως ἐλεεινῶς καὶ ἀθλίως τῆς αὐτῶν ἥττητο καρτερίας, ὥστε καὶ ἅπερ ἦν
ἐκείνους πάσχειν εἰκὸς αὐτὸς ὑφίστατο μᾶλλον. Οἱ μὲν γὰρ αὐτοῖς ποσὶ πρὸς τὸ δεσμωτήριον
ἐπανῄεσαν, ἐκείνου κελεύσαντος. Ὁ δὲ τῇ ἐκ τῆς ἥττης αἰσχύνῃ καὶ ἀθυμίᾳ λιποψυχῶν, καὶ ὑπὸ
χειρὸς πολλῆς διαβασταζόμενος, οὕτως αἰσχρῶς ὑπεχώρει τοῦ τυραννικοῦ βήματος. (Met-PCl-
emAnc Kap.74)

Während die Märtyrer einer körperlichen Bestrafung unterzogen und schwer verletzt
werden, sind sie noch imstande, sich zu Fuß ins Gefängnis zu begeben. Der Gegner
dagegen erweist sich vor der Kraft bzw. Heiligkeit der Protagonisten als völlig
machtlos. Bei der Betrachtung ihrer Ausdauer fällt er in Ohnmacht und braucht die
Hilfe seiner Unterstützer, um sich bewegen zu können. So wird er besiegt und zutiefst

140 Kapitel IV Psychische und physische Empfindungen im Gefängnis



beschämt von seinem Posten, nämlich sowohl vom Ort des Gerichts als auch von der
Position des Richters, entfernt. Die Unfähigkeit des paganen Richters, seine Grund-
aufgabe zu erfüllen und sich somit seine Autorität zu verschaffen, spiegelt sich auch in
seinem körperlichen Zusammenbruch. In diesem Kontext manifestieren die Hand-
lungen der Märtyrer die Überwindung ihres Schmerzes und rufen beim paganen
Gegner aufgewühlte Emotionen hervor.

In der obigen Episode wird großes Gewicht auf die emotionale Situation des
Gegners, also auf seine Verlegenheit und Mutlosigkeit, gelegt, wobei auf der anderen
Seite die Ausdauer der Märtyrer völlig ohne merkbare Emotionen und Schmerzreak-
tionen dargestellt wird. Gegenüber dem paganen Richter halten die christlichen
Protagonisten vor den Augen der Zuschauer ihre Emotionen und Handlungen unter
Kontrolle. Tatsächlich gehen die Märtyrer auch am Ende dieser Szene trotz ihrer of-
fenen Wunden klaglos in den Kerker. Auf dem Weg zum Gefängnis fallen blutige
Fleischreste von ihrem Körper ab, welche die Gläubigen von nah und fern sofort
einsammeln und wie einen wertvollen Schatz aufbewahren (Μεταξὺ δὲ πρὸς τὴν
φυλακὴν τῶν ἁγίων πορευομένων ἐκπίπτουσαι σὺν αἵματι τούτων αἱ σάρκες, τρέχειν
ἀπανταχόθεν ἐπὶ τὴν συλλογὴν αὐτῶν τοὺς πιστούς, ὡς ἐπί τινα θησαυρὸν ἀγαθῶν,
παρεσκεύαζον. Met-PClemAnc Kap.74). Die eindringliche Schilderung der offenen
blutigen Wunden der Märtyrer im öffentlichen Raum dient zum einen zur Zurschau-
stellung der besonderen Fähigkeit ihrer Körper, den menschlichen Schmerz zu igno-
rieren.⁴¹ Zum anderen geben die offenen Wunden der Protagonisten dem christlichen
intratextuellen Publikum die Gelegenheit, durch die eingesammelten Fragmente der
heiligen Körper materiell und geistig mit den Märtyrern in Kontakt zu treten.

Die offenen Wunden am Körper des Märtyrers, welche auf physische Schmerzen
hindeuten, können auch einen Kommunikationskanal zwischen Märtyrer und Gott
bzw. anderen Menschen öffnen. Gemäß dem oben angeführten Textbeispiel von
Karpos und Papylos können die Wunden der Protagonisten bereits im öffentlichen
und offenen Raum des Martyriums von Gott geheilt werden. Dabei treten manchmal
viele pagane Zuschauer zum Christentum über, da sie das Wunder am Körper des
Märtyrers erkennen können (s. z.B. Met-PClemAnc BHG 353, Kap.30).⁴² Sehr häufig
aber bringt man die jeweiligen Märtyrer wie etwa Clemens von Ankara und seinen
Gefährten Agathangelos mit blutenden Wunden an ihrem Körper ins Gefängnis. So
verschwinden ihre offenen Wunden und körperlichen Schmerzen erst nach ihrem
Kontakt mit Gott durch Gebete und Visionen im privaten und geschlossenen Raum
ihrer Zelle (s. z.B. PTarPrAn BHG 1574, Kap.20 und 21; Met-PTarPrAn BHG 1575, Kap.8;
PMerc BHG 1274, S.240.2–9; Met-PMerc BHG 1276, S.255.7–20; Met-PMenHerEug BHG
1271, Kap.14– 19). Bei deren nächstem öffentlichem Auftritt stellen die paganen Be-
obachter das Wunder fest und konvertieren zum Christentum (s. z.B. PProc BHG 1577,

 Über die offenen Wunden hinaus symbolisiert auch Blut den körperlichen Schmerz, wie auch im
Fall des Leidens Christi zu konstatieren ist, vgl. Schulze, Schmerz und Heiligkeit, bes. 213, 217, 220, 227,
231.
 Vgl. dazu Constantinou, Female Corporeal Performances, 31–32.

IV.2 Der Körper des Märtyrers im Schmerz 141



S.12.17–24; Met-PProc BHG 1579, Kap.38). In jedem Fall bestätigt das meist innerhalb
des Gefängnisses vollbrachte Heilungswunder einerseits dem Märtyrer die Gegenwart
eines gütigen Gottes, andererseits führt es Pagane zur Annahme des christlichen
Glaubens.

Manchmal werden die offenen Wunden am Körper der inhaftierten Märtyrer von
einem ihrer Gefährten, der in der Erzählung die Hauptrolle übernimmt (s. z.B. Met-
PEpim BHG 594, Kap.4), oder von frommen Besuchern (s. z.B. PAnastRom BHG 82a,
Kap.2; Met-PAnastRom BHG 82, Kap.2) versorgt. Damit werden auch die körperlichen
Schmerzen der Protagonisten im Kerker erleichtert. In diesen Fällen kommen die
Unterstützer der Märtyrer durch ihre Wohltätigkeit, welche eine der Hauptpflichten
aller Christen darstellt,⁴³ Gott näher. Aus dem Beispiel des Senatsmitglieds und spä-
teren Märtyrers Dorymedon folgt, dass mitunter die Besucher durch ihren Kontakt mit
den verwundeten inhaftierten Märtyrern ihren Glauben stärken und den Entschluss
fassen, ebenfalls das Martyrium auf sich zu nehmen (vgl. PTrophSabDor BHG 1853,
Kap.10; Met-PTrophSabDor BHG 1854, Kap.10). Die Leser und Zuhörer sind implizit
aufgerufen, dem Beispiel der Besucher durch Wohltätigkeiten gegenüber ihren zeit-
genössischen Hilfsbedürftigen und Gefängnisinsassen nachzueifern. Auf diese Weise
können sie auch ihren christlichen Glauben und ihre Gottesnähe in guten Werken
beweisen. So fördern die in den Märtyrerakten dargestellten offenen Wunden der
inhaftierten Märtyrer die Kommunikation zwischen Text und extratextuellem Publi-
kum.

Die Märtyrer erkennen die nutzbringende Wirkung der offenen Wunden an ihrem
Körper und bewerten sie positiv. Sie wünschen sich sogar die Schläge des Gegners,
welche Schmerzen und Wunden erzeugen. Beispielsweise gibt der Märtyrer Agatho-
doros dem paganen Prokonsul Valerius an, dass er durch Folterungen und Wunden
dem Paradies näher kommt: „Je mehr mein Körper durch deine Schläge äußerlich
zerstört wird, desto mehr wird mein Geist im Hinblick auf das zukünftige Leben in-
nerlich erneuert“ (ὅσον γὰρ τὸ ἔξωθέν μου σῶμα διαφθείρεται ὑπὸ τῶν πληγῶν σου,
τοσοῦτόν μου τὸ ἔσωθεν πνεῦμα ἀνακαινοῦται πρὸς τὴν μέλλουσαν ζωήν. PCarpPap-
B BHG 294, Kap.9; vgl. Met-PGregArm BHG 713, S.99.18–21). Der Märtyrer Anthimos
bittet seinen Gegner geradezu um noch schmerzhaftere Hiebe, um eine noch höhere
Belohnung zu verdienen (πληγὰς […] ἐπιπονωτέρας ἐζήτει, λαμπροτέρων τυχεῖν καὶ
τῶν ἐπάθλων ἐπιθυμῶν. Met-PAnth BHG 135, Kap.6). Der Gegner unterzieht ihn dann
schwereren Folterungen. In anderen Fällen wirft der pagane Gegner die Märtyrer mit
zusätzlichen Fuß- und Halsfesseln ins Gefängnis, im Vertrauen darauf, dass sich die
Schmerzen an ihrem verwundeten Körper verschlimmern und die Märtyrer wegen
einer möglichen Wundbehandlung seinen Forderungen nachgeben werden (vgl.
PCarpPap-B Kap.13). Bei der Anwendung von Folterungen durch den paganen Ge-
genspieler und dem Erleben des Schmerzes durch den christlichen Protagonisten

 Vgl. Blowers, Pity, Empathy, and the Tragic Spectacle of Human Suffering, bes. 3.

142 Kapitel IV Psychische und physische Empfindungen im Gefängnis



handelt es sich allgemein um einen gegenseitigen Genuss.⁴⁴ Einerseits hat der grau-
same Gegenspieler große Freude daran, zur Disziplinierung des Körpers des Märtyrers
Gewalt anzuwenden, andererseits aber heißt der Märtyrer angesichts seines bevor-
stehenden Eintritts ins Paradies die qualvolle Folter willkommen.

Wie man sieht, dienen die offenen Wunden und anschließenden Schmerzgefühle
zur Verstärkung des Glaubens sowohl des inhaftierten Märtyrers selbst als auch der
anderen Christen innerhalb und außerhalb des Textes. Im öffentlichen Raum treten
angesichts des Heilungswunders des schwer verletzten Märtyrers sogar viele An-
dersgläubige zum Christentum über. Die Verstärkung des Glaubens der Christen sowie
die Bekehrung von Paganen zum Christentum bedeuten eigentlich, dass etliche
Menschen durch Vermittlung des Märtyrers Gott näher kommen. In diesem Kontext
verweist die Selbstaufopferung des Märtyrers auf das Konzept des Opfertodes Christi
zur Versöhnung zwischen Gott undMensch.⁴⁵Dabei lässt sich die Beziehung zwischen
Christus und christlichem Märtyrer folgendermaßen erklären: Die Märtyrer teilen den
erlösenden Schmerz mit Christus.⁴⁶Während aber Christus alleine für die Erlösung der
Menschheit den Kreuzestod erleidet,⁴⁷ wird der Märtyrer durch seine Selbstaufopfe-
rung vorrangig zur eigenen Erlösung und Heiligkeit geführt,was dann auch zumWohl
der Christengemeinschaft beisteuern kann.⁴⁸ Der christliche Protagonist stellt durch
den Märtyrertod als Glaubensbekenntnis ein ideales Frömmigkeitsbeispiel dar und
ermöglicht somit auch anderen Menschen, eine Verbindung mit Gott aufzubauen. Aus
der Heilung der offenen Wunden entsteht im Wesentlichen ein neuer Körper: der
heilige Körper des Märtyrers und der spirituell gestärkte Körper des Gläubigen. Hierbei
ist zu bemerken, dass zugleich mit den Wunden am Körper des inhaftierten Märtyrers
auch sein Geist von Versuchungen, Anliegen und Zweifeln geheilt wird. Der Prot-
agonist ist dann zur Erreichung seiner Vollkommenheit bereit, bis zur Hinrichtung
neue Folterungen und Wunden zu erleiden.

Die Ambivalenz der Bedeutung des Gefängnisses wird durch die menschenun-
würdigen Haftbedingungen sowie den explizit zum Ausdruck gebrachten Schmerz des
inhaftierten Märtyrers einerseits und den Beitrag der Inhaftierung zu seiner spiritu-

 Die Beziehung zwischen Genuss (enjoyment) und Gewalt (violence) untersucht in psychoanalyti-
scher Hinsicht auch Sarah Kay unter Berücksichtigung der Mordlust des paganen Gegners und der
Todeslust des christlichen Märtyrers, vgl. Kay, The Sublime Body of the Martyr, 3–20, bes. 10, 16– 17;
Kay, Courtly Contradictions, 216–231, 255–258, bes. 220–221, 228–229.
 Zur Bedeutung des Opfertodes Christi s. einführend Oberlinner,Deutungen des Todes Jesu, 77–88;
Schulze, Schmerz und Heiligkeit, bes. 212.
 Indem sich die Christen dem Schmerz aussetzten, suchten sie dem Beispiel Christi zu folgen und
somit die Sühne für ihre Sünden zu leisten, vgl. Classen, The Deepest Sense, bes. 33–34.
 Für eine anthropologische Studie, die im religiösen Rahmen den gewaltsamen Tod eines Indivi-
duums, zum Beispiel den Tod Christi, als Opfer zum Nutzen der ganzen Gesellschaft diskutiert, s.
Girard, Das Heilige und die Gewalt, bes. 18–20, 449–450.
 Zur Aufopferung des Lebens des Märtyrers für Gott s. Malone, The Monk and the Martyr, bes. 7–8,
35, 63. Zum Martyrium als Liebesbeweis für die Christengemeinschaft s. Degen, Der Gemeinsinn der
Märtyrer, bes. 127– 146.

IV.2 Der Körper des Märtyrers im Schmerz 143



ellen Vollkommenheit andererseits herausgestrichen. Schmerz entsteht allgemein aus
Unannehmlichkeitenwie Hunger, Durst, Hitze, Kälte und Verletzungen,⁴⁹welche auch
im Kerker der Märtyrer herrschen. Interessanterweise geht die Hölle in der christlichen
Anschauung mit all diesen unangenehmen Situationen einher, die jedoch zusätzlich
von Rauch, Gestank und Kriechtieren begleitet werden.⁵⁰ Im Gegensatz zum Paradies,
das nur Freuden und Wonnen anbietet, wird dementsprechend die Hölle als ein Ort
reinen Schmerzes wahrgenommen.⁵¹ Anhand der detaillierten Schilderung der Haft-
bedingungen der Märtyrer, wie sie beispielsweise in den Märtyrerakten der zwei-
undvierzig Märtyrer von Amorion (PMarAmor BHG 1214, S.65.11–32; vgl. hier Kapitel 1)
und jenen des Gregor von Armenien (PGregArm BHG 712, Kap.54.15–21, Kap.56.1–11,
Kap.96.10– 14, Kap.98.15–20, Kap.102.10– 15; Met-PGregArm BHG 713, S.99.38–42,
S.100.43–53; vgl. hier Kapitel 1) angetroffen wird, erweist sich das Gefängnis als eine
irdische Hölle, da die Märtyrer in der Haft ähnliche Umstände wie die Verdammten in
der Hölle zu bewältigen haben.⁵² Das ist ja auch der Zweck des nichtchristlichen
Gegners, das Gefängnis in eine schmerzvolle Erfahrung für den christlichen Märtyrer
umzuwandeln.

Die Parallelisierung des Gefängnisses mit der schmerzhaften Situation der Hölle
erfolgt zudem durch die Beschreibung von verschiedenen Aspekten des Todes. Gregor
von Armenien, der seine fünfzehnjährige Haft in einer tiefen Grube alleine verbracht
hat, bezeichnet sich selbst in der Erzählung als „begraben“ (τεθαμμένος, PGregArm
Kap.98.16). Dieses Wort deutet zum einen auf die physische Gestalt des unterirdischen
Gefängnisses und zum anderen auf die schlechten Haftbedingungen hin, durch die
die genannte Grube in eine echte Hölle auf Erden für den Protagonisten umgewandelt
wird. Die Darstellung des Gefängnisses als irdisches Grab wird auch durch die am
Haftort der Märtyrer herrschende Finsternis betont. Finsternis macht obendrein eine
der Haupteigenschaften der Hölle aus, wobei gleichzeitig die dort wohnenden Dä-
monen als dunkelhäutig dargestellt sind; hingegen ist Licht mit dem Paradies und den
stets in Weiß gekleideten Engeln verbunden.⁵³ Gefängnis lässt sich in diesem Rahmen
mit einem geschlossenen, dunklen und isolierten Grab vergleichen. All diese nega-
tiven Charakteristika des Gefängnisses intensivieren die Empfindung des Schmerzes
der gefangen gehaltenen Märtyrer.

 Classen, The Deepest Sense, 47.
 Vgl. Classen, The Deepest Sense, bes. 64–65, 70. Zur Darstellung der Hölle in der byzantinischen
Literatur s. auch Beck, Die Byzantiner und ihr Jenseits; Lampakis, Οἱ καταβάσεις στὸν Κάτω Κόσμο,
bes. 45– 111; Alexiou– Patterson Ševčenko,Hades, 891; Podskalsky – Stichel,Hell, 911;Wortley,
Death, Judgment, Heaven, and Hell, bes. 61–69.
 Vgl. Classen, The Deepest Sense, 28.
 Die Gegenüberstellung von Gefängnis und Hölle findet sich auch in der byzantinischen Volksli-
teratur, wie etwa im bekannten Gedicht mit 15-silbigen Versen, das Michael Glykas im 12. Jahrhundert
während seiner (vermeintlichen) Inhaftierung verfasste, dazu s. Krumbacher, Michael Glykas, 391–
460; Lampakis, Οἱ καταβάσεις στὸν Κάτω Κόσμο, bes. 157– 158; Bourbouhakis, „Political“ Personae,
53–75. Zu kritischer Edition und allgemeinem Kommentar des genannten Gedichts s. Tsolakis, Στίχοι.
 Vgl.Wortley, Death, Judgment, Heaven, and Hell, bes. 62–69.

144 Kapitel IV Psychische und physische Empfindungen im Gefängnis



Die Hagiographen versäumen es fast nie zu erwähnen, dass das Tageslicht die
inhaftierten Märtyrer nicht erreicht. Neben der Einschließung der Märtyrer Gurias und
Samonas in eine dunkle Grube bringt zum Beispiel der pagane Statthalter am Eingang
des Kerkers eine zusätzliche Absperrung an, sodass nicht einmal ein einziger Son-
nenstrahl eindringen kann (τῇ δὲ τῆς εἱρκτῆς εἰσόδῳ φραγμὸς ἐπετέθειτο, ὡς μηδὲ
ἀκτῖνα ἡλιακὴν ὑπεισδύεσθαι. Met-PGurSamAb BHG 736–738, S.117.18–19; vgl.
PGurSamAb-A BHG 731–732, S.28.18–24, S.30.10– 12; PGurSamAb-B BHG 735, 735b
und 739, S.116.9–16). Bei der Gerichtsverhandlung erinnert der pagane Richter die
Märtyrer Gurias und Samonas sogar an erfreuliche Aspekte des Lebens, wie ihr Ver-
mögen, ihre nächsten Angehörigen und geliebten Freunde sowie das süße Bild des
Tageslichtes (PGurSamAb-B S.122.10– 13; vgl. Met-PGurSamAb S.123.9–11; PGurSa-
mAb-A S.40.15– 18),was sie alles wegen ihres Beharrens auf dem christlichen Glauben
nicht mehr genießen können. Damit erwartet er, die Gefühle der Protagonisten
schmerzlich zu berühren und sie umzustimmen. Der Gegner spielt in seinen Worten
auf eine negative Bedeutung des Todes an, welche in der Entfernung von allen Ge-
nüssen des Lebens besteht. Aber nicht einmal die Vorstellung dieses Verlustes kann
die Märtyrer erschüttern.

Unter den schwierigen Umständen im Kerker machen sich die Märtyrer mit dem
Gedanken des Todes vertraut. Das Gefängnis fungiert im Fall der Märtyrer als eine Art
Todesübung und Vorbereitung auf die Bestattung des Fleisches.⁵⁴ Die Märtyrer selbst
betrachten ihren Körper als ein zweites Gefängnis, von dem sie befreit werden wollen,
um die Verbindung mit Gott zu erlangen (Met-PAndCr BHG 122, Kap.13; vgl. Kapitel 1).
Erst beim Verlassen des echten Gefängnisses und des eigenen Körpers können die
Märtyrer in die schmerzfreie Situation des Paradieses eintreten. Deswegen nehmen
die Märtyrer imMoment der Hinrichtung den Tod mit heiterem Gleichmut hin.⁵⁵ Durch
die Darstellung des Gefängnisses als Vorbereitungsphase für den Märtyrertod der
christlichen Protagonisten versucht wohl der Hagiograph, sein Publikum an die
Vergänglichkeit des irdischen Lebens, genauer gesagt an das Ableben, die Hölle und
das Paradies, zu erinnern und es gemäß dem Beispiel der Märtyrer zu einer positiven
Haltung dem Tod gegenüber anzuleiten. Gedanken an Tod und Jenseits bildeten oh-
nehin wegen der hohen Sterblichkeit im Mittelalter einen integralen Bestandteil des
damaligen Alltags.⁵⁶

 Dieselbe Funktion erfüllen auch die Höhlen für die Asketen, vgl. Talbot, Caves, Demons and Holy
Men, 712–713. Die Beziehung zwischen dem geschlossenen Raum des Gefängnisses und jenem der
Höhle werde ich im Rahmen eines anderen Projekts in der Zukunft erhellen. Eine kurze Vorschau dieser
Beziehung biete ich hier im letzten Teil der Arbeit (s. „Rückblick und Ausblick“).
 Vgl. dazu Podskalsky – Stichel – Karpozilos, Death, 594; Agapitos, Ὁ θάνατος στὸ Βυζάντιο,
274.
 Zur hohen Sterblichkeit sowie der Wahrnehmung von Tod und Jenseits in Byzanz s. insb. Spyri-
dakis, Τὰ κατὰ τὴν τελευτὴν ἔθιμα, 75– 171; Koukoules, Βυζαντινῶν βίος, IV, 148–248; Beck, Die
Byzantiner und ihr Jenseits; Patlagean, Byzance et son autre monde, 201–221; Laiou, The Role of
Women, 236; Lampakis, Οἱ καταβάσεις στὸν Κάτω Κόσμο, bes. 40– 111; Podskalsky – Stichel –
Karpozilos, Death, 593–594; Alexiou – Patterson Ševčenko, Hades, 891; Podskalsky – Stichel,

IV.2 Der Körper des Märtyrers im Schmerz 145



In Anbetracht des Nutzens des Gefängnisses für die spirituelle Entwicklung der
Märtyrer gehen einige Hagiographen sogar so weit, das Gefängnis mit dem Paradies
gleichzusetzen. Dabei wird der im Gefängnis dargestellte Schmerz der Märtyrer auf-
gehoben. Ein konkretes Beispiel: Der Märtyrer Nazarios wird vom paganen Statthalter
Anulinos wegen seiner Predigttätigkeit festgenommen und ins Gefängnis geführt.
„Für Nazarios ist aber dieses Gefängnis wertvoller als viele Königreiche und wird zu
einer blühenden Wiese, einem neuen Paradies“ (Ναζαρίῳ δὲ ἡ φρουρὰ αὕτη πολλῶν
βασιλείων τιμιωτέρα γίνεται, λειμὼν εὐανθής, νέος παράδεισος. Met-PNazPrGerCel
Kap.7), so steht es in der metaphrastischen Textfassung des Martyriums von Nazarios,
Protasios, Gervasios und Kelsios (BHG 1324). Tatsächlich wird Paradies häufig in der
byzantinischen Literatur als ein blühender und heller Platz wie etwa ein Garten oder
eine Wiese dargestellt.⁵⁷ Um die Parallelisierung des Gefängnisses mit Blumenwiese
und Paradies zu verdeutlichen, fügt Metaphrastes hinzu: Im Kerker kommt Nazarios
mit seinen Gefährten Gervasios, Protasios und dem jungen Kelsios ins Gespräch und
genießt „die süßesten Blüten ihrer Rede“ (τὰ ἥδιστα τῆς ἐκείνων ὁμιλίας ἄνθη, Met-
PNazPrGerCel Kap.7). Im Gegenzug bringt er ihnen auch durch seine Worte Nutzen (τὰ
πρὸς ὠφέλειαν ἀντεισήγαγεν, Met-PNazPrGerCel Kap.7). Angesichts dessen, dass das
Erleiden des Schmerzes in der Hagiographie häufig als „bitter“ bezeichnet wird,⁵⁸
lässt sich hier mit dem Bild der süßen Worte jeder Schmerz im Gefängnisraum ab-
schwächen. Diese gegenseitige Unterstützung unter den inhaftierten Männern ver-
wandelt den Kerker in einen spirituellen Raum, eine geistliche Wiese wie das Paradies
selbst, und vermittelt den Protagonisten einen Vorgeschmack auf die Zukunft. Zu
dieser Verwandlung des Gefängnisses in das Paradies trägt auch die Erhellung des
dunklen Kerkers durch die jeweilige Erscheinung von Christus oder Engeln Gottes (s.
z.B. Met-PEug BHG 608, Kap.82; Met-PAnth BHG 135, Kap.9 und 10; PHermStr BHG
744z, Kap.15) bei. All das durchbricht die Grenzen von Hier und Jetzt und dient als eine
Vorwegnahme der Erlangung des Himmelreichs sowie der Heiligkeit für die inhaf-
tierten Männer.

Anhand der oben ausgeführten paradieshaften Seite des Gefängnisses sollte an
dieser Stelle eine Anmerkung hinzugefügt werden. Die Charakterisierung des Ge-
fängnisses als λειμών (d.h.Wiese) und νέος παράδεισος (d.h. neues Paradies) sowie
das Geschehen im Kerker in den oben angeführten Passagen verweisen auf eine an-

Hell, 911; Uthemann, Heaven, 906; Agapitos, Ὁ θάνατος στὸ Βυζάντιο, 269–286; Dennis, Death in
Byzantium, 1–7; Wortley, Death, Judgment, Heaven, and Hell, 53–69; Alexiou, The Ritual Lament;
Agapitos, Mortuary Typology, 103– 135; Constas, Death and Dying, 124–145; Ariantzi, Kindheit in
Byzanz, 299–334; Rapp, Death at the Byzantine Court, 267–286; Marinis, Death and the Afterlife in
Byzantium. Zum Thema des Todes im westlichen Mittelalter s. bspw. Lampakis, Οἱ καταβάσεις στὸν
Κάτω Κόσμο, bes. 112–155; Ariès, Geschichte des Todes; Agapitos, Ὁ θάνατος στὸ Βυζάντιο, 270, mit
Anm. 6 und 8, 285, mit Anm. 39 (mit weiterer Literatur).
 Zur literarischen Darstellung des Paradieses s. insb. Podskalsky – Kazhdan – Cutler, Paradise,
1582– 1583; Wortley, Death, Judgment, Heaven, and Hell, bes. 67–68; Cupane, The Heavenly City,
53–68.
 Constantinou, The Saint’s Two Bodies, 287–288.

146 Kapitel IV Psychische und physische Empfindungen im Gefängnis



dere hagiographische Untergattung, nämlich die erbaulichen Sammlungen. Diese
Sammlungen, und zwar die Apophthegmata Patrum, dieHistoria Lausiaca (BHG 1435–
1438; CPG 6036), die Historia Monachorum in Aegypto (BHG 1433– 1434; CPG 5620) und
das Pratum Spirituale (BHG 1441– 1442; CPG 7376), stammen aus dem 5. bzw. 7. Jahr-
hundert und stellen die weisen Aussprüche von Asketen in der Form eines Dialogs
sowie verschiedene Episoden und Geschichten aus dem Leben in der Wüste dar.⁵⁹ In
der handschriftlichen Überlieferung werden oftmals die besagten Sammlungen er-
baulichen Charakters unter anderem als λειμών bzw. λειμωνάριον und (νέος)
παράδεισος betitelt, Bezeichnungen, welche als Erkennungszeichen für dieses spezi-
fische Genre betrachtet werden können.⁶⁰ Die in diesen Sammlungen dargestellten
erbaulichen Sprüche der Wüstenväter sind mit den erbaulichen und aufmunternden
Worten zu vergleichen, die Nazarios und seine Gefährten in den oben erwähnten
Märtyrerakten wechseln. Insgesamt wird die spirituelle Funktion des Gefängnisses
durch die Anspielung des Autors auf den Titel und Inhalt der hagiographischen Ge-
schichten- und Spruchsammlungen betont. Dabei ist einerseits der hybride Charakter
des Gefängnisses wegen der Koexistenz des Paradieses und der Hölle im selben Raum,
und andererseits die Hybridität der Märtyrerakten von Nazarios und seinen Gefährten
durch deren Bereicherung mit einer unterschiedlichen hagiographischen Untergat-
tung zu konstatieren.

Das gegensätzliche Bild des Gefängnisses als Hölle und als Paradies ist in Form
einer aufschlussreichen Zusammenstellung der bisherigen Beobachtungen auch in
der folgenden Passage aus dem vormetaphrastischen Martyrium des Artemios von
Antiochien (BHG 170– 170c) zu finden, welche auch Symeon Metaphrastes von seiner
Vorlage ohne wesentliche Änderungen übernimmt (vgl. Met-PArtem BHG 172,
Kap.31–32). Der Schmerz aus den offenen Wunden und den misslichen Haftbedin-
gungen sowie der Gleichmut des Protagonisten infolge der göttlichen Unterstützung
werden hier sorgfältig nebeneinandergestellt:

Als der Heilige [d.h. der Märtyrer Artemios] stundenlanggefoltert wurde und keinen einzigen Laut
oder Seufzer ausstieß, klatschte dieser [d.h. der pagane Kaiser Julian der Apostat] in die Hände
wie ein Besiegter. Er stand vom Podest auf und befahl, den Märtyrer wieder ins Gefängnis zu
führen und ihmweder Brot, nochWasser, noch irgendetwas, das die Menschen zumÜberleben zu
sich nehmen, bereitzustellen. Er selbst aber brach nach Daphne auf, der schönsten Wohngegend
von Antiochien.UmMitternacht,während der Märtyrer im Gefängnis betet, erscheint ihm Christus
und sagt zu ihm: „Artemios, halt dich tapfer und sei stark, fürchte dich nicht und sei nicht zaghaft
vor dem Tyrannen, denn ich bin bei dir! Ichwerde dich von jeder Versuchung und jedem Schmerz
der Folter befreien und im Königreich der Himmel krönen und so, wie du selbst mich vor den
Menschen auf der Erde bezeugtest, werde auch ich dich vor meinem Vater im Himmel bezeugen.

 Hinterberger, Probleme der Texterstellung, 25–43 (mit weiteren Nachweisen); Hinterberger,
Byzantine Hagiography and Its Literary Genres, 34–35; Efthymiadis – Kalogeras, Audience, Langu-
age and Patronage, bes. 256–260; Binggeli, Collections of Edifying Stories, 143– 159 (mit allen Editi-
onsangaben der hier erwähnten Sammlungen).
 Vgl. Hinterberger, Probleme der Texterstellung, 27, mit Anm. 17; Hinterberger, Byzantine Ha-
giography and Its Literary Genres, 35; Binggeli, Collections of Edifying Stories, 152.

IV.2 Der Körper des Märtyrers im Schmerz 147



Sei also zuversichtlich und freu dich, denn du wirst mit mir im Paradies sein [Lk 23.43].“ Als der
Märtyrer das vom Herrn vernommen hatte, wurde er guten Mutes und pries und dankte Gott die
ganze Nacht hindurch. Von seinen Wunden und Verletzungen wurde er geheilt, sodass nicht
einmal eine Strieme an seinem heiligen Körper zu sehen war. Er verbrachte fünfzehn Tage, ohne
etwas zu sich zu nehmen. Denn er wurde durch die Gnade des Heiligen Geistes ernährt.

Καὶ δὴ ἐπὶ πολλαῖς ταῖς ὥραις τοῦ ἁγίου βασανιζομένου καὶ μηδεμίαν φωνὴν ἢ στεναγμὸν
ἀφιέντος αὐτὸς τὼ χεῖρε κροτήσας ὥσπερ ἡττημένος ἀνέστη τοῦ βήματος καὶ κελεύει τὸν μάρ-
τυρα πάλιν ἐπὶ τὴν εἱρκτὴν ἀπαχθῆναι καὶ μήτε ἄρτον μήτε ὕδωρ αὐτῷ παρασχεθῆναι μήδ’, ὅσα
πρὸς τὸ ζῆν μεταλαμβάνουσιν ἄνθρωποι. Αὐτὸς δὲ ἐπὶ τὴν Δάφνην ὥρμησε, τὸ τῆς A̓ντιοχείας
κάλλιστον ἐνδιαίτημα. Περὶ δὲ τὸ μεσονύκτιον εὐχομένῳ τῷ μάρτυρι ἐπὶ τῆς φυλακῆς, φαίνεται
αὐτῷ ὁ Χριστὸς καί φησι πρὸς αὐτόν· A̓ρτέμιε, ἀνδρίζου καὶ ἴσχυε καὶ μὴ φοβοῦ μηδὲ δειλία τὸν
τύραννον· ἐγὼ γάρ εἰμι μετὰ σοῦ ἐξαιρούμενός σε ἀπὸ παντὸς πειρασμοῦ καὶ πάσης τῶν κολα-
στηρίων ὀδύνης καὶ ἐν τῇ βασιλείᾳ τῶν οὐρανῶν στεφανώσω σε καί,ὥσπερ αὐτὸςὡμολόγησάς με
ἐνώπιον τῶν ἀνθρώπων ἐπὶ τῆς γῆς, ὁμολογήσω κἀγώ σε ἐνώπιον τοῦ πατρός μου τοῦ ἐν τοῖς
οὐρανοῖς. Θάρσει οὖν καὶ ἀγαλλία· μετ’ ἐμοῦ γὰρ ἔσῃ ἐν τῷ παραδείσῳ [Lk 23.43]. Ταῦτα ὁ μάρτυς
ἀκούσας παρὰ τοῦ κυρίου εὐθαρσὴς ἐγένετο καὶ δι’ ὅλης τῆς νυκτὸς ἦν δοξολογῶν καὶ εὐχαρι-
στῶν τῷ θεῷ· ἀνέθη γὰρ ἐκ τῶν πληγῶν καὶ τῶν τραυμάτων αὐτοῦ,ὥστε μήτε μώλωπα φαίνεσθαι
ἐν τῷ ἁγίῳ σώματι αὐτοῦ. Ἐποίησε δὲ πέντε καὶ δέκα ἡμέρας μηδενὸς τὸ σύνολον γευσάμενος·
ἐτρέφετο γὰρ τῇ τοῦ ἁγίου πνεύματος χάριτι. (PArtem Kap.49.10– 16, Kap.50.1– 13)

Der Märtyrer Artemios wurde zwischen Interrogations- und Folterungsphasen ins
Gefängnis gesperrt. Dort sollte er lernen, Versuchungen, Befürchtungen und
Schmerzen nicht in Betracht zu ziehen, um das Martyrium mit Entschlossenheit zu
erdulden und somit die Heiligkeit zu erlangen.

Die Bühne, auf der sich die besagte Episode abspielt, ist der private Raum des
Gefängnisses, in dem der Märtyrer Artemios mit Gott alleine ist. In diesem dunklen,
umschlossenen Raum leidet der Märtyrer unter Angst, Hunger, Durst und seinen
Wunden.Während der Märtyrer in der irdischen Hölle, d.h. im Gefängnis, eingesperrt
ist, bricht der Kaiser Julian nach Daphne, der paradiesischen Vorstadt von Antiochien,
auf. Das Gefängnis wird hier auf rhetorische Art und Weise als locus terribilis, also als
schrecklicher Ort, beschrieben, während Daphne als locus amoenus, nämlich als
lieblicher und idyllischer Ort, gilt. Durch die Gegenwart Gottes wird aber dieser Ge-
gensatz umgekehrt und das Gefängnis übertrumpft die Schönheit von Daphne. Alle
Aspekte des Schmerzes im Kerker werden dabei ausgeschaltet. Das Gefängnis wird
nun als ein Vorstadium des Paradieses geschildert. Die begrenzte Zeit der Inhaftierung
wird durch das Versprechen der künftigen glücklichen Ewigkeit gesprengt. So wird
auch die Erwartung des Märtyrers zu einer Gewissheit, dass nach der Einkerkerung
das Paradies und die Verbindung mit Gott gewährleistet sind. Infolgedessen stellt das
Gefängnis für den Märtyrer eine Schwellen- bzw. Übergangsphase dar.

Zuletzt möchte ich mich auf eine Genderperspektive des schmerzvollen Martyri-
ums konzentrieren, welche sich in einer Gefängnisszene offenbart. In den vormeta-
phrastischen und metaphrastischen Märtyrerakten von Pistis, Elpis, Agape und ihrer
Mutter Sophia (PPisElAg BHG 1637z; Met-PPisElAg BHG 1638) entfaltet sich die ganze
Geschichte rund um eine weibliche Dimension des Schmerzes, nämlich die Geburts-
wehen der Mutter der Protagonistinnen, welche mit den Schmerzen des Martyriums

148 Kapitel IV Psychische und physische Empfindungen im Gefängnis



auf einfallsreiche Art und Weise parallelisiert werden.Während sich Sophia mit ihren
drei jungen Töchtern im Haus einer Frau aus der Senatorenklasse eingeschlossen
befindet, ermutigt sie die drei Mädchen durch mütterliche Ratschläge und Beleh-
rungen dazu, trotz ihres jungen Alters das Martyrium auf sich zu nehmen, sodass sie
auch selbst durch die Opferung ihrer Kinder ins Himmelreich eintreten kann (διὰ τῆς
ὑμῶν ἀθλήσεως καταταγήσομαι εἰς τὴν τῶν οὐρανῶν βασιλείαν, PPisElAg Kap.4).
Auffällig ist, dass Sophia in ihrenWorten auf die Schmerzen der Schwangerschaft und
Entbindung hinweist, welche sie in der Vergangenheit erlitt, um ihre drei Töchter zur
Welt zu bringen. Damit unterstreicht sie ihre bewährte Erfahrung und Vertrautheit mit
furchtbaren Schmerzen und stellt sich als Beispiel zur Nachahmung für ihre Töchter
dar, die jetzt die Schmerzen der Folterungen mit Geduld erleiden sollen: „Erbarmt
euch meiner, eurer elenden Mutter, die während der Schwangerschaft mit euch viele
Schmerzen ertrug. Und bleibt standhaft während der Strafen, die euch der Arglistige
auferlegen wird“ (ἐλεήσατέ με τὴν ἀθλίαν ὑμῶν μητέρα, ἥτις ἐν τῷ κύειν ὑμᾶς πολ-
λοὺς πόνους ὑπέμεινα· καὶ ἐμμείνατε ταῖς ἀπὸ τοῦ κακοτέχνου ἐνεχθησομέναις ὑμῖν
τιμωρίαις. PPisElAg Kap.4; vgl. Met-PPisElAg Kap.4). Die an ihre erstgeborene Tochter
Pistis gerichteten Worte der Sophia betonen wiederum die wichtigsten Aspekte der
Mutterschaft und der mit ihr verbundenen Schmerzen: „Mein Kind, ich habe dich
geboren, ich habe dich mit Milch aus meinen Brüsten gestillt und ich habe für dich
Mühsal und Geburtsschmerzen ertragen“ (Τέκνον, ἐγώ σε ἐγέννησα, ἐμῶν μασθῶν
γάλακτι ἔθρεψά σε, ἐγὼ πόνους καὶ ὠδῖνας ἐπὶ σοὶ ἤνεγκα. PPisElAg Kap.9; vgl. Met-
PPisElAg Kap.9). So finden die drei Schwestern bei den schmerzhaften Bewährungs-
proben in ständiger Berufung auf die Geburtswehen ihrer Mutter Trost (PPisElAg
Kap.8– 12; vgl. Met-PPisElAg Kap.8 und 12). Daraus folgt, dass die Schmerzen bei der
Geburt der jungen Protagonistinnen als Metapher für ihr Martyrium fungieren, durch
das sie zu einem neuen ewigen Leben gelangen werden.

Das Element der Mutterschaft begleitet durch die Schilderung der Geburt bzw. der
Geburtswehen den ganzen Handlungsfaden, zumal sie separat beim jeweiligen Mar-
tyrium der drei jungen Frauen erwähnt wird. Unter der Berufung der Mutterschaft
erfolgt eigentlich eine gegenseitige Spiritualisierung: Die drei Mädchen werden durch
die Ermutigung ihrer Mutter zur Selbstaufopferung Christus zuliebe geführt, aber
zugleich macht sich ihre Mutter Sophia immer mehr damit vertraut, ihre geliebten
Töchter dem christlichen Gott zu opfern, um ihnen allen das Paradies zu gewähr-
leisten. Obwohl Sophia dem Verhör und der Folter durch die paganen Verfolger nicht
direkt unterzogen wird, erleidet sie indirekt bereits dreimal das Martyrium durch die
Opferung ihrer drei Kinder. Die jungen Frauen werden die geachtete Rolle der Mutter
durch die Schmerzen der Geburt nie übernehmen,⁶¹ stattdessen aber werden sie durch
die Schmerzen ihres Leidens als Märtyrerinnen geehrt werden. Ihre Mutter stirbt eines

 In der Zeit der Abfassung und Rezeption des genannten Textes, nämlich in den byzantinischen
Jahrhunderten, galt die Mutterschaft als eine besonders bedeutende und geachtete Rolle einer Frau,
vgl. Laiou, The Role of Women, 236; Brown, The Body and Society, 6, 9; Talbot,Women, 118, 121, 142–
143; Nikolaou, Η γυναίκα στη μέση βυζαντινή εποχή, 113; Ariantzi, Kindheit in Byzanz, 64.

IV.2 Der Körper des Märtyrers im Schmerz 149



natürlichen Todes drei Tage nach der Hinrichtung ihrer Töchter. Ihr Körper wird dann
zusammenmit den Reliquien der drei jungen Märtyrerinnen aufbewahrt,weil sie nach
der Meinung des Hagiographen gemeinsam mit ihren Töchtern „zum Chor der Heili-
gen“ gehören sollte (ἡ μήτηρ προστεθεῖσα ταῖς θυγατράσι, καὶ κοινῇ πάλιν τῷ τῶν
ἁγίων χορῷ. Met-PPisElAg Kap.14). Es wird hier klar, dass auch Sophia durch ihre
Identität als Mutter und das Martyrium ihrer Töchter die Heiligkeit erlangt. Das Ge-
fängnis bietet allen Hauptfiguren auch in diesem Fall die Möglichkeit zur Entwicklung
der Spiritualität, welche hier in der Überwindung jeglichen physischen Schmerzes
besteht.

In den hagiographischen Schriften, aber auch der gesamten byzantinischen Li-
teratur, sind Szenen, welche innerhalb einer breiteren Geschichte die Geburtswehen
oder sogar den Tod einer Frau bei der Entbindung behandeln, häufig zu finden.⁶² Die
Mediävistin Jutta Eming weist darauf hin, „dass literarische Emotionsdarstellungen“,
wie hier die Äußerung der Schmerzgefühle, „ein wirklichkeitskonstituierendes Po-
tential besitzen“.⁶³ Angesichts der fehlenden ärztlichen Mittel und der schlechten
hygienischen Verhältnisse in Byzanz können tatsächlich diese Episoden in der Lite-
ratur einen Aspekt der Realität wiedergeben: Die furchtbaren Schmerzen sowie der
Tod des Kindes oder der Mutter während der Entbindung oder kurz danach waren
häufig unvermeidlich, wobei allgemein die Geburt als eine Risikosituation sowohl für
das Kind als auch für die Mutter galt.⁶⁴ Mit solchen Vorkommnissen waren wohl die
Byzantiner täglich konfrontiert. Deswegen können wir davon ausgehen, dass die
Mehrheit der Leserinnen/Leser und Zuhörerinnen/Zuhörer in der Lage war, die ent-
sprechenden Szenen in den Texten aus eigener direkter oder indirekter Erfahrung
nachzuvollziehen. Demnach versucht der Hagiograph in den behandelten Märtyrer-
akten von Pistis, Elpis, Agape und ihrer Mutter Sophia, seinem Publikum mittels
häufiger Erwähnungen eines schmerzhaften Aspekts der Mutterschaft einen Eindruck
vom qualvollen Martyrium zu vermitteln. In diesem Kontext erweist sich das genannte
Martyrium als eine Hymne an die Mutterschaft und gleichzeitig an die weibliche
Heiligkeit, die weitgehend im Gefängnisraum aufgebaut wird.

Im Großen und Ganzen lassen sich alle obigen Ausführungen unter der Beziehung
zwischen der physischen Empfindung des Schmerzes und der Spiritualität zusam-
menfassen. Die Spiritualität der Märtyrer wird in den Leidensgeschichten durch ihre
jeweilige Reaktion auf den Schmerz aufgebaut und demonstriert. Dem öffentlichen
und offenen Martyrium der Protagonisten wohnt eine Menschenmenge bei, die die

 Für solche Beispiele und Kommentar dazu s. Koukoules, Βυζαντινῶν βίος, IV, bes. 18–27; Niko-
laou, Η γυναίκα στη μέση βυζαντινή εποχή, 113–121; Ariantzi, Kindheit in Byzanz, 64–76.
 Eming, Emotionen als Gegenstand mediävistischer Literaturwissenschaft, 263.
 Talbot, Women, 123–125; Ariantzi, Kindheit in Byzanz, bes. 76. Dem oben angeführten Beispiel
aus den Märtyrerakten des Mamas zufolge starb seine Mutter während ihrer Kerkerhaft gleich nach der
Geburt ihres Sohnes. Obgleich ihr Tod im Text als Gebetserhörung dargestellt wird, ist durchaus
denkbar, dass der Hagiograph durch die Schilderung ihres plötzlichen Todes die mit der Geburt ver-
bundenen Komplikationen andeutet. Für diese Annahme s. Ariantzi, Kindheit in Byzanz, 69.

150 Kapitel IV Psychische und physische Empfindungen im Gefängnis



übermenschliche Fähigkeit ihres Körpers, nämlich ihre Schmerzunempfindlichkeit
gegenüber den Folterungen, als Gnade Gottes beobachtet. Dies bezeugt auch den
besonderen spirituellen Status sowie die Gottesnähe der Märtyrer. Im privaten und
geschlossenen Raum des Gefängnisses findet die unmittelbare Kommunikation der
inhaftierten Märtyrer mit Gott statt, die in der Intensivierung ihrer spirituellen Ver-
bindung zum Göttlichen resultiert. Öffentlicher/offener Raum und privater/geschlos-
sener Raum wechseln sich mehrmals während des Martyriums ab, wobei beide in
Anwesenheit des jeweiligen Publikums, entweder der Zuschauer in der Gerichtsver-
handlung oder Gottes im Kerker, die innere Entwicklung des Märtyrers zum Vorschein
bringen. Gott, der offensichtlich auch bei der Gerichtsverhandlung anwesend ist,wird
meist in diesem Zusammenhang nicht ausdrücklich erwähnt. Die Schmerzunemp-
findlichkeit des Märtyrerkörpers gegen die physischen Strafen des Verfolgers stürzt
den paganen Richter in seelische Qualen und veranlasst viele pagane Zuschauer zur
Annahme des Christentums. Zur Schilderung des Schmerzes konzentrieren sich die
Hagiographen auf die körperlichen Reaktionen und offenen Wunden der narrativen
Figuren. Die Äußerung ihrer Schmerzgefühle samt Gebeten bringt die inhaftierten
Märtyrer Gott näher und trägt somit zur Verstärkung ihrer spirituellen Reife und An-
nahme ihrer Identität als Heilige bei. Der wiederholte Vorgang der Spiritualisierung
der Märtyrer durch die ständige Unterwerfung unter Schmerz und Leid besitzt auch
einen performativen Charakter in den Märtyrerakten, da er stets in Anwesenheit eines
Publikums sowie an einem bestimmten Ort und in einer begrenzten Zeit geschieht.⁶⁵
In jedem Fall wird bei diesem Vorgang die bedeutende Rolle des Gefängnisses als
Schwellenraum aufgezeigt.

Unter Berücksichtigung der im Kerker dargestellten psychischen und physischen
Empfindungen der christlichen Protagonisten ist ein weiterer Berührungspunkt zwi-
schen Märtyrern und Christus auf emotionaler und körperlicher Ebene festzustellen.
Im Gegensatz zu Gott, der sich durch apatheia, nämlich Leidenschaftslosigkeit, aus-
zeichnet, nimmt Christus mit seiner Menschwerdung auch menschliche Leiden-
schaften an, jedoch – laut Johannes von Damaskus (7./8. Jh.) – nur die natürlichen und
reinen (φυσικὰ καὶ ἀδιάβλητα πάθη), unter anderem Hunger, Durst, Erschöpfung,
Mühe, Tränen, Feigheit und Todesangst.⁶⁶ Nach der obigen Analyse wird zum einen
die Schmerzunempfindlichkeit der Märtyrer durch göttliche Gnade im öffentlichen
und offenen Raum des Martyriums dargestellt. Zum anderen haben und äußern die
Protagonisten im privaten und geschlossenen Gefängnisraum dieselben Leiden-
schaften bzw. Empfindungen wie Christus. Die Hagiographen versuchen, die inhaf-

 Für eine Einführung in die Begrifflichkeit der Performativität s. Velten, Performativität, 217–242,
bes. 217–221. Vgl. Eming, Emotionen als Gegenstand mediävistischer Literaturwissenschaft, 269.
 Für diese Bemerkung anhand der besagten Passage aus dem Werk des Johannes von Damaskus
(Expositio fidei Kap.64 und Kap.70) s. Hinterberger, Emotions in Byzantium, 127; Hinterberger,
Phthonos, 102; Hinterberger, „Messages of the Soul“, 127– 129, mit Anm. 9 und 15 (mit englischer
Übersetzung der genannten Textstelle). Für die apatheia Gottes s. auch Kazhdan – Cutler, Emotions,
691.

IV.2 Der Körper des Märtyrers im Schmerz 151



tierten Märtyrer durch die Schilderung ihrer jeweiligen emotionalen und körperlichen
Situation dem Beispiel Christi anzunähern und damit einen weiteren Aspekt der so-
genannten imitatio Christi in Hinsicht auf Empfindungen aufzuzeigen.

In diesem Kapitel hoffe ich gezeigt zu haben, dass der Weg zur Heiligkeit im
Endeffekt in einem emotionalen und körperlichen Prozess besteht, der sich nicht nur
im offenen und öffentlichen Raum der Interrogation bzw. Folter, sondern auch und
hauptsächlich im geschlossenen und privaten Raum des Gefängnisses vollzieht. Mit
anderen Worten spielen psychische und physische Empfindungen, genauer gesagt
Emotionen und Schmerzgefühle, außerhalb, aber vor allem innerhalb des Gefäng-
nisses eine Schlüsselrolle bei der Erlangung der spirituellen Reife und Vollkommen-
heit der Märtyrer. Symeon Metaphrastes behandelt in seinen Textfassungen die phy-
sische Empfindung des Schmerzes auf dieselbe Weise wie die psychischen
Empfindungen: Am häufigsten unterlässt er die einschlägigen Passagen, die jedoch in
seinen Vorlagen vorhanden sind, oder er übernimmt sie fast unverändert. Nur selten
werden in den metaphrastischen Versionen narrative Episoden zu Empfindungen
angetroffen, die in den vormetaphrastischen Texten keine Entsprechung finden.
Psychische und physische Empfindungen, die die Schwäche bzw. das menschliche
Profil der inhaftierten Märtyrer offenbaren, sind meiner Analyse nach gefängnisspe-
zifisch, weil sie vom Gefängnisraum provoziert bzw. vorwiegend dort ausgedrückt
werden. Ab dem Verlassen des Gefängnisses haben die Märtyrer nur positive Emp-
findungen, unter anderem Freude, Jubelstimmung und Schmerzunempfindlichkeit,
welche für die Erlangung des Heiligkeitsstatus vorausgesetzt werden. Anhand der
Gefängnisszenen sind die Texte also bestrebt, durch Benennung, Darstellung und
Hervorrufung von psychischen und physischen Empfindungen auf einfallsreiche Art
und Weise das vielschichtige Konzept der Heiligkeit herauszuarbeiten und zu veran-
schaulichen.

152 Kapitel IV Psychische und physische Empfindungen im Gefängnis



Rückblick und Ausblick

1 Raum und Figuren an der Schwelle der Verwandlung

Die vorhergehenden Seiten haben sich auf die literarische Darstellung des Gefäng-
nisses in den Märtyrerakten von heiligen Männern und Frauen konzentriert, die sich
zwischen dem 4. und 10. Jahrhundert datieren lassen und als vormetaphrastische und
metaphrastische Textfassungen gelten. Das Gefängnis lässt sich als ein Baustein des
Martyriums sowie eine eigenständige Phase des gesamten Prozesses sehen.Vorrangig
basierend auf dem anthropologischen Konzept von „Liminalität“ (Arnold van Gennep,
Victor Turner) sowie zusätzlich der Theorie von „Third Space“ bzw. „Hybridität“ (Homi
K. Bhabha) zeige ich, dass das Gefängnis in den hagiographischen Märtyrerakten ein
Schwellenraum mit binären Gegensätzen ist, in dem die christlichen Protagonisten
und Protagonistinnen durch ihre Auseinandersetzung mit dämonischen und göttli-
chen Mächten spirituelle und körperliche Kraft entwickeln,welche schlussendlich zur
Annahme ihrer Identität als Heilige beiträgt. In diesem Sinne ermöglicht das Ge-
fängnis die Verwandlung der narrativen Figuren.

Alle Kapitel unterstreichen unterschiedliche Aspekte der Schwellenphase des
Gefängnisses und deren Wirkungen auf die betroffenen Figuren. Aus der systemati-
schen Erfassung des vormetaphrastischen und metaphrastischen Vokabulars zu den
mit dem Gefängniskontext verbundenen Orten und Figuren (Kapitel 1) ergibt sich,
dass im Vergleich zu den vorherigen Jahrhunderten Symeon Metaphrastes (10. Jh.)
durch die häufige Verwendung von verschiedenen Synonymen und Erwähnungen des
Gefängnisses auf den Gefangenenstatus der Märtyrer fokussiert, was gleichzeitig das
einschlägige Interesse bzw. die Vertrautheit der damaligen Rezipienten mit dem ge-
nannten Thema andeutet. Das Gefängnis stellt anhand des hier untersuchten Mate-
rials meist den geschlossenen Raum eines staatlichen Kerkers dar, dessen Grund-
funktion in der Begrenzung der Bewegungsfreiheit der inhaftierten Märtyrer besteht.
Der Gefängnisraum wird in den literarischen Märtyrergeschichten weniger durch ar-
chitektonische oder topographische Erklärungen als durch Handlungen, Worte und
Empfindungen der christlichen und paganen Figuren beschrieben. Die literarische
Darstellung der Gefängnisphase macht ein gemeinsames Charakteristikum der
meisten Märtyrerakten aus und legitimiert sie daher in ihrer erzählerischen Struktur.

In narratologischer Hinsicht (Kapitel 2) erscheint die Inhaftierung der Märtyrer
zwischen allen anderen Phasen des Martyriums, nämlich der Interrogation, Folterung
und Hinrichtung. In diesem Sinne unterbricht das Gefängnismotiv den Erzählfluss
und dient verschiedenen Funktionen, wie etwa Atempause für die narrativen Figuren
und die Rezipienten, Schilderung von christlich-moralischen Predigten, Einführung
neuer narrativer Figuren in die Handlung,Verzögerung des Endes des Märtyrers und
der Erzählung sowie Steigerung der Spannung und Aufmerksamkeit der Leser und
Zuhörer. Durch ihre Aktionen und Aktivitäten,wie Wunder und Gebete, erweisen sich
die inhaftierten Märtyrer und Märtyrerinnen schon vor ihrem Tod als Mittler zwischen

OpenAccess. © 2021 Christodoulos Papavarnavas, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110725780-009



Gott und Menschen und erlangen so den Ruf der Heiligkeit. Die Begegnung der in-
haftierten Märtyrer mit anderen narrativen Figuren ist für ihre gegenseitige Entwick-
lung von zentraler Bedeutung.

Der narrative Schwellencharakter des geschlossenen Gefängnisraumes wird auch
aus der Genderperspektive (Kapitel 3) verstärkt. Inhaftierte Märtyrerinnen werden mit
männlichen bzw. dämonischen Widersachern konfrontiert, welche sie in sexuelle
Versuchung und zur Aufgabe des Martyriums zu führen versuchen. Erst durch ihren
Sieg über die lüsternen Dämonen, Drachen undMänner können sie das Martyriummit
Entschlossenheit durchleiden. Ihre Auseinandersetzung mit Dämonen und Drachen
symbolisiert ihren inneren Kampf gegen das schwächere Ich. Hier dient die Gefäng-
nisphase nicht als Erholungspause für die narrativen Figuren und die Rezipienten wie
in anderen Fällen, sondern als eine Unterbrechung des Erzählflusses mit Steigerung
der Spannung, da genau während der Inhaftierung die Protagonistinnen eine we-
sentliche Gefahr abwehren müssen. Dabei wird auch der Ausgang der ganzen Ge-
schichte entschieden.

Die jeweilige Haltung der christlichen Protagonisten den Bewährungsproben
gegenüber wird auch durch ihre psychischen und physischen Empfindungen im Zu-
sammenhang mit dem jeweiligen Raum und den anderen narrativen Figuren (Kapi-
tel 4) bestimmt. Durch das Geschehen im geschlossenen Gefängnisraum, der zur
Privatsphäre der Protagonisten wird, werden die psychische Schwäche, Trauer und
Angst der inhaftierten Märtyrer nach ihrer Kommunikation mit Gott in Kraft, Freude
und Jubelstimmung umgewandelt, sodass sie vor der Zuschauermenge und dem
nichtchristlichen Gegner im öffentlichen und offenen Raum des Martyriums eine
übermenschliche Leidensfähigkeit und Ausdauer demonstrieren können. Die neue
emotionale Positionierung der inhaftierten Märtyrer, welche sich durch Mut aus-
zeichnet, signalisiert ihre spirituelle Vollkommenheit sowie die erfolgte Bewusst-
werdung ihrer religiösen Aufgabe. Analog zu den psychischen Empfindungen ist es
möglich, innerhalb des Gefängnisses einen „weichen Körper“ der Märtyrer zu beob-
achten, welcher in Gegenwart von Gott den physischen Schmerz empfindet, wobei
während der Folterung, Interrogation und Hinrichtung, und zwar vor einem breiteren
Publikum, ein „harter Körper“ der Märtyrer dargestellt wird, der keinen Schmerz
verspürt. Durch die Fokussierung auf die An- bzw. Abwesenheit von Emotionen und
Schmerzgefühlen der narrativen Figuren versuchen die Hagiographen, das Publikum
direkt anzusprechen und eine Kommunikation zwischen Text und Publikum zu eta-
blieren.

Auf den letzten Seiten dieser Arbeit werde ich mich nun in Form einer Rekapi-
tulation und zugleich Synthese der obigen Rückschlüsse der Verwandlung der nar-
rativen Figuren und des Gefängnisraumes widmen. Die narrativen Haupt- und Ne-
benfiguren im Gefängnisbereich sind hauptsächlich die Märtyrer, die Mitgefangenen,
die Gefängnisaufseher und die Besucher, wie meine Analyse bereits sichtbar gemacht
hat. Im Folgenden sollen all diese Figuren und ihr Agieren systematisiert werden. Es
geht primär darum, zu zeigen, dass die Nebenfiguren immer in Bezug auf die
Hauptfiguren definiert werden.

154 Rückblick und Ausblick



Die Hagiographen versäumen es nicht, den privaten Charakter des Kerkers zu
betonen, in dem die Märtyrer häufig „alleine“ (μόνοι, s. z.B. PDomInd BHG 822z,
Kap.21; Met-PDomInd BHG 823, Kap.17; PGurSamAb-A BHG 731–732, S.6.17; PGurSa-
mAb-B BHG 735, 735b und 739, S.104.18– 19) gelassen werden. Aufgrund der regel-
mäßigen Gebrauchshäufigkeit dieses Bildes in den hier untersuchten Märtyrerakten
erweist sich das Alleinsein der Märtyrer im Gefängnis als Topos, der wohl die Auf-
fassung der Byzantiner aufzeigt, dass beim Alleinsein, also in der Einsamkeit, der
umschlossene und dunkle Gefängnisraum noch schauderhafter wirken kann. Das war
außerdem das Ziel des Gegenspielers innerhalb der Erzählung, nämlich den Märtyrer
in der Zelle zu isolieren, in der Hoffnung, dass der christliche Protagonist den Wi-
derstand gegen den Paganismus aufgebenwerde (s. z.B.Met-PTryph BHG 1857, Kap.11;
vgl. PTryph BHG 1856, Kap.8). Das Alleinsein im Gefängnis wird jedoch mitunter auch
positiv geschildert, und zwar als die Folge der Bestechung der Aufseher durch andere
Christen, die für die Protagonisten eine Verbesserung der Haftbedingungen mittels
ihrer Verlegung in eine Einzelzelle erwirken wollen.Wenn auch selten, deuten solche
Fälle eine Vorzugsbehandlung an, welche die eingesperrten Protagonisten auch un-
abhängig von ihrem sozialen Status oder Geschlecht genießen können (vgl. PPerFel
BHG 1482, Kap.2–3). In der Regel aber beabsichtigte die Isolierung im Sinne einer
Einzelhaft, die christlichen Protagonisten zu Verzweiflung und Aufgabe zu bringen.

In zahlreichen anderen Fällen, von denen im Folgenden die Rede ist, sind die
Märtyrer nicht ganz alleine im Gefängnis, sondern zusammen mit anderen narrativen
Figuren,wie zum Beispiel mit christlichen und paganen Mithäftlingen. Die Koexistenz
beider religiöser Elemente im Gefängnis zeigt die folgende Darstellung in den meta-
phrastischen Märtyrerakten des Lukianos von Antiochien (Met-PLuc BHG 997,
S.195.4–25, S.196.1– 19): Der letzte Wunsch der christlichen „Schüler“ (μαθηταί) bzw.
Mitgefangenen des Lukianos war, das Fest der Theophanie zusammen mit ihrem
„Lehrer“ (διδάσκαλος) vor dessen bevorstehendem Tod mittels eines Gottesdienstes
(μυσταγωγία) im Kerker zu feiern,wobei sie aber von denWärtern und den „gottlosen“
bzw. paganen Mitgefangenen, welche sich auch dort befanden (τῶν ἀθέων, πολλῶν
τῶν μὲν παρόντων ἐκεῖ), unbemerkt bleiben sollten. Deshalb bildeten sie im Auftrag
von Lukianos mit ihren Körpern einen Kreis und Lukianos stand in der Mitte, um den
Gottesdienst im Geheimen abzuhalten. Diese Szene verweist auch auf das letzte
Abendmahl, das Jesus mit seinen Jüngern hielt.

Die jeweiligen Handlungen der narrativen Figuren verleihen dem Gefängnis neue
Eigenschaften und betonen damit den Charakter eines hybriden Raumes. Und um-
gekehrt: Die hybride Realität im Gefängnisraum demonstriert oder beeinflusst die
Identität der narrativen Figuren. Der Märtyrer-Protagonist übernimmt häufig die Rolle
des Lehrers und seine Gefährten bzw. Mitgefangenen die Rolle der Schüler. So lässt
sich der Kerker mit einer Schule parallelisieren, in der die Schüler von ihrem Lehrer
unterrichtet werden. Ferner verwandelt sich der ganze Kerker durch die Tätigkeit von
Lukianos und seinen Schülern in eine Kirche, in der die Gläubigen am Gottesdienst
teilnehmen. Kurz danach stirbt Lukianos an Hunger im Gefängnis und der Kaiser
Maximinus befiehlt, den toten Märtyrer ins Meer zu werfen. In diesem Fall dient der

1 Raum und Figuren an der Schwelle der Verwandlung 155



Kerker als Sterbeort, aber auch als Wiedergeburtsort des Märtyrers, weil er sich dort
auf sein zukünftiges Leben bei Gott vorbereitet. So erweist sich das Gefängnis als ein
Schwellenraum vor dem Paradies. Die Geschichte des Lukianos zeigt, dass das Ge-
fängnis das Ende des Märtyrers und, im weiteren Sinne, das Ende der Erzählung
bestimmen kann. Auffallend ist, dass das Menologion des Kaisers Basileios II. (976–
1025) unter anderen Abbildungen auch die Gefängnisszene des Lukianos einschließt
(s. Codex Vat. gr. 1613, fol. 115).¹ Die genannte Abbildung besteht aus zwei Teilen: Links
sieht man Lukianos, der alleine im dunklen Kerker sitzt, und rechts den Henker,
welcher dem Martyrium zufolge den verstorbenen Märtyrer ins Meer wirft. Hier ist zu
bemerken, dass der Illustrator absichtlich die Gefängnisszene neben der Endphase
des Martyriums darstellte, um die Schlüsselposition der Inhaftierung im Ablauf und
Ausgang der Geschichte zu demonstrieren. Es zeigt sich also, dass nicht nur die
Personen in der Haft eine andere Identität annehmen können, sondern auch der
Gefängnisraum selbst, der gelegentlich verschiedene zur Gefängnisnatur inkompati-
ble Tätigkeiten ermöglicht.

Eine entscheidende Rolle beim Gefängnisgeschehen spielen auch die nicht-
christlichen Aufseher, welche meistens als Soldaten bezeichnet werden. Sie waren
zuständig für die harten Haftbedingungen und strengen Überwachungsmaßnahmen
im Gefängnis. Die Aufgabe der Wächter war jedoch, nicht nur einen eventuellen
Fluchtversuch des Märtyrers zu verhindern, sondern ihn auch mit allen ihnen zur
Verfügung stehenden rhetorischen Mitteln zu bewegen, von seinem Glauben abzu-
lassen (s. z.B. PThStr BHG 1751, S.162.14– 17;Met-PThStr BHG 1752, S.176.1–5). Deshalb
sollten sie im Idealfall auch sprachlich gewandt sein. Am Ende führt aber der Märtyrer
die Wächter zum Christentum (s. z.B. PEpim BHG 593, Kap.5; Met-PEpim BHG 594,
Kap.5). Nicht immer sind die Aufseher dem Gefangenen gegenüber feindlich gesinnt.
In denMärtyrerakten von Anastasios dem Perser wohnte beispielsweise der inhaftierte
Märtyrer am Fest des Heiligen Kreuzes über die Vermittlung und in Begleitung des
kommerkiarios, der im vorliegenden Fall das Amt des Gefängnisaufsehers auszuüben
scheint, dem Gottesdienst bei (PAnastPers BHG 84, Kap.29.6– 10;Met-PAnastPers BHG
85, Kap.18.17–20, Kap.19.1–2). In der metaphrastischen Fassung des erwähnten Mar-
tyriums werden die Frömmigkeit und der mitleidige Charakter des genannten kom-
merkiarios hervorgehoben: „ein frommer Mann, welcher die unter Schmerzen lei-
denden Seelen bemitleiden und die, die in Bedrängnis sind, trösten kann“ (ἀνὴρ
εὐσεβὴς καὶ συναλγεῖν ψυχαῖς ὀδυνωμέναις εἰδὼς καὶ παρακαλεῖν ἐν ταῖς θλίψεσι,
Met-PAnastPers Kap.18.18– 19).

Das Bild der narrativen Figuren wird durch die Besucher abgeschlossen, welche
sich gemäß ihrer Absicht demMärtyrer gegenüber in zwei Kategorien einteilen lassen:
Einerseits gibt es die „guten“ Besucher, die dem Märtyrer zur Seite stehen, und an-

 In dieser Handschrift werden die recto- und verso-Seiten durchgängig foliiert. Die genannte Ab-
bildung ist unter folgendem Link einzusehen: http://digi.vatlib.it/view/MSS_Vat.gr.1613 (abgerufen am
19. Juni 2020).

156 Rückblick und Ausblick

http://digi.vatlib.it/view/MSS_Vat.gr.1613
http://digi.vatlib.it/view/MSS_Vat.gr.1613


dererseits die „bösen“, die ihm gegenüber feindlich gesinnt sind.² Zur ersten Kategorie
gehören vor allem Menschen, welche durch ihren Kontakt mit dem Märtyrer einen
persönlichen Gewinn, wie etwa eine körperliche Heilung oder eine geistliche Unter-
stützung, erwarten. Interessanterweise besucht der Bischof von Sebaste den inhaf-
tierten Märtyrer Eustratios, um sich von seiner Weisheit (σοφία) und Freimütigkeit
(παῤῥησία) ein Bild zu machen. Der Bischof überzeugt sich von der Glückseligkeit
(μακαριότης) des Märtyrers, die aus der Ermutigung Gottes entsteht, und mit ge-
senktem Kopf und auf den Knien bittet er den Märtyrer darum, bei Gott auch seiner zu
gedenken (Μέμνησο δὲ καὶ ἐμοῦ, PEustAuxEugMarOr BHG 646, Kap.30). Gemäß den
Märtyrerakten der Aikaterina von Alexandrien (PAec BHG 31; Met-PAec BHG 32) geht
die im Text nicht namentlich genannte, sonst als Maximilla bekannte, Gattin des
Kaisers Maxentius, zusammen mit dem Militärkommandeur Porphyrion und zwei-
hundert Soldaten zur gefangen gehaltenen Märtyrerin Aikaterina. Die Kaiserin wirft
sich der Märtyrerin zu Füßen, um dieser ihre Hochachtung zu zeigen. Aikaterina teilt
der Kaiserin mit, dass sie in drei Tagen das Martyrium erleiden werde. Nach der
Predigt der Märtyrerin konvertieren auch Porphyrion und seine Soldatengruppe zum
christlichen Glauben. All diese Besucher der Aikaterina werden schließlich durch das
Schwert hingerichtet (PAec Kap.15–22; Met-PAec Kap.16–20). Auf Grundlage der
obigen literarischen Darstellungen lässt sich sagen, dass die Märtyrer, welche sich
kurz vor ihrem Sterben im Gefängnis befinden, im Rang höher als jede politisch-mi-
litärische und kirchliche Macht stehen.

Ins Gefängnis kommen aber nicht nur Menschen, die Stärkung und Hilfe vom
inhaftierten Märtyrer erwarten, sondern auch Menschen, welche ihm ihre Unterstüt-
zung gewähren. Ein entsprechendes Beispiel ist im Martyrium von Perpetua und Fe-
licitas zu finden, das – wenn auch keine Vorlage des Symeon Metaphrastes – wegen
seiner Bedeutung in meiner Arbeit verwendet wird: Der Gefängnisleiter gestattete
vielen Besuchern, in den Kerker einzutreten, sodass die Märtyrer durch deren reich-
liche ermutigende Worte (παραμυθίαι) Trost finden (PPerFel BHG 1482, Kap.9). Auf der
Seite des inhaftierten Märtyrers steht häufig auch sein treuer Diener (οἰκέτης,
θεράπων), der seinen Herrn ins Gefängnis begleitet (s. z.B. PDomInd Kap.9– 12;
PEustAuxEugMarOr Kap.28 und 29;VEuthSard BHG 1245, Kap.18;Met-PGeorg BHG 676,
S.522). In den Märtyrerakten des Demetrios dient sogar der Haftraum des Protago-
nisten, nämlich der Heizraum eines öffentlichen Bades, als Hinrichtungsort. Nach
erfolgter Ermordung des Märtyrers tränkt sein Diener Lupos das orarion, Demetrios’
liturgisches Kleidungsstück, mit dem Blut des Heiligen, nimmt dann den Ring vom
Finger des Toten und bestreicht ihn mit dem Märtyrerblut. Durch den Ring heilt er
anschließend viele kranke und dämonisierte Personen, bis er wegen seiner Tätigkeit

 Die Bezeichnung der narrativen Figuren als „Böse und Gute“ übernehme ich vonHerbert Hunger, der
die byzantinischen Kaiser in der Chronistik auf diese Art und Weise beschreibt, vgl. Hunger, Die
hochsprachliche profane Literatur, 258.

1 Raum und Figuren an der Schwelle der Verwandlung 157



vom Kaiser hingerichtet wird (PDem BHG 497, Kap.12; vgl. Met-PDem BHG 498,
Kap.20).³

Sehr oft gelingt es vielen Christen durch Bestechung der Gefängnisaufseher, den
inhaftierten Märtyrer besuchen und seine Wunden versorgen zu können. Ein Para-
debeispiel vonWohltätigkeit im Gefängnis liefern die Märtyrerakten der Anastasia von
Rom, die selbst, bevor sie das Martyrium auf sich nimmt, die christlichen Gefangenen
besuchte und behandelte. Um sich Eingang zu verschaffen, musste sie aber die Ge-
fängniswärter mit Geschenken günstig stimmen (PAnastRom BHG 82a, Kap.2; Met-
PAnastRom BHG 82, Kap.2). Die Pflege der verletzten Märtyrer übernehmen nicht nur
fromme Frauen, sondern auch Männer. Beispielsweise besticht Varus, der bis dahin
seine christliche Identität versteckt hielt, die Gefängnisaufseher, um den gefangenen
Christen seine Hilfe anzubieten. Er löst die Fesseln der künftigen Märtyrer und ver-
sorgt sie mit Essen (PVar BHG 1862, Kap.1 und 2; Met-PVar BHG 1863, Kap.1 und 2). In
der vormetaphrastischen Version des Martyriums von Trophimos, Sabbatios und
Dorymedon besucht ein Senatsmitglied, der spätere Märtyrer namens Dorymedon,
den gefangenen Trophimos und ordnet an, sich um den verletzten Märtyrer zu küm-
mern (PTrophSabDor BHG 1853, Kap.10), wobei in der metaphrastischen Fassung
desselben Martyriums Dorymedon selbst die Wunden des inhaftierten Mannes be-
handelt (Met-PTrophSabDor BHG 1854, Kap.10).

Zu den „bösen“ Besuchern gehören seltsamerweise vorwiegend vertraute Perso-
nen des Märtyrers, wie etwa seine Eltern, andere Verwandte und Freunde, welche
jedoch mit dem Märtyrer nicht dieselbe Leidenschaft für den christlichen Glauben
teilen. In den Märtyrerakten von Sebastianos und seinen Gefährten befiehlt bei-
spielsweise der pagane Eparch Chromatios den Verwandten der Protagonisten, die
Märtyrer, die in einer Behausung gefangen gehalten werden, zu besuchen und sie zur
„Gottlosigkeit“ (δυσσέβεια) anzuleiten. So versuchen die Eltern und die Freunde der
Märtyrer, die Protagonisten durch emotionale Äußerungen zum Paganismus zu be-
kehren (Met-PSeb BHG 1619z und BHG 1620, Kap.3 und 4). Im Anschluss daran füllt
sich der Haftraum mit paganen Männern, Frauen und Kindern, die die Märtyrer be-
suchen und von den Protagonisten über den christlichen Glauben unterrichtet werden
(Met-PSeb Kap.4 und 9). Auf diese Weise werden die Grenzen zwischen öffentlichem
und privatem Raum aufgehoben und das Gefängnis wird also hier als ein riesig großer
und öffentlicher Raum dargestellt.

Die nichtchristlichen Besucher sind oftmals bereit, die gefangen gehaltenen
Märtyrer zu bestechen, damit diese dem Christentum abschwören und zum jeweils
gegnerischen Glauben übertreten. Das ist beim Martyrium der zweiundvierzig Mär-
tyrer von Amorion der Fall. Die vom Kalifen Gesandten besuchen die inhaftierten
Generäle bzw. christlichen Märtyrer unter dem Vorwand der Wohltätigkeit und bieten
ihnen Geld und Kleidung an. Tatsächlich versuchen sie die Märtyrer vom Christentum

 Für eine einschlägige Ikone aus dem 16. Jahrhundert, die die Szene der Hinrichtung von Demetrios
im Gefängnis darstellt s. Bakirtzis, Ἁγίου Δημητρίου Θαύματα, Abb. 22.

158 Rückblick und Ausblick



abzubringen. Der Kalif ist nämlich der Meinung, dass er die große und reiche Stadt
von Amorion nur dann ganz und gar erobern könne, wenn die christlichen Protago-
nisten den Islam annähmen. In diesem Fall würde er außer dem Körper auch ihre
Seele besiegen. Dennoch lehnen die zweiundvierzig Märtyrer das Angebot der
Gesandten des Kalifen ab (PMarAmor BHG 1214, S.66.1–34, S.67.1–31, S.68.1–31,
S.69.1–33, S.70.1–30, S.71.1– 13). Ein anderes Beispiel von Bestechung liefern die
Märtyrerakten der Anastasia von Rom.Während die Märtyrerin im Haus des paganen
Eparchen eingesperrt ist, macht er ihr einen Vorschlag, nämlich ihm ihr gesamtes
Vermögen zu schenken, um ihre Freiheit wiederzugewinnen. So würde er es ihr auch
ersparen, den paganen Göttern Opfer darbringen zu müssen. Mit diesem Vorschlag ist
jedoch Anastasia nicht einverstanden, da sie nur den Menschen, welche wirklich in
Armut bzw. in schwere Not geraten,wie diejenigen im Gefängnis, ihr ganzes Hab und
Gut schenken möchte (PAnastRom Kap.33 und 34; Met-PAnastRom Kap.33 und 34).
Hier ist zu beobachten, dass die Märtyrer ihre Inhaftierung als sehr bedeutend er-
achten und überhaupt nicht bereit sind, die Gefängnisphase bzw. das Martyrium
abzubrechen, auch wenn sie die Möglichkeit dazu hätten.

Selten besucht auch der Statthalter selbst den inhaftierten Märtyrer, um ihn zu-
sätzlichen Interrogationen und Folterungen zu unterziehen. Anhand des hier unter-
suchten Materials bieten die vormetaphrastischen und metaphrastischen Märtyrer-
akten von Anastasios dem Perser das einzige Beispiel, in dem das üblicherweise
öffentlich stattfindende Geschehen des Verhörs und der Folter in den geschlossenen
Raum des Kerkers verlegt wird: Der Statthalter (ἄρχων), also der Vertreter des persi-
schen Großkönigs Chosrau II., betritt zweimal den Kerker,wo der Märtyrer Anastasios
gefangen gehalten wird.⁴ Beim ersten Mal nimmt er den Märtyrer vor Ort ins Verhör,
für die Folter befiehlt er jedoch, den Märtyrer gewaltsam aus dem Gefängnis zu
bringen. Bei seinem zweiten Besuch aber versucht er, Anastasios innerhalb des Ge-
fängnisses sowohl durch Fragen als auch durch Folter zu überzeugen, dem christ-
lichen Glauben abzuschwören. Nach fünfzehn Tagen wird der Märtyrer zusammen
mit vielen anderen christlichen Gefangenen außerhalb des Gefängnisses durch Er-
tränken hingerichtet (PAnastPers Kap.32.5–7, Kap.33.1–21, Kap.34.1– 12, Kap.35.1–7,
Kap.37.1– 17, Kap.38.1– 17; Met-PAnastPers Kap.21.5–25, Kap.22.1–23, Kap.23.1–27,
Kap.24.1–21, Kap.25.1–21). Hervorzuheben ist, dass die Gegenwart der beiden
Hauptfiguren, nämlich des christlichen Märtyrers und des nichtchristlichen Richters,
die wichtigste Voraussetzung bildet, sodass die ganze Szenerie des Prozesses an ei-
nem Ort, in diesem Fall im Gefängnisraum, aufgebaut werden kann. Das Gefängnis ist
hier nämlich der Treffpunkt der Innenwelt und der Außenwelt bzw. des privaten
Raumes und des öffentlichen Raumes. Zur Hinrichtung müssen allerdings beide

 Festzuhalten ist, dass sich dieses Martyrium nicht im Römischen Reich, sondern in Persien abspielt.
Dass die Bestrafung innerhalb des Gefängnisses stattfindet, wird möglicherweise auf die dortige Ge-
setzeslage zurückzuführen sein. Das könnte natürlich auch die inhaltlichen und strukturellen Unter-
schiede dieses Textes zu den Märtyrerakten erklären, deren Hintergrund die Christenverfolgungen
durch die römischen Kaiser bilden.

1 Raum und Figuren an der Schwelle der Verwandlung 159



Protagonisten das Gefängnis verlassen. Die Hinrichtung gehört also in der Regel der
Außenwelt an.

Im Gefängnisraum sind Besucher verschiedener Herkunft, Religion und Ge-
schlechtszugehörigkeit unter einem Dach anzutreffen. Sie unterscheiden sich von-
einander hinsichtlich ihrer jeweiligen Absicht dem inhaftiertenMärtyrer gegenüber. In
jedem Fall bringen die Personen, die in die Innenwelt, also ins Gefängnis, zu Besuch
kommen, etwas von der Außenwelt mit,wie etwa geistliche und leibliche Stärkung für
die Märtyrer, aber gleichzeitig nehmen sie beim Verlassen der Innenwelt wieder etwas
mit, wie zum Beispiel die christliche Lehre des Protagonisten oder ihren neuen bzw.
behandelten Körper nach dem Heilungswunder durch den Märtyrer. Die Welt außer-
halb des Gefängnisses, die im Text geschildert ist, lässt sich mit der Welt außerhalb
des Textes parallelisieren. Auch das extratextuelle Publikum, nämlich die Gruppe von
Lesern und Zuhörern, profitiert vom Geschehen im Gefängnis auf geistlicher Ebene,
und zwar mittels der Darstellung der christlichen Lehren und des Märtyrers Stand-
haftigkeit im Glauben. Dementsprechend dient die Gefängnisphase nicht nur dem
intratextuellen Publikum, nämlich den narrativen Nebenfiguren, als Schwellenraum,
sondern auch dem extratextuellen Publikum, das durch eine lebhaft geschilderte
Gefängnisszene einen geistlichen Kontakt mit dem Göttlichen knüpft. Bei der Lektüre
bzw. öffentlichen Verlesung des Textes wirkt also das intratextuelle Publikum als
Identifikationsfigur für das extratextuelle Publikum.

Insgesamt zielen die Gefängnisszenen in den Märtyrerakten darauf ab, eine ge-
wisse Wirkung auf die religiöse Identität der narrativen Figuren und der Rezipienten
auszuüben. Die Haupt- und Nebenfiguren sowie die Leser und Zuhörer, welche sich
am Gefängnisgeschehen direkt oder indirekt beteiligen, befinden sich an der Schwelle
einer Verwandlung: Sie werden entweder den christlichen Glauben annehmen bzw.
intensivieren oder sich vom Christentum entfernen.

Bei diesem Prozess wird die Rolle des Gefängnisses als Schwellenraum bzw. als
Raum zur Identitätsstiftung betont: Aus der Perspektive des nichtchristlichen Gegners
wird das Gefängnis als Einschüchterungsmaßnahme für die christlichen Märtyrer
verstanden, welche in ihre Entmutigung und Bekehrung münden soll. Stattdessen
aber schöpfen die christlichen Protagonisten im Kerker aus der menschlichen und
göttlichen Unterstützung Ermutigung und sind nach der jeweiligen Gefängnisphase
bereit, den Weg des Martyriums bis zum Ende zu gehen. Für den Gegner erfüllt das
Gefängnis auch eine grundlegende praktische Funktion, da es dem Märtyrer als
Warteraum zwischen den Folterungen dient. Nur selten übernimmt das Gefängnis
weitere Funktionen, wie diejenigen der Folterkammer und des Hinrichtungs- bzw.
Sterbeortes. Die Inhaftierung des Märtyrers offenbart zudem die Schwäche des Geg-
ners, welcher in der öffentlichen Verhandlung wegen der mutigen Haltung und pro-
vokativen Worte des Märtyrers zusehends die Kontrolle verliert und deshalb den
Verurteilten wieder ins Gefängnis wirft. Aus der Perspektive der inhaftierten Märtyrer
bietet das Gefängnis Zeit und Gelegenheit für ihre Kommunikation mit Gott, aber auch
mit ihren Gefährten, Mitgefangenen, Besuchern und Aufsehern. Aus ihren Predigten,
Psalmen und Gebeten ziehen nicht nur die Protagonisten selbst Nutzen, sondern auch

160 Rückblick und Ausblick



die Nebenfiguren der Erzählung, die dadurch dem Christentum näher kommen. In
manchen Fällen fungiert das Gefängnis sogar als Übergangsraum der Paganen zum
christlichen Glauben. Gefängnis spielt also eine wesentliche Rolle in der Entwicklung
der narrativen Figuren und im weiteren Sinne der gesamten Erzählung.

2 Gefängnis als sakraler Ort

Ausgehend von den oben ausgeführten Verwandlungsmöglichkeiten der narrativen
Figuren im Zusammenhang mit der jeweiligen Funktion des Gefängnisraumes werde
ich zuletzt die Verwandlung des Gefängnisses selbst in einen „sakralen Ort“ bespre-
chen. Der genannte Begriff wurde bereits mehrmals in verschiedenen Studien und
Kontexten verwendet.⁵ Hier werde ich den Überlegungen einer Byzantinistin folgen,
welche den „sakralen Ort“mit asketischen und monastischen Räumen in Verbindung
gebracht hat: Anhand zweier faszinierender Beiträge hat Alice-Mary Talbot erörtert,
dass sich die wüsten Berge und die Höhlen, in denen heilige Personen ihr asketisches
Leben führten, in „sakrale Orte“ (sacred places bzw. espaces sacrés) verwandelten.⁶
Den Charakter des sakralen Ortes erhalten sie laut Talbot aus drei Hauptgründen:
Erstens werden die Dämonen, die die wüsten Berge und Höhlen heimsuchen, von den
Asketen verjagt. Somit wird der Ort gereinigt und geheiligt. Der Aufenthalt der Asketen
in einer dunklen Höhle und ihr Sieg über die Dämonen symbolisieren den Sieg Christi
über die Finsternis. Zweitens werden religiöse Bauwerke, wie etwa Klöster und Kir-
chen, in der Umgebung der von Asketen bewohnten Berge und Höhlen errichtet.
Drittens zieht die Gegenwart der charismatischen Persönlichkeiten, also der Asketen,
viele Pilger von nah und fern an und dadurch werden die Berge und Höhlen zu Orten
der Verehrung. Gemäß Talbot haben viele Kapellen und Klöster ihren Ursprung in
asketischen Höhlen.⁷ Der Ursprung der Verehrungspraktiken in einem umschlossenen
Raum muss jedoch meines Erachtens bereits auf die Gefängnisse der ersten Märtyrer
zurückgehen, wie weiter unten ersichtlich wird.

Die drei genannten Charakteristika eines sakralen Ortes sind auch bei den Ge-
fängnisorten der christlichen Märtyrer wiederzufinden. Im Kapitel 4 wurde aufgezeigt,
dass das Gefängnis als eine irdische Hölle dient, da die Märtyrer in der Haft mit
ähnlichen Bedingungen wie die Verdammten in der Hölle konfrontiert sind, vor allem
mit Schmerz und Finsternis. Das Bild des Gefängnisses als Hölle wird auch im Kapi-
tel 3 behandelt, gemäß dem die inhaftierten Märtyrerinnen höllischen Dämonen und
Drachen gegenübertreten. Schon im 2. Jahrhundert hat Tertullian – wie weiter oben
angesprochen – das Gefängnis der ersten Märtyrer mit der Hölle bzw. dem „Haus des

 Für eine Übersicht über die wichtigsten Studien zu diesem Thema s. Bogdanović, The Framing of
Sacred Space, 3–4, mit Anm. 8.
 Talbot, Les saintes montagnes, 263–275, bes. 272–274; Talbot, Caves, Demons and Holy Men, 707–
718, bes. 707, 713–714, 718.
 Talbot, Caves, Demons and Holy Men, 708.

2 Gefängnis als sakraler Ort 161



Dämonischen“ verglichen. In jedem Fall bewältigen die inhaftierten Märtyrer und
Märtyrerinnen alle Herausforderungen im Kerker mit großem Mut und gehen letzt-
endlich als Sieger und Siegerinnen aus dem ganzen Leiden hervor. Mit ihrem Wi-
derstand im Gefängnis verdrängen sie demnach die dämonischen Widersacher und
verwandeln den Gefängnisraum in ein Vorstadium des Paradieses.

DesWeiteren verwandelt sich das Gefängnis sowohl innerhalb als auch außerhalb
des Textes in ein religiöses Bauwerk. Auf literarischer Ebene maßt sich der Gefän-
gnisort häufig die Funktion der Kirche an, zumal die Märtyrer während ihrer Inhaf-
tierung mit ihren Mitgefangenen durch Psalmen und Gebete einen Gottesdienst feiern
(s. z.B. Met-PLuc BHG 997, S.195.19–21, S.196.1–12; Met-PClemAnc BHG 353,
Kap.32–33; PAnastPers BHG 84, Kap.29; Met-PAnastPers BHG 85, Kap.18). Das Ge-
fängnis wird im übertragenen Sinne auch durch die Predigten und Psalmen der in-
haftierten Märtyrer zum Kloster,wie die Vita des ikonophilen Stephanos des Jüngeren
zeigt, der im Praetorium mit vielen Mönchen eingesperrt ist (γέγονε τὸ πραιτώριον
μοναστήριον, VStephIun BHG 1666, S.158.11, vgl. S.165.10– 11; Γέγονεν οὖν τὸ Πραι-
τώριον μοναστήριον, Met-VStephIun BHG 1667, S.156.2193, vgl. S.168.2482–2483).
Folglich wird dem Gefängnis ein religiös-moralischer und erbaulicher Charakter ver-
liehen, sodass es in der Erzählung mit bereits gewohnten sakralen Orten wie Kirchen
und Klöstern in Zusammenhang gebracht wird.

Auch aus archäologischer Sicht ist zu bemerken, dass man religiöse Kultstätten in
der Umgebung errichtete, wo christliche Märtyrer gefangen gehalten wurden. Wie
bereits gesagt (Kapitel 1), wurde der Märtyrer Demetrios um 306 n.Chr. in der öffent-
lichen Badeanstalt von Thessaloniki, also neben dem Stadion der Stadt, inhaftiert und
hingerichtet. Zu einem späteren Zeitpunkt, und zwar nach dem sogenannten Tole-
ranzedikt im Jahr 311/313, wurde zwischen dem Stadion und der Badeanstalt eine
kleine Kapelle bzw. einmartyrion zur Aufbewahrung und Verehrung der Reliquien des
Märtyrers errichtet. Fast ein Jahrhundert später wurde die kleine Kapelle durch eine
dem heiligen Demetrios geweihte Kirche ersetzt, an deren Stelle sich heute die große
Demetriosbasilika erhebt (s. PDem BHG 497, Kap.15; Met-PDem BHG 498, Kap.23).⁸
Diese wurde zur Gänze auf den Ruinen des römischen Bades gegründet, sodass sie
den Haft- und Hinrichtungsort des heiligen Märtyrers in eine christliche Kultstätte
verwandelte.⁹ Ein weiteres Beispiel stellt die byzantinische Rekonstruktion der in
meiner Arbeit oft angesprochenen Grube bzw. des Gefängnisses von Gregor dem Er-
leuchter in Armenien dar; dieser unterirdische Haftort (spätestens 4. Jh.) befindet sich
im Kloster Chor Virap in der damaligen armenischen Hauptstadt Artaschat und dient
bis heute als Kultstätte des genannten Märtyrers.¹⁰ Hierzu liest man in der Kirchen-
geschichte von Eusebius (CPG 3495) Folgendes: „Jeder Ort, wo einer [d.h. ein christ-
licher Märtyrer] zu leiden hatte, ein Feld, eine Wüste, ein Schiff, eine Herberge, ein

 Vgl. Bakirtzis, Ἁγίου Δημητρίου Θαύματα, 354–356 Anm. 24.
 Vgl. Loverdou-Tsigarida, Η κρύπτη του ναού, bes. 6–7, 10– 19 (mit Fotos und Grundriss der
Krypta); Rizos, Martyrs from the North-Western Balkans, 199–202.
 Donabédian, L’ȃge d’or, 50–51 (mit Abbildung und weiteren Nachweisen).

162 Rückblick und Ausblick



Gefängnis, wurde für uns zum Festplatz“ (καὶ πᾶς ὁ τῆς καθ᾿ ἕκαστον θλίψεως τόπος
πανηγυρικὸν ἡμῖν γέγονε χωρίον, ἀγρὸς ἐρημία ναῦς πανδοχεῖον δεσμωτήριον, EusHE
VII.22.4).¹¹ Es zeigt sich also, dass die Gefängnisse, wo die Christen das Martyrium
erlitten haben, als Orte dienten, an denen schon die ersten Kultpraktiken durchgeführt
wurden.

Auch in späteren Jahrhunderten finden Kultpraktiken in den Gefängnissen von
Märtyrern und Märtyrerinnen statt. Die Verehrung der oben erwähnten heiligen Ai-
katerina von Alexandrien, welche den hier behandelten Textversionen zufolge das
Martyrium unter Maximian (286–305 n.Chr.) oder Maxentius (306–312 n.Chr.) erlitt,
war im 14. und 15. Jahrhundert hauptsächlich mit drei geographischen Gebieten ver-
bunden, nämlich mit dem Berg Sinai und Alexandrien in Ägypten sowie mit Fama-
gusta an der Ostküste Zyperns.¹² Auf dem Berg Sinai konnten bereits die mittelalter-
lichen Pilger die Grabstätte der wundertätigen Märtyrerin und in Alexandrien die
wichtigsten mit ihrem Martyrium assoziierten Standorte, und zwar ihren unterirdi-
schen Kerker und den Platz der öffentlichen Folter des Räderns, besuchen. Laut den
Pilgerberichten verfügte die Gefängniszelle der Aikaterina in Alexandrien sogar über
ein kleines Loch in der Wand, durch das – der hagiographischen Legende nach (vgl.
PAec BHG 31, Kap.17;Met-PAec BHG 32, Kap.17) – eine Taube bzw. ein Engel Gottes die
eingesperrte Märtyrerin mit Nahrung versorgte. Im 14./15. Jahrhundert wurde zudem
die Geschichte der Märtyrerin Aikaterina weiter entwickelt. So wurden nun ihr Ge-
burtsort und ihre Kindheit mit der Ruinenstätte in Constantia/Salamis nördlich des
Hafens von Famagusta auf Zypern verbunden. Nach der Eroberung des Mamluken-
reichs und der Besetzung Ägyptens durch die Osmanen im Jahr 1517 trauten sich aber
die Pilger nicht mehr, nach Ägypten zu reisen. Ihr Verlangen, das Leiden Aikaterinas
durch einen physischen Kontakt mit den dazugehörenden Orten kennenzulernen,
blieb trotzdem unstillbar bestehen. Daher wurden seit dem frühen 16. Jahrhundert die
„verlorenen“ Kultstätten in Ägypten durch andere Orte und Bauwerke in Salamis er-
setzt. Das Gefängnis Aikaterinas wurde beispielsweise mit einer aus dem 7. Jahrhun-
dert v.Chr. stammenden Grabkammer identifiziert. Es ist von Belang, dass eine der
Kultstätten Aikaterinas, welche von Alexandrien nach Famagusta „übertragen“ wur-
den, ihre Gefängniszelle war. Das unterstreicht meiner Auffassung nach die Bedeu-
tung des Gefängnisses sowohl in der Leidensgeschichte der Märtyrerin als auch in
ihrer Verehrung nach ihrem Tod.

Wie weiter oben (insb. Kapitel 2) gezeigt wurde, zieht der inhaftierte Märtyrer
jeweils eine große Anzahl von Besuchern an,welche seine Heiligkeit schon vor seinem
Tod ahnen und ihn um Rat und Hilfe bitten. Wie die Asketen treten also auch die
Märtyrer in den ersten christlichen Jahrhunderten in die Rolle des Mittlers zwischen

 Für die deutsche Übersetzung s. Häuser, Eusebius. Ausgewählte Schriften, 343.
 Für die in diesem Absatz angeführten Informationen zu Kultstätten der Märtyrerin Aikaterina s.
Calvelli, Cipro et la memoria, 157–245; Bacci, Shaping the Holy Topography, 325–338 und 385–388
(Abb.); Bacci, Materiality and Liminality, bes. 138– 142, mit Abb. 8.7. Vgl. Chareyron, Pilgrims to Je-
rusalem, bes. 192, 195.

2 Gefängnis als sakraler Ort 163



Menschen und Gott und werden von den Gläubigen verehrt. Aus den genannten drei
Gründen erweist sich der Gefängnisraum als ein sakraler Ort und vielleicht auch als
Vorläufer der umschlossenen religiösen Kultstätten, wie Höhlen, Kapellen bzw. Kir-
chen und Klöster.

3 Von den Märtyrern zu den Asketen und Mönchen im
umschlossenen Raum

Die letzte Bemerkung zur Verbindung zwischen Gefängnis und asketischen Kultstät-
ten soll hier nicht nur als eine Schlussfolgerung dienen, sondern auch Möglichkeiten
für zukünftige Forschungen aufzeigen. Meiner Ansicht nach lohnt es sich, das Konzept
des umschlossenen Raumes mit identitätsstiftenden Charakteristika in einem
nächsten Schritt auch in Viten von Asketen und Mönchen weiter zu verfolgen. Dabei
wäre zu untersuchen, wie in den asketischen und monastischen Lebensbeschrei-
bungen das Konzept der Inhaftierung der ersten Märtyrer in Form von asketischem
Eingesperrtsein bzw. freiwilliger Zurückgezogenheit (ἐγκλεισμός) überliefert wird. Auf
der Metaebene der Texte erhält das Motiv der Einsperrung eine entscheidende Be-
deutung, da der umschlossene Raum zur Spiritualisierung der jeweiligen Protago-
nisten führt. Diese anspruchsvolle Sichtweise findet sich sowohl in den früheren und
einfach geschriebenen/vormetaphrastischen als auch in den späteren und hoch-
sprachlich geschriebenen/metaphrastischen hagiographischen Texten und sollte
daher von allen Byzantinern wahrgenommen worden sein. In diesem Sinne können
auch die von den bisherigen Studien wenig beachteten früheren Fassungen von ha-
giographischen Texten – unabhängig von ihrer Sprachebene – eine Metaebene ent-
halten, welche weiterer Forschung bedarf. Wie meine Arbeit gezeigt hat, können
Vergleiche zu den metaphrastischen Versionen neue Einsichten in die Beurteilung der
früheren Textfassungen und deren Dynamik gewähren.¹³

Abschließend hoffe ich mit meiner Arbeit zwei in der bisherigen hagiographischen
Forschung weitgehend vernachlässigte Grundaspekte der Märtyrerakten aufgezeigt zu
haben: Erstens enthalten solche Texte – wenn auch nicht so ausführlich wie die be-
reits gut untersuchten Heiligenviten – eine vielschichtige Struktur, die sich der Cha-
rakterentwicklung der Märtyrer und anderer narrativer Figuren widmet. Vom Prozess
der Spiritualisierung der narrativen Figuren sollten sich die Leser und Zuhörer be-
einflussen lassen, sodass auch sie einen christlich-moralischen Lebensweg ein-
schlagen konnten. Parallel zur Entwicklung der Geschichte erfolgt also die Entwick-
lung der Haupt- und Nebenfiguren in der Erzählung selbst sowie der Rezipienten, also

 Mein nächstes Forschungsziel ist es also, den umschlossenen Raum durch eine vergleichende
Gegenüberstellung der vormetaphrastischen mit den metaphrastischen Versionen von asketischen
und monastischen Lebensbeschreibungen zu analysieren.

164 Rückblick und Ausblick



des Publikums der Erzählung. Zweitens wird das Konzept der Heiligkeit anhand des
Beispiels der ersten Christen bzw. Märtyrer verdeutlicht. Nach der frühbyzantinischen
Anschauung war der gewaltsame Tod ein wesentliches Merkmal der Identität der
Märtyrer, jedoch keine Voraussetzung für ihre Heiligkeit. Die Märtyrer werden von den
Christen bereits vor ihrem Tod als Heilige anerkannt und verehrt. Bei der Beleuchtung
dieser beiden Aspekte spielt der Gefängnisraum eine entscheidende Rolle, da der
oben erwähnte Entwicklungsprozess in Hinsicht auf Charakter und Heiligkeit gerade
während der Inhaftierung der Märtyrer stattfindet.

3 Von den Märtyrern zu den Asketen und Mönchen im umschlossenen Raum 165



Anhang: Textliste

Hier wird eine Übersicht über das behandelte Textkorpus in tabellarischer Form ge-
geben. Alle Märtyrerakten werden nach dem Geschlecht der jeweiligen Hauptfiguren
der Erzählung kategorisiert. So entstehen die Kategorien „Märtyrerinnen als Prot-
agonistinnen“, „Märtyrer als Protagonisten“ und „Märtyrer und Märtyrerinnen als
Protagonisten“. In dieser Liste gelten die folgenden Hervorhebungen: 1. Die Märty-
rerakten, deren Protagonisten-Namen in der ersten Spalte unterstrichen sind, werden
in die Arbeit einbezogen. Alle anderen Märtyrerakten erfüllen die Kriterien dieser
Arbeit nicht und werden deshalb nicht weiter berücksichtigt. 2. Die zweite Spalte
enthält die metaphrastischen Textfassungen (10. Jh.) zusammen mit ihren Editions-
angaben. 3. Die dritte Spalte beinhaltet die vormetaphrastischen Textversionen, d.h.
die metaphrastischen Vorlagen und/oder andere frühere Fassungen, sowie ihre Edi-
tionsangaben. Die metaphrastischen Vorlagen sind in Fettdruck hervorgehoben. Die
jeweiligen Editionsangaben werden hier in vollständiger Form, also ohne Abkürzun-
gen, zur Verfügung gestellt, um die Tabelle unabhängig vom Literaturverzeichnis und
möglichst benutzerfreundlich zu gestalten. 4. In der vierten Spalte wird – wo dies
möglich ist – die genauere Abfassungszeit der ausgewählten vormetaphrastischen
Versionen angegeben. Im Allgemeinen gilt aber, dass die vormetaphrastischen Texte
vorwiegend zwischen dem 4. und dem 9. Jahrhundert verfasst wurden. 5. In der letzten
Spalte wird der historische Hintergrund erwähnt, vor dem sich das jeweilige Marty-
rium den Märtyrerakten zufolge abspielt.

Anmerkung: Die vorliegende Liste basiert auf derjenigen von Høgel, Rewriting and Canonization, 173–
204. Hinzugefügt werden hier neue Editionen, Datierung der vormetaphrastischen Texte und histori-
scher Rahmen der Martyrien.

OpenAccess. © 2021 Christodoulos Papavarnavas, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110725780-010



M
är
ty
re
rn
am

en
/F
es
tt
ag

(g
eo

rd
ne

t
na

ch
de

m
by

z.
K
ir
ch

en
ka
le
nd

er
)

Ed
it
io
n
de

r
m
et
ap

hr
as
ti
sc
he

n
Ve

rs
io
n/
B
H
G
-N
um

m
er

Ed
it
io
n
de

r
vo
rm

et
ap

hr
as
ti
-

sc
he

n
Ve

rs
io
n/
B
H
G
-N
um

m
er

A
bf
as
su
ng

sz
ei
t
de

r
vo
rm

et
a-

ph
ra
st
is
ch

en
Ve

rs
io
ne

n
H
is
to
ri
sc
he

r
H
in
te
rg
ru
nd

de
r

M
ar
ty
ri
en

M
är
ty
re
ri
nn

en
al
s
Pr
ot
ag

on
is
ti
nn

en

M
en

od
or
a,

M
et
ro
do

ra
,
N
ym

-
ph

od
or
a
(

.
S
ep

t.
)

Pa
tr
ol
og

ia
G
ra
ec
a



,



–




(B
H
G




)

A
no

ny
m

(B
H
G




z)
:
un

-
ed

ie
rt
(M

ar
ty
ri
um

)
Ke

in
e
an

de
re

fr
üh

er
e
Fa
ss
un

g

U
nt
er

de
r
H
er
rs
ch
af
t
de

s
K
ai
-

se
rs

M
ax
im

ia
n
(


–




n.
Ch

r.
)

Eu
ph

em
ia

(

.
S
ep

t.
)

F.
H
al
ki
n
(H
g.
),
Eu

ph
ém

ie
de

Ch
al
ce
do

ne
(=

Su
bs

id
ia

H
a-

gi
og

ra
ph

ic
a,


),
B
rü
ss
el
,





,



–



(B
H
G



)

A
no

ny
m

(B
H
G



–



a)
:

F.
H
al
ki
n
(H
g.
),
Eu

ph
ém

ie
de

Ch
al
ce
do

ne
(=

Su
bs

id
ia

H
a-

gi
og

ra
ph

ic
a,


),
B
rü
ss
el
,





,


–



Vo
r
de

m

./

.
Jh
.

U
nt
er

de
r
H
er
rs
ch
af
t
de

s
K
ai
-

se
rs

D
io
kl
et
ia
n
(


–




n.
Ch

r.
)

Pi
st
is
,
El
pi
s,

A
ga

pe
un

d
ih
re

M
ut
te
r
S
op

hi
a
(

.
S
ep

t.
)

Pa
tr
ol
og

ia
G
ra
ec
a



,



–




(B
H
G




)

A
no

ny
m

(B
H
G




z)
:
F.
H
al
-

ki
n
(H
g.
),
Lé
ge

nd
es

gr
ec
qu

es
de

„m
ar
ty
re
s
ro
m
ai
ne

s“
(=

S
ub

si
di
a
H
ag

io
gr
ap

hi
ca
,



),
B
rü
ss
el
,




,



–





.
Jh
.,
in

Ko
ns

ta
nt
in
op

el


U
nt
er

de
r
H
er
rs
ch
af
t
de

s
K
ai
-

se
rs

H
ad

ri
an

(


–




n.
Ch

r.
)

Th
ek
la

(

.
S
ep

t.
)

Pa
tr
ol
og

ia
G
ra
ec
a



,



–




(B
H
G




)

A
no

ny
m

(B
H
G




–




):

L.
Vo

u
au

x
(H
g.
),
Le
s
ac
te
s
de

Pa
ul

et
se
s
le
tt
re
s
ap

oc
ry
ph

es
,

Pa
ri
s,




,



–




S
pä

te
s

.
Jh
.

Zu
r
Ze
it
de

s
A
po

st
el
s
Pa

ul
us

(
.
Jh
.
n.
Ch

r.
)

Ch
ar
it
in
e
(
.
bz
w
.

.
O
kt
.)

Pa
tr
ol
og

ia
G
ra
ec
a



,



–





(B
H
G



)

A
no

ny
m

(B
H
G



z)
:
H
.
D
el
e-

h
ay
e
(H
g.
),
Le
s
ac
te
s
in
éd

it
s
de

S
ai
nt
e
Ch

ar
it
in
e
m
ar
ty
re

à
Co

ry
co
s
en

Ci
lic
ie
,
in

An
al
ec
ta

B
ol
la
nd

ia
na

,


(



),

–



U
nt
er

de
r
H
er
rs
ch
af
t
de

s
K
ai
-

se
rs

D
io
kl
et
ia
n
(


–




n.
Ch

r.
)

(v
gl
.
Sy

na
xC
P
S
p.



.

)

Anhang: Textliste 167



Fo
rt
se
tz
un

g

M
är
ty
re
rn
am

en
/F
es
tt
ag

(g
eo

rd
ne

t
na

ch
de

m
by

z.
K
ir
ch

en
ka
le
nd

er
)

Ed
it
io
n
de

r
m
et
ap

hr
as
ti
sc
he

n
Ve

rs
io
n/
B
H
G
-N
um

m
er

Ed
it
io
n
de

r
vo
rm

et
ap

hr
as
ti
-

sc
he

n
Ve

rs
io
n/
B
H
G
-N
um

m
er

A
bf
as
su
ng

sz
ei
t
de

r
vo
rm

et
a-

ph
ra
st
is
ch

en
Ve

rs
io
ne

n
H
is
to
ri
sc
he

r
H
in
te
rg
ru
nd

de
r

M
ar
ty
ri
en

A
na

st
as
ia

di
e
Ju
ng

fr
au

(

.
O
kt
.)

Pa
tr
ol
og

ia
G
ra
ec
a



,



–





(B
H
G


)

A
no

ny
m

(B
H
G


x)
:
F.
H
al
ki
n

(H
g.
),
Lé
ge

nd
es

gr
ec
qu

es
de

„m
ar
ty
re
s
ro
m
ai
ne

s“
(=

Su
bs

i-
di
a
H
ag

io
gr
ap

hi
ca
,


),
B
rü
s-

se
l,




,



–




A
no

ny
m

(B
H
G


z
[=



y]
):

H
.D

el
eh

ay
e
(H
g.
),
Ét
ud

e
su

r
le

lé
ge

nd
ie
rr
om

ai
n:

le
s
sa

in
ts
de

no
ve
m
br
e
et

de
dé

ce
m
br
e

(=
S
ub

si
di
a
H
ag

io
gr
ap

hi
ca
,



),
B
rü
ss
el
,




,



–




U
nt
er

de
r
H
er
rs
ch
af
t
de

s
K
ai
-

se
rs

D
io
kl
et
ia
n
(


–




n.
Ch

r.
)

A
ik
at
er
in
a
vo
n
A
le
xa
nd

ri
en

(b
zw

.
Ka

th
ar
in
a
vo
n
A
le
xa
n-

dr
ie
n)

(

.
N
ov
.)

Pa
tr
ol
og

ia
G
ra
ec
a



,



–




(B
H
G


)

A
no

ny
m

(B
H
G


):
J.
Vi
te
au

(H
g.
),
Pa

ss
io
ns

de
s
S
S.

Éc
at
e-

ri
ne

et
Pi
er
re

d’
Al
ex
an

dr
ie
,

B
ar
ba

ra
et

An
ys
ia
,
Pa

ri
s,





,


–



N
ac
h
de

r

.
H
äl
ft
e
de

s

.
Jh
./


.
H
äl
ft
e
de

s

.
Jh
.
(?
)

U
nt
er

de
r
H
er
rs
ch
af
t
de

s
K
ai
-

se
rs

M
ax
im

ia
n
(


–




n.
Ch

r.
)
od

er
M
ax
en

ti
us

(


–




n.
Ch

r.
)

B
ar
ba

ra
(
.
D
ez
.)

S
.
Pa

pa
io
an

n
o
u
(H
g.
),
Ch

ri
s-

ti
an

N
ov
el
s
fr
om

th
e
M
en

ol
o-

gi
on

of
Sy

m
eo

n
M
et
ap

hr
as
te
s

(=
D
um

ba
rt
on

O
ak

s
M
ed

ie
va
l

Li
br
ar
y,


),
Ca

m
br
id
ge

,
M
A
,





,



–



(B
H
G



)

Jo
ha

nn
es

vo
n
S
ar
de

s
(B
H
G




i)
:
un

ed
ie
rt

(M

ar
ty
ri
um

)
A
no

ny
m

(B
H
G



–



):
J.
Vi
-

te
au

(H
g.
),
Pa

ss
io
ns

de
s
SS

.
Éc
at
er
in
e
et

Pi
er
re

d’
Al
ex
an

-
dr
ie
,B

ar
ba

ra
et

An
ys
ia
,
Pa

ri
s,





,


–




G
eg

en



(B
H
G



i)


S
pä

te
st
en

s

.b

zw
.

.J
h.

(B
H
G




–



)

U
nt
er

de
r
H
er
rs
ch
af
t
de

s
K
ai
-

se
rs

M
ax
im

ia
n
(


–




n.
Ch

r.
)

168 Anhang: Textliste



Fo
rt
se
tz
un

g

M
är
ty
re
rn
am

en
/F
es
tt
ag

(g
eo

rd
ne

t
na

ch
de

m
by

z.
K
ir
ch

en
ka
le
nd

er
)

Ed
it
io
n
de

r
m
et
ap

hr
as
ti
sc
he

n
Ve

rs
io
n/
B
H
G
-N
um

m
er

Ed
it
io
n
de

r
vo
rm

et
ap

hr
as
ti
-

sc
he

n
Ve

rs
io
n/
B
H
G
-N
um

m
er

A
bf
as
su
ng

sz
ei
t
de

r
vo
rm

et
a-

ph
ra
st
is
ch

en
Ve

rs
io
ne

n
H
is
to
ri
sc
he

r
H
in
te
rg
ru
nd

de
r

M
ar
ty
ri
en

Ju
lia

na
vo
n
N
ik
om

ed
ie
n

(

.
D
ez
.)

Pa
tr
ol
og

ia
G
ra
ec
a



,



–





(B
H
G



)

A
no

ny
m

(B
H
G



z)
:
C
.
A
n
g
e-

li
d
i
(H
g.
),
Τὸ

μα
ρτ
ύρ

ιο
τῆ
ς

ἁγ
ία
ς
Ἰο
υλ
ια
νῆ
ς
τῆ
ς
ἐκ

Νι
κο

-
μη

δε
ία
ς,
in

B
yz
an

ti
na

,


(



),



–





./

.
Jh
.

U
nt
er

de
r
H
er
rs
ch
af
t
de

s
K
ai
-

se
rs

M
ax
im

ia
n
(


–




n.
Ch

r.
)

A
na

st
as
ia

vo
n
Ro

m
(

.
D
ez
.)

Pa
tr
ol
og

ia
G
ra
ec
a



,



–




(B
H
G


)

Th
eo

do
ro
s,

D
ia
ko

n
un

d
oi
ko
-

no
m
ik
os

de
r
H
ag

ia
S
op

hi
a

(B
H
G


–


a)

un
d
an

on
ym

e
M
et
ap

hr
as
e
(B
H
G


a)
:

F.
H
al
ki
n
(H
g.
),
Lé
ge

nd
es

gr
ec
qu

es
de

„m
ar
ty
re
s
ro
-

m
ai
ne

s“
(=

Su
bs

id
ia

H
ag

io
-

gr
ap

hi
ca
,


),
B
rü
ss
el
,




,



–



un

d



–




Im
Ja
hr




(B
H
G


–


a)




S
pä

te
st
en

s


.J
h.

(B
H
G


a)




U
nt
er

de
r
H
er
rs
ch
af
t
de

s
K
ai
-

se
rs

D
io
kl
et
ia
n
(


–




n.
Ch

r.
)

Eu
ge

ni
a
(

.
D
ez
.)

S
.
Pa

pa
io
an

n
o
u
(H
g.
),
Ch

ri
s-

ti
an

N
ov
el
s
fr
om

th
e
M
en

ol
o-

gi
on

of
Sy

m
eo

n
M
et
ap

hr
as
te
s

(=
D
um

ba
rt
on

O
ak

s
M
ed

ie
va
l

Li
br
ar
y,


),
Ca

m
br
id
ge

,
M
A
,





,



–



(B
H
G



)

A
no

ny
m

(B
H
G



x
un

d
B
H
G




z)
:
un

ed
ie
rt



(M
ar
ty
ri
um

)

U
nt
er

de
rH

er
rs
ch
af
td

er
K
ai
se
r

Co
m
m
od

us
(


–



n.
Ch

r.
),

S
ev
er
us

(


–



n.
Ch

r.
),

Ca
ra
ca
lla

(


–



n.
Ch

r.
),

Va
le
ri
an

un
d
G
al
lie

nu
s
(


–




n.
Ch

r.
)

D
om

na
,
In
de

s
un

d
di
e
zw

an
-

zi
gt
au

se
nd

M
är
ty
re
r
vo
n
N
ik
o-

m
ed

ie
n
(

.
D
ez
.)

Pa
tr
ol
og

ia
G
ra
ec
a



,



–





(B
H
G



)

A
no

ny
m

(B
H
G



z)
:K

.K
o
ik
y-

li
d
es

(H
g.
),
Βί
οι
τῶ
ν
Πα

λα
ισ
τι-

νί
ω
ν
ἁγ
ίω
ν,

Je
ru
sa
le
m
,




,



–



U
nt
er

de
r
H
er
rs
ch
af
t
de

s
K
ai
-

se
rs

M
ax
im

ia
n
(


–




n.
Ch

r.
)

Anhang: Textliste 169



Fo
rt
se
tz
un

g

M
är
ty
re
rn
am

en
/F
es
tt
ag

(g
eo

rd
ne

t
na

ch
de

m
by

z.
K
ir
ch

en
ka
le
nd

er
)

Ed
it
io
n
de

r
m
et
ap

hr
as
ti
sc
he

n
Ve

rs
io
n/
B
H
G
-N
um

m
er

Ed
it
io
n
de

r
vo
rm

et
ap

hr
as
ti
-

sc
he

n
Ve

rs
io
n/
B
H
G
-N
um

m
er

A
bf
as
su
ng

sz
ei
t
de

r
vo
rm

et
a-

ph
ra
st
is
ch

en
Ve

rs
io
ne

n
H
is
to
ri
sc
he

r
H
in
te
rg
ru
nd

de
r

M
ar
ty
ri
en

M
är
ty
re
r
al
s
Pr
ot
ag

on
is
te
n

M
am

as
(
.
S
ep

t.
)

N
.
Kl
er
id
es

(H
g.
),
Πρ

ολ
ε-

γό
με
να

κα
ὶκ
εί
με
νο
ν
τῆ
ς
ἀκ
ο-

λο
υθ

ία
ς
το
ῦ
ἁγ
ίο
υ
ἐν
δό
ξο
υ

με
γα
λο
μά

ρτ
υρ
ος

Μ
άμ

αν
το
ς

το
ῦ
θα

υμ
ατ
ου
ργ
οῦ

,
in

Ky
pr
ia
-

ka
iS

po
ud

ai
,

(



[



])
,




a–



a
(B
H
G




)

A
no

ny
m

(B
H
G




):


Α.

B
er
-

g
er

(H
g.
),
D
ie

al
te
n
V
ite

n
de

s
he

ili
ge

n
M
am

as
vo
n
Ka

is
ar
ei
a.

M
it
ei
ne

r
Ed

it
io
n
de

r
Vi
ta

B
H
G





,
in

An
al
ec
ta

B
ol
la
nd

ia
-

na
,



(



),



–





./

.
Jh
.;
di
es
e
Ve

rs
io
n
(B
H
G





)
ba

si
er
t
au

f
ei
ne

r
„a
lt
en

Pa
ss
io
n“

au
s
de

m

.
Jh
.


U
nt
er

de
r
H
er
rs
ch
af
t
de

s
K
ai
-

se
rs

A
ur
el
ia
nu

s
(


–




n.
Ch

r.
)

A
nt
hi
m
os

(
.
S
ep

t.
)

Pa
tr
ol
og

ia
G
ra
ec
a



,



–




(B
H
G



)

A
no

ny
m

(B
H
G



y–



z;




a–



c)
:
un

ed
ie
rt

(M
ar
ty
ri
um

)

U
nt
er

de
r
H
er
rs
ch
af
t
de

s
K
ai
-

se
rs

M
ax
im

ia
n
(


–




n.
Ch

r.
)

B
ab

yl
as

(
.
S
ep

t.
)

Pa
tr
ol
og

ia
G
ra
ec
a



,



–




(B
H
G



)

A
no

ny
m

(B
H
G



):
A
.
Pa

pa
-

d
o
po

u
lo
s-
Ke
ra
m
eu

s
(H
g.
),

Συ
λλ
ογ
ὴ
Πα

λα
ισ
τιν

ὴς
κα

ὶ
Συ
ρι
ακ

ὴς
ἁγ
ιο
λο
γί
ας
,

.
B
d.
,

S
t.
Pe

te
rs
bu

rg
,




,


–



U
nt
er

de
r
H
er
rs
ch
af
t
de

s
K
ai
-

se
rs

N
um

er
ia
n
(


–




n.
Ch

r.
)

Eu
do

xi
os

,R
om

yl
os

,Z
en

on
un

d
M
ak
ar
io
s
(
.
S
ep

t.
)

Pa
tr
ol
og

ia
G
ra
ec
a



,



–




(B
H
G




)

Ke
in
e
fr
üh

er
e
Fa
ss
un

g
er
ha

l-
te
n



U
nt
er

de
rH

er
rs
ch
af
td

er
K
ai
se
r

Tr
aj
an

(

–



n.
Ch

r.
)
un

d
D
io
kl
et
ia
n
(


–



n.
Ch

r.
)

S
oz
on

(
.
S
ep

t.
)

Pa
tr
ol
og

ia
G
ra
ec
a



,



–




(B
H
G




)

A
no

ny
m

(B
H
G




):
Ac

ta
S
an

ct
or
um

,
S
ep

t.
III
,




,



–



U
nt
er

de
r
H
er
rs
ch
af
t
de

s
K
ai
-

se
rs

M
ax
im

ia
n
(


–




n.
Ch

r.
)

170 Anhang: Textliste



Fo
rt
se
tz
un

g

M
är
ty
re
rn
am

en
/F
es
tt
ag

(g
eo

rd
ne

t
na

ch
de

m
by

z.
K
ir
ch

en
ka
le
nd

er
)

Ed
it
io
n
de

r
m
et
ap

hr
as
ti
sc
he

n
Ve

rs
io
n/
B
H
G
-N
um

m
er

Ed
it
io
n
de

r
vo
rm

et
ap

hr
as
ti
-

sc
he

n
Ve

rs
io
n/
B
H
G
-N
um

m
er

A
bf
as
su
ng

sz
ei
t
de

r
vo
rm

et
a-

ph
ra
st
is
ch

en
Ve

rs
io
ne

n
H
is
to
ri
sc
he

r
H
in
te
rg
ru
nd

de
r

M
ar
ty
ri
en

S
ev
er
ia
no

s
(
.
S
ep

t.
)

Pa
tr
ol
og

ia
G
ra
ec
a



,



–




(B
H
G




)

A
no

ny
m

(B
H
G




):
Ac

ta
S
an

ct
or
um

,
S
ep

t.
III
,




,




–




U
nt
er

de
r
H
er
rs
ch
af
t
de

s
K
ai
-

se
rs

Li
ci
ni
us

(


–




n.
Ch

r.
)

A
ut
on

om
os

(

.
S
ep

t.
)

Pa
tr
ol
og

ia
G
ra
ec
a



,



–




(B
H
G



)

Ke
in
e
fr
üh

er
e
Fa
ss
un

g
er
ha

lt
en

U
nt
er

de
r
H
er
rs
ch
af
t
de

s
K
ai
-

se
rs

D
io
kl
et
ia
n
(


–




n.
Ch

r.
)

H
au

pt
m
an

n
Ko

rn
el
iu
s
(b
zw

.
Co

rn
el
iu
s
de

r
Ce

nt
ur
io
)

(

.
S
ep

t.
)

Pa
tr
ol
og

ia
G
ra
ec
a



,



–





(B
H
G



)

Ke
in
e
fr
üh

er
e
Fa
ss
un

g
er
ha

lt
en

Zu
r
Ze
it
de

s
A
po

st
el
s
S
im

on
Pe

tr
us

(
.
Jh
.
n.
Ch

r.
)

N
ic
et
as

de
r
G
ot
e
(

.
S
ep

t.
)

Pa
tr
ol
og

ia
G
ra
ec
a



,



–




(B
H
G




)

A
no

ny
m

(B
H
G




):
H
.
D
el
e-

h
ay
e
(H
g.
),
S
ai
nt
s
de

Th
ra
ce

et
de

M
és
ie
,
in

An
al
ec
ta

B
ol
la
n-

di
an

a,


(



),



–




U
nt
er

de
r
H
er
rs
ch
af
t
de

s
K
ai
-

se
rs

Va
le
ns

(


–



n.
Ch

r.
)

Tr
op

hi
m
os

,
S
ab

ba
ti
os

un
d

D
or
ym

ed
on

(

.
S
ep

t.
[b
zw

.


.
S
ep

t.
])

Pa
tr
ol
og

ia
G
ra
ec
a



,



–




(B
H
G




)

A
no

ny
m

(B
H
G




):
Ac

ta
S
an

ct
or
um

,
S
ep

t.
V
I,




,



–



U
nt
er

de
r
H
er
rs
ch
af
t
de

s
K
ai
-

se
rs

Pr
ob

us
(


–



n.
Ch

r.
)

Ka
lli
st
ra
to
s
(

.
S
ep

t.
)

Pa
tr
ol
og

ia
G
ra
ec
a



,



–




(B
H
G



)

A
no

ny
m

(B
H
G



z)
:F
.H

al
ki
n

(H
g.
),
La

Pa
ss
io
n
an

ci
en

ne
de

S.
Ca

lli
st
ra
te
,
in

B
yz
an

ti
on

,



(



),



–




U
nt
er

de
r
H
er
rs
ch
af
t
de

s
K
ai
-

se
rs

D
io
kl
et
ia
n
(


–




n.
Ch

r.
)

G
re
go

r
de

r
Er
le
uc
ht
er

vo
n
A
r-

m
en

ie
n
(

.
S
ep

t.
)

P.
d
e
La
g
ar
d
e
(H
g.
),
Ag

at
ha

n-
ge

lu
s
un

d
di
e
Ak

te
n
G
re
go

rs
vo
n
Ar
m
en

ie
n
(=

Ab
ha

nd
lu
n-

A
ga

th
an

ge
lo
s
(B
H
G



;
CP
G





):
G
.L
af
o
n
ta
in
e
(H
g.
),
La

ve
rs
io
n
gr
ec
qu

e
an

ci
en

ne
du

Zw
is
ch

en
En

de
de

s

.
Jh
.
un

d
En

de
de

s

.
Jh
.
bz
w
.
A
nf
an

g
de

s

.
Jh
.,
m
it
gr
öß

te
r
W
ah

r-

U
nt
er

de
r
H
er
rs
ch
af
t
de

s
Kö

-
ni
gs

vo
n
A
rm

en
ie
n
Ti
ri
da

te
s/

Tr
da

t
III
.
(


–



n.
Ch

r.
)

Anhang: Textliste 171



Fo
rt
se
tz
un

g

M
är
ty
re
rn
am

en
/F
es
tt
ag

(g
eo

rd
ne

t
na

ch
de

m
by

z.
K
ir
ch

en
ka
le
nd

er
)

Ed
it
io
n
de

r
m
et
ap

hr
as
ti
sc
he

n
Ve

rs
io
n/
B
H
G
-N
um

m
er

Ed
it
io
n
de

r
vo
rm

et
ap

hr
as
ti
-

sc
he

n
Ve

rs
io
n/
B
H
G
-N
um

m
er

A
bf
as
su
ng

sz
ei
t
de

r
vo
rm

et
a-

ph
ra
st
is
ch

en
Ve

rs
io
ne

n
H
is
to
ri
sc
he

r
H
in
te
rg
ru
nd

de
r

M
ar
ty
ri
en

ge
n
de

r
Kö

ni
gl
ic
he

n
G
es
el
l-

sc
ha

ft
de

r
W
is
se
ns

ch
af
te
n
zu

G
öt
ti
ng

en
,


.
),
G
öt
ti
ng

en
,





,


–



(B
H
G



)

liv
re

ar
m
én

ie
n
d’
Ag

at
ha

ng
e:

éd
iti
on

cr
it
iq
ue

(=
Pu

bl
ic
at
io
ns

de
l’I
ns

ti
tu
t
O
ri
en

ta
lis
te

de
Lo
uv
ai
n,


),
Lo
uv
ai
n-
la
-N
eu

ve
,





,



–




sc
he

in
lic
hk

ei
t
im


.
Jh
.
(a
n-

on
ym

)


D
io
ny
si
us

A
re
op

ag
it
a
(
.
O
kt
.)

Pa
tr
ol
og

ia
G
ra
ec
a



,



–





(B
H
G



)

A
no

ny
m

(B
H
G



):
Pa

tr
ol
og

ia
G
ra
ec
a

,



–




U
nt
er

de
r
H
er
rs
ch
af
t
de

s
K
ai
-

se
rs

D
om

it
ia
n
(

–


n.
Ch

r.
)

S
er
gi
os

un
d
B
ak

ch
os

(
.
O
kt
.)

Pa
tr
ol
og

ia
G
ra
ec
a



,



–





(B
H
G




)

A
no

ny
m

(B
H
G




):
I.
va
n

D
en

G
h
ey
n
(H
g.
),
Pa

ss
io

an
ti
-

qu
io
r
SS

.S
er
gi
ie

t
B
ac
ch

i
gr
ae

ce
nu

nc
pr
im

um
ed

it
a,

in
An

al
ec
ta

B
ol
la
nd

ia
na

,



(



),



–




M
it
te

de
s

.
Jh
.


U
nt
er

de
r
H
er
rs
ch
af
t
de

s
K
ai
-

se
rs

M
ax
im

ia
n
(


–




n.
Ch

r.
)

Ta
ra
ch
os

,
Pr
ob

os
un

d
A
nd

ro
-

ni
ko

s
(

.
O
kt
.)

Pa
tr
ol
og

ia
G
ra
ec
a



,



–





(B
H
G




)

A
no

ny
m

(B
H
G




):
Ac

ta
S
an

ct
or
um

,O
ct
.V
,



,


–





U
nt
er

de
r
H
er
rs
ch
af
t
de

s
K
ai
-

se
rs

D
io
kl
et
ia
n
(


–




n.
Ch

r.
)

Ka
rp
os

un
d
Pa

py
lo
s
(

.
O
kt
.)

Pa
tr
ol
og

ia
G
ra
ec
a



,



–




(B
H
G



)

A
no

ny
m

(B
H
G



un

d



):

H
.
D
el
eh

ay
e
(H
g.
),
Le
s
ac
te
s

de
s
m
ar
ty
rs

de
Pe

rg
am

e,
in

An
al
ec
ta

B
ol
la
nd

ia
na

,



(



),



–



un

d



–







U
nt
er

de
r
H
er
rs
ch
af
t
de

s
K
ai
-

se
rs

D
ec
iu
s
(


–



n.
Ch

r.
)

(v
gl
.
Sy

na
xC
P
S
p.



.

)

N
az
ar
io
s,

Pr
ot
as
io
s,

G
er
va
si
os

un
d
Ke

ls
io
s
(

.
O
kt
.)

Pa
tr
ol
og

ia
G
ra
ec
a



,



–




(B
H
G




)

A
no

ny
m

(B
H
G




):
F.
S
av
io

(H
g.
),
La

Le
gg

en
da

de
iS

s.
N
a-


.
Jh
.


U
nt
er

de
r
H
er
rs
ch
af
t
de

s
K
ai
-

se
rs

N
er
o
(

–


n.
Ch

r.
)

172 Anhang: Textliste



Fo
rt
se
tz
un

g

M
är
ty
re
rn
am

en
/F
es
tt
ag

(g
eo

rd
ne

t
na

ch
de

m
by

z.
K
ir
ch

en
ka
le
nd

er
)

Ed
it
io
n
de

r
m
et
ap

hr
as
ti
sc
he

n
Ve

rs
io
n/
B
H
G
-N
um

m
er

Ed
it
io
n
de

r
vo
rm

et
ap

hr
as
ti
-

sc
he

n
Ve

rs
io
n/
B
H
G
-N
um

m
er

A
bf
as
su
ng

sz
ei
t
de

r
vo
rm

et
a-

ph
ra
st
is
ch

en
Ve

rs
io
ne

n
H
is
to
ri
sc
he

r
H
in
te
rg
ru
nd

de
r

M
ar
ty
ri
en

za
ri
o
e
Ce

ls
o,

in
Am

br
os
ia
na

:
S
cr
it
ti
va
ri
ip

ub
bl
ic
at
in

el
XV

ce
nt
en

ar
io

da
lla

m
or
te

di
S.

Am
br
og

io
,
M
ai
la
nd

,




,



–


.
N
ac
hd

r.
in
:
A
.
G
.G

ag
-

g
er
o
(H
g.
),
N
az
ar
io

e
Ce

ls
o

an
te
si
gn

an
id

el
la

fe
de

in
Li
-

gu
ri
a:

La
lo
ro

op
er
a
–
il
lo
ro

cu
lt
o
in

Li
gu

ri
a,

G
en

ov
a,




,




–



[

–


]

Lu
ki
an

os
vo
n
A
nt
io
ch

ie
n

(

.
O
kt
.)

J.
B
id
ez

–
F.
W
in
ke
lm

an
n

(H
gg

.)
,
Ph

ilo
st
or
gi
us

Ki
rc
he

n-
ge

sc
hi
ch
te

m
it
de

m
Le
be

n
de

s
Lu
ci
an

vo
n
An

ti
oc
hi
en

un
d
de

n
Fr
ag

m
en

te
n
ei
ne

s
ar
ia
ni
sc
he

n
H
is
to
ri
og

ra
ph

en
,

.
Ed

.
(=

D
ie

gr
ie
ch

is
ch

en
ch

ri
st
lic
he

n
S
ch

ri
ft
st
el
le
r
de

r
er
st
en

Ja
hr
-

hu
nd

er
te
,


),
B
er
lin

,




,




–



(B
H
G



)

A
no

ny
m

(B
H
G



z)
:
un

ed
ie
rt

(M
ar
ty
ri
um

)

./

.
Jh
.


U
nt
er

de
r
H
er
rs
ch
af
t
de

s
K
ai
-

se
rs

M
ax
im

in
us

D
ai
a
(


–




n.
Ch

r.
)

Lo
ng

in
us

de
r
Ce

nt
ur
io

(

.
O
kt
.)

Pa
tr
ol
og

ia
G
ra
ec
a



,

–



(B
H
G



)

(P
s.

‐)
H
es
yc
hi
os

vo
n
Je
ru
sa
le
m

(B
H
G



;
CP
G




):
M
.

Au
b
in
ea
u
(H
g.
),
Le
s
ho

m
él
ie
s

fe
st
al
es

d’
H
és
yc
hi
us

de
Jé
ru
-

sa
le
m
,

.
B
d.
:
Le
s
ho

m
él
ie
s

Zu
r
Ze
it
Ch

ri
st
i

Anhang: Textliste 173



Fo
rt
se
tz
un

g

M
är
ty
re
rn
am

en
/F
es
tt
ag

(g
eo

rd
ne

t
na

ch
de

m
by

z.
K
ir
ch

en
ka
le
nd

er
)

Ed
it
io
n
de

r
m
et
ap

hr
as
ti
sc
he

n
Ve

rs
io
n/
B
H
G
-N
um

m
er

Ed
it
io
n
de

r
vo
rm

et
ap

hr
as
ti
-

sc
he

n
Ve

rs
io
n/
B
H
G
-N
um

m
er

A
bf
as
su
ng

sz
ei
t
de

r
vo
rm

et
a-

ph
ra
st
is
ch

en
Ve

rs
io
ne

n
H
is
to
ri
sc
he

r
H
in
te
rg
ru
nd

de
r

M
ar
ty
ri
en

XV
I-
XX

Ie
t
ta
bl
es

de
s
de

ux
vo
-

lu
m
es

(=
Su

bs
id
ia

H
ag

io
-

gr
ap

hi
ca
,


),
B
rü
ss
el
,




,




–




Va
ru
s
(O
ua

ro
s)

un
d
se
in
e
G
e-

fä
hr
te
n
(

.
O
kt
.)

Pa
tr
ol
og

ia
G
ra
ec
a



,



–





(B
H
G




)

A
no

ny
m

(B
H
G




):
Ac

ta
S
an

ct
or
um

,
O
ct
.
V
III
,




,




–




U
nt
er

de
r
H
er
rs
ch
af
t
de

s
K
ai
-

se
rs

M
ax
im

ia
n
(


–




n.
Ch

r.
)

A
nd

re
as

in
Kr
is
ei

(

.
O
kt
.)

Pa
tr
ol
og

ia
G
ra
ec
a



,



–





(B
H
G



)

A
no

ny
m

(B
H
G



):
Ac

ta
S
an

ct
or
um

,
O
ct
.
V
III
,




,




–




N
ac
h
de

r
W
ie
de

re
in
fü
hr
un

g
de

r
B
ild

er
ve
re
hr
un

g
(



n.
Ch

r.
)


U
nt
er

de
r
H
er
rs
ch
af
t
de

s
ik
o-

no
kl
as
ti
sc
he

n
Ka

is
er
s
Ko

n-
st
an

ti
n
V.

(


–



n.
Ch

r.
)

A
rt
em

io
s
vo
n
A
nt
io
ch

ie
n

(

.
O
kt
.)

Pa
tr
ol
og

ia
G
ra
ec
a



,



–





(B
H
G



)

(P
s.
-?
)J
oh

an
ne

s
vo
n
D
am

as
-

ku
s
(B
H
G



–



c;
CP
G





):


B
.
Ko

tt
er

(H
g.
),
D
ie

S
ch

ri
ft
en

de
s
Jo
ha

nn
es

vo
n

D
am

as
ko
s,

.
B
d.
:
O
pe

ra
ho

-
m
ile

ti
ca

et
ha

gi
og

ra
ph

ic
a

(=
Pa

tr
is
ti
sc
he

Te
xt
e
un

d
St
u-

di
en

),
B
er
lin

,




,



–





.
Jh
.
(A
ut
or
:
M
ön

ch
Jo
ha

n-
ne

s)



U
nt
er

de
r
H
er
rs
ch
af
td

es
Ju
lia

n
de

s
A
po

st
at
en

(


–




n.
Ch

r.
)

A
re
th
as

un
d
se
in
e
G
ef
äh

rt
en

(

.
O
kt
.)

Pa
tr
ol
og

ia
G
ra
ec
a



,



–





(B
H
G



)

A
no

ny
m

(B
H
G



):
M
.
D
et
o
-

ra
ki

(H
g.
),
Le

M
ar
ty
re

de
sa

in
t

Ar
ét
ha

s
et

de
se
s
co
m
pa

gn
on

s
(B
H
G



):
éd

iti
on

cr
it
iq
ue

,
ét
ud

e
et

an
no

ta
ti
on

(=
Ce

nt
re

de
re
ch

er
ch

e
d’
hi
st
oi
re

et
ci
vi
-

Ko
nf
lik

tz
w
is
ch

en
Ch

ri
st
en

un
d

Ju
de

n
in

Ä
th
io
pi
en

(
.
Jh
.

n.
Ch

r.
)

174 Anhang: Textliste



Fo
rt
se
tz
un

g

M
är
ty
re
rn
am

en
/F
es
tt
ag

(g
eo

rd
ne

t
na

ch
de

m
by

z.
K
ir
ch

en
ka
le
nd

er
)

Ed
it
io
n
de

r
m
et
ap

hr
as
ti
sc
he

n
Ve

rs
io
n/
B
H
G
-N
um

m
er

Ed
it
io
n
de

r
vo
rm

et
ap

hr
as
ti
-

sc
he

n
Ve

rs
io
n/
B
H
G
-N
um

m
er

A
bf
as
su
ng

sz
ei
t
de

r
vo
rm

et
a-

ph
ra
st
is
ch

en
Ve

rs
io
ne

n
H
is
to
ri
sc
he

r
H
in
te
rg
ru
nd

de
r

M
ar
ty
ri
en

lis
at
io
n
de

B
yz
an

ce
.M

on
og

ra
-

ph
ie
s,


),
Pa

ri
s,




,



–





A
no

ny
m

(B
H
G



z)
:
un

ed
ie
rt

(M
ar
ty
ri
um

)

M
ar
ki
an

os
un

d
M
ar
ty
ri
os

(

.
O
kt
.)

Pa
tr
ol
og

ia
G
ra
ec
a



,



–





(B
H
G




)

A
no

ny
m

(B
H
G




y
un

d




z)
:
P.
Fr
an

ch
i
d
e’
Ca

va
-

li
er
i
(H
g.
),
S
cr
it
ti
ag

io
gr
af
ic
i,


.
B
d.

(=
S
tu
di

e
Te
st
i,



),

Ci
tt
à
de

lV
at
ic
an

o,




,


–





U
nt
er

de
r
H
er
rs
ch
af
t
de

s
ar
ia
-

ni
sc
he

n
Ka

is
er
s
Ko

ns
ta
nt
io
s
II.

(


–



n.
Ch

r.
)

D
em

et
ri
os

(

.
O
kt
.)

Pa
tr
ol
og

ia
G
ra
ec
a



,



–





(B
H
G



)

A
no

ny
m

(B
H
G



):
Ac

ta
S
an

ct
or
um

,
O
ct
.
IV
,




,



–



Le
o
VI
.(
B
H
G



):


T.
A
n
to

-
n
o
po

u
lo
u
(H
g.
),
Le
on

is
V
I

S
ap

ie
nt
is

Im
pe

ra
to
ri
s
B
yz
an

ti
-

ni
H
om

ili
ae

(=
Co

rp
us

Ch
ri
st
i-

an
or
um

.S
er
ie
s
G
ra
ec
a,


),

Tu
rn
ho

ut
,




,



–




[H
om

ili
e


](
ke
in

M
ar
ty
ri
um

)

S
pä

te
st
en

s

.
Jh
.
(B
H
G



)


Zw
is
ch

en



–



(A
ut
or
:

Ka
is
er

Le
o
V
I.,

de
r
W
ei
se

–
B
H
G



)

U
nt
er

de
r
H
er
rs
ch
af
t
de

s
K
ai
-

se
rs

M
ax
im

ia
n
(


–




n.
Ch

r.
)

Ep
im

ac
ho

s
(

.
O
kt
.)

Pa
tr
ol
og

ia
G
ra
ec
a



,



–





(B
H
G



)

A
no

ny
m

(B
H
G



):
Ac

ta
S
an

ct
or
um

,
O
ct
.
XI
II,




,




–




U
nt
er

de
r
H
er
rs
ch
af
t
de

s
K
ai
-

se
rs

D
ec
iu
s
(


–



n.
Ch

r.
)

Anhang: Textliste 175



Fo
rt
se
tz
un

g

M
är
ty
re
rn
am

en
/F
es
tt
ag

(g
eo

rd
ne

t
na

ch
de

m
by

z.
K
ir
ch

en
ka
le
nd

er
)

Ed
it
io
n
de

r
m
et
ap

hr
as
ti
sc
he

n
Ve

rs
io
n/
B
H
G
-N
um

m
er

Ed
it
io
n
de

r
vo
rm

et
ap

hr
as
ti
-

sc
he

n
Ve

rs
io
n/
B
H
G
-N
um

m
er

A
bf
as
su
ng

sz
ei
t
de

r
vo
rm

et
a-

ph
ra
st
is
ch

en
Ve

rs
io
ne

n
H
is
to
ri
sc
he

r
H
in
te
rg
ru
nd

de
r

M
ar
ty
ri
en

A
ki
nd

yn
os

,
Pe

ga
si
os

,
A
ne

m
-

po
di
st
os

,
A
ph

th
on

io
s
un

d
El
-

pi
de

ph
or
os

(
.
N
ov
.)

Pa
tr
ol
og

ia
G
ra
ec
a



,

–



(B
H
G


)

A
no

ny
m

(B
H
G


):
Ac

ta
S
an

ct
or
um

,N
ov
.I
,



,


–





U
nt
er

de
r
H
er
rs
ch
af
t
de

s
pe

r-
si
sc
he

n
G
ro
ß
kö

ni
gs

S
ch
ap

ur
II.

in
Pe

rs
ie
n
(


–



n.
Ch

r.
)

A
ke
ps

im
as
,
Jo
se
ph

un
d
A
ei
-

th
al
as

(
.
N
ov
.)

Pa
tr
ol
og

ia
G
ra
ec
a



,



–




(B
H
G


)

A
no

ny
m

(B
H
G


):
H
.
D
el
e-

h
ay
e
(H
g.
),
Le
s
ve
rs
io
ns

gr
ec
-

qu
es

de
s
ac
te
s
m
ar
ty
rs

pe
r-

sa
ns

so
us

S
ap

or
II,

Pa
ri
s,





,



–




U
nt
er

de
r
H
er
rs
ch
af
t
de

s
pe

r-
si
sc
he

n
G
ro
ß
kö

ni
gs

S
ch
ap

ur
II.

in
Pe

rs
ie
n
(


–



n.
Ch

r.
)

H
ie
ro
n
un

d
se
in
e
G
ef
äh

rt
en

vo
n
M
el
it
en

e
(
.
N
ov
.)

Pa
tr
ol
og

ia
G
ra
ec
a



,



–




(B
H
G



)

A
no

ny
m

(B
H
G



):
Ac

ta
S
an

ct
or
um

,
N
ov
.
III
,




,




–




U
nt
er

de
rH

er
rs
ch
af
td

er
K
ai
se
r

D
io
kl
et
ia
n
(


–



n.
Ch

r.
)

un
d
M
ax
im

ia
n
(


–




n.
Ch

r.
)

M
en

as
vo
n
Ä
gy
pt
en

(

.
N
ov
.)

G
.
va
n
H
o
o
ff

(H
g.
),
Ac

ta
S
an

ct
iM

en
ae

m
ar
ty
ri
s
Ae

gy
p-

ti
i,
in

An
al
ec
ta

B
ol
la
nd

ia
na

,


(



),



–



(B
H
G




)

A
no

ny
m

(B
H
G




–




c)
:

K
.
K
ru

m
ba

ch
er

(H
g.
),
M
is
ce
l-

le
n
zu

Ro
m
an

os
(=

Ab
ha

nd
lu
n-

ge
n
de

r
Ph

ilo
so
ph

is
ch

-p
hi
lo
-

lo
gi
sc
he

n
Kl
as

se
de

r
Kö

ni
gl
ic
h

ba
ye
ri
sc
he

n
Ak

ad
em

ie
de

r
W
is
se
ns

ch
af
te
n,



.
.
),

M
ün

ch
en

,




,


–



U
nt
er

de
rH

er
rs
ch
af
td

er
K
ai
se
r

D
io
kl
et
ia
n
(


–



n.
Ch

r.
)

un
d
M
ax
im

ia
n
(


–




n.
Ch

r.
)

G
ur
ia
s,

S
am

on
as

un
d
A
bi
bo

s
(

.
N
ov
.)

O
.
vo

n
G
eb
h
ar
d
t
–
E.

vo
n

D
o
bs

ch
ü
tz

(H
gg

.)
,
D
ie

Ak
te
n

de
r
ed

es
se
ni
sc
he

n
B
ek
en

ne
r

G
ur
ja
s,

S
am

on
as

un
d
Ab

ib
os

A
no

ny
m

(B
H
G



–



)
un

d
an

on
ym

(B
H
G



,



b,




):
O
.
vo

n
G
eb
h
ar
d
t
–

E.
vo

n
D
o
bs

ch
ü
tz

(H
gg

.)
,
D
ie

D
ie

Ve
rs
io
n
B
H
G



–



is
t

äl
te
r
al
s
di
e
Ve

rs
io
n
B
H
G



,




b,




(k
ei
ne

ge
na

ue
D
a-

ti
er
un

g)
.


U
nt
er

de
r
H
er
rs
ch
af
t
de

s
K
ai
-

se
rs

D
io
kl
et
ia
n
(


–




n.
Ch

r.
)

176 Anhang: Textliste



Fo
rt
se
tz
un

g

M
är
ty
re
rn
am

en
/F
es
tt
ag

(g
eo

rd
ne

t
na

ch
de

m
by

z.
K
ir
ch

en
ka
le
nd

er
)

Ed
it
io
n
de

r
m
et
ap

hr
as
ti
sc
he

n
Ve

rs
io
n/
B
H
G
-N
um

m
er

Ed
it
io
n
de

r
vo
rm

et
ap

hr
as
ti
-

sc
he

n
Ve

rs
io
n/
B
H
G
-N
um

m
er

A
bf
as
su
ng

sz
ei
t
de

r
vo
rm

et
a-

ph
ra
st
is
ch

en
Ve

rs
io
ne

n
H
is
to
ri
sc
he

r
H
in
te
rg
ru
nd

de
r

M
ar
ty
ri
en

(=
Te
xt
e
un

d
U
nt
er
su

ch
un

ge
n

zu
r
G
es
ch

ic
ht
e
de

r
al
tc
hr
is
tl
i-

ch
en

Li
te
ra
tu
r,


.
),
Le
ip
zi
g,





,



–



(B
H
G



–




)

Ak
te
n
de

r
ed

es
se
ni
sc
he

n
B
e-

ke
nn

er
G
ur
ja
s,

S
am

on
as

un
d

Ab
ib
os

(=
Te
xt
e
un

d
U
nt
er
su

-
ch

un
ge

n
zu
r
G
es
ch

ic
ht
e
de

r
al
tc
hr
is
tl
ic
he

n
Li
te
ra
tu
r,


.
),

Le
ip
zi
g,




,

–


un

d



–




Pl
at
on

(

.
N
ov
.)

E.
S
ch

if
fe
r
(H
g.
),
U
nt
er
su

-
ch

un
ge

n
zu
m

Sp
ra
ch

ni
ve
au

m
et
ap

hr
as

ti
sc
he

r
Te
xt
e
un

d
ih
re
r
Vo

rl
ag

en
,
un

ve
rö
ff
en

t-
lic
ht
e
D
is
se
rt
at
io
n,

U
ni
ve
rs
it
ät

W
ie
n,





,


–


(B
H
G





–




)

L.
Fr
an

co
(H
g.
),
A
S
tu
dy

of
th
e

M
et
ap

hr
as
ti
c
Pr
oc
es
s:

Th
e
Ca

-
se

of
th
e
U
np

ub
lis
he

d
Pa

ss
io

of
St

Ja
m
es

th
e
Pe

rs
ia
n
(B
H
G




),
Pa

ss
io

of
St

Pl
at
o
(B
H
G





–




),
an

d
Vi
ta

of
S
t

H
ila

ri
on

(B
H
G



)
by

Sy
m
eo

n
M
et
ap

hr
as
te
s,

un
ve
rö
ff
en

t-
lic
ht
e
D
is
se
rt
at
io
n,

Ro
ya
l

H
ol
lo
w
ay

–
U
ni
ve
rs
it
ät

Lo
n-

do
n,




,



–



(B
H
G





–




)

A
no

ny
m

(B
H
G




–




):

Pa
tr
ol
og

ia
G
ra
ec
a



,



–





U
nt
er

de
r
H
er
rs
ch
af
t
de

s
K
ai
-

se
rs

D
io
kl
et
ia
n
(


–




n.
Ch

r.
)

(v
gl
.
Sy

na
xC
P
S
p.



.

)

Anhang: Textliste 177



Fo
rt
se
tz
un

g

M
är
ty
re
rn
am

en
/F
es
tt
ag

(g
eo

rd
ne

t
na

ch
de

m
by

z.
K
ir
ch

en
ka
le
nd

er
)

Ed
it
io
n
de

r
m
et
ap

hr
as
ti
sc
he

n
Ve

rs
io
n/
B
H
G
-N
um

m
er

Ed
it
io
n
de

r
vo
rm

et
ap

hr
as
ti
-

sc
he

n
Ve

rs
io
n/
B
H
G
-N
um

m
er

A
bf
as
su
ng

sz
ei
t
de

r
vo
rm

et
a-

ph
ra
st
is
ch

en
Ve

rs
io
ne

n
H
is
to
ri
sc
he

r
H
in
te
rg
ru
nd

de
r

M
ar
ty
ri
en

Cl
em

en
s
vo
n
Ro

m
(

.
N
ov
.)

Pa
tr
ol
og

ia
G
ra
ec
a

,


–




(B
H
G



–



)

(k
ei
n
M
ar
ty
ri
um

)

A
no

ny
m
(B
H
G



–



):
A
.R

.
M
.
D
re
ss

el
(H
g.
),
Cl
em

en
ti
no

-
ru
m

ep
it
om

ae
du

ae
:
al
te
ra

ed
ita

co
rr
ec
ti
or
,L
ei
pz
ig
,



,




–




(k
ei
n
M
ar
ty
ri
um

)

U
nt
er

de
r
H
er
rs
ch
af
t
de

s
K
ai
-

se
rs

Tr
aj
an

(

–



n.
Ch

r.
)

Pe
tr
os

vo
n
A
le
xa
nd

ri
en

(

.
N
ov
.)

F.
Co

m
b
ef
is

(H
g.
),
Ill
us

tr
iu
m

Ch
ri
st
im

ar
ty
ru
m

le
ct
it
ri
um

-
ph

i,
ve
tu
st
is

G
ra
ec
or
um

m
o-

nu
m
en

tis
co
ns

ig
na

ti
,
Pa

ri
s,





,



–



(B
H
G




)

A
no

ny
m

(B
H
G




):
J.
V
it
ea
u

(H
g.
),
Pa

ss
io
ns

de
s
S
S.

Éc
at
e-

ri
ne

et
Pi
er
re

d’
Al
ex
an

dr
ie
,

B
ar
ba

ra
et

An
ys
ia
,
Pa

ri
s,





,


–




.
Jh
.


U
nt
er

de
r
H
er
rs
ch
af
t
de

s
K
ai
-

se
rs

D
io
kl
et
ia
n
(


–




n.
Ch

r.
)

M
er
ku

ri
os

(

.
N
ov
.)

H
.
D
el
eh

ay
e
(H
g.
),
Le
s
lé
ge

n-
de

s
gr
ec
qu

es
de

s
sa

in
ts

m
ili
-

ta
ir
es
,
Pa

ri
s,




,



–




(B
H
G




)

A
no

ny
m

(B
H
G




):
H
.
D
el
e-

h
ay
e
(H
g.
),
Le
s
lé
ge

nd
es

gr
ec
-

qu
es

de
s
sa

in
ts

m
ili
ta
ir
es
,
Pa

-
ri
s,




,



–




U
nt
er

de
rH

er
rs
ch
af
td

er
K
ai
se
r

D
ec
iu
s
(


–



n.
Ch

r.
)
un

d
Va

le
ri
an

(


–



n.
Ch

r.
)

Ja
ko

b
de

r
Pe

rs
er

(b
zw

.J
ac
ob

us
In
te
rc
is
us

)
(

.
N
ov
.)

L.
Fr
an

co
(H
g.
),
A
S
tu
dy

of
th
e

M
et
ap

hr
as
ti
c
Pr
oc
es
s:

Th
e
Ca

-
se

of
th
e
U
np

ub
lis
he

d
Pa

ss
io

of
St

Ja
m
es

th
e
Pe

rs
ia
n
(B
H
G




),
Pa

ss
io

of
St

Pl
at
o
(B
H
G





–




),
an

d
Vi
ta

of
St

H
ila

ri
on

(B
H
G



)
by

Sy
m
eo

n
M
et
ap

hr
as
te
s,

un
ve
rö
ff
en

t-
lic
ht
e
D
is
se
rt
at
io
n,

Ro
ya
l

A
no

ny
m

(B
H
G



,



a,




b)
:
P.
D
ev
o
s
(H
g.
),
Le

do
s-

si
er

ha
gi
og

ra
ph

iq
ue

de
S.

Ja
c-

qu
es

l’I
nt
er
ci
s
I:
La

Pa
ss
io
n

gr
ec
qu

e
in
éd

it
e
(B
H
G
,


),
in

An
al
ec
ta

B
ol
la
nd

ia
na

,



(



),



–



(B
H
G



),




–



(B
H
G



a)

un
d

P.
D
ev
o
s
(H
g.
),
Le

do
ss
ie
r
ha

-
gi
og

ra
ph

iq
ue

de
S.

Ja
cq
ue

s

D
ie

Ve
rs
io
n
B
H
G



b
is
t
de

r
sy
ri
sc
he

n
U
rs
ch

ri
ft
nä

he
r
al
s

di
e
be

id
en

an
de

re
n
Fa
ss
un

ge
n

(B
H
G



un

d



a)
.


U
nt
er

de
r
H
er
rs
ch
af
t
de

s
pe

r-
si
sc
he

n
G
ro
ß
kö

ni
gs

B
ah

ra
m

V.
(


–



n.
Ch

r.
)

178 Anhang: Textliste



Fo
rt
se
tz
un

g

M
är
ty
re
rn
am

en
/F
es
tt
ag

(g
eo

rd
ne

t
na

ch
de

m
by

z.
K
ir
ch

en
ka
le
nd

er
)

Ed
it
io
n
de

r
m
et
ap

hr
as
ti
sc
he

n
Ve

rs
io
n/
B
H
G
-N
um

m
er

Ed
it
io
n
de

r
vo
rm

et
ap

hr
as
ti
-

sc
he

n
Ve

rs
io
n/
B
H
G
-N
um

m
er

A
bf
as
su
ng

sz
ei
t
de

r
vo
rm

et
a-

ph
ra
st
is
ch

en
Ve

rs
io
ne

n
H
is
to
ri
sc
he

r
H
in
te
rg
ru
nd

de
r

M
ar
ty
ri
en

H
ol
lo
w
ay

–
U
ni
ve
rs
it
ät

Lo
n-

do
n,




,

–



(B
H
G



)

l’I
nt
er
ci
s
I:
La

Pa
ss
io
n
gr
ec
qu

e
in
éd

it
e
(d
eu

xi
èm

e
ar
ti
cl
e)
,
in

An
al
ec
ta

B
ol
la
nd

ia
na

,



(



),



–



(B
H
G



b)

S
te
ph

an
os

de
r
Jü
ng

er
e

(

.
N
ov
.)

F.
Ia
d
ev
ai
a
(H
g.
),
Si
m
eo

ne
M
et
ap

hr
as
te
,V

it
a
di

S.
St
ef
an

o
m
in
or
e:

in
tr
od

uz
io
ne

,t
es
to

cr
it
ic
o,

tr
ad

uc
tio

n
e
no

te
,

M
es
si
na

,




,


–



(B
H
G





)

S
te
ph

an
os

de
r
D
ia
ko

n
(B
H
G





):
M
.-
F.
A
u
zé
py

(H
g.
),
La

Vi
e
d’
Ét
ie
nn

e
le

Je
un

e
pa

r
Ét
i-

en
ne

le
D
ia
cr
e:

in
tr
od

uc
ti
on

éd
iti
on

et
tr
ad

uc
tio

n
(=

B
ir
-

m
in
gh

am
B
yz
an

ti
ne

an
d
O
t-

to
m
an

M
on

og
ra
ph

s,

),
A
ld
er
-

sh
ot
,




,


–




Im
Ja
hr




,i
n
Ko

ns
ta
nt
in
op

el
(A
ut
or
:
S
te
ph

an
os

de
r
D
ia
ko

n
de

r
K
ir
ch

e
H
ag

ia
S
op

hi
a)




U
nt
er

de
r
H
er
rs
ch
af
t
de

s
ik
o-

no
kl
as
ti
sc
he

n
Ka

is
er
s
Ko

n-
st
an

ti
n
V.

(


–



n.
Ch

r.
)

M
en

as
,
H
er
m
og

en
es

un
d
Eu

-
gr
ap

ho
s
(

.
D
ez
.)

Pa
tr
ol
og

ia
G
ra
ec
a



,



–




(B
H
G




)

Th
eo

ph
an

es
vo
n
Ca

es
ar
ea

(B
H
G




d)
:
un

ed
ie
rt

(M
ar
ty
ri
um

)

U
nt
er

de
rH

er
rs
ch
af
td

er
K
ai
se
r

D
io
kl
et
ia
n
(


–



n.
Ch

r.
)

un
d
M
ax
im

ia
n
(


–




n.
Ch

r.
)

Eu
st
ra
ti
os

,
A
ux
en

ti
os

,
Eu

ge
-

ni
os
,
M
ar
da

ri
os

un
d
O
re
st
es

(

.
D
ez
.)

D
ie

vo
rm

et
ap

hr
as
ti
sc
he

Ve
rs
io
n
de

s
M
ar
ty
ri
um

s
w
ur
de

in
da

s
m
et
ap

hr
as
ti
sc
he

M
en

ol
og

io
n
un

ve
rä
nd

er
t
üb

er
no

m
m
en

:
Pa

-
tr
ol
og

ia
G
ra
ec
a



,



–



(B
H
G



)

U
nt
er

de
rH

er
rs
ch
af
td

er
K
ai
se
r

D
io
kl
et
ia
n
(


–



n.
Ch

r.
)

un
d
M
ax
im

ia
n
(


–




n.
Ch

r.
)

Th
yr
so

s,
Le
uk

io
s,

Ka
lli
ni
ko

s
un

d
Ph

ile
m
on

un
d
A
po

llo
ni
os

(

.
D
ez
.)

Pa
tr
ol
og

ia
G
ra
ec
a



,



–




(I
),



–



(I
I)
(B
H
G





–




)


A
no

ny
m

(B
H
G




z)
:
un

-
ed

ie
rt

(M
ar
ty
ri
um

)

U
nt
er

de
rH

er
rs
ch
af
td

er
K
ai
se
r

D
ec
iu
s
(


–



n.
Ch

r.
)
un

d
D
io
kl
et
ia
n
(


–



n.
Ch

r.
)

Anhang: Textliste 179



Fo
rt
se
tz
un

g

M
är
ty
re
rn
am

en
/F
es
tt
ag

(g
eo

rd
ne

t
na

ch
de

m
by

z.
K
ir
ch

en
ka
le
nd

er
)

Ed
it
io
n
de

r
m
et
ap

hr
as
ti
sc
he

n
Ve

rs
io
n/
B
H
G
-N
um

m
er

Ed
it
io
n
de

r
vo
rm

et
ap

hr
as
ti
-

sc
he

n
Ve

rs
io
n/
B
H
G
-N
um

m
er

A
bf
as
su
ng

sz
ei
t
de

r
vo
rm

et
a-

ph
ra
st
is
ch

en
Ve

rs
io
ne

n
H
is
to
ri
sc
he

r
H
in
te
rg
ru
nd

de
r

M
ar
ty
ri
en

A
no

ny
m

(B
H
G




):
Ac

ta
S
an

ct
or
um

,
M
ar
t.
I,




,




–





.
Jh
.
(B
H
G




)


El
eu

th
er
io
s
(

.
D
ez
.)

Ke
in
e
Ed

it
io
n
(B
H
G
?)




(M
ar
ty
ri
um

)
A
no

ny
m

(B
H
G



–



):

P.
Fr
an

ch
id

e’
Ca

va
li
er
i(
H
g.
),

Im
ar
ti
ri
di

S.
Te
od

ot
o
e
di

S.
Ar
ia
dn

e
co
n
un

’a
pp

en
di
ce

su
lt
es
to

or
ig
in
al
e
de

lm
ar
ti
ri
o

di
S.

El
eu

te
ri
o
(=

St
ud

ie
Te
st
i,


),
Ro

m
,




,



–




N
ac
h



n.
Ch

r.
,
in

Ko
ns

ta
n-

ti
no

pe
l


U
nt
er

de
r
H
er
rs
ch
af
t
de

s
K
ai
-

se
rs

H
ad

ri
an

(


–




n.
Ch

r.
)

B
on

ifa
ti
us

(

.
D
ez
.)

Pa
tr
ol
og

ia
G
ra
ec
a



,



–




(B
H
G



–



)

A
no

ny
m
(B
H
G



):
T.
Ru

in
ar
t

(H
g.
),
Ac

ta
pr
im

or
um

m
ar
ty
-

ru
m

si
nc
er
a
et

se
le
ct
a,

A
m
s-

te
rd
am

,




,



–




U
nt
er

de
rH

er
rs
ch
af
td

er
K
ai
se
r

D
io
kl
et
ia
n
(


–



n.
Ch

r.
)

un
d
M
ax
im

ia
n
(


–




n.
Ch

r.
)

S
eb

as
ti
an

os
un

d
se
in
e
G
e-

fä
hr
te
n
(

.
D
ez
.)

X.
Le
q
u
eu

x,
La

Pa
ss
io
n
m
ét
a-

ph
ra
st
iq
ue

in
éd

it
e
de

S.
S
éb

as
ti
en

,m
ar
ty
r
à
Ro

m
e

(B
H
G




z)

et
so
n
ab

ré
gé

(B
H
G




):
Pr
és
en

ta
ti
on

et
éd

it
io
n
de

s
te
xt
es
,
in

An
al
ec
ta

B
ol
la
nd

ia
na

,



(



),




–



(B
H
G




z
[v
ol
l-

st
än

di
ge

Ve
rs
io
n]

un
d
B
H
G





[a
bg

ek
ür
zt
e
Ve

rs
io
n]
)

Ke
in
e
fr
üh

er
e
Fa
ss
un

g
er
ha

lt
en

U
nt
er

de
rH

er
rs
ch
af
td

er
K
ai
se
r

D
io
kl
et
ia
n
(


–



n.
Ch

r.
)

un
d
M
ax
im

ia
n
(


–




n.
Ch

r.
)

180 Anhang: Textliste



Fo
rt
se
tz
un

g

M
är
ty
re
rn
am

en
/F
es
tt
ag

(g
eo

rd
ne

t
na

ch
de

m
by

z.
K
ir
ch

en
ka
le
nd

er
)

Ed
it
io
n
de

r
m
et
ap

hr
as
ti
sc
he

n
Ve

rs
io
n/
B
H
G
-N
um

m
er

Ed
it
io
n
de

r
vo
rm

et
ap

hr
as
ti
-

sc
he

n
Ve

rs
io
n/
B
H
G
-N
um

m
er

A
bf
as
su
ng

sz
ei
t
de

r
vo
rm

et
a-

ph
ra
st
is
ch

en
Ve

rs
io
ne

n
H
is
to
ri
sc
he

r
H
in
te
rg
ru
nd

de
r

M
ar
ty
ri
en

Ig
na

ti
os

Th
eo

ph
or
os

vo
n
A
nt
i-

oc
hi
en

(

.
D
ez
.)

Pa
tr
ol
og

ia
G
ra
ec
a



,



–





(B
H
G



)

A
no

ny
m

(B
H
G



):
Pa

tr
ol
og

ia
G
ra
ec
a

,



–




U
nt
er

de
r
H
er
rs
ch
af
t
de

s
K
ai
-

se
rs

Tr
aj
an

(

–



n.
Ch

r.
)

D
ie

ze
hn

M
är
ty
re
r
vo
n
K
re
ta

(

.
D
ez
.)

F.
Co

rn
el
iu
s
(H
g.
),
Cr
et
a
sa

-
cr
a,

.
B
d.
,
Ve

ne
di
g,




,




–



(B
H
G




)

A
no

ny
m

(B
H
G




):
P.
Fr
an

-
ch

i
d
e’
Ca

va
li
er
i
(H
g.
),
S
cr
it
ti

ag
io
gr
af
ic
i,

.
B
d.

(=
S
tu
di

e
Te
st
i,



),
Ci
tt
à
de

lV
at
ic
an

o,




,



–




S
pä

te
st
en

s

.
Jh
.,
in

G
or
ty
n/

K
re
ta




U
nt
er

de
r
H
er
rs
ch
af
t
de

s
K
ai
-

se
rs

D
ec
iu
s
(


–



n.
Ch

r.
)

Th
eo

do
ro
s
G
ra
pt
os

(

.
D
ez
.)

Pa
tr
ol
og

ia
G
ra
ec
a



,



–




(B
H
G




)

(M
ar
ty
ri
um

)

Th
eo

ph
an

es
vo
n
Ca

es
ar
ea

(B
H
G




z)
:
J.
-M

.
Fe
at
h
er
-

st
o
n
e
(H
g.
),
Th

e
Pr
ai
se

of
Th

eo
do

re
G
ra
pt
os

by
Th

eo
-

ph
an

es
of

Ca
es
ar
ea

,
in

An
al
e-

ct
a
B
ol
la
nd

ia
na

,


(



),



–




(E
nk

om
iu
m
)

U
nt
er

de
r
H
er
rs
ch
af
t
de

s
ik
o-

no
kl
as
ti
sc
he

n
Ka

is
er
s
Th

eo
-

ph
ilo

s
(


–



n.
Ch

r.
)

Po
ly
eu

kt
os

(
.
Ja
n.
)

Pa
tr
ol
og

ia
G
ra
ec
a



,



–




(B
H
G




)

A
no

ny
m

(B
H
G




un

d




):
B
.
Au

b
é
(H
g.
),
Po

ly
-

eu
ct
e
da

ns
l’h

is
to
ir
e:

Ét
ud

e
su

r
le

m
ar
ty
re

de
Po

ly
eu

ct
e,

d’
ap

-
rè
s
de

s
do

cu
m
en

ts
in
éd

.,
lu
e
à

l’i
ns

ti
tu
t
(A
ca
dé

m
ie

de
s
in
-

sc
ri
pt
io
ns

et
be

lle
s-
le
tt
re
s)

da
ns

le
s
sé
an

ce
s
de

s


et



ju
in

et

ju
ill
et
,
Pa

ri
s,




,



–




U
nt
er

de
rH

er
rs
ch
af
td

er
K
ai
se
r

D
ec
iu
s
(


–



n.
Ch

r.
)
un

d
Va

le
ri
an

(


–



n.
Ch

r.
)

Anhang: Textliste 181



Fo
rt
se
tz
un

g

M
är
ty
re
rn
am

en
/F
es
tt
ag

(g
eo

rd
ne

t
na

ch
de

m
by

z.
K
ir
ch

en
ka
le
nd

er
)

Ed
it
io
n
de

r
m
et
ap

hr
as
ti
sc
he

n
Ve

rs
io
n/
B
H
G
-N
um

m
er

Ed
it
io
n
de

r
vo
rm

et
ap

hr
as
ti
-

sc
he

n
Ve

rs
io
n/
B
H
G
-N
um

m
er

A
bf
as
su
ng

sz
ei
t
de

r
vo
rm

et
a-

ph
ra
st
is
ch

en
Ve

rs
io
ne

n
H
is
to
ri
sc
he

r
H
in
te
rg
ru
nd

de
r

M
ar
ty
ri
en

H
er
m
yl
os

un
d
S
tr
at
on

ik
os

(

.
Ja
n.
)

Pa
tr
ol
og

ia
G
ra
ec
a



,



–




(B
H
G



)

A
no

ny
m

(B
H
G



z)
:F
.H

al
ki
n

(H
g.
),
Tr
oi
s
te
xt
es

gr
ec
s
in
éd

it
s

su
r
le
s
sa

in
ts

H
er
m
yl
e
et

St
ra
-

to
ni
ce

M
ar
ty
rs

à
Si
ng

id
un

um
(B
el
gr
ad

e)
,
in

An
al
ec
ta

B
ol
-

la
nd

ia
na

,


(



),


–



Ca
.

.
Jh
.,
in

Ko
ns

ta
nt
in
op

el



U
nt
er

de
r
H
er
rs
ch
af
t
de

s
K
ai
-

se
rs

Li
ci
ni
us

(


–




n.
Ch

r.
)

A
na

st
as
io
s
de

r
Pe

rs
er

(

.
Ja
n.
)

B
.F
lu
si
n
(H
g.
),
S
ai
nt

An
as
ta
se

le
Pe

rs
e
et

l’h
is
to
ir
e
de

la
Pa

-
le
st
in
e
au

dé
bu

td
u
V
IIe

si
èc
le
,


.B

d.
:
Le
s
te
xt
es
,P

ar
is
,




,




–



(B
H
G


)

A
no

ny
m

(B
H
G


):
B
.
Fl
u
si
n

(H
g.
),
S
ai
nt

An
as
ta
se

le
Pe

rs
e

et
l’h

is
to
ir
e
de

la
Pa

le
st
in
e
au

dé
bu

td
u
V
IIe

si
èc
le
,

.B
d.
:L
es

te
xt
es
,
Pa

ri
s,




,


–



Im
Ja
hr



n.
Ch

r.
(w
en

ig
er

al
s

zw
ei

Ja
hr
e
na

ch
de

m
To
d
de

s
H
ei
lig

en
;
A
ut
or
:
ei
n
an

on
ym

er
M
ön

ch
de

s
K
lo
st
er
s
de

s
hl
.

S
ab

as
–
M
ar

S
ab

a,
be

iJ
er
us
a-

le
m
)


U
nt
er

de
r
H
er
rs
ch
af
t
de

s
pe

r-
si
sc
he

n
G
ro
ß
kö

ni
gs

Ch
os

ra
u

II.
(


–



n.
Ch

r.
)

Cl
em

en
s
vo
n
A
nk

ar
a
(

.
Ja
n.
)

Pa
tr
ol
og

ia
G
ra
ec
a



,



–




(B
H
G



)

A
no

ny
m

(B
H
G



):
un

ed
ie
rt



(M
ar
ty
ri
um

)

./
fr
üh

es

.
Jh
.


U
nt
er

de
r
H
er
rs
ch
af
t
de

s
K
ai
-

se
rs

Va
le
ri
an

(


–




n.
Ch

r.
)

Ky
ro
s
un

d
Jo
ha

nn
es

(

.
Ja
n.
)

Pa
tr
ol
og

ia
G
ra
ec
a



,



–





(B
H
G



)

A
no

ny
m

(B
H
G



):
Pa

tr
ol
og

ia
G
ra
ec
a


,




–





U
nt
er

de
r
H
er
rs
ch
af
t
de

s
K
ai
-

se
rs

D
io
kl
et
ia
n
(


–




n.
Ch

r.
)

(v
gl
.
Sy

na
xC
P
S
p.



.

,

S
p.



.

)

Tr
yp

ho
n
(
.
Fe
b.
)

Pa
tr
ol
og

ia
G
ra
ec
a



,



–





(B
H
G




)

A
no

ny
m

(B
H
G




z)
:
un

-
ed

ie
rt
(M

ar
ty
ri
um

)
U
nt
er

de
r
H
er
rs
ch
af
t
de

s
K
ai
-

se
rs

D
ec
iu
s
(


–



n.
Ch

r.
)

182 Anhang: Textliste



Fo
rt
se
tz
un

g

M
är
ty
re
rn
am

en
/F
es
tt
ag

(g
eo

rd
ne

t
na

ch
de

m
by

z.
K
ir
ch

en
ka
le
nd

er
)

Ed
it
io
n
de

r
m
et
ap

hr
as
ti
sc
he

n
Ve

rs
io
n/
B
H
G
-N
um

m
er

Ed
it
io
n
de

r
vo
rm

et
ap

hr
as
ti
-

sc
he

n
Ve

rs
io
n/
B
H
G
-N
um

m
er

A
bf
as
su
ng

sz
ei
t
de

r
vo
rm

et
a-

ph
ra
st
is
ch

en
Ve

rs
io
ne

n
H
is
to
ri
sc
he

r
H
in
te
rg
ru
nd

de
r

M
ar
ty
ri
en

A
no

ny
m

(B
H
G




):
Ac

ta
S
an

ct
or
um

,
N
ov
.
IV
,




,




–




Th
eo

do
ro
s
S
tr
at
el
at
es

(
.F
eb

.)
H
.
D
el
eh

ay
e
(H
g.
),
Le
s
lé
ge

n-
de

s
gr
ec
qu

es
de

s
sa

in
ts

m
ili
-

ta
ir
es
,
Pa

ri
s,




,



–




(B
H
G




)

A
no

ny
m

(B
H
G




):
H
.
D
el
e-

h
ay
e
(H
g.
),
Le
s
lé
ge

nd
es

gr
ec
-

qu
es

de
s
sa

in
ts

m
ili
ta
ir
es
,
Pa

-
ri
s,




,



–




U
nt
er

de
r
H
er
rs
ch
af
t
de

s
K
ai
-

se
rs

Li
ci
ni
us

(


–




n.
Ch

r.
)

N
ik
ep

ho
ro
s
de

r
M
är
ty
re
r

(
.
Fe
b.
)

B
.
La
ty
še
v
(H
g.
),
M
en

ol
og

ii
an

on
ym

iB
yz
an

ti
ni

sa
ec
ul
iX

qu
ae

su
pe

rs
un

t,

.
B
d.
,
S
t.

Pe
te
rs
bu

rg
,




,



–




(B
H
G




)

A
no

ny
m

(B
H
G




):
Pa

tr
ol
o-

gi
a
G
ra
ec
a



,




–





Jo
ha

nn
es

vo
n
S
ar
de

s
(B
H
G





):
S
.
Ef
th
ym

ia
d
is

(H
g.
),

Jo
hn

of
S
ar
di
s
an

d
th
e
M
et
a-

ph
ra
si
s
of

th
e
Pa

ss
io

of
St
.

N
ik
ep

ho
ro
s,

in
Ri
vi
st
a
di

St
ud

i
B
iz
an

ti
ni

e
N
eo

el
le
ni
ci
,


n.
s.

(



),


–



U
nt
er

de
r
H
er
rs
ch
af
t
de

s
K
ai
-

se
rs

Va
le
ri
an

(


–




n.
Ch

r.
)

B
la
si
os

(

.
Fe
b.
)

B
.
La
ty
še
v
(H
g.
),
M
en

ol
og

ii
an

on
ym

iB
yz
an

ti
ni

sa
ec
ul
iX

qu
ae

su
pe

rs
un

t,

.
B
d.
,
S
t.

Pe
te
rs
bu

rg
,




,



–




(B
H
G



)

A
no

ny
m

(B
H
G



):
Pa

tr
ol
og

ia
G
ra
ec
a



,



–




U
nt
er

de
r
H
er
rs
ch
af
t
de

s
K
ai
-

se
rs

Li
ci
ni
us

(


–




n.
Ch

r.
)

(v
gl
.
Sy

na
xC
P
S
p.



.

–

)

Th
eo

do
ro
s
Te
ro
n
(

.
Fe
b.
)

H
.
D
el
eh

ay
e
(H
g.
),
Le
s
lé
ge

n-
de

s
gr
ec
qu

es
de

s
sa

in
ts

m
ili
-

A
no

ny
m

(B
H
G




–




d)
:

H
.
D
el
eh

ay
e
(H
g.
),
Le
s
lé
ge

n-
S
pä

te
s

.J
h.
/f
rü
he

s

.J
h.

(D
as

M
ot
iv
de

s
D
ra
ch

en
st
el
lt
ab

er
U
nt
er

de
rH

er
rs
ch
af
td

er
K
ai
se
r

M
ax
im

ia
n
(


–



n.
Ch

r.
)

Anhang: Textliste 183



Fo
rt
se
tz
un

g

M
är
ty
re
rn
am

en
/F
es
tt
ag

(g
eo

rd
ne

t
na

ch
de

m
by

z.
K
ir
ch

en
ka
le
nd

er
)

Ed
it
io
n
de

r
m
et
ap

hr
as
ti
sc
he

n
Ve

rs
io
n/
B
H
G
-N
um

m
er

Ed
it
io
n
de

r
vo
rm

et
ap

hr
as
ti
-

sc
he

n
Ve

rs
io
n/
B
H
G
-N
um

m
er

A
bf
as
su
ng

sz
ei
t
de

r
vo
rm

et
a-

ph
ra
st
is
ch

en
Ve

rs
io
ne

n
H
is
to
ri
sc
he

r
H
in
te
rg
ru
nd

de
r

M
ar
ty
ri
en

ta
ir
es
,
Pa

ri
s,




,



–




(B
H
G




)

de
s
gr
ec
qu

es
de

s
sa

in
ts

m
ili
-

ta
ir
es
,
Pa

ri
s,




,



–




ei
ne

sp
ät
er
e
Ei
nf
üg

un
g
da

r:
sp

ät
es
te
ns

fr
üh

es

.
Jh
.)



un
d
M
ax
im

in
us

D
ai
a
(


–




n.
Ch

r.
)

D
ie

zw
ei
un

dv
ie
rz
ig

M
är
ty
re
r

vo
n
A
m
or
io
n
(
.
M
är
z)

D
as

vo
n
Eu

od
io
s
ge

sc
hr
ie
be

ne
M
ar
ty
ri
um

w
ur
de

in
da

s
m
et
a-

ph
ra
st
is
ch

e
M
en

ol
og

io
n
un

ve
rä
nd

er
tü

be
rn
om

m
en

:V
.V

as
il
’e
v-

sk
ij
–
P.
N
ik
it
in

(H
gg

.)
,S

ka
za
ni
ja

o


Am

or
ijs
ki
ch

m
uč
en

ik
ac
h
i

ce
rk
ov
na

ja
sl
uz
ba

im
(=

M
ém

oi
re
s
de

l’A
ca
de

m
ie

Im
pe

ri
al
e
de

s
S
ci
en

ce
s
de

S
ai
nt

Pe
te
rs
bo

ur
g,


.
.
),
S
t.
Pe

te
rs
bu

rg
,




,



–


(B
H
G




)

Zw
ei
od

er
dr
ei
Ja
hr
ze
hn

te
na

ch
de

m
M
ar
ty
ri
um

,
da

s
im

Ja
hr




n.
Ch

r.
st
at
tf
an

d
(A
ut
or
:

M
ön

ch
Eu

od
io
s)
.


Vo
r
de

m
H
in
te
rg
ru
nd

de
r
ar
a-

bi
sc
he

n
A
ng

ri
ff
e
ge

ge
n
A
m
or
i-

on
(


n.
Ch

r.
)

D
ie

vi
er
zi
g
M
är
ty
re
r
vo
n
S
e-

ba
st
e
(
.
M
är
z)

B
.
La
ty
še
v
(H
g.
),
M
en

ol
og

ii
an

on
ym

iB
yz
an

ti
ni

sa
ec
ul
iX

qu
ae

su
pe

rs
un

t,

.
B
d.
,
S
t.

Pe
te
rs
bu

rg
,




,



–




(B
H
G




)

A
no

ny
m

(B
H
G




):
O
.
vo

n
G
eb
h
ar
d
t
(H
g.
),
Ac

ta
M
ar
ty
-

ru
m

se
le
ct
a:

Au
sg

ew
äh

lt
e

M
är
ty
re
ra
ct
en

un
d
an

de
re

U
r-

ku
nd

en
au

s
de

r
Ve

rf
ol
gu

ng
s-

ze
it
de

r
ch

ri
st
lic
he

n
Ki
rc
he

,
B
er
lin

,




,



–




N
ac
h
de

m

.
Jh
.
(w
äh

re
nd

de
r

fr
üh

by
za
nt
in
is
ch

en
Ze
it
)


U
nt
er

de
r
H
er
rs
ch
af
t
de

s
K
ai
-

se
rs

Li
ci
ni
us

(


–




n.
Ch

r.
)

G
eo

rg
(

.
A
pr
il)

M
.
M
el
it
o
n
(H
g.
),
A̓ν
εκ
δό
τω
ν

ἔκ
δο
σι
ς:
Μ
αρ

τύ
ρι
ον

το
ῦ
ἁγ
ίο
υ

M
εγ
αλ
ομ

άρ
τυ
ρο
ςΓ
εω

ργ
ίο
υ
το
ῦ

Τρ
οπ
αι
οφ

όρ
ου

,i
n
N
ea

Si
on

,


un
d


(



un

d




),



–




,


–


,



–



,



–




,



–



,



–



,




–



(B
H
G



)

A
no

ny
m

(B
H
G



a)

un
d
N
i-

ke
ta
s
Pa

ph
la
go

n
(B
H
G



z)
:

K
.
K
ru

m
ba

ch
er

(H
g.
),
D
er

he
ili
ge

G
eo

rg
in

de
r
gr
ie
ch

i-
sc
he

n
Ü
be

rl
ie
fe
ru
ng

(=
Ab

-
ha

nd
lu
ng

en
de

r
Kö

ni
gl
ic
h

B
ay
er
is
ch

en
Ak

ad
em

ie
de

r
W
is
se
ns

ch
af
te
n.

Ph
ilo

so
-

ph
is
ch

-p
hi
lo
lo
gi
sc
he

un
d
hi
s-

to
ri
sc
he

Kl
as

se
,


.
),
M
ün

-


.
Jh
.
(B
H
G



a)




S
pä

te
s

.
Jh
./
fr
üh

es


.
Jh
.

(B
H
G



z)

U
nt
er

de
r
H
er
rs
ch
af
t
de

s
K
ai
-

se
rs

D
io
kl
et
ia
n
(


–




n.
Ch

r.
)

B
H
G



a:

Pe
rs
er
kö

ni
g
D
ad

i-
an

us
al
s
Ve

rf
ol
ge

r
G
eo

rg
s

184 Anhang: Textliste



Fo
rt
se
tz
un

g

M
är
ty
re
rn
am

en
/F
es
tt
ag

(g
eo

rd
ne

t
na

ch
de

m
by

z.
K
ir
ch

en
ka
le
nd

er
)

Ed
it
io
n
de

r
m
et
ap

hr
as
ti
sc
he

n
Ve

rs
io
n/
B
H
G
-N
um

m
er

Ed
it
io
n
de

r
vo
rm

et
ap

hr
as
ti
-

sc
he

n
Ve

rs
io
n/
B
H
G
-N
um

m
er

A
bf
as
su
ng

sz
ei
t
de

r
vo
rm

et
a-

ph
ra
st
is
ch

en
Ve

rs
io
ne

n
H
is
to
ri
sc
he

r
H
in
te
rg
ru
nd

de
r

M
ar
ty
ri
en

ch
en

,



,

–


(M

ar
ty
ri
um

)
un

d



–



(E
nk

om
iu
m
)

B
as
ile

us
vo
n
A
m
as
ei
a

(

.
A
pr
il)

D
as

En
ko

m
iu
m
de

s
Pr
ie
st
er
s
A
st
er
io
s
vo
n
A
m
as
ei
a
(P
s.
)w

ur
de

in
da

s
m
et
ap

hr
as
ti
sc
he

M
en

ol
og

io
n
un

ve
rä
nd

er
t
üb

er
no

m
m
en

:
C
.
D
o
u
ka

ki
s
(H
g.
),
Μ
έγ
ας

συ
να
ξα
ρι
στ
ής
,
A
th
en

,




[A
pr
il]
,




–



(B
H
G



;
CP

G




)
(k
ei
n
M
ar
ty
ri
um

)

U
nt
er

de
r
H
er
rs
ch
af
t
de

s
K
ai
-

se
rs

Li
ci
ni
us

(


–




n.
Ch

r.
)

A
no

ny
m

(B
H
G



):
Ac

ta
S
an

ct
or
um

,A
pr
.I
II,




,L

–L
V

(M
ar
ty
ri
um

)


./

.
Jh
.
(A
ut
or
:
Jo
ha

nn
es
,

Pr
ie
st
er

vo
n
N
ik
om

ed
ie
n)




M
an

ue
l,
S
ab

el
un

d
Iz
m
ae

lv
on

Pe
rs
ie
n
(

.
Ju
li)

B
.
La
ty
še
v
(H
g.
),
H
ag

io
-

gr
ap

hi
ca

G
ra
ec
a
In
ed

it
a

(=
M
ém

oi
re
s
de

l’A
ca
dé

m
ie

Im
pé

ri
al
e
de

St
Pé

te
rs
bo

ur
g
,


.

.
),
S
t.
Pe

te
rs
bu

rg
,




,



–


(B
H
G




)

A
no

ny
m

(B
H
G




):
Ac

ta
S
an

ct
or
um

,
Iu
n.

III
,




,




–




U
nt
er

de
r
H
er
rs
ch
af
td

es
Ju
lia

n
de

s
A
po

st
at
en

(


–




n.
Ch

r.
)

Pr
ok

op
io
s
(
.
Ju
li)

Ac
ta

S
an

ct
or
um

,
Iu
l.
II,




,




–



(B
H
G




)

A
no

ny
m

(B
H
G




):
A
.
Pa

pa
-

d
o
po

u
lo
s-
Ke
ra
m
eu

s
(H
g.
),

A̓ν
άλ
εκ
τα

Ἱε
ρο
σο
λυ
μι
τικ

ῆς
στ
αχ
υο
λο
γί
ας
,ἢ

συ
λλ
ογ
ὴ

ἀν
εκ
δό
τω
ν
κα

ὶσ
πα
νί
ω
ν
ἑλ
λη

-
νι
κῶ

ν
συ
γγ
ρα

φ
ῶ
ν
πε
ρὶ

τῶ
ν
κα

-
τὰ

τὴ
ν
Ἑῴ

αν
ὀρ
θο
δό
ξω

ν
ἐκ
κλ
ησ

ιῶ
ν
κα

ὶμ
άλ
ισ
τα

τῆ
ς
τῶ
ν

Vo
r
de

m

.
Jh
.


U
nt
er

de
r
H
er
rs
ch
af
t
de

s
K
ai
-

se
rs

D
io
kl
et
ia
n
(


–




n.
Ch

r.
)

Anhang: Textliste 185



Fo
rt
se
tz
un

g

M
är
ty
re
rn
am

en
/F
es
tt
ag

(g
eo

rd
ne

t
na

ch
de

m
by

z.
K
ir
ch

en
ka
le
nd

er
)

Ed
it
io
n
de

r
m
et
ap

hr
as
ti
sc
he

n
Ve

rs
io
n/
B
H
G
-N
um

m
er

Ed
it
io
n
de

r
vo
rm

et
ap

hr
as
ti
-

sc
he

n
Ve

rs
io
n/
B
H
G
-N
um

m
er

A
bf
as
su
ng

sz
ei
t
de

r
vo
rm

et
a-

ph
ra
st
is
ch

en
Ve

rs
io
ne

n
H
is
to
ri
sc
he

r
H
in
te
rg
ru
nd

de
r

M
ar
ty
ri
en

Πα
λα
ισ
τιν

ῶ
ν,

.
B
d.
,
B
rü
ss
el
,





,

–


(N
ac
hd

r.




)

Pa
nt
el
ei
m
on

(

.
Ju
li)

Pa
tr
ol
og

ia
G
ra
ec
a



,



–




(B
H
G




)

A
no

ny
m

(B
H
G




z
–





h
?)
:
z.
gr
.T
.
un

ed
ie
rt

(M
ar
ty
ri
um

)

U
nt
er

de
r
H
er
rs
ch
af
t
de

s
K
ai
-

se
rs

M
ax
im

ia
n
(


–




n.
Ch

r.
)

Ka
lli
ni
ko

s
(

.
Ju
li)

Pa
tr
ol
og

ia
G
ra
ec
a



,



–




(B
H
G



)

A
no

ny
m

(B
H
G



y)
:
un

ed
ie
rt

(M
ar
ty
ri
um

)
Ch

ri
st
en

ve
rf
ol
gu

ng
en

im
Rö

-
m
is
ch

en
Re

ic
h

(K
ei
ne

ko
nk

re
te

In
fo
rm

at
io
n)

M
ak
ka

bä
er

(
.
A
ug

.)
D
er

Ko
m
m
en

ta
r
(C
om

m
en

ta
ri
us

)
vo
n
Fl
av
iu
s
Jo
se
ph

us
w
ur
de

in
da

s
m
et
ap

hr
as
ti
sc
he

M
en

ol
og

io
n
un

ve
rä
nd

er
t
üb

er
no

m
m
en

:
A
.
Ra

h
lf
s
(H
g.
),
S
ep

tu
ag

in
ta
:
id

es
t
Ve

tu
s
Te
st
am

en
tu
m

gr
ae

ce
iu
xt
a
LX
X
in
te
rp
re
te
s,

.E

d.
,S

tu
tt
ga

rt
,



,



–




(B
H
G





=
M
ac
c
IV
)

U
nt
er

de
r
H
er
rs
ch
af
t
de

s
M
on

-
ar
ch

en
A
nt
io
ch

os
IV
.
Ep

ip
ha

-
ne

s
(


–



v.
Ch

r.
)

M
är
ty
re
r
un

d
M
är
ty
re
ri
nn

en
al
s
Pr
ot
ag

on
is
te
n

Eu
st
at
hi
os

,T
he

op
is
te

un
d
ih
re

K
in
de

r
A
ga

pi
os

un
d
Th

eo
pi
s-

to
s
(

.
S
ep

t.
)

G
.
va
n
H
o
o
ff

(H
g.
),
Ac

ta
gr
ae

ca
S.

Eu
st
at
hi
im

ar
ty
ri
s
et

so
ci
or
um

ej
us

nu
nc

pr
im

um
ed

it
a
ex

co
di
ce

Le
id
en

si
,
in

An
al
ec
ta

B
ol
la
nd

ia
na

,


(



),


–



(B
H
G



)

A
no

ny
m

(B
H
G



):
Pa

tr
ol
og

ia
G
ra
ec
a



,



–



,
in

in
f.

pa
g.

(B
H
G



)

U
nt
er

de
rH

er
rs
ch
af
td

er
K
ai
se
r

Tr
aj
an

(

–



n.
Ch

r.
)
un

d
H
ad

ri
an

(


–



n.
Ch

r.
)

Ky
pr
ia
no

s
un

d
Ju
st
in
a
(
.O

kt
.)

S
.
Pa

pa
io
an

n
o
u
(H
g.
),
Ch

ri
s-

ti
an

N
ov
el
s
fr
om

th
e
M
en

ol
o-

gi
on

of
Sy

m
eo

n
M
et
ap

hr
as
te
s

A
no

ny
m

(B
H
G



):


L.
Ra

-
d
er
m
ac
h
er

(H
g.
),
G
ri
ec
hi
sc
he

Q
ue

lle
n
zu
r
Fa
us

ts
ag

e:
de

r

U
nt
er

de
r
H
er
rs
ch
af
t
de

s
K
ai
-

se
rs

D
ec
iu
s
(


–



n.
Ch

r.
)

186 Anhang: Textliste



Fo
rt
se
tz
un

g

M
är
ty
re
rn
am

en
/F
es
tt
ag

(g
eo

rd
ne

t
na

ch
de

m
by

z.
K
ir
ch

en
ka
le
nd

er
)

Ed
it
io
n
de

r
m
et
ap

hr
as
ti
sc
he

n
Ve

rs
io
n/
B
H
G
-N
um

m
er

Ed
it
io
n
de

r
vo
rm

et
ap

hr
as
ti
-

sc
he

n
Ve

rs
io
n/
B
H
G
-N
um

m
er

A
bf
as
su
ng

sz
ei
t
de

r
vo
rm

et
a-

ph
ra
st
is
ch

en
Ve

rs
io
ne

n
H
is
to
ri
sc
he

r
H
in
te
rg
ru
nd

de
r

M
ar
ty
ri
en

(=
D
um

ba
rt
on

O
ak

s
M
ed

ie
va
l

Li
br
ar
y,


),
Ca

m
br
id
ge

,
M
A
,





,

–


(B
H
G



)

Za
ub

er
er

Cy
pr
ia
nu

s,
di
e
Er
-

zä
hl
un

g
de

s
H
el
la
di
us

,
Th

eo
ph

ilu
s
(=

Si
tz
un

gs
be

ri
ch

-
te

de
r
Ak

ad
em

ie
de

r
W
is
se
n-

sc
ha

ft
en

in
W
ie
n.

Ph
ilo

so
-

ph
is
ch

-H
is
to
ri
sc
he

Kl
as

se
,




.
),
W
ie
n,





,


–




A
no

ny
m

(B
H
G



b)
:
M
.
G
ib
-

so
n
(H
g.
),
Ap

oc
ry
ph

a
Ar
ab

ic
a

(=
S
tu
di
a
S
in
ai
tic

a,

),
Lo
n-

do
n,




,


–



A
no

ny
m
(B
H
G



):
M
.G

ib
so

n
(H
g.
),
Ap

oc
ry
ph

a
Ar
ab

ic
a

(=
S
tu
di
a
S
in
ai
tic

a,

),
Lo
n-

do
n,




,


–



Eu
la
m
pi
os

un
d
Eu

la
m
pi
a

(

.
O
kt
.)

Pa
tr
ol
og

ia
G
ra
ec
a



,



–





(B
H
G



)

A
no

ny
m

(B
H
G



):
Ac

ta
S
an

ct
or
um

,
O
ct
.
V,




,



–



U
nt
er

de
r
H
er
rs
ch
af
t
de

s
K
ai
-

se
rs

M
ax
im

ia
n
(


–




n.
Ch

r.
)

Ze
no

bi
os

un
d
Ze
no

bi
a

(

.
O
kt
.)

Pa
tr
ol
og

ia
G
ra
ec
a



,



–





(B
H
G




)

A
no

ny
m

(B
H
G




):
Ac

ta
S
an

ct
or
um

,
O
ct
.
XI
II,




,




–




U
nt
er

de
r
H
er
rs
ch
af
t
de

s
K
ai
-

se
rs

D
io
kl
et
ia
n
(


–




n.
Ch

r.
)

G
al
ak

ti
on

un
d
Ep

is
te
m
e

(
.
N
ov
.)

S
.
Pa

pa
io
an

n
o
u
(H
g.
),
Ch

ri
s-

ti
an

N
ov
el
s
fr
om

th
e
M
en

ol
o-

gi
on

of
Sy

m
eo

n
M
et
ap

hr
as
te
s

(=
D
um

ba
rt
on

O
ak

s
M
ed

ie
va
l

A
no

ny
m

(B
H
G



):
Ac

ta
S
an

ct
or
um

,
N
ov
.
III
,




,



–



U
nt
er

de
r
H
er
rs
ch
af
t
de

s
K
ai
-

se
rs

D
io
kl
et
ia
n
(


–




n.
Ch

r.
)

Anhang: Textliste 187



Fo
rt
se
tz
un

g

M
är
ty
re
rn
am

en
/F
es
tt
ag

(g
eo

rd
ne

t
na

ch
de

m
by

z.
K
ir
ch

en
ka
le
nd

er
)

Ed
it
io
n
de

r
m
et
ap

hr
as
ti
sc
he

n
Ve

rs
io
n/
B
H
G
-N
um

m
er

Ed
it
io
n
de

r
vo
rm

et
ap

hr
as
ti
-

sc
he

n
Ve

rs
io
n/
B
H
G
-N
um

m
er

A
bf
as
su
ng

sz
ei
t
de

r
vo
rm

et
a-

ph
ra
st
is
ch

en
Ve

rs
io
ne

n
H
is
to
ri
sc
he

r
H
in
te
rg
ru
nd

de
r

M
ar
ty
ri
en

Li
br
ar
y,


),
Ca

m
br
id
ge

,
M
A
,





,


–



(B
H
G



)

1
H
al
ki
n
,
Eu

ph
ém

ie
de

Ch
al
cé
do

ne
,
55
.

2
va
n
Es
b
ro

ec
k,

Le
sa

in
t
co
m
m
e
sy
m
bo

le
,
12
8
–
14
0
;
Le
q
u
eu

x,
La
ti
n
H
ag

io
gr
ap

hi
ca
l
Li
te
ra
tu
re
,
38

8
.
Vg

l.
da

ge
ge

n
di
e
A
uf
fa
ss
un

g
de

s
H
er
au

sg
eb

er
s
de

r
ge

na
nn

te
n
M
är
ty
re
ra
kt
en

(B
H
G
16
37

z)
,
da

ss
di
es
er

Te
xt

zw
is
ch
en

de
m

7.
un

d
8
.
Ja
hr
hu

nd
er
t
in

Ro
m

ve
rf
as
st

w
ur
de

:
H
al
ki
n
,
Lé
ge

nd
es

gr
ec
qu

es
de

„m
ar
ty
re
s

ro
m
ai
ne

s“
,
18
0,

18
5.

3
D
ag

ro
n
,
V
ie

et
m
ir
ac
le
s
de

S
ai
nt
e
Th

èc
le
,
31

–
54

;
Jo
h
n
so

n
,
Th

e
Li
fe

an
d
M
ir
ac
le
s,

2,
m
it
A
nm

.
3.

4
Fü
r
di
e
D
is
ku

ss
io
n
üb

er
di
e
D
at
ie
ru
ng

di
es
es

Te
xt
es

na
ch

de
r
M
ei
nu

ng
vo
n
Jo
se
ph

Vi
te
au

s.
B
o
ll
an

d
is
te
n
,B

ul
le
ti
n
de

s
pu

bl
ic
at
io
ns

ha
gi
og

ra
ph

iq
ue

s,
6
9
–
70

;
W
al
sh

,
Th

e
Cu

lt
of

St
Ka

th
er
in
e.

5
Vg

l.
Re
sh

,
To
w
ar
d
a
B
yz
an

ti
ne

D
ef
in
iti
on

of
M
et
ap

hr
as

is
,
be

s.
76

0
–
76

1,
m
it
A
nm

.
23

;
Pa

pa
io
an

n
o
u
,
Ch

ri
st
ia
n
N
ov
el
s,

30
0.

D
ie

Ed
it
io
n
de

s
ge

na
nn

te
n
Te
xt
es

w
ir
d
de

rz
ei
t
vo
n
D
ar
ia

D
.
Re

sh
vo
rb
er
ei
te
t.

6
Pa

pa
io
an

n
o
u
,
Ch

ri
st
ia
n
N
ov
el
s,

30
0.

Vg
l.
Re
sh

,
To
w
ar
d
a
B
yz
an

ti
ne

D
ef
in
iti
on

of
M
et
ap

hr
as

is
,
76

2.
7
Ka

zh
d
an

–
Pa

tt
er
so

n
Še

vč
en

ko
,
B
ar
ba

ra
,
25

2.
8
A
n
g
el
id
i,
Τὸ

μα
ρτ
ύρ
ιο

τῆ
ς
ἁγ
ία
ς
Ἰο
υλ
ια
νῆ
ς,

14
3;

B
o
u
lh
o
l,

H
ag

io
gr
ap

hi
e
an

ti
qu

e
et

dé
m
on

ol
og

ie
,
25

9
–
26

0.
9
D
ie

Te
xt
fa
ss
un

g
de

s
Sy

m
eo

n
M
et
ap

hr
as
te
s
(B
H
G

8
2)

w
ei
st

vi
el
e
sp

ra
ch
lic
he

un
d
st
ili
st
is
ch

e
Ä
hn

lic
hk

ei
te
n
m
it
de

r
an

on
ym

en
M
et
ap

hr
as
e
(B
H
G

8
2a

)
au

f,
w
el
ch

e
sp

ät
es
te
ns

in
s
10
.
Ja
hr
hu

nd
er
t,
ab

er
je
de

nf
al
ls

vo
r
de

r
A
bf
as
su
ng

de
r
Ve

rs
io
n
de

s
Sy

m
eo

n
M
et
ap

hr
as
te
s
da

ti
er
t
w
ir
d.

G
em

äß
Fr
an

ço
is

H
al
ki
n,

de
m

H
er
au

sg
eb

er
de

r
zw

ei
ob

en
er
w
äh

nt
en

vo
rm

et
ap

hr
as
ti
sc
he

n
Te
xt
e
(B
H
G
8
1–

8
1a

un
d
8
2a

),
ba

si
er
en

be
id
e
M
et
ap

hr
as
en

,
al
so

so
w
oh

l
di
e
an

on
ym

e
al
s
au

ch
di
ej
en

ig
e
de

s
Sy

m
eo

n
M
et
ap

hr
as
te
s,
au

fe
in
er

he
ut
e
ve
rl
or
en

ge
ga

ng
en

en
Fr
üh

fa
ss
un

g
de

s
ge

na
nn

te
n
M
ar
ty
ri
um

s.
D
ie
s
er
kl
är
td

ie
Ä
hn

lic
hk

ei
te
n
zw

is
ch

en
de

n
be

id
en

M
et
ap

hr
as
en

.
A
us

di
es
em

G
ru
nd

ve
rw

en
de

ic
h
in

m
ei
ne

r
A
na

ly
se

au
ss
ch
lie

ß
lic
h
di
e
an

on
ym

e
M
et
ap

hr
as
e
(B
H
G
8
2a

)
al
s
vo
rm

et
ap

hr
as
ti
sc
he

Ve
rs
io
n

de
s
M
ar
ty
ri
um

s
de

r
A
na

st
as
ia

vo
n
Ro

m
.

10
H
al
ki
n
,
Lé
ge

nd
es

gr
ec
qu

es
de

„m
ar
ty
re
s
ro
m
ai
ne

s“
,
8
6
,
13
1,

m
it
A
nm

.
3.

11
H
al
ki
n
,
Lé
ge

nd
es

gr
ec
qu

es
de

„m
ar
ty
re
s
ro
m
ai
ne

s“
,
13
2.

12
Vg

l.
Pa

pa
io
an

n
o
u
,
Ch

ri
st
ia
n
N
ov
el
s,

30
5,

31
1,

A
nm

.
6
5.

13
Vg

l.
B
er
g
er
,
D
ie

al
te
n
Vi
te
n
de

s
he

ili
ge

n
M
am

as
,
27

3
–
27
4.

14
B
er
g
er
,
D
ie

al
te
n
Vi
te
n
de

s
he

ili
ge

n
M
am

as
,
25

0,
25

4.

188 Anhang: Textliste



15
Ei
ne

vo
rm

et
ap

hr
as
ti
sc
he

Ve
rs
io
n
de

r
ge

na
nn

te
n
M
är
ty
re
rg
es
ch

ic
ht
e
(B
H
G

16
0
3x
)
is
t
nu

r
fr
ag

m
en

ta
ri
sc
h
er
ha

lt
en

,
vg
l.
A
st
ru

c,
U
n
fr
ag

m
en

t
pa

lim
ps

es
te
,

42
–
53

,
be

s.
47

–
49

.
16
La
fo

n
ta
in
e,

La
ve
rs
io
n
gr
ec
qu

e,
33

–
41
,
43

.
Vg

l.
Th

o
m
so

n
,
Ag

at
ha

ng
el
os
,
6
0
7
–
6
0
8
(h
tt
p:
//
w
w
w
.ir
an

ic
ao

nl
in
e.
or
g/
ar
ti
cl
es
/a
ga

th
an

ge
lo
s,

ab
ge

ru
fe
n
am

22
.
N
ov
em

be
r
20

19
);
Th

o
m
so

n
,
Th

e
Li
ve
s
of

S
ai
nt

G
re
go

ry
,
94

–
95

.
17
Fo
w
d
en

,
Th

e
B
ar
ba

ri
an

Pl
ai
n,

26
–
28

.
Fü
r
di
e
B
es
pr
ec
hu

ng
de

r
D
at
ie
ru
ng

di
es
er

M
är
ty
re
ra
kt
en

s.
au

ch
B
o
sw

el
l,

S
am

e-
S
ex

U
ni
on

s,
14
7,

m
it
A
nm

.
17
2.

18
Zu

r
B
ez
ie
hu

ng
zw

is
ch

en
de

n
Ve

rs
io
ne

n
B
H
G
29

4
un

d
B
H
G
29

5
s.

Re
b
il
la
rd

,
G
re
ek

an
d
La
tin

N
ar
ra
ti
ve
s,

33
,
m
it
A
nm

.
7
(m

it
w
ei
te
re
n
N
ac
hw

ei
se
n)
.

19
Vg

l.
S
av
io
,
La

Le
gg

en
da

de
i
S
s.

N
az
ar
io

e
Ce

ls
o,

be
s.

15
–
21
.
N
ac
hd

r.
in
:
G
ag

g
er
o
,
N
az
ar
io

e
Ce

ls
o,

18
0
–
18
3
[1
5
–
21
].

20
D
ie

vo
rm

et
ap

hr
as
ti
sc
he

Ve
rs
io
n
B
H
G
99

6
z
w
ur
de

nu
r
te
ilw

ei
se

ed
ie
rt
un

d
in

da
s
4.
/5
.
Ja
hr
hu

nd
er
t
da

ti
er
t,
s.

Ey
ic
e
–
N
o
re
t,

S.
Lu
ci
en

,
di
sc
ip
le

de
S.

Lu
ci
en

d’
An

ti
oc
he

,
36

3
–
37

7,
be

s.
37

2
–
37

6
(k
ei
ne

G
ef
än

gn
is
sz
en

e)
.
D
ie

m
et
ap

hr
as
ti
sc
he

Ve
rs
io
n
(B
H
G
99

7)
is
t
äh

nl
ic
h
w
ie

ei
ne

Ve
rs
io
n
de

r
Vi
ta

Co
ns

ta
nt
in
i(
Vi
t.
C
.,

11
.
Jh
.)
,
di
e
au

f
ei
ne

r
Fr
üh

fa
ss
un

g
de

s
Te
xt
es

ba
si
er
en

dü
rf
te
,
da

zu
s.

B
id
ez

–
W
in
ke
lm

an
n
,
Ph

ilo
st
or
gi
us

Ki
rc
he

ng
es
ch

ic
ht
e,

lx
xx
vi
ii,

cx
lv
iii
.

21
B
ru

b
ak

er
–
H
al
d
o
n
,
B
yz
an

ti
um

in
th
e
Ic
on

oc
la
st

Er
a:

Th
e
S
ou

rc
es
,
20

6
.

22
O
bw

oh
ld

ie
vo
rm

et
ap

hr
as
ti
sc
he

Ve
rs
io
n
de

r
M
är
ty
re
ra
kt
en

de
s
A
rt
em

io
s
al
s
ὑπ

όμ
νη
μα

(e
tw
a:

B
er
ic
ht
)
be

ti
te
lt
w
ir
d,

sp
ri
ch

t
de

r
A
ut
or

se
lb
st

be
re
it
s
am

A
nf
an

g
de

s
Te
xt
es

vo
n
de

r
Er
zä
hl
un

g
ei
ne

s
M
ar
ty
ri
um

s
(τ
ῆς

πε
ρὶ

τὸ
μα

ρτ
ύρ

ιο
ν
αὐ

το
ῦ
δι
ηγ

ήσ
εω

ς,
PA

rt
em

Ka
p.
2.
5)
.
D
ie

im
ge

na
nn

te
n
vo
rm

et
ap

hr
as
ti
sc
he

n
Te
xt

üb
er
lie

fe
rt
e

Le
id
en

sg
es
ch

ic
ht
e

de
s

A
rt
em

io
s

ba
ut

au
ch

Sy
m
eo

n
M
et
ap

hr
as
te
s

na
he

zu
w
or
tw

ör
tl
ic
h

in
se
in

M
en

ol
og

io
n

ei
n,

un
d

zw
ar

m
it

de
m

Ti
te
l

„M
ar
ty
ri
um

“.
D
ad

ur
ch

w
ir
d

kl
ar
,
da

ss
si
ch

de
r
vo
rm

et
ap

hr
as
ti
sc
he

Te
xt

zw
is
ch

en
zw

ei
un

te
rs
ch

ie
dl
ic
he

n
ha

gi
og

ra
ph

is
ch
en

U
nt
er
ga

tt
un

ge
n,

nä
m
lic
h

H
yp

om
ne

m
a
un

d
M
ar
ty
ri
um

,
be

w
eg

t.
D
ie

zw
ei

H
au

pt
ch
ar
ak

te
ri
st
ik
a
ei
ne

s
H
yp

om
ne

m
a
si
nd

di
e
ku

rz
ge

fa
ss
te

un
d
re
iz
lo
se

Er
zä
hl
un

g
so

w
ie

di
e
B
em

üh
un

g
um

H
is
to
ri
zi
tä
t.

D
er

be
sa
gt
e

Te
xt

ze
ic
hn

et
si
ch

zw
ar

du
rc
h

H
is
to
ri
zi
tä
t,

ab
er

zu
gl
ei
ch

au
ch

du
rc
h

ei
ne

lä
ng

er
e

un
d

re
iz
vo
lle

S
ch

ild
er
un

g
au

s,
w
el
ch

e
fü
r

M
är
ty
re
ra
kt
en

ty
pi
sc
h
is
t.
S
tr
uk

tu
re
ll
un

d
in
ha

lt
lic
h
en

ts
pr
ic
ht

de
r
vo
rm

et
ap

hr
as
ti
sc
he

Te
xt

w
ei
te
st
ge

he
nd

ei
ne

m
üb

lic
he

n
M
ar
ty
ri
um

.A
us

di
es
en

G
rü
nd

en
w
ir
d

de
r
ge

na
nn

te
Te
xt

w
oh

l
vo
m

H
er
au

sg
eb

er
oh

ne
w
ei
te
re

Er
lä
ut
er
un

g
al
s
„P
as
si
o“

be
ze
ic
hn

et
,
w
or
in

ic
h
ih
m

fo
lg
e.

Zu
m

B
eg

ri
ff

„H
yp

om
ne

m
a“

s.
S
ch

if
fe
r,

H
yp

om
ne

m
a,

39
7
–
40

7;
H
in
te
rb

er
g
er

,
B
yz
an

ti
ni
sc
he

bi
og

ra
ph

is
ch

e
Li
te
ra
tu
r,
6
1;

H
in
te
rb

er
g
er
,
B
yz
an

ti
ne

H
ag

io
gr
ap

hy
an

d
It
s
Li
te
ra
ry

G
en

re
s,

36
.

23
D
ie

vo
rm

et
ap

hr
as
ti
sc
he

n
M
är
ty
re
ra
kt
en

de
s
A
rt
em

io
s
vo
n
A
nt
io
ch

ie
n
w
ur
de

n
vo
n
ih
re
m

H
er
au

sg
eb

er
B
on

if
at
iu
s
Ko

tt
er

ir
rt
üm

lic
h
Jo
ha

nn
es

vo
n
D
am

as
ku

s
zu
ge

sc
hr
ie
be

n,
vg
l.
Ko

tt
er
,
D
ie

S
ch

ri
ft
en

de
s
Jo
ha

nn
es

vo
n
D
am

as
ko
s,

18
5
–
18
7.
Zu

r
Fr
ag

e
de

r
A
ut
or
sc
ha

ft
un

d
D
at
ie
ru
ng

de
s
vo
rm

et
ap

hr
as
ti
sc
he

n
Te
xt
es

s.
B
u
rg

es
s,

Th
e
Pa

ss
io

S
.
A
rt
em

ii,
5
–
36

.
24

A
n
to

n
o
po

u
lo
u
,
Th

e
H
om

ili
es
,
13
2
–
13
6,

be
s.

13
5
–
13
6
.

25
Zu

r
re
le
va
nt
en

D
is
ku

ss
io
n
s.

Ri
zo

s,
M
ar
ty
rs

fr
om

th
e
N
or
th
-W

es
te
rn

B
al
ka

ns
,
19
9.

26
D
ie

vo
rm

et
ap

hr
as
ti
sc
he

Fa
ss
un

g
B
H
G
73

1–
73

2
ha

t
al
s
Vo

rl
ag

e
ei
ne

in
s
4.

Ja
hr
hu

nd
er
t
zu

da
ti
er
en

de
sy
ri
sc
he

Q
ue

lle
,
vg
l.
vo

n
G
eb
h
ar
d
t
–
vo

n
D
o
bs

ch
ü
tz
,

D
ie

Ak
te
n
de

r
ed

es
se
ni
sc
he

n
B
ek
en

ne
r,
be

s.
v–

vi
,
xv
.

27
Vi
te
au

,
Pa

ss
io
ns

,
6
7.

28
Vg

l.
D
ev
o
s,

Le
do

ss
ie
r
ha

gi
og

ra
ph

iq
ue

(d
eu

xi
èm

e
ar
ti
cl
e)
,
be

s.
21
4
–
22

0.
29

Fü
r
di
e
D
is
ku

ss
io
n
de

r
A
bf
as
su
ng

sz
ei
t
de

r
vo
rm

et
ap

hr
as
ti
sc
he

n
Vi
ta

de
s
ik
on

op
hi
le
n
S
te
ph

an
os

de
s
Jü
ng

er
en

s.
Au

zé
py
,
La

Vi
e
d’
Ét
ie
nn

e
le

Je
un

e,
5
–
9;

B
ru

b
ak

er
–
H
al
d
o
n
,
B
yz
an

ti
um

in
th
e
Ic
on

oc
la
st

Er
a:

Th
e
S
ou

rc
es
,
22

6
–
22

7.

Anhang: Textliste 189

http://www.iranicaonline.org/articles/agathangelos
http://www.iranicaonline.org/articles/agathangelos
http://www.iranicaonline.org/articles/agathangelos
http://www.iranicaonline.org/articles/agathangelos
http://www.iranicaonline.org/articles/agathangelos
http://www.iranicaonline.org/articles/agathangelos
http://www.iranicaonline.org/articles/agathangelos
http://www.iranicaonline.org/articles/agathangelos
http://www.iranicaonline.org/articles/agathangelos
http://www.iranicaonline.org/articles/agathangelos
http://www.iranicaonline.org/articles/agathangelos


30
D
er

m
et
ap

hr
as
ti
sc
he

Te
xt

(B
H
G
18
45

–
18
46

)
be

st
eh

t
au

s
zw

ei
Te
ile

n:
D
er

er
st
e
Te
il
üb

er
ar
be

it
et

de
n
vo
rm

et
ap

hr
as
ti
sc
he

n
Te
xt

B
H
G
18
44

z
(=

di
e
G
es
ch

ic
ht
e

vo
n
Th

yr
so

s,
Le
uk

io
s
un

d
Ka

lli
ni
ko

s)
,
w
äh

re
nd

de
r
zw

ei
te

Te
il
de

n
vo
rm

et
ap

hr
as
ti
sc
he

n
Te
xt

B
H
G

15
14

(=
di
e
G
es
ch

ic
ht
e
vo
n
Ph

ile
m
on

un
d
A
po

llo
ni
os

)
zu
gr
un

de
le
gt
.
D
er

zw
ei
te

Te
il

de
s

m
et
ap

hr
as
ti
sc
he

n
Te
xt
es

so
w
ie

de
ss
en

en
ts
pr
ec
he

nd
e

Vo
rl
ag

e
(d
.h
.
B
H
G

15
14
)
en

th
al
te
n

ke
in
e

Er
w
äh

nu
ng

de
s

G
ef
än

gn
is
se
s.

D
ah

er
w
ir
d
di
e
ge

na
nn

te
Vo

rl
ag

e
ni
ch

t
w
ei
te
r
un

te
rs
uc
ht
.

31
B
au

m
ei
st
er

,
D
er

M
är
ty
re
r
Ph

ile
m
on

,
27
4.

Vg
l.
Ri
zo

s,
Th

e
G
re
ek

M
ar
ty
rd
om

of
Ph

ile
m
on

(E
0
35

6
4)
.

32
D
ie

Te
xt
fa
ss
un

g
B
H
G
57
1
is
t
ni
ch

t
di
e
m
et
ap

hr
as
ti
sc
he

Ve
rs
io
n,

vg
l.
H
ø
g
el
,
Re

w
ri
ti
ng

an
d
Ca

no
ni
za
ti
on

,
19
2.

33
Fr
an

ch
i
d
e’

Ca
va
li
er
i,
I
m
ar
ti
ri
,
14
5
–
14
6
.

34
Fr
an

ch
i
d
e’

Ca
va
li
er
i,
S
cr
it
ti
ag

io
gr
af
ic
i,
II,

36
8
,
37

7.
35
H
al
ki
n
,
Tr
oi
s
te
xt
es

gr
ec
s
in
éd

it
s,

5,
m
it
A
nm

.
4;

Ri
zo

s,
M
ar
ty
rs

fr
om

th
e
N
or
th
-W

es
te
rn

B
al
ka

ns
,
20

4.
36

Fl
u
si
n
,
S
ai
nt

An
as

ta
se

le
Pe

rs
e,

9;
D
et
o
ra
ki
,
G
re
ek

Pa
ss
io
ns

,
76

–
77
.

37
Th

eo
do

ra
A
nt
on

op
ou

lo
u
be

re
it
et

de
rz
ei
t
ei
ne

kr
it
is
ch

e
Ed

it
io
n
de

r
ge

na
nn

te
n
Te
xt
fa
ss
un

g
vo
r,
vg
l.
A
n
to

n
o
po

u
lo
u
,
Th

e
An

ci
en

t
Pa

ss
io
n,

22
–
33

.
38

A
n
to

n
o
po

u
lo
u
,
Th

e
An

ci
en

t
Pa

ss
io
n,

22
–
23

.
39

H
al
d
o
n
,
A
Ta
le

of
Tw

o
S
ai
nt
s,

30
,
37
.

40
Ef
th
ym

ia
d
is
,
Ο
ἱ
σα

ρα
ντ
αδ

ύο
μά

ρτ
υρ
ες

το
ῦ
A̓μ

ορ
ίο
υ,

12
.

41
A
m
o
re

,
S
eb

as
ti
a,

76
8
,
77

0.
42

K
ru

m
b
ac
h
er
,
D
er

he
ili
ge

G
eo

rg
,
10
9
–
12
6
.
Vg

l.
Kä

lv
iä
in
en

,
Th

e
‘e
pi
c’

G
re
ek

M
ar
ty
rd
om

of
G
eo

rg
e
(E
0
61
47

).
43

Ri
zo

s,
Th

e
G
re
ek

M
ar
ty
rd
om

of
B
as

ile
us

(E
0
71
27

).
44

Vg
l.
D
el
eh

ay
e,

Le
s
lé
ge

nd
es

gr
ec
qu

es
de

s
sa

in
ts

m
ili
ta
ir
es
,
8
2,

8
6
–
8
7.

45
D
ie

vo
rm

et
ap

hr
as
ti
sc
he

n
Ve

rs
io
ne

n
(B
H
G
45

2
un

d
B
H
G
45

2b
)
sc
he

in
en

un
vo
lle

nd
et

zu
se
in
,
da

di
e
do

rt
da

rg
es
te
llt
e
Le
id
en

sg
es
ch

ic
ht
e
vo
n
Ky

pr
ia
no

s
un

d
Ju
st
in
a

ke
in
e

In
te
rr
og

at
io
n,

In
ha

ft
ie
ru
ng

,
Fo
lt
er
un

g
un

d
H
in
ri
ch

tu
ng

er
w
äh

nt
.
Im

G
eg

en
sa
tz

zu
r
m
et
ap

hr
as
ti
sc
he

n
Ve

rs
io
n

ve
rf
üg

en
si
e

üb
er

ke
in
e

G
ef
än

gn
is
sz
en

e.
D
es
ha

lb
w
ir
d

in
m
ei
ne

r
A
rb
ei
t
vo
rw

ie
ge

nd
di
e
m
et
ap

hr
as
ti
sc
he

Fa
ss
un

g
de

s
ge

na
nn

te
n
M
ar
ty
ri
um

s
(B
H
G

45
6
)
un

te
rs
uc
ht
.
La
ut

S
tr
at
is

Pa
pa

io
an

no
u
le
gt

Sy
m
eo

n
M
et
ap

hr
as
te
s
fü
r
di
e
Ka

pi
te
l1

bi
s
34

di
e
Ac

ta
(B
H
G
45

2
–
45

2c
)
un

d
fü
r
di
e
Ka

pi
te
l3

5
bi
s
6
2
di
e
Pa

ss
io

(B
H
G
45

4
–
45

5p
)
zu
gr
un

de
,

vg
l.
P a

pa
io
an

n
o
u
,C

h r
is
t i
an

N
ov
el
s,
2 8

3.
A
us

m
ei
ne

r
Le
kt
ü r
e
er
gi
bt

si
ch

al
le
rd
in
g s
,d

a s
s
S y

m
eo

n
M
et
a p

hr
as
te
s
d i
e
an

o n
ym

e
vo
rm

et
ap

hr
as
ti
sc
he

Ve
rs
io
n
(B
H
G

45
4)

ni
ch

t
be

rü
ck
si
ch

ti
gt
e.

190 Anhang: Textliste



Abkürzungs- und Literaturverzeichnis

Siglenverzeichnis

AASS Bollandisten, Acta Sanctorum, 68 Bde., Antwerpen – Brüssel – Paris – Tonger-
loo, 1643–1940.

AB Analecta Bollandiana.
ABF Acta Byzantina Fennica.
AC Antike und Christentum.
AMG Annales du Musée Guimet.
BHG F. Halkin (Hg.), Bibliotheca hagiographica graeca, 3 Bde., 3. Ed. (= Subsidia

Hagiographica, 8a), Brüssel, 1957; F. Halkin (Hg.), Novum auctarium Bibliothe-
cae hagiographicae graecae (= Subsidia Hagiographica, 65), Brüssel, 1984.

Bibel Die Bibel: Altes und Neues Testament. Einheitsübersetzung, Freiburg – Basel –
Wien, 2006 (Deutsche Übersetzung).

BiblSS F. Caraffa – G. Morelli (Hgg.), Bibliotheca Sanctorum, 12 Bde., Rom, 1961–
1970.

BMGS Byzantine and Modern Greek Studies.
Byz Byzantion: Revue Internationale des Études Byzantines.
Byzantina Byzantina: Annual Review of the Centre for Byzantine Research.
ByzSl Byzantinoslavica.
BZ Byzantinische Zeitschrift.
C&M Classica et Mediaevalia: Danish Journal of Philology and History.
CCM Cahiers de Civilisation Médiévale.
CDGRA F. W. Cornish (Hg.), A Concise Dictionary of Greek and Roman Antiquities, Lon-

don, 1898.
Church History Church History: Studies in Christianity and Culture.
CPG M. Geerard (Hg.), Clavis Patrum Graecorum, 5 Bde., supplementum, Turnhout,

1974–1998.
DOP Dumbarton Oaks Papers.
EEBS Epetiris Etaireias Byzantinon Spoudon.
EIr E. Yarshater (Hg.), Encyclopaedia Iranica, 16 Bde., London – Boston, 1985–

2013 (Webfassung seit 1996).
FMSt Frühmittelalterliche Studien: Jahrbuch des Instituts für Frühmittelalterforschung

der Universität Münster.
GH Gender and History.
GRBS Greek, Roman, and Byzantine Studies.
Imerologion Imerologion tis Megalis Ellados.
IPA International Political Anthropology.
JECS Journal of Early Christian Studies.
JLT Journal of Literary Theory.
JÖB Jahrbuch der Österreichischen Byzantinistik.
JRS Journal of Roman Studies.

Anmerkung: Das Abkürzungs- und Literaturverzeichnis orientiert sich an den Formatierungsregeln der
maßgeblichen hagiographischen Fachzeitschrift Analecta Bollandiana.

OpenAccess. © 2021 Christodoulos Papavarnavas, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110725780-011



KlP K. Ziegler – W. Sontheimer (Hgg.), Der Kleine Pauly: Lexikon der Antike,
5 Bde., Stuttgart–München, 1964–1975.

Kypriakai Spoudai Kypriakai Spoudai: Deltion Etaireias Kypriakon Spoudon.
LKat Lebendige Katechese.
MUS Le Muséon: Revue d’Études Orientales.
NE Nea Estia.
NSI Nea Sion: Ekklesiastikon Periodikon Syngramma.
NU Numen: International Review for the History of Religions.
ODB A. P. Kazhdan, et al. (Hgg.), Oxford Dictionary of Byzantium, 3 Bde., New York –

Oxford, 1991.
PG J.-P. Migne (Hg.), Patrologia Graeca, 161 Bde., Paris, 1857–1866.
Pinakes Textes et Manuscrits Grecs (http://pinakes.irht.cnrs.fr/).
RAC T. Klauser – E. Dassmann – G. Schöllgen (Hgg.), Reallexikon für Antike und

Christentum: Sachwörterbuch zur Auseinandersetzung des Christentums mit der
antiken Welt, 26 Bde., Stuttgart, 1950–2015.

REG Revue des Études Grecques.
Script Scriptorium: Revue Internationale des Études Relatives aux Manuscrits.
Septuaginta A. Rahlfs (Hg.), Septuaginta: id est Vetus Testamentum graece iuxta LXX inter-

pretes, 2. Ed., Stuttgart, 2006.
SJBMGS Scandinavian Journal of Byzantine and Modern Greek Studies.
SM Studi Medievali.
SO Symbolae Osloenses: Norwegian Journal of Greek and Latin Studies.
Speculum Speculum: A Journal of Medieval Studies.
Syria Syria: Revue d’Art Oriental et d’Archéologie/Archéologie, Art et Histoire.
TLG Thesaurus Linguae Graecae (http://stephanus.tlg.uci.edu/).
TM Travaux et Mémoires.
TS Theological Studies.
Viator Viator: Medieval and Renaissance Studies.
ZAC Zeitschrift für Antikes Christentum.
ZDPV Zeitschrift des Deutschen Palästina-Vereins.

Primärliteratur

ActPaulThec Die Akten von Paulus und Thekla (BHG 1710–1713), Hg. L. Vouaux, Les actes de
Paul et ses lettres apocryphes, Paris, 1913, 146–228.

ActThom Die Akten des Thomas (BHG 1808), Hg. M. Bonnet, Acta Philippi et Acta Tho-
mae, accedunt Acta Barnabae (= Acta Apostolorum Apocrypha, 2.2), Leipzig,
1903, 99–291.

BasHomMS Basileios der Große, Homilie zu den vierzig Märtyrern von Sebaste (BHG 1205;
CPG 2863), in PG 31, 508–525.

ChonHist Niketas Choniates, Geschichte, Hg. J.-A. van Dieten, Nicetae Choniatae Historia
(= Corpus Fontium Historiae Byzantinae. Series Berolinensis, 11, 1–2), Berlin,
1975.

EusHE Eusebius von Caesarea, Kirchengeschichte (CPG 3495), Hg. G. Bardy, Eusèbe de
Césarée, Histoire ecclésiastique: Livres I–IV: Texte grec, traduction et annotati-
on; Livres V–VII: Texte grec, traduction et notes; Livres VIII–X: Texte grec, traduc-
tion et notes (= Sources Chrétiennes, 31, 41 und 55), Paris, 1952, 1955 und 1958.

192 Abkürzungs- und Literaturverzeichnis

http://pinakes.irht.cnrs.fr/
http://pinakes.irht.cnrs.fr/
http://pinakes.irht.cnrs.fr/
http://stephanus.tlg.uci.edu/
http://stephanus.tlg.uci.edu/


EvNic Nikodemusevangelium, Hg. K. von Tischendorf, Evangelia apocrypha: adhibi-
tis plurimis codicibus graecis et latinis maximam partem nunc primum consultis
atque ineditorum copia insignibus, 2. Ed., Leipzig, 1876, 210–332.

GrHomJul Gregor von Nazianz, Homilie gegen den Kaiser Julian [4. Rede] (CPG 3010), Hg.
J. Bernardi, Grégoire de Nazianze: Discours 4–5 contre Julien (= Sources
Chrétiennes, 309), Paris, 1983, 86–292.

HistLaus Palladius, Historia Lausiaca (BHG 1435–1438; CPG 6036), Hg. G. J. M. Barte-
link, Palladio. La storia Lausiaca, 2. Ed. (= Scrittori Greci e Latini. Vite dei
Santi, 2), Mailand, 1975, 1–293.

JohComEpistEph Johannes Chrysostomos, Kommentar zu den Briefen an die Epheser 1–24 (CPG
4431), in PG 62, 9–176; vgl. Hg. F. Field, Sancti patris nostri Joannis Chrysosto-
mi archiepiscopi Constantinopolitani Interpretatio omnium epistolarum Paulina-
rum per homilias facta, 4. Bd.: Commentaria in epistolas ad Galatas et Ephe-
sios, Oxford, 1852, 104–365.

JohDeVirg Johannes Chrysostomos, Abhandlung über die Jungfräulichkeit (CPG 4313), Hgg.
H. Musurillo – B. Grillet, Jean Chrysostome: la virginité (= Sources Chréti-
ennes, 125), Paris, 1966.

JohEnclHom Johannes Chrysostomos, Auswahl von verschiedenen Homilien 1–48 (CPG
4684), in PG 63, 567–902.

JohHomActAp Johannes Chrysostomos, Homilien zur Apostelgeschichte 1–55 (CPG 4426), in
PG 60, 13–384.

Macc II Das zweite Buch der Makkabäer, in: Septuaginta, 1099–1139.
Macc III Das dritte Buch der Makkabäer, in: Septuaginta, 1139–1156.
Macc IV Flavius Josephus, Das vierte Buch der Makkabäer (BHG 1006), in: Septuaginta,

1157–1184.
Met-ActPaulThec Die metaphrastischen Akten von Paulus und Thekla (BHG 1719), in PG 115, 821–

845.
MethSch Scholien des Patriarchen von Konstantinopel Methodios I. zu den Märtyrerakten

der Marina von Antiochien, in: Usener, Acta S. Marinae, 48–53.
Met-PAcepsJos

Aeith
Das metaphrastische Martyrium von Akepsimas, Joseph und Aeithalas (BHG 23),
in PG 116, 832–860.

Met-PAcindPegAn
ApthElp

Das metaphrastische Martyrium von Akindynos, Pegasios, Anempodistos, Aph-
thonios und Elpidephoros (BHG 23), in PG 116, 9–36.

Met-PAec Das metaphrastische Martyrium der Aikaterina von Alexandrien (BHG 32), in PG
116, 275–302.

Met-PAnastPers Das metaphrastische Martyrium Anastasios’ des Persers (BHG 85), in: Flusin,
Saint Anastase le Perse, 305–361.

Met-PAnastRom Das metaphrastische Martyrium der Anastasia von Rom (BHG 82), in PG 116,
573–609.

Met-PAndCr Das metaphrastische Martyrium des Andreas in Krisei (BHG 112), in PG 115,
1110–1127.

Met-PAnth Das metaphrastische Martyrium des Anthimos (BHG 135), in PG 115, 172–184.
Met-PArtem Das metaphrastische Martyrium des Artemios von Antiochien (BHG 172), in PG

115, 1160–1212.
Met-PBabyl Das metaphrastische Martyrium des Babylas (BHG 206), in PG 114, 968–981.
Met-PBar Das metaphrastische Martyrium der Barbara (BHG 216), in: Papaioannou,

Christian Novels, 154–181.
Met-PBlas Das metaphrastische Martyrium des Blasios (BHG 277), in: Latyšev, Menologii

anonymi, 328–336.
Met-PCall Das metaphrastische Martyrium des Kallistratos (BHG 291), in PG 115, 881–900.

Primärliteratur 193



Met-PCarpPap Das metaphrastische Martyrium von Karpos und Papylos (BHG 295), in PG 115,
105–125.

Met-PClemAnc Das metaphrastische Martyrium des Clemens von Ankara (BHG 353), in PG 114,
816–893.

Met-PCorCent Das metaphrastische Martyrium des Hauptmanns Kornelius (BHG 371), in PG
114, 1293–1312.

Met-PCypJus Das metaphrastische Martyrium von Kyprianos und Justina (BHG 456), in: Papa-
ioannou, Christian Novels, 2–59.

Met-PDem Das metaphrastische Martyrium des Demetrios (BHG 498), in PG 116, 1185–
1201.

Met-PDomInd Das metaphrastische Martyrium von Domna, Indes und den zwanzigtausend
Märtyrern von Nikomedien (BHG 823), in PG 116, 1037–1081.

Met-PEpim Das metaphrastische Martyrium des Epimachos (BHG 594), in PG 115, 1320–
1325.

Met-PEudRomZen
Mac

Das metaphrastische Martyrium von Eudoxios, Romylos, Zenon und Makarios
(BHG 1604), in PG 115, 617–633.

Met-PEug Das metaphrastische Martyrium der Eugenia (BHG 608), in: Papaioannou,
Christian Novels, 184–261.

Met-PEuph Das metaphrastische Martyrium der Euphemia (BHG 620), in: Halkin, Euphémie
de Chalcédone, 145–161.

Met-PGeorg Das metaphrastische Martyrium des Georg (BHG 676), Hg. M. Meliton, A̓νεκ-
δότων ἔκδοσις: Μαρτύριον τοῦ ἁγίου μεγαλομάρτυρος Γεωργίου τοῦ Τροπαιο-
φόρου, in NSI, 28 und 29 (1933 und 1934), 689–696, 68–76, 227–230, 272–
274, 383–387, 443–451, 517–527.

Met-PGurSamAb Das metaphrastische Martyrium von Gurias, Samonas und Abibos (BHG 736–
738), in: von Gebhardt – von Dobschütz, Die Akten der edessenischen Beken-
ner, 103–199.

Met-PGregArm Das metaphrastische Martyrium Gregors des Erleuchters von Armenien (BHG
713), Hg. P. de Lagarde, Agathangelus und die Akten Gregors von Armenien
(= Abhandlungen der Königlichen Gesellschaft der Wissenschaften zu Göttin-
gen, 35.1), Göttingen, 1888, 90–118.

Met-PHermStr Das metaphrastische Martyrium von Hermylos und Stratonikos (BHG 745), in PG
114, 553–565.

Met-PHier Das metaphrastische Martyrium des Hieron und seiner Gefährten von Melitene
(BHG 750), in PG 116, 109–120.

Met-PIgn Das metaphrastische Martyrium des Ignatios Theophoros von Antiochien (BHG
815), in PG 114, 1269–1285.

Met-PJac Das metaphrastische Martyrium Jakobs des Persers (BHG 773), Hg. L. Franco, A
Study of the Metaphrastic Process: The Case of the Unpublished Passio of St
James the Persian (BHG 773), Passio of St Plato (BHG 1551– 1552), and Vita of St
Hilarion (BHG 755) by Symeon Metaphrastes, unveröffentlichte Dissertation,
Royal Holloway – Universität London, 2009, 85–108.

Met-PJulNic Das metaphrastische Martyrium der Juliana von Nikomedien (BHG 963), in PG
114, 1437–1452.

Met-PLuc Das metaphrastische Martyrium des Lukianos von Antiochien (BHG 997), in:
Bidez – Winkelmann, Philostorgius Kirchengeschichte, 184–201.

Met-PMam Das metaphrastische Martyrium des Mamas (BHG 1018), Hg. N. Klerides, Προ-
λεγόμενα καὶ κείμενον τῆς ἀκολουθίας τοῦ ἁγίου ἐνδόξου μεγαλομάρτυρος
Μάμαντος τοῦ θαυματουργοῦ, in Kypriakai Spoudai, 15 (1951 [1952]), 125a–137a.

194 Abkürzungs- und Literaturverzeichnis



Met-PMarCr Das metaphrastische Martyrium der zehn Märtyrer von Kreta (BHG 1197), Hg.
F. Cornelius, Creta sacra, sive de episcopis utriusque ritus Graeci et Latini in
insula Cretae, 1. Bd., Venedig, 1755, 157–160.

Met-PMarSeb Das metaphrastische Martyrium der vierzig Märtyrer von Sebaste (BHG 1202),
in: Latyšev, Menologii anonymi, 337–347.

Met-PMenHerEug Das metaphrastische Martyrium von Menas, Hermogenes und Eugraphos (BHG
1271), in PG 116, 368–416.

Met-PMerc Das metaphrastische Martyrium des Merkurios (BHG 1276), in: Delehaye, Les
légendes grecques des saints militaires, 243–258.

Met-PNazPrGerCel Das metaphrastische Martyrium von Nazarios, Protasios, Gervasios und Kelsios
(BHG 1324), in PG 116, 896–908.

Met-PPantel Das metaphrastische Martyrium des Panteleimon (BHG 1414), in PG 115, 448–
477.

Met-PPetAlex Das metaphrastische Martyrium des Petros von Alexandrien (BHG 1503), Hg.
F. Combefis, Illustrium Christi martyrum lecti triumphi, vetustis Graecorum mo-
numentis consignati, Paris, 1660, 189–221.

Met-PPisElAg Das metaphrastische Martyrium von Pistis, Elpis, Agape und ihrer Mutter Sophia
(BHG 1638), in PG 115, 497–513.

Met-PPlat Das metaphrastische Martyrium des Platon (BHG 1551–1552), Hg. E. Schiffer,
Untersuchungen zum Sprachniveau metaphrastischer Texte und ihrer Vorlagen,
unveröffentlichte Dissertation, Universität Wien, 1999, 50–61; Hg. L. Franco, A
Study of the Metaphrastic Process: The Case of the Unpublished Passio of St
James the Persian (BHG 773), Passio of St Plato (BHG 1551–1552), and Vita of St
Hilarion (BHG 755) by Symeon Metaphrastes, unveröffentlichte Dissertation,
Royal Holloway – Universität London, 2009, 110–127.

Met-PProc Das metaphrastische Martyrium des Prokopios (BHG 1579), in AASS, Iul. II, 1721,
556–576.

Met-PSeb Das metaphrastische Martyrium des Sebastianos und seiner Gefährten (BHG
1619z [vollständige Version]) und (BHG 1620 [abgekürzte Version]), Hg. X. Le-
queux, La Passion métaphrastique inédite de S. Sébastien, martyr à Rome (BHG
1619z) et son abrégé (BHG 1620): Présentation et édition des textes, in Analecta
Bollandiana, 123 (2005), 255–287.

Met-PSerBac Das metaphrastische Martyrium von Sergios und Bakchos (BHG 1625), in PG
115, 1005–1032.

Met-PSev Das metaphrastische Martyrium des Severianos (BHG 1627), in PG 115, 640–
652.

Met-PTarPrAn Das metaphrastische Martyrium von Tarachos, Probos und Andronikos (BHG
1575), in PG 115, 1068–1080.

Met-PThLeucCal
PhAp

Das metaphrastische Martyrium von Thyrsos, Leukios, Kallinikos und Philemon
und Apollonios (BHG 1845–1846), in PG 116, 508–537 (I), 537–560 (II).

Met-PThStr Das metaphrastische Martyrium des Theodoros Stratelates (BHG 1752), in: Dele-
haye, Les légendes grecques des saints militaires, 168–182.

Met-PThTer Das metaphrastische Martyrium des Theodoros Teron (BHG 1763), in: Delehaye,
Les légendes grecques des saints militaires, 136–150.

Met-PTrophSabDor Das metaphrastische Martyrium von Trophimos, Sabbatios und Dorymedon
(BHG 1854), in PG 115, 733–749.

Met-PTryph Das metaphrastische Martyrium des Tryphon (BHG 1857), in PG 114, 1312–1328.
Met-PVar Das metaphrastische Martyrium des Varus und seiner Gefährten (BHG 1863), in

PG 115, 1141–1160.

Primärliteratur 195



Met-VStephIun Die metaphrastische Vita Stephanos’ des Jüngeren (BHG 1667), Hg. F. Iadevaia,
Simeone Metaphraste, Vita di S. Stefano minore: introduzione, testo critico, tra-
duzione e note, Messina, 1984, 67–184.

Met-VTheodGr Die metaphrastische Vita des Theodoros Graptos (BHG 1746), in PG 116, 653–
684.

MiracGeorg Der Wunderbericht über den heiligen Georg und den Drachen (BHG 687), Hg.
J. B. Aufhauser, Miracula S. Georgii, Leipzig, 1913, 113–129.

NeophInclTest Testament des heiligen Neophytos Enkleistos (BHG 1325m), Hg. I.E. Stephanis,
Τυπικὴ Διαθήκη, in Ἁγίου Νεοφύτου τοῦ Ἐγκλείστου Συγγράμματα, 2. Bd., Hgg.
N. G. Zacharopoulos – I. D. Karabidopoulos – C. K. Oikonomou – D. G. Tsa-
mes, Paphos, 1998, 27–69.

PAcepsJosAeith Das Martyrium von Akepsimas, Joseph und Aeithalas (BHG 19), Hg. H. Delehaye,
Les versions grecques des actes martyrs persans sous Sapor II, Paris, 1905,
534–546.

PAcindPegAn
ApthElp

Das Martyrium von Akindynos, Pegasios, Anempodistos, Aphthonios und Elpide-
phoros (BHG 21), in AASS, Nov. I, 1887, 461–490.

PAcindPegAn
ApthElp-B

Das Martyrium von Akindynos, Pegasios, Anempodistos, Aphthonios und Elpide-
phoros [Version B] (BHG 22), in AASS, Nov. I, 1887, 461–490, in inf. pag.

PAec Das Martyrium der Aikaterina von Alexandrien (BHG 31), in: Viteau, Passions,
43–65.

PAnastPers Das Martyrium Anastasios’ des Persers (BHG 84), in: Flusin, Saint Anastase le
Perse, 40–91.

PAnastRom Das Martyrium der Anastasia von Rom (anonyme Metaphrase) (BHG 82a), in:
Halkin, Légendes grecques de „martyres romaines“, 136–157.

PAndCr Das Martyrium des Andreas in Krisei (BHG 111), in AASS, Oct. VIII, 1853, 135–
142.

PArtem Mönch Johannes, Das Martyrium des Artemios von Antiochien (BHG 170–171c;
CPG 8082), in: Kotter, Die Schriften des Johannes von Damaskos, 183–245.

PAthen Das Martyrium des Athenogenes (BHG 197b), Hg. P. Maraval, La Passion inédite
de S. Athénogène de Pédachthoé en Cappadoce (BHG 197b) (= Subsidia Hagio-
graphica, 75), Brüssel, 1990, 30–103.

PBabyl Das Martyrium des Babylas (BHG 205), Hg. A. Papadopoulos-Kerameus, Συλ-
λογὴ παλαιστινῆς καὶ συριακῆς ἁγιολογίας, 1. Bd., St. Petersburg, 1907, 75–84.

PBar Das Martyrium der Barbara (BHG 213–214), in: Viteau, Passions, 89–105.
PBas Das Martyrium des Basileus von Amaseia (BHG 239), in AASS, Apr. III, 1675,

L–LV.
PBlas Das Martyrium des Blasios (BHG 276), in PG 116, 817–830.
PCall Das Martyrium des Kallistratos (BHG 290z), Hg. F. Halkin, La Passion ancienne

de S. Callistrate, in Byz, 53 (1983), 235–249.
PCarpPap-A Das Martyrium von Karpos und Papylos [Version A] (BHG 293), in: Delehaye, Les

actes des martyrs de Pergame, 154–157.
PCarpPap-B Das Martyrium von Karpos und Papylos [Version B] (BHG 294), in: Delehaye, Les

actes des martyrs de Pergame, 158–176.
PCypJus Das Martyrium von Kyprianos und Justina (BHG 454), Hg. M. Gibson, Apocrypha

Arabica (= Studia Sinaitica, 8), London, 1901, 72–78.
PDem Das Martyrium des Demetrios (BHG 497), in AASS, Oct. IV, 1780, 90–95.
PDomInd Das Martyrium von Domna, Indes und den zwanzigtausend Märtyrern von Niko-

medien (BHG 822z), Hg. K. Koikylides, Βίοι τῶν παλαιστινῶν ἁγίων, Jerusalem,
1907, 60–82.

196 Abkürzungs- und Literaturverzeichnis



PEleuth Das Martyrium des Eleutherios (BHG 568–570), in: Franchi de’ Cavalieri, I mar-
tiri, 149–161.

PEpim Das Martyrium des Epimachos (BHG 593), in AASS, Oct. XIII, 1883, 712–718.
PEuph Das Martyrium der Euphemia (BHG 619–619a), in: Halkin, Euphémie de Chalcé-

done, 56–79.
PEustAuxEug

MarOr
Das Martyrium von Eustratios, Auxentios, Eugenios, Mardarios und Orestes
(BHG 646), in PG 116, 468–505.

PGeorg Das Martyrium des Georg (BHG 670a), in: Krumbacher, Der heilige Georg,
3–16.

PGurSamAb-A Das Martyrium von Gurias, Samonas und Abibos [Version A] (BHG 731–732), in:
von Gebhardt – von Dobschütz, Die Akten der edessenischen Bekenner,
2–62.

PGurSamAb-B Das Martyrium von Gurias, Samonas und Abibos [Version B] (BHG 735, 735b und
739), in: von Gebhardt – von Dobschütz, Die Akten der edessenischen Beken-
ner, 102–198.

PGregArm Agathangelos, Das Martyrium Gregors des Erleuchters von Armenien (BHG 712;
CPG 7545), in: Lafontaine, La version grecque, 173–345.

PHermStr Das Martyrium von Hermylos und Stratonikos (BHG 744z), in: Halkin, Trois tex-
tes grecs inédits, 10–20.

PHier Das Martyrium des Hieron und seiner Gefährten von Melitene (BHG 749), in
AASS, Nov. III, 1910, 329–335.

PIgn Das Martyrium des Ignatios Theophoros von Antiochien (BHG 813), in PG 5,
980–988.

PJac-A Das Martyrium Jakobs des Persers [Version A] (BHG 772), in: Devos, Le dossier
hagiographique, 178–193.

PJac-B Das Martyrium Jakobs des Persers [Version B] (BHG 772a), in: Devos, Le dossier
hagiographique, 193–210.

PJac-C Das Martyrium Jakobs des Persers [Version C] (BHG 772b), in: Devos, Le dossier
hagiographique (deuxième article), 230–248.

PJulNic Das Martyrium der Juliana von Nikomedien (BHG 962z), in: Angelidi, Τὸ μαρτύ-
ριο τῆς ἁγίας Ἰουλιανῆς, 150–166.

PlatCrat Platon, Kratylos, in: Burnet, Platonis Opera, 173–253.
PlatCrit Platon, Kriton, in: Burnet, Platonis Opera, 61–78.
PlatPh Platon, Phaidon, in: Burnet, Platonis Opera, 79–172.
PMam Das Martyrium des Mamas (BHG 1019), in: Berger, Die alten Viten des heiligen

Mamas, 280–308.
PMarAmor Mönch Euodios, Das Martyrium der zweiundvierzig Märtyrer von Amorion (BHG

1214), Hgg. V. Vasil’evskij – P. Nikitin, Skazanija o 42 Amorijskich mučenikach i
cerkovnaja sluzba im (= Mémoires de l’Academie Imperiale des Sciences de
Saint Petersbourg, 7.7.2), St. Petersburg, 1905, 61–78.

PMarAnt Das Martyrium der Marina von Antiochien (BHG 1165), in: Usener, Acta S. Mari-
nae, 15–47.

PMarCr Das Martyrium der zehn Märtyrer von Kreta (BHG 1196), in: Franchi de’ Cava-
lieri, Scritti agiografici, 389–400.

PMarSeb Das Martyrium der vierzig Märtyrer von Sebaste (BHG 1201), Hg. O. von Geb-
hardt, Acta Martyrum selecta: Ausgewählte Märtyreracten und andere Urkun-
den aus der Verfolgungszeit der christlichen Kirche, Berlin, 1902, 171–181.

PMerc Das Martyrium des Merkurios (BHG 1274), in: Delehaye, Les légendes grecques
des saints militaires, 234–242.

Primärliteratur 197



PNazPrGerCel Das Martyrium von Nazarios, Protasios, Gervasios und Kelsios (BHG 1323), in:
Savio, La Leggenda dei Ss. Nazario e Celso, 26–56. Nachdr. in: Gaggero, Na-
zario e Celso, 186–201 [26–56].

PPerFel Das Martyrium von Perpetua und Felicitas (BHG 1482), in: van Beek, Passio san-
ctarum Perpetuae et Felicitatis, 5–53.

PPetAlex Das Martyrium des Petros von Alexandrien (BHG 1502), in: Viteau, Passions,
69–85.

PPion Das Martyrium des Pionios (BHG 1546), in: Seeliger – Wischmeyer, Märtyrerli-
teratur, 134–170.

PPisElAg Das Martyrium von Pistis, Elpis, Agape und ihrer Mutter Sophia (BHG 1637z), in:
Halkin, Légendes grecques de „martyres romaines“, 213–228.

PPlat Das Martyrium des Platon (BHG 1549–1550), in PG 115, 404–425.
PProc Das Martyrium des Prokopios (BHG 1577), Hg. A. Papadopoulos-Kerameus,

A̓νάλεκτα ἱεροσολυμιτικῆς σταχυολογίας, ἢ συλλογὴ ἀνεκδότων καὶ σπανίων
ἑλληνικῶν συγγραφῶν περὶ τῶν κατὰ τὴν ἑῴαν ὀρθοδόξων ἐκκλησιῶν καὶ μάλι-
στα τῆς τῶν Παλαιστινῶν, 5. Bd., Brüssel, 1898, 1–27 (Nachdr. 1963).

PselEncMet Michael Psellos, Enkomium auf Symeon Metaphrastes (BHG 1675), Hgg.
E. Kurtz – F. Drexl, Michaelis Pselli scripta minora: magnam partem adhuc
inedita, 1. Bd.: Orationes et dissertations (= Orbis Romanus, 5), Mailand, 1936,
94–107.

PSerBac Das Martyrium von Sergios und Bakchos (BHG 1624), Hg. I. van Den Gheyn,
Passio antiquior SS. Sergii et Bacchi graece nunc primum edita, in AB, 14
(1895), 375–395.

PSev Das Martyrium des Severianos (BHG 1626), in AASS, Sept. III, 1750, 360–362.
PTarPrAn Das Martyrium von Tarachos, Probos und Andronikos (BHG 1574), in AASS, Oct.

V, 1786, 566–584.
PThStr Das Martyrium des Theodoros Stratelates (BHG 1751), in: Delehaye, Les légen-

des grecques des saints militaires, 151–167.
PThTer Das Martyrium des Theodoros Teron (BHG 1761–1762d), in: Delehaye, Les

légendes grecques des saints militaires, 127–135.
PTrophSabDor Das Martyrium von Trophimos, Sabbatios und Dorymedon (BHG 1853), in AASS,

Sept. VI, 1757, 12–20.
PTryph Das Martyrium des Tryphon (BHG 1856), in AASS, Nov. IV, 1925, 329–336.
PVar Das Martyrium des Varus und seiner Gefährten (BHG 1862), in AASS, Oct. VIII,

1853, 428–435.
RomMelJos Romanos Melodos, Hymnus auf die Versuchung des Joseph (CPG 7570), Hg.

J. Grosdidier de Matons, Romanos le Mélode: Hymnes. Introduction, texte cri-
tique, traduction et notes, 1. Bd.: Ancien testament (I-VIII) (= Sources Chréti-
ennes, 99), Paris, 1964, 258–293.

SynaxCP Euaristos, Das Synaxar von Konstantinopel, Hg. H. Delehaye, Synaxarium eccle-
siae Constantinopolitanae: Propylaeum ad Acta Sanctorum Novembris, Brüssel,
1902.

TertMart Tertullian, An die Märtyrer, Hgg. V. Bulhart – P. Borleffs, Quinti Septimi Flor-
entis Tertulliani οpera, 4. Tl.: Ad martyras, Ad Scapulam, De fuga in persecuti-
one, De monogamia, De virginibus velandis, De pallio, De paenitentia (= Corpus
Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum, 76), Wien, 1957, 1–8.

VAnt Athanasios von Alexandrien, Die Vita des Antonios (BHG 140; CPG 2101), Hg.
G. J. M. Bartelink, Athanase d’Alexandrie, Vie d’Antoine: introduction, texte cri-
tique, traduction, notes et index (= Sources Chrétiennes, 400), Paris, 1994,
124–377.

198 Abkürzungs- und Literaturverzeichnis



VBarJoas Die Vita von Barlaam und Josaphat (BHG 224), Hg. R. Volk, Die Schriften des Jo-
hannes von Damaskos, 6. Bd./2. Tl.: Historia animae utilis de Barlaam et Ioas-
aph (spuria): Text und zehn Appendices (= Patristische Texte und Studien, 60),
Berlin – New York, 2006, 5–405.

VEuphrIun Die Vita der Euphrosyne der Jüngeren (BHG 627), in AASS, Nov. III, 1910, 861–
877.

VEuthSard Patriarch Methodios I., Die Vita des Euthymios von Sardes (BHG 1245), Hg.
J. Gouillard, La vie d’Euthyme de Sardes († 831), une œuvre du patriarche
Méthode, in TM, 10 (1987), 21–89.

VGeorChoz Antonios von Choziba, Die Vita des Georg von Choziba (BHG 669; CPG 7985),
Hg. C. Houze, Sancti Georgii Chozebitae confessoris et monachi vita auctore An-
tonio eius discipulo, in AB, 7 (1888), 97–144, 336–359.

VIrChrys Die Vita der Irene von Chrysobalanton (BHG 952), Hg. J.–Ο. Rosenqvist, The
Life of St Irene Abbess of Chrysobalanton: A Critical Edition with Introduction,
Translation, Notes and Indices (= Studia Byzantina Upsaliensia, 1), Uppsala,
1986, 2–112.

VMacr Gregor von Nyssa, Die Vita der Makrina (BHG 1012; CPG 3166), Hg. P. Maraval,
Grégoire de Nysse, Vie de Sainte Macrine: introduction, texte critique, traduc-
tion, notes et index (= Sources Chrétiennes, 178), Paris, 1971, 136–267.

VMarAeg Sophronius von Jerusalem, Die Vita der Maria von Ägypten (BHG 1042; CPG
7675), in PG 87, 3697–3725.

VMarIun Die Vita der Maria der Jüngeren (BHG 1164), in AASS, Nov. IV, 1925, 692–705.
VMel Die Vita der Melania (BHG 1241), Hg. D. Gorce, Vie de Sainte Mélanie (= Sour-

ces Chrétiennes, 90), Paris, 1962, 124–270.
VMichSync Die Vita des Michael Synkellos (BHG 1296), in: Cunningham, The Life of Michael

the Synkellos, 44–128.
VPaulTheb Die Vita des Paulus von Theben (BHG 1466), Hg. K. Tubbs Corey, The Greek Ver-

sions of Jerome’s Vita Sancti Pauli, in Studies in the Text Tradition of St. Jero-
me’s Vitae Patrum, Hgg. W. A. Oldfather, et al., Urbana, 1943, 158–172.

VPel Die Vita der Pelagia (BHG 1478), Hg. B. Flusin, Les textes grecs, in Pélagie la
Pénitente: métamorphoses d’une légende, 1. Bd.: Les textes et leur histoire
(grec, latin, syriaque, arabe, arménien, géorgien, slavon), Hgg. P. Petitmengin,
et al. (= Séminaire d’Histoire des Textes de l’École Normale Supérieure), Paris,
1981, 77–93.

VStephIun Stephanos der Diakon, Die Vita Stephanos’ des Jüngeren (BHG 1666), in: Auzé-
py, La Vie d’Étienne le Jeune, 87–177.

VSync Die Vita der Synkletike (BHG 1694), in Hg. L. G. Ampelarga, Ο Βίος της αγίας
Συγκλητικής: εισαγωγή, κριτικό κείμενο, σχόλια. Συμβολή στη διερεύνηση και
μελέτη της πρώιμης ασκητικής γραμματείας (= Βυζαντινά Κείμενα και Μελέται,
31), Thessaloniki, 2002, 183–264.

VTaes Die Vita der Thaisia (BHG 1695), Hg. F. Nau, Histoire de Thaїs: publication des
textes grecs inédits et de divers autres textes et versions, in AMG 30/3 (1903),
86–112.

VThom Die Vita der Thomaїs (BHG 2454), in AASS, Nov. IV, 1925, 234–242.

Primärliteratur 199



Sekundärliteratur

Agapitos, Dreams and the Spatial Aesthetics
P. A. Agapitos, Dreams and the Spatial Aesthetics of Narrative Presentation in Livistros and
Rhodamne, in DOP, 53 (1999), 111–147.

Agapitos, Mortuary Typology
P. A. Agapitos, Mortuary Typology in the Lives of Saints: Michael the Synkellos and Stephen
the Younger, in: Odorico – Agapitos, Les Vies des Saints à Byzance, 103–135.

Agapitos, Zwischen Grauen und Wonne
P. A. Agapitos, Zwischen Grauen und Wonne: Das Bad in der byzantinischen Literatur, in JÖB,
54 (2004), 19–37.

Agapitos, Ὁ θάνατος στὸ Βυζάντιο
P. A. Agapitos, Ὁ θάνατος στὸ Βυζάντιο: ἀποσπασματικὲς εἰκόνες ἑνὸς ἄγνωστου κόσμου, in
NE, 1737 (Sept. 2001), 269–286.

Ahmed, The Cultural Politics of Emotion
S. Ahmed, The Cultural Politics of Emotion, 2. Ed., Edinburgh, 2014.

Albert, Odeurs de sainteté
J.-P. Albert, Odeurs de sainteté: la mythologie chrétienne des aromates, 2. Ed. (= Recherches
d’histoire et de sciences sociales, 42), Paris, 1996.

Alexiou – Patterson Ševčenko, Hades
M. B. Alexiou – N. Patterson Ševčenko, Hades, in ODB, II, 891.

Alexiou, The Ritual Lament
M. Alexiou, The Ritual Lament in Greek Tradition, 2. Ed. (= Greek Studies: Interdisciplinary
Approaches), Lanham – Boulder – New York – Oxford, 2002.

Alwis, Celibate Marriages
A. P. Alwis, Celibate Marriages in Late Antique and Byzantine Hagiography: The Lives of Saints
Julian and Basilissa, Andronikos and Athanasia, and Galaktion and Episteme, London – New
York, 2011.

Amore, Sebastia
A. Amore, Sebastia, XL martiri di, in BiblSS, XI, 768–771.

Angelidi – Calofonos, Dreaming
C. Angelidi – G. T. Calofonos (Hgg.), Dreaming in Byzantium and Beyond, Farnham –
Burlington, VT, 2014.

Angelidi, Τὸ μαρτύριο τῆς ἁγίας Ἰουλιανῆς
C. Angelidi (Hg.), Τὸ μαρτύριο τῆς ἁγίας Ἰουλιανῆς τῆς ἐκ Νικομηδείας, in Byzantina, 9 (1977),
143–166.

Anson, The Female Transvestite in Early Monasticism
J. Anson, The Female Transvestite in Early Monasticism: The Origins and Development of a
Motif, in Viator, 5 (1974), 1–32.

Antonopoulou, The Ancient Passion
T. Antonopoulou, The Ancient Passion of St Clement of Ancyra: Preliminary Remarks on the
Planned First Edition, in The Arts of Editing Medieval Greek and Latin: A Casebook, Hgg.
E. Göransson, et al. (= Studies and Texts, 203), Toronto, 2016, 22–33.

Antonopoulou, The Homilies
T. Antonopoulou, The Homilies of the Emperor Leo VI (= The Medieval Mediterranean:
Peoples, Economies and Cultures, 400–1453, 14), Leiden – New York – Cologne, 1997.

Ariantzi, Kindheit in Byzanz
D. Ariantzi, Kindheit in Byzanz: Emotionale, geistige und materielle Entwicklung im familiären
Umfeld vom 6. bis zum 11. Jahrhundert (= Millennium Studies, 36), Berlin – Boston, 2012.

200 Abkürzungs- und Literaturverzeichnis



Ariès, Geschichte des Todes
P. Ariès, Geschichte des Todes, Übers. H.-H. Henschen – U. Pfau, 11. Ed., München, 2005.

Arnold – Detering, Grundzüge der Literaturwissenschaft
H. L. Arnold – H. Detering (Hgg.), Grundzüge der Literaturwissenschaft, 7. Ed., München,
2005.

Astruc, Un fragment palimpseste
C. Astruc, Un fragment palimpseste d’une Passion prémétaphrastique inconnue de S.
Eudoxius et de ses compagnons (Parisinus Suppl. gr. 1002), in AB, 77 (1959), 42–53.

Aufhauser, Das Drachenwunder des Heiligen Georg
J. B. Aufhauser, Das Drachenwunder des Heiligen Georg in der griechischen und lateinischen
Überlieferung (= Byzantinisches Archiv, 5), Leipzig, 1911.

Auzépy, La Vie d’Étienne le Jeune
M.-F. Auzépy (Hg.), La Vie d’Étienne le Jeune par Étienne le Diacre: introduction édition et
traduction (= Birmingham Byzantine and Ottoman Monographs, 3), Aldershot, 1997.

Bacci, Materiality and Liminality
M. Bacci, Materiality and Liminality: Nonmimetic Evocations of Jerusalem along the Venetian
Sea Routes to the Holy Land, in Natural Materials of the Holy Land and the Visual Translation
of Place, 500– 1500, Hgg. R. Bartal – N. Bodner – B. Kühnel, London – New York, 2017,
127–153

Bacci, Shaping the Holy Topography
M. Bacci, Shaping the Holy Topography of Saint Catherine in the Late Middle Ages, in At Home
in Art: Essays in Honour of Mario Buhagiar, Hg. C. Vella, Valletta, Malta, 2016, 325–338 und
385–388.

Bakirtzis, Ἁγίου Δημητρίου Θαύματα
C. Bakirtzis, Ἁγίου Δημητρίου Θαύματα: οἱ συλλογὲς ἀρχιεπισκόπου Ἰωάννου καὶ ἀνωνύμου. Ὁ
βίος, τὰ θαύματα καὶ ἡ Θεσσαλονίκη τοῦ ἁγίου Δημητρίου. Εἰσαγωγή, σχόλια, ἐπιμέλεια
(= A̓ρχαία ἑλληνική, λατινικὴ καὶ βυζαντινὴ γραμματεία), Thessaloniki, 1997.

Bale, God’s Cell
A. Bale, God’s Cell: Christ as Prisoner and Pilgrimage to the Prison of Christ, in Speculum,
91/1 (2016), 1–35.

Bartlett, Why Can the Dead Do Such Great Things?
R. Bartlett, Why Can the Dead Do Such Great Things? Saints and Worshippers from the
Martyrs to the Reformation, Princeton, 2013.

Bauer, Griechisch-deutsches Wörterbuch
W. Bauer, Griechisch-deutsches Wörterbuch zu den Schriften des Neuen Testaments und der
frühbyzantinischen Literatur, Berlin – New York, 1988.

Baumeister, Der Märtyrer Philemon
T. Baumeister, Der Märtyrer Philemon, in Pietas: Festschrift für Bernhard Kötting, Hgg.
E. Dassmann – K. S. Frank (= Jahrbuch für Antike und Christentum, Ergänzungsband 8),
Münster, 1980, 267–279.

Beck, Die Byzantiner und ihr Jenseits
H.-G. Beck, Die Byzantiner und ihr Jenseits: Zur Entstehungsgeschichte einer Mentalität
(= Sitzungsberichte der Bayerischen Akademie der Wissenschaften. Philosophisch-historische
Klasse, Jahrgang 1979, Heft 6), München, 1979.

Beck, Kirche und theologische Literatur
H.-G. Beck, Kirche und theologische Literatur im byzantinischen Reich, München, 1959.

Beihammer, Comparative Approaches
A. Beihammer, Comparative Approaches to the Ritual World of the Medieval Mediterranean, in
Court Ceremonies and Rituals of Power in Byzantium and the Medieval Mediterranean:

Sekundärliteratur 201



Comparative Perspectives, Hgg. A. Beihammer – S. Constantinou – M. Parani, Leiden –
Boston, 2013, 1–33.

Berger, Das Bad in der byzantinischen Zeit
A. Berger, Das Bad in der byzantinischen Zeit (= Miscellanea Byzantina Monacensia, 27),
München, 1982.

Berger, Die alten Viten des heiligen Mamas
A. Berger, Die alten Viten des heiligen Mamas von Kaisareia. Mit einer Edition der Vita BHG
1019, in AB, 120 (2002), 241–310.

Bhabha, The Location of Culture
H. Bhabha, The Location of Culture, London – New York, 1994.

Bidez – Winkelmann, Philostorgius Kirchengeschichte
J. Bidez – F. Winkelmann (Hgg.), Philostorgius Kirchengeschichte mit dem Leben des Lucian
von Antiochien und den Fragmenten eines arianischen Historiographen, 2. Ed. (= Die
griechischen christlichen Schriftsteller der ersten Jahrhunderte, 21), Berlin, 1972.

Binggeli, Collections of Edifying Stories
A. Binggeli, Collections of Edifying Stories, in: Efthymiadis, The Ashgate Research
Companion, II, 143–159.

Blowers, Pity, Empathy, and the Tragic Spectacle of Human Suffering
P. M. Blowers, Pity, Empathy, and the Tragic Spectacle of Human Suffering: Exploring the
Emotional Culture of Compassion in Late Ancient Christianity, in JECS, 18/1 (2010), 1–27.

Bogdanović, The Framing of Sacred Space
J. Bogdanović, The Framing of Sacred Space: The Canopy and the Byzantine Church, New
York, 2017.

Bohne, Die Freiheitsstrafe
G. Bohne, Die Freiheitsstrafe in den italienischen Stadtrechten des 12.–16. Jahrhunderts, 1. Tl.:
Das Aufkommen der Freiheitsstrafe, 2. Tl.: Der Vollzug der Freiheitstrafe (= Leipziger
rechtswissenschaftliche Studien, 9), Leipzig, 1925.

Bollandisten, Bulletin des publications hagiographiques
Bollandisten, Bulletin des publications hagiographiques, in AB, 18 (1899), 51–80, 177–208,
273–304, 419–441.

Boswell, Same-Sex Unions
J. Boswell, Same-Sex Unions in Premodern Europe, New York, 1994.

Boulhol, Hagiographie antique et démonologie
P. Boulhol, Hagiographie antique et démonologie: notes sur quelques Passions grecques
(BHG 962z, 964 et 1165–66), in AB, 112 (1994), 255–303.

Bourbouhakis, „Political“ Personae
E. C. Bourbouhakis, „Political“ Personae: The Poem from Prison of Michael Glykas: Byzantine
Literature between Fact and Fiction, in BMGS, 31/1 (2007), 53–75.

Bowersock, Martyrdom and Rome
G. W. Bowersock, Martyrdom and Rome, Cambridge, 1995.

Brakke, Demons and the Making of the Monk
D. Brakke, Demons and the Making of the Monk: Spiritual Combat in Early Christianity,
Cambridge, MA – London, 2006.

Brossé, Les peintures de la grotte
C.-L. Brossé, Les peintures de la grotte de Marina près Tripoli, in Syria, 7/1 (1926), 30–45.

Brown, Authority and the Sacred
P. Brown, Authority and the Sacred: Aspects of the Christianisation of the Roman World,
Cambridge, 1995.

202 Abkürzungs- und Literaturverzeichnis



Brown, The Body and Society
P. Brown, The Body and Society: Men, Women and Sexual Renunciation in Early Christianity
(= Lectures on the History of Religions, 13), New York, 1988.

Brown, The Making of Late Antiquity
P. Brown, The Making of Late Antiquity, Cambridge, MA, 1978.

Brown, The Rise and Function of the Holy Man
P. Brown, The Rise and Function of the Holy Man in Late Antiquity, in JRS, 61 (1971), 80–101.
Nachdr. in: P. Brown (Hg.), Society and the Holy in Late Antiquity, London, 1982, 103–152.

Brown, The World of Late Antiquity
P. Brown, The World of Late Antiquity: AD 150–750 (= Library of European Civilization),
London, 1971 (Nachdr. 2006).

Brubaker – Haldon, Byzantium in the Iconoclast Era: The Sources
L. Brubaker – J. Haldon, Byzantium in the Iconoclast Era (ca 680–850): The Sources. An
Annotated Survey (= Birmingham Byzantine and Ottoman Monographs, 7), Aldershot –
Burlington, VT – Singapore – Sydney, 2001.

Burgess, The Passio S. Artemii
R. W. Burgess, The Passio S. Artemii, Philostorgius, and the Dates of the Invention and
Translations of the Relics Sts Andrew and Luke, in AB, 121 (2003), 5–36.

Burgwinkle – Howie, Sanctity and Pornography
B. Burgwinkle – C. Howie, Sanctity and Pornography in Medieval Culture: On the Verge
(= Manchester Medieval Literature and Culture), Manchester – New York, 2010.

Burnet, Platonis Opera
J. Burnet (Hg.), Platonis Opera, 20. Ed. (= Scriptorum Classicorum Bibliotheca Oxoniensis),
Oxford, 1992.

Calvelli, Cipro et la memoria
L. Calvelli, Cipro e la memoria dell’antico fra medioevo e rinascimento: La percezione del
passato romano dell’isola nel mondo occidentale (= Memorie: Classe di Scienze Morali, Lettere
ed Arti, 133), Venice, 2009.

Cameron – Gaul, Dialogues and Debates
A. Cameron – N. Gaul (Hgg.), Dialogues and Debates from Late Antiquity to Late Byzantium,
London – New York, 2017.

Caseau, Christian Bodies
B. Caseau, Christian Bodies: The Senses and Early Byzantine Christianity, in: James, Desire
and Denial in Byzantium, 101–109.

Caseau, Parfum et guérison
B. Caseau, Parfum et guérison dans le christianisme ancien et byzantin: des huiles parfumées
des médecins au myron des saints byzantins, in Les Pères de l’Église face à la science
médicale de leur temps, Hgg. V. Boudon-Millot – B. Pouderon (= Théologie Historique, 117),
Paris, 2005, 141–191.

Caseau, The Senses in Religion
B. Caseau, The Senses in Religion: Liturgy, Devotion, and Deprivation, in A Cultural History of
the Senses in the Middle Ages, Hg. R. Newhauser, London – New Delhi – New York – Sydney,
2014, 89–110.

Cassidy-Welch, Incarcération du corps et libération de l’esprit
M. Cassidy-Welch, Incarcération du corps et libération de l’esprit: un motif hagiographique,
in: Heullant-Donat – Claustre – Lusset, Enfermements, 57–70.

Cavallo, The Byzantines
G. Cavallo (Hg.), The Byzantines, Übers. T. Dunlap – T. L. Fagan – C. Lambert, Chicago –
London, 1997.

Sekundärliteratur 203



Chareyron, Pilgrims to Jerusalem
N. Chareyron, Pilgrims to Jerusalem in the Middle Ages, Übers. W. D. Wilson, New York,
2005.

Christou, Τὰ μαρτύρια τῶν ἀρχαίων χριστιανῶν
P. K. Christou (Hg.), Τὰ μαρτύρια τῶν ἀρχαίων χριστιανῶν (= Ἕλληνες Πατέρες τῆς Ἐκκλησίας,
30), Thessaloniki, 1978.

Classen, The Deepest Sense
C. Classen, The Deepest Sense: A Cultural History of Touch (= Studies in Sensory History),
Urbana – Chicago – Springfield, 2012.

Cobb, Divine Deliverance
L. S. Cobb, Divine Deliverance: Pain and Painlessness in Early Christian Martyr Texts (= The
Joan Palevsky Imprint in Classical Literature), Oakland, California 2017.

Constantinou – Meyer, Emotions and Gender in Byzantine Culture
S. Constantinou – M. Meyer (Hgg.), Emotions and Gender in Byzantine Culture (= New
Approaches to Byzantine History and Culture), Cham, Switzerland, 2019.

Constantinou, Bloodthirsty Emperors
S. Constantinou, Bloodthirsty Emperors: Performances of Imperial Punishments in Byzantine
Hagiography, in In the Presence of Power: Court and Performance in the Pre-Modern Middle
East, Hgg. M. A. Pomerantz – E. B. Vitz, New York, 2017, 30–41.

Constantinou, Female Corporeal Performances
S. Constantinou, Female Corporeal Performances: Reading the Body in Byzantine Passions
and Lives of Holy Women (= Studia Byzantina Upsaliensia, 9), Uppsala, 2005.

Constantinou, Gendered Emotions and Affective Genders
S. Constantinou, Gendered Emotions and Affective Genders: A Response in: Constantinou –
Meyer, Emotions and Gender in Byzantine Culture, 283–315.

Constantinou, Generic Hybrids
S. Constantinou, Generic Hybrids: The „Life“ of Synkletike and the „Life“ of Theodora of Arta,
in JÖB, 56 (2006), 113–133.

Constantinou, Holy Actors and Actresses
S. Constantinou, Holy Actors and Actresses: Fools and Cross-Dressers as the Protagonists of
Saints’ Lives, in: Efthymiadis, The Ashgate Research Companion, II, 343–362.

Constantinou, Rezension zu Pratsch, Topos
S. Constantinou, Rezension zu T. Pratsch, Der hagiographische Topos: Griechische
Heiligenviten in mittelbyzantinischer Zeit (= Millennium-Studien zu Kultur und Geschichte des
ersten Jahrtausends n.Chr., 6), Berlin – New York, 2005, in MUS, 119/3–4 (2006), 476–481.

Constantinou, Subgenre and Gender
S. Constantinou, Subgenre and Gender in Saints’ Lives in: Odorico – Agapitos, Les Vies
des Saints à Byzance, 411–423.

Constantinou, The Authoritative Voice
S. Constantinou, The Authoritative Voice of St. Catherine of Alexandria, in ABF, n. s., 2
([2003–2004] publiziert im Jahr 2005), 19–38.

Constantinou, The Morphology of Healing Dreams
S. Constantinou, The Morphology of Healing Dreams: Dream and Therapy in Byzantine
Collections of Miracle Stories, in: Angelidi – Calofonos, Dreaming, 21–34.

Constantinou, The Saint’s Two Bodies
S. Constantinou, The Saint’s Two Bodies: Sensibility under (Self‐)Torture in Byzantine
Hagiography, in C&M, 66 (2015), 285–320.

Constantinou, Virginity in Danger
S. Constantinou, Virginity in Danger: Holiness and Sexuality in the Life of Mary of Antioch, in

204 Abkürzungs- und Literaturverzeichnis



ΔΩΡΟΝ ΡΟΔΟΠΟΙΚΙΛΟΝ: Studies in Honour of Jan Olof Rosenqvist, Hgg. D. Searby –
E. B. Witakowska – J. Heldt (= Studia Byzantina Upsaliensia, 12), Uppsala, 2012, 123–132.

Constantinou, Women Teachers
S. Constantinou, Women Teachers in Early Byzantine Hagiography, in What Nature Does Not
Teach, Hg. J. F. Ruys (= Disputatio, 15), Turnhout, 2008, 189–204.

Constas, Death and Dying
N. Constas, Death and Dying in Byzantium, in Byzantine Christianity, Hg. D. Krueger (= A
People’s History of Christianity, 3), Minneapolis, Minn., 2006, 124–145.

Constas, Life of St. Mary/Marinos
N. Constas, Life of St. Mary/Marinos, in Holy Women of Byzantium: Ten Saints’ Lives in
English Translation, Hg. A.-M.Talbot (= Byzantine Saints’ Lives in Translation, 1), Washington,
DC, 1996, 1–12.

Cooper, A Father, a Daughter and a Procurator
K. Cooper, A Father, a Daughter and a Procurator: Authority and Resistance in the Prison
Memoir of Perpetua of Carthage, in GH, 23/3 (2011), 685–702.

Courcelle, „Connais-toi toi-même“
P. Courcelle, „Connais-toi toi-même“, de Socrate à saint Bernard, 2. Bd., Paris, 1975.

Courcelle, Gefängnis (der Seele)
P. Courcelle, Gefängnis (der Seele), in RAC, IX, 294–318.

Cunningham, Preaching and the Community
M. Cunningham, Preaching and the Community in Church and People in Byzantium (Society
for the Promotion of Byzantine Studies. Twentieth Spring Symposium of Byzantine Studies,
Manchester 1986), Hg. R. Morris, Birmingham, 1990, 29–47.

Cunningham, The Life of Michael the Synkellos
M. B. Cunningham (Hg.), The Life of Michael the Synkellos: Text, Translation and Commentary
(= Belfast Byzantine Texts and Translations, 1), Belfast, 1991.

Cupane, The Heavenly City
C. Cupane, The Heavenly City: Religious and Secular Visions of the Other World in Byzantine
Literature, in: Angelidi – Calofonos, Dreaming, 53–68.

Dagron, Vie et miracles de Sainte Thècle
G. Dagron, Vie et miracles de Sainte Thècle: texte grec, traduction et commentaire (= Subsidia
Hagiographica, 62), Brüssel, 1978.

Dauterman Maguire – Maguire, Other Icons
E. Dauterman Maguire – H. Maguire, Other Icons: Art and Power in Byzantine Secular
Culture, Princeton – Oxford, 2007.

Degen, Der Gemeinsinn der Märtyrer
K. Degen, Der Gemeinsinn der Märtyrer: Die Darstellung gemeinwohlorientierten Handelns in
den frühchristlichen Martyriumsberichten (= Potsdamer altertumswissenschaftliche Beiträge,
64), Stuttgart, 2018.

Deléani-Nigoul, L’utilisation des modèles bibliques du martyre
S. Deléani-Nigoul, L’utilisation des modèles bibliques du martyre par les écrivains du IIIe
siècle, in Le monde latin antique et la Bible, Hgg. J. Fontaine – C. Pietri (= Bible de tous les
temps, 2), Paris, 315–338.

Delehaye, Les actes des martyrs de Pergame
H. Delehaye (Hg.), Les actes des martyrs de Pergame, in AB, 58 (1940), 142–176.

Delehaye, Les légendes grecques des saints militaires
H. Delehaye (Hg.), Les légendes grecques des saints militaires, Paris, 1909.

Delehaye, Les légendes hagiographiques
H. Delehaye, Les légendes hagiographiques, 4. Ed. (= Subsidia Hagiographica, 18), Brüssel,
1955.

Sekundärliteratur 205



Delehaye, Les passions des martyrs
H. Delehaye, Les passions des martyrs et les genres littéraires, 2. Ed. (= Subsidia
Hagiographica, 13B), Brüssel, 1966.

Delierneux, The Literary Portrait
N. Delierneux, The Literary Portrait of Byzantine Female Saints, in: Efthymiadis, The Ashgate
Research Companion, II, 363–386.

Dennis, Death in Byzantium
G. T. Dennis, Death in Byzantium, in DOP, 55 (2001), 1–7.

der Nersessian, The Illustrations
S. der Nersessian, The Illustrations of the Metaphrastian Menologium, in Late Classical and
Medieval Studies in Honor of Albert Mathias Friend, Jr., Hg. K. Weitzmann, Princeton, 1955,
222–231.

Detoraki, Greek Passions
M. Detoraki, Greek Passions of the Martyrs in Byzantium, in: Efthymiadis, The Ashgate
Research Companion, II, 61–101.

Devos, Le dossier hagiographique (deuxième article)
P. Devos (Hg.), Le dossier hagiographique de S. Jacques l’Intercis I: La Passion grecque inédite
(deuxième article), in AB, 72 (1954), 213–256.

Devos, Le dossier hagiographique
P. Devos (Hg.), Le dossier hagiographique de S. Jacques l’Intercis I: La Passion grecque inédite
(BHG, 772), in AB, 71 (1953), 157–210.

Dinzelbacher, Angst im Mittelalter
P. Dinzelbacher, Angst im Mittelalter. Teufels-, Todes- und Gotteserfahrung:
Mentalitätsgeschichte und Ikonographie, Paderborn – München – Wien – Zürich, 1996.

Dinzelbacher, Der Kampf der Heiligen
P. Dinzelbacher, Der Kampf der Heiligen mit den Dämonen, in Santi e Demoni nell’alto
Medioevo occidentale (secoli V-XI) (Spoleto, 7– 13 aprile 1988), 2. Bd. (= Settimane di studio
del Centro Italiano di Studi sull’Alto Medioevo, 36), Spoleto, 1989, 647–695.

Dölger, Der Kampf mit dem Ägypter
F. J. Dölger, Der Kampf mit dem Ägypter in der Perpetua-Vision. Das Martyrium als Kampf mit
dem Teufel, in AC, 3 (1932), 177–188.

Donabédian, L’ȃge d’or
P. Donabédian, L’ȃge d’or de l’architecture arménienne: VIIe siècle, Marseille, 2008.

Donner, Die Palästinabeschreibung des Epiphanius
H. Donner, Die Palästinabeschreibung des Epiphanius Monachus Hagiopolita, in ZDPV, 97/1
(1971), 42–91.

Dörrie – Dörries, Erotapokriseis
H. Dörrie – H. Dörries, Erotapokriseis, in RAC, VI, 342–370.

Droge – Tabor, A Noble Death
A. J. Droge – J. D. Tabor, A Noble Death: Suicide and Martyrdom among Christians and Jews
in Antiquity, New York, 1992.

Duffy – Kazhdan, Plato
J. Duffy – A. P. Kazhdan, Plato, in ODB, III, 1683–1684.

Duval, Le Livre de Jonas
Y.-M. Duval, Le Livre de Jonas dans la littérature chrétienne grecque et latine: sources et
influence du Commentaire sur Jonas de saint Jérôme, 2 Bde., Paris, 1973.

Efthymiadis – Kalogeras, Audience, Language and Patronage
S. Efthymiadis – N. Kalogeras, Audience, Language and Patronage in Byzantine
Hagiography, in: Efthymiadis, The Ashgate Research Companion, II, 247–284.

206 Abkürzungs- und Literaturverzeichnis



Efthymiadis, Introduction
S. Efthymiadis, Introduction, in: Efthymiadis, The Ashgate Research Companion, II, 1–21.

Efthymiadis, Questions and Answers
S. Efthymiadis, Questions and Answers, in The Cambridge Intellectual History of Byzantium,
Hgg. A. Kaldellis – N. Siniossoglou, Cambridge, 2017, 47–62.

Efthymiadis, Rezension zu Pratsch, Topos
S. Efthymiadis, Rezension zu T. Pratsch, Der hagiographische Topos: Griechische
Heiligenviten in mittelbyzantinischer Zeit (= Millennium-Studien zu Kultur und Geschichte des
ersten Jahrtausends n.Chr., 6), Berlin – New York, 2005, in BZ, 100/1 (2007), 249–252.

Efthymiadis, The Ashgate Research Companion
S. Efthymiadis (Hg.), The Ashgate Research Companion to Byzantine Hagiography, 1. Bd.:
Periods and Places, 2. Bd.: Genres and Contexts (= Ashgate Research Companions), Farnham –
Burlington, VT, 2011–2014.

Efthymiadis, Οἱ σαρανταδύο μάρτυρες τοῦ A̓μορίου
S. Efthymiadis, Εὐωδίου Μοναχοῦ. Οἱ σαρανταδύο μάρτυρες τοῦ A̓μορίου: εἰσαγωγή –
μετάφραση – σχόλια (= Ἁγιολογικὴ Βιβλιοθήκη, 2), Nea Smyrni, 1989.

Ehrhard, Hagiographie
A. Ehrhard, Hagiographie, in Geschichte der byzantinischen Litteratur von Justinian bis zum
Ende des oströmischen Reiches (527– 1453), 2. Bd., Hg. K. Krumbacher (= Handbuch der
klassischen Altertums-Wissenschaft, 9.1), München, 1897, 176–205.

Ehrhard, Überlieferung
A. Ehrhard, Überlieferung und Bestand der hagiographischen und homiletischen Literatur der
griechischen Kirche von den Anfängen bis zum Ende des 16. Jahrhunderts, 3 Bde. (= Texte und
Untersuchungen zur Geschichte der altchristlichen Literatur, 50–52.2), Leipzig, 1936–1952.

Elliott, Roads to Paradise
A. G. Elliott, Roads to Paradise: Reading the Lives of the Early Saints, Hannover – London,
1987.

Eming, Emotionen als Gegenstand mediävistischer Literaturwissenschaft
J. Eming, Emotionen als Gegenstand mediävistischer Literaturwissenschaft, in JLT, 1/2 (2007),
251–273.

Evans, The Scent of a Martyr
S. Evans, The Scent of a Martyr, in NU, 49 (2001), 193–211.

Eyice – Noret, S. Lucien, disciple de S. Lucien d’Antioche
S. Eyice – J. Noret, S. Lucien, disciple de S. Lucien d’Antioche: A propos d’une inscription de
Kırşehir (Turquie), in AB, 91 (1973), 363–377.

Fludernik, Natural Narratology
M. Fludernik, Towards a „Natural“ Narratology, London – New York, 1996.

Flusin, Saint Anastase le Perse
B. Flusin (Hg.), Saint Anastase le Perse et l’histoire de la Palestine au début du VIIe siècle, 1.
Bd.: Les textes, Paris, 1992.

Foucault, Überwachen und Strafen
M. Foucault, Überwachen und Strafen: Die Geburt des Gefängnisses, Übers. W. Seitter, 9.
Ed. (= Suhrkamp-Taschenbuch Wissenschaft, 184), Frankfurt am Main, 1991.

Fowden, The Barbarian Plain
E. K. Fowden, The Barbarian Plain: Saint Sergius between Rome and Iran (= The
Transformation of the Classical Heritage, 28), Berkeley – Los Angeles – London, 1999.

Fox, Pagans and Christians
R. L. Fox, Pagans and Christians. Religion and the Religious Life from the Second to the Fourth
Century A.D. when the Gods of Olympus lost their Dominion and Christianity, with the
Conversion of Constantine, triumphed in the Mediterranean World, San Francisco, 1986.

Sekundärliteratur 207



Franchi de’ Cavalieri, I martiri
P. Franchi de’ Cavalieri (Hg.), I martiri di S. Teodoto e di S. Ariadne con un’ appendice sul
testo originale del martirio di S. Eleuterio (= Studi e Testi, 6), Rom, 1901, 149–161.

Franchi de’ Cavalieri, Scritti agiografici
P. Franchi de’ Cavalieri (Hg.), Scritti agiografici, 2. Bd. (= Studi e Testi, 222), Città del
Vaticano, 1962.

Frank, The Memory of the Eyes
G. Frank, The Memory of the Eyes: Pilgrims to Living Saints in Christian Late Antiquity (= The
Transformation of the Classical Heritage, 30), Berkeley – Los Angeles – London, 2000.

Frenzel, Stoff- und Motivgeschichte
E. Frenzel, Stoff- und Motivgeschichte, 2. Ed. (= Grundlagen der Germanistik, 3), Berlin, 1974.

Frisk, Griechisches etymologisches Wörterbuch
H. Frisk, Griechisches etymologisches Wörterbuch, 3 Bde., Heidelberg, 1960–1972.

Gaggero, Nazario e Celso
A. G. Gaggero (Hg.), Nazario e Celso antesignani della fede in Liguria: La loro opera – il loro
culto in Liguria, Genova, 1967.

Gamillscheg, Die griechischen Texte
E. Gamillscheg, Die griechischen Texte über die heilige Marina, unveröffentlichte
Dissertation, Universität Wien, 1974.

Geltner, The Medieval Prison
G. Geltner, The Medieval Prison: A Social History, Princeton – Oxford, 2008.

Genette, Die Erzählung
G. Genette, Die Erzählung, Übers. A. Knop, München, 1994.

Giannouli, Byzantine Hagiography and Hymnography
A. Giannouli, Byzantine Hagiography and Hymnography: An Interrelationship, in:
Efthymiadis, The Ashgate Research Companion, II, 285–312.

Giannouli, Die Tränen der Zerknirschung
A. Giannouli, Die Tränen der Zerknirschung: Zur katanyktischen Kirchendichtung als
Heilmittel, in „Doux remède…“: Poésie et poétique à Byzance (Actes du IVe colloque
international philologique „Hermeneia“, Paris, 23–24–25 février 2006), Hgg. P. Odorico –
P. A. Agapitos – M. Hinterberger (= Dossiers Byzantins, 9), Paris, 2009, 141–155.

Girard, Das Heilige und die Gewalt
R. Girard, Das Heilige und die Gewalt, Übers. E. Mainberger-Ruh, 2. Ed., Ostfildern, 2012.

Grig, Making Martyrs
L. Grig, Making Martyrs in Late Antiquity, London, 2004.

Grünbart, Der Kaiser weint
M. Grünbart, Der Kaiser weint: Anmerkungen zur imperialen Inszenierung von Emotionen in
Byzanz, in FMSt, 42 (2008), 89–108.

Guillaumont, Le célibat monastique
A. Guillaumont, Le célibat monastique et l’idéal chrétien de la virginité ont-ils des
„motivations ontologiques et protologiques“?, in La tradizione dell’enkrateia. Motivazioni
ontologiche e protologiche (Atti del Colloquio internazionale, Milano, 20–23 aprile 1982), Hg.
U. Bianchi, Rome, 1985, 83–98. Nachdr. in: A. Guillaumont (Hg.), Études sur la spiritualité
de l’Orient chrétien (= Spiritualité Orientale, 66), Bégrolles-en-Mauges, 1996, 161–178.

Guy, Les Apophtegmes des Pères
J.-C. Guy, Les Apophtegmes des Pères: collection systématique. Introduction, texte critique,
traduction, et notes, 1. Bd.: Chapitres I–IX (= Sources Chrétiennes, 387), Paris, 1993.

Habermehl, Perpetua und der Ägypter
P. Habermehl, Perpetua und der Ägypter oder Bilder des Bösen im frühen afrikanischen

208 Abkürzungs- und Literaturverzeichnis



Christentum: Ein Versuch zur Passio Sanctarum Perpetuae et Felicitatis (= Texte und
Untersuchungen zur Geschichte der altchristlichen Literatur, 140), Berlin, 1992.

Haldon, A Tale of Two Saints
J. Haldon, A Tale of Two Saints: The Martyrdoms and Miracles of Saints Theodore „the Recruit“
and „the General“: Critical Introduction, Translation and Commentary (= Translated Texts for
Byzantinists, 2), Liverpool, 2016.

Halkin, Euphémie de Chalcédone
F. Halkin (Hg.), Euphémie de Chalcédone: légendes byzantines (= Subsidia Hagiographica,
41), Brüssel, 1965.

Halkin, Légendes grecques de „martyres romaines“
F. Halkin (Hg.), Légendes grecques de „martyres romaines“ (= Subsidia Hagiographica, 55),
Brüssel, 1973.

Halkin, Trois textes grecs inédits
F. Halkin (Hg.), Trois textes grecs inédits sur les saints Hermyle et Stratonice Martyrs à
Singidunum (Belgrade), in Analecta Bollandiana, 89 (1971), 10–20.

Halsall, Life of St. Thomaїs of Lesbos
P. Halsall, Life of St. Thomaїs of Lesbos, in: Talbot, Holy Women of Byzantium, 291–322.

Harpham, The Ascetic Imperative
G. G. Harpham, The Ascetic Imperative in Culture and Criticism, Chicago – London, 1987.

Harvey – Mullett, Knowing Bodies, Passionate Souls
S. A. Harvey – M. Mullett (Hgg.), Knowing Bodies, Passionate Souls: Sense Perceptions in
Byzantium (= Dumbarton Oaks Byzantine Symposia and Colloquia), Washington, DC, 2017.

Harvey, Scenting Salvation
S. A. Harvey, Scenting Salvation: Ancient Christianity and the Olfactory Imagination (= The
Transformation of the Classical Heritage, 42), Berkeley – Los Angeles – London, 2006.

Häuser, Eusebius. Ausgewählte Schriften
P. Häuser (Übers.), Eusebius. Ausgewählte Schriften, 2. Bd.: Kirchengeschichte (= Bibliothek
der Kirchenväter, 2.1), München, 1932.

Heffernan, The Passion of Perpetua and Felicity
T. J. Heffernan, The Passion of Perpetua and Felicity, Oxford, 2012.

Hein – Jakovljević – Kleidt, Zypern
E. Hein – A. Jakovljević – B. Kleidt, Zypern – byzantinische Kirchen und Klöster: Mosaiken
und Fresken, Ratingen, 1996.

Herrin, Toleration and Repression
J. Herrin, Toleration and Repression within the Byzantine Family: Gender Problems, in Ανοχή
και καταστολή στους μέσους χρόνους (Μνήμη Λένου Μαυρομμάτη), Hg. K. Nikolaou (= Διεθνή
Συμπόσια, 10), Athen, 2002, 173–188.

Heullant-Donat – Claustre – Lusset, Enfermements
I. Heullant-Donat – J. Claustre – É. Lusset (Hgg.), Enfermements: Le cloître et la prison
(VIe-XVIIIe siècle). Actes du colloque international organisé par le Centre d’études et de
recherche en histoire culturelle (CERHiC – EA 2616) de l’Université de Reims
Champagne-Ardenne et l’association Renaissance de l’abbaye de Clairvaux (Troyes –
Bar-sur-Aube – Clairvaux, 22–24 octobre 2009) (= Homme et Société, 38), Paris 2011.

Hillner, Monastic Imprisonment
J. Hillner, Monastic Imprisonment in Justinian’s Novels, in JECS, 15/2 (2007), 205–237.

Hillner, Prison, Punishment and Penance
J. Hillner, Prison, Punishment and Penance in Late Antiquity, Cambridge, 2015.

Hillner, L’enfermement monastique
J. Hillner, L’enfermement monastique au VIe siècle, in: Heullant-Donat – Claustre –
Lusset, Enfermements, 39–56.

Sekundärliteratur 209



Hinterberger, „Messages of the Soul“
M. Hinterberger, „Messages of the Soul“: Tears, Smiles, Laughter and Emotions Expressed by
Them in Byzantine Literature, in Greek Laughter and Tears: Antiquity and After, Hgg.
M. Alexiou – D. Cairns (= Edinburgh Leventis Studies, 8), Edinburgh, 2017, 125–145.

Hinterberger, A Neglected Tool of Orthodox Propaganda?
M. Hinterberger, A Neglected Tool of Orthodox Propaganda? The Image of the Latins in
Byzantine Hagiography, in Greeks, Latins, and Intellectual History: 1204– 1500, Hgg.
M. Hinterberger – C. Schabel (= Recherches de théologie et philosophie médiévales.
Bibliotheca, 11), 129–149.

Hinterberger, Byzantine Hagiography and Its Literary Genres
M. Hinterberger, Byzantine Hagiography and Its Literary Genres. Some Critical Observations,
in: Efthymiadis, The Ashgate Research Companion, II, 25–60.

Hinterberger, Byzantinische biographische Literatur
M. Hinterberger, Byzantinische biographische Literatur des 10. Jahrhunderts: Quellenkritik –
reizvolle Erzählung – Fiktion, in Biographie als Weltliteratur: Eine Bestandsaufnahme der
biographischen Literatur im 10. Jahrhundert, Hgg. S. Enderwitz – W. Schamoni, Heidelberg,
2009, 57–81.

Hinterberger, Emotions in Byzantium
M. Hinterberger, Emotions in Byzantium, in A Companion to Byzantium, Hg. L. James
(= Blackwell Companions to the Ancient World), Malden, MA – Oxford – Chichester, West
Sussex, 2010, 123–134.

Hinterberger, Phthonos
M. Hinterberger, Phthonos: Mißgunst, Neid und Eifersucht in der byzantinischen Literatur
(= Serta Graeca: Beiträge zur Erforschung griechischer Texte, 29), Wiesbaden, 2013.

Hinterberger, Probleme der Texterstellung
M. Hinterberger, Probleme der Texterstellung der Apophthegmata Patrum, in JÖB, 46 (1996),
25–43.

Hinterberger, The Byzantine Hagiographer and His Text
M. Hinterberger, The Byzantine Hagiographer and His Text, in: Efthymiadis, The Ashgate
Research Companion, II, 211–246.

Hinterberger, Tränen in der byzantinischen Literatur
M. Hinterberger, Tränen in der byzantinischen Literatur: Ein Beitrag zur Geschichte der
Emotionen, in JÖB, 56 (2006), 27–51.

Hoffmann, Raum, Situation, erzählte Wirklichkeit
G. Hoffmann, Raum, Situation, erzählte Wirklichkeit: Poetologische und historische Studien
zum englischen und amerikanischen Roman, Stuttgart, 1978.

Hofmann, Etymologisches Wörterbuch
J. B. Hofmann, Etymologisches Wörterbuch des Griechischen, München, 1949.

Høgel, Euthymios the Athonite
C. Høgel, Euthymios the Athonite, Greek-Georgian and Georgian-Greek Translator–and
Metaphrast?, in TM, 23/1 (2019), 353–364.

Høgel, Metaphrasis
C. Høgel (Hg.), Metaphrasis: Redactions and Audiences in Middle Byzantine Hagiography
(= KULTs skriftserie, 59), Oslo, 1996.

Høgel, Rewriting and Canonization
C. Høgel, Symeon Metaphrastes: Rewriting and Canonization, Copenhagen, 2002.

Høgel, Symeon Metaphrastes and the Metaphrastic Movement
C. Høgel, Symeon Metaphrastes and the Metaphrastic Movement, in: Efthymiadis, The
Ashgate Research Companion, II, 181–196.

210 Abkürzungs- und Literaturverzeichnis



Høgel, The Actual Words of Theodore Graptos
C. Høgel, The Actual Words of Theodore Graptos: A Byzantine Saint’s Letter as Inserted
Document, in Medieval Letters: Between Fiction and Document, Hgg. C. Høgel – E. Bartoli
(= Utrecht Studies in Medieval Literacy, 33), Turnhout, 2015, 307–315.

Høgel, The Redaction of Symeon Metaphrastes
C. Høgel, The Redaction of Symeon Metaphrastes: Literary Aspects of the Metaphrastic
Martyria, in: Høgel, Metaphrasis, 7–21.

Hopkins, Christian Number and Its Implications
K. Hopkins, Christian Number and Its Implications, in JECS, 6/2 (1998), 185–226.

Hunger, Die hochsprachliche profane Literatur
H. Hunger, Die hochsprachliche profane Literatur der Byzantiner, 1. Bd.: Philosophie, Rhetorik,
Epistolographie, Geschichtsschreibung, Geographie (= Handbuch der Altertumswissenschaft,
12. Byzantinisches Handbuch, 5.1), München, 1978.

Hunt, Joy-bearing Grief
H. Hunt, Joy-bearing Grief: Tears of Contrition in the Writings of the Early Syrian and Byzantine
Fathers (= The Medieval Mediterranean, 57), Leiden – Boston, 2004.

James, Desire and Denial in Byzantium
L. James (Hg.), Desire and Denial in Byzantium (Papers from the Thirty-First Spring Symposium
of Byzantine Studies, University of Sussex, Brighton, March 1997) (= Society for the Promotion
of Byzantine Studies, 6), Aldershot – Brookfield, USA – Singapore – Sydney, 1999.

Janin, Constantinople byzantine
R. Janin, Constantinople byzantine: développement urbain et répertoire topographique, 2. Ed.,
Paris, 1964.

Jarausch – Sabrow, „Meistererzählung“
K. H. Jarausch – M. Sabrow, „Meistererzählung“ – Zur Karriere eines Begriffs, in Die
historische Meistererzählung: Deutungslinien der deutschen Nationalgeschichte nach 1945,
Hgg. K. H. Jarausch – M. Sabrow, Göttingen, 2011, 9–32.

Johnson, The Life and Miracles
S. F. Johnson, The Life and Miracles of Thecla: A Literary Study (= Hellenic Studies, 13),
Washington, DC – Cambridge, MA – London, 2006.

Kakrides, Ελληνική μυθολογία
I. T. Kakrides (Hg.), Ελληνική μυθολογία, 5 Bde., Athen, 1986.

Kalopissi-Verti, The Murals of the Narthex
S. Kalopissi-Verti, The Murals of the Narthex: The Paintings of the Late Thirteenth and
Fourteenth Centuries, in Asinou Across Time: Studies in the Architecture and Murals of the
Panagia Phorbiotissa, Cyprus, Hgg. A. Weyl Carr – A. Nicolaïdès (= Dumbarton Oaks
Studies, 43), Washington, DC, 2012, 115–210.

Kälviäinen, The ‘epic’ Greek Martyrdom of George
N. Kälviäinen, The ‘epic’ Greek Martyrdom of George – The Cult of Saints in Late Antiquity:
E06147 (http://csla.history.ox.ac.uk/record.php?recid=E06147).

Kälviäinen, The ‘epic’ Greek Martyrdom of Kyrikos/Cyricus and Ioulitta/Julitta
N. Kälviäinen, The ‘epic’ Greek Martyrdom of Kyrikos/Cyricus and Ioulitta/Julitta – The Cult of
Saints in Late Antiquity: E06118 (http://csla.history.ox.ac.uk/record.php?recid=E06118).

Kaplan, Le miracle
M. Kaplan, Le miracle est-il nécessaire au saint byzantin?, in Miracle et karāma:
hagiographies médiévales comparées 2, Hg. D. Aigle (= Bibliothèque de l’École des Hautes
Études. Sciences Religieuses, 109), Turnhout, 2000, 167–196.

Kay, Courtly Contradictions
S. Kay, Courtly Contradictions: The Emergence of the Literary Object in the Twelfth Century
(= Figurae: Reading Medieval Culture), Stanford, CA, 2001.

Sekundärliteratur 211

http://csla.history.ox.ac.uk/record.php?recid=E06147
http://csla.history.ox.ac.uk/record.php?recid=E06147
http://csla.history.ox.ac.uk/record.php?recid=E06147
http://csla.history.ox.ac.uk/record.php?recid=E06147
http://csla.history.ox.ac.uk/record.php?recid=E06118
http://csla.history.ox.ac.uk/record.php?recid=E06118
http://csla.history.ox.ac.uk/record.php?recid=E06118
http://csla.history.ox.ac.uk/record.php?recid=E06118


Kay, The Sublime Body of the Martyr
S. Kay, The Sublime Body of the Martyr: Violence in Early Romance Saints’ Lives, in Violence in
Medieval Society, Hg. R. Kaeuper, London, 2000, 3–20.

Kazhdan – Cutler, Emotions
A. P. Kazhdan – A. Cutler, Emotions, in ODB, I, 691–692.

Kazhdan – Lowden – Tkacz, Jonah
A. P. Kazhdan – J. H. Lowden – C. B. Tkacz, Jonah, in ODB, II, 1071.

Kazhdan – Patterson Ševčenko, Barbara
A. P. Kazhdan – N. Patterson Ševčenko, Barbara, in ODB, I, 252.

Kazhdan – Talbot, Hagiographie
A. P. Kazhdan – A.-T. Talbot, Hagiographie, in ODB, II, 897–899.

Kazhdan, A History of Byzantine Literature (850– 1000)
A. P. Kazhdan, A History of Byzantine Literature (850– 1000), 2. Bd. (= Research Series, 4),
Athen, 2006, 231–247.

Kazhdan, Byzantine Hagiography and Sex
A. P. Kazhdan, Byzantine Hagiography and Sex in the Fifth to Twelfth Centuries, in DOP, 44
(1990), 131–143.

Kazhdan, Erotapokriseis
A. P. Kazhdan, Erotapokriseis, in ODB, I, 727.

Kazhdan, Fear
A. P. Kazhdan, Fear, in ODB, II, 780–781.

Kazhdan, Holy and Unholy Miracle Workers
A. P. Kazhdan, Holy and Unholy Miracle Workers, in Byzantine Magic, Hg. H. Maguire,
Washington, DC, 1995, 73–82.

Kazhdan, Prisons
A. P. Kazhdan, Prisons, in ODB, III, 1723.

Kellner, Tertullians private und katechetische Schriften
K. A. H. Kellner (Übers.), Tertullians private und katechetische Schriften (= Bibliothek der
Kirchenväter, 1.7), München, 1912.

Koch, Trauer und Identität
E. Koch, Trauer und Identität: Inszenierungen von Emotionen in der deutschen Literatur des
Mittelalters (= Trends in Medieval Philology, 8), Berlin – New York, 2006.

Koder, Romanos Melodos
J. Koder (Übers.), Romanos Melodos. Die Hymnen, 2 Bde. (= Bibliothek der griechischen
Literatur, 64), Stuttgart, 2005–2006.

Kotter, Die Schriften des Johannes von Damaskos
B. Kotter (Hg.), Die Schriften des Johannes von Damaskos, 5. Bd.: Opera homiletica et
hagiographica (= Patristische Texte und Studien, 29), Berlin, 1988.

Koukoules – Guilland, Voleurs et prisons
P. Koukoules – R. Guilland, Études sur la vie privée des Byzantins. I: Voleurs et prisons à
Byzance, in REG, 61 (1948), 118–136.

Koukoules, Βυζαντινῶν βίος
P. Koukoules, Βυζαντινῶν βίος και πολιτισμός, 6 Bde., Athen, 1948–1955.

Koukoules, Οἱ αἰχμάλωτοι
P. Koukoules, Οἱ αἰχμάλωτοι κατὰ τοὺς βυζαντινοὺς χρόνους, in Imerologion, 4 (1925), 33–45.

Krause, Gefängnisse
J.-U. Krause, Gefängnisse im Römischen Reich, Stuttgart, 1996.

Krause, Kriminalgeschichte
J.-U. Krause, Kriminalgeschichte der Antike, München, 2004.

212 Abkürzungs- und Literaturverzeichnis



Krönung, Gottes Werk und Teufels Wirken
B. Krönung, Gottes Werk und Teufels Wirken: Traum, Vision, Imagination in der
frühbyzantinischen monastischen Literatur (= Millennium-Studien zu Kultur und Geschichte des
ersten Jahrtausends n.Chr., 45), Berlin – Boston 2014.

Krumbacher, Der heilige Georg
K. Krumbacher, Der heilige Georg in der griechischen Überlieferung (= Abhandlungen der
Königlich Bayerischen Akademie der Wissenschaften. Philosophisch-philologische und
historische Klasse, 25.3), München, 1911.

Krumbacher, Michael Glykas
K. Krumbacher, Michael Glykas: Eine Skizze seiner Biographie und seiner litterarischen
Thätigkeit nebst einem unedierten Gedichte und Briefe desselben (= Sitzungsberichte der
Königlich Bayerischen Akademie der Wissenschaften. Philosophisch-philologische und
historische Klasse, Jahrgang 1894, Heft 3), München, 1895, 391–460.

Kulhánková, Das gottgefällige Abenteuer
M. Kulhánková, Das gottgefällige Abenteuer: Eine narratologische Analyse der byzantinischen
erbaulichen Erzählungen (= Pro Oriente: dědictví křesťanského Východu, 31), Červený Kostelec,
2015.

Lackner, Die Gestalt des Heiligen
W. Lackner, Die Gestalt des Heiligen in der byzantinischen Hagiographie des 9. und
10. Jahrhunderts, in The 17th International Byzantine Congress (Dumbarton Oaks/Georgetown
University, Washington, D.C., August 3–8, 1986): Major Papers, New Rochelle, NY, 1986,
523–536.

Lafontaine, La version grecque
G. Lafontaine (Hg.), La version grecque ancienne du livre arménien d’Agathange: édition
critique (= Publications de l’Institut Orientaliste de Louvain, 7), Louvain-la-Neuve, 1973.

Laiou, The Role of Women
A. E. Laiou, The Role of Women in Byzantine Society, in JÖB 31/1 (1981), 233–260.

Lampakis, Οἱ καταβάσεις στὸν Κάτω Κόσμο
S. Lampakis, Οἱ καταβάσεις στὸν Κάτω Κόσμο στὴ βυζαντινὴ καὶ στὴ μεταβυζαντινὴ λογοτεχνία,
Athen, 1982.

Latyšev, Menologii anonymi
B. Latyšev (Hg.), Menologii anonymi Byzantini saeculi X quae supersunt, 1. Bd., St. Petersburg,
1911.

Lequeux, Latin Hagiographical Literature
X. Lequeux, Latin Hagiographical Literature Translated into Greek, in: Efthymiadis, The
Ashgate Research Companion, I, 385–399.

Letsios, Die Kriegsgefangenschaft
D. Letsios, Die Kriegsgefangenschaft nach Auffassung der Byzantiner, in ByzSl, 53 (1992),
213–227.

Loverdou-Tsigarida, Η κρύπτη του ναού
K. Loverdou-Tsigarida, Η κρύπτη του ναού του αγίου Δημητρίου Θεσσαλονίκης, Athen, 2006.

Lubinsky, Removing Masculine Layers
C. L. Lubinsky, Removing Masculine Layers to Reveal a Holy Womanhood: The Female
Transvestite Monks of Late Antique Eastern Christianity (= Studia Traditionis Theologiae:
Explorations in Early and Medieval Theology, 13), Turnhout, 2013.

Magdalino, Byzantine Encyclopaedism
P. Magdalino, Byzantine Encyclopaedism of the Ninth and Tenth Centuries, in Encyclopaedism
from Antiquity to the Renaissance, Hgg. J. König – G. Woolf, Cambridge, 2013, 219–231.

Maguire, The Depiction of Sorrow
H. Maguire, The Depiction of Sorrow in Middle Byzantine Art, in DOP, 31 (1977), 122–174.

Sekundärliteratur 213



Malone, The Monk and the Martyr
E. E. Malone, The Monk and the Martyr: The Monk as the Successor of the Martyr (= The
Catholic University of America Studies in Christian Antiquity, 12), Washington, DC, 1950.

Mango, Saints
C. Mango, Saints, in: Cavallo, The Byzantines, 255–280.

Mango, The Brazen House
C. Mango, The Brazen House: A Study of the Vestibule of the Imperial Palace of
Constantinople, Kopenhagen, 1959.

Marava-Chatzinikolaou, Ὁ ἅγιος Μάμας
A. Marava-Chatzinikolaou, Ὁ ἅγιος Μάμας (= Collection de l’Institut français d’Athènes, 57.
Καππαδοκία, 9), Athen, 1953.

Marinis, Death and the Afterlife in Byzantium
V. Marinis, Death and the Afterlife in Byzantium: The Fate of the Soul in Theology, Liturgy, and
Art, New York, 2017.

Mazal, Kommentar zur Wiener Genesis
O. Mazal, Kommentar zur Wiener Genesis: Faksimile-Ausgabe des Codex theol. gr. 31 der
Österreichischen Nationalbibliothek in Wien, Frankfurt am Main, 1980.

Merkelbach, Drache
R. Merkelbach, Drache, in RAC, IV, 226–250.

Messis, Fiction and/or Novelisation
C. Messis, Fiction and/or Novelisation in Byzantine Hagiography, in: Efthymiadis, The
Ashgate Research Companion, II, 313–341.

Meyer-Plath – Schneider, Die Landmauer von Konstantinopel
B. Meyer-Plath – A. M. Schneider, Die Landmauer von Konstantinopel, 2. Tl.
(= Denkmäler antiker Architektur, 8), Berlin, 1943.

Miller, Dreams in Late Antiquity
P. C. Miller, Dreams in Late Antiquity: Studies in Imagination of a Culture, Princeton, 1994.

Mouterde, A propos de sainte Marine
P. Mouterde, A propos de sainte Marine, in Syria, 7/2 (1926), 185–186.

Musurillo, Acta Alexandrinorum
H. A. Musurillo (Hg.), Acta Alexandrinorum: de mortibus Alexandriae nobilium fragmenta
papyracea Graeca (= Bibliotheca Scriptorum Graecorum et Romanorum Teubneriana), Leipzig,
1961.

Musurillo, Christian Martyrs
H. A. Musurillo (Hg.), The Acts of the Christian Martyrs, Oxford, 1972.

Musurillo, Pagan Martyrs
H. A. Musurillo (Hg.), The Acts of the Pagan Martyrs: Acta Alexandrinorum, Oxford, 1954.

Musurillo, The Pagan Acts of the Martyrs
H. A. Musurillo, The Pagan Acts of the Martyrs, in TS, 10 (1949), 555–564.

Nikolaou, Η γυναίκα στη μέση βυζαντινή εποχή
K. Nikolaou, Η γυναίκα στη μέση βυζαντινή εποχή: κοινωνικά πρότυπα και καθημερινός βίος
στα αγιολογικά κείμενα (= National Hellenic Research Foundation. Institute of Byzantine
Research. Monographs, 6), Athen, 2005.

Nilsson, Poets and Teachers in the Underworld
I. Nilsson, Poets and Teachers in the Underworld: From the Lucianic katabasis to the
Timarion, in SO, 90 (2016), 180–204.

Oberhelman, Dreams and Dream Visions
S. M. Oberhelman, Dreams and Dream Visions, in ODB, I, 661.

214 Abkürzungs- und Literaturverzeichnis



Oberlinner, Deutungen des Todes Jesu
L. Oberlinner, Deutungen des Todes Jesu in der neutestamentlichen Tradition, in LKat, 12
(1990), 77–88.

Odorico – Agapitos, Les Vies des Saints à Byzance
P. Odorico – P. A. Agapitos (Hgg.), Les Vies des Saints à Byzance. Genre littéraire ou
biographie historique? (Actes du IIe colloque international philologique „Hermeneia“, Paris,
6–7–8 juin 2002) (= Dossiers Byzantins, 4), Paris, 2004.

Ogden, Dragons, Serpents, and Slayers
D. Ogden, Dragons, Serpents, and Slayers in the Classical and Early Christian Worlds: A
Sourcebook, New York, 2013.

Ogden, Drakōn
D. Ogden, Drakōn: Dragon Myth and Serpent Cult in the Greek and Roman Worlds, Oxford,
2013.

Papadogiannakis, Dialogical Pedagogy
I. Papadogiannakis, Dialogical Pedagogy and the Structuring of Emotions in Liber Asceticus,
in: Cameron – Gaul, Dialogues and Debates, 94–104.

Papadogiannakis, Instruction by Question and Answer
I. Papadogiannakis [Y. Papadoyannakis], Instruction by Question and Answer: The Case of
Late Antique and Byzantine Erotapokriseis, in Greek Literature in Late Antiquity: Dynamism,
Didacticism, Classicism, Hg. S. F. Johnson, Aldershot – Burlington, VT, 2006, 91–105.

Papadopoulos-Kerameus, Τυπικὸν τῆς ἐν Ἱεροσολύμοις ἐκκλησίας
A. Papadopoulos-Kerameus (Hg.), Τυπικὸν τῆς ἐν Ἱεροσολύμοις ἐκκλησίας, in A̓νάλεκτα
ἱεροσολυμιτικῆς σταχυολογίας, ἢ συλλογὴ ἀνεκδότων καὶ σπανίων ἑλληνικῶν συγγραφῶν περὶ
τῶν κατὰ τὴν ἑῴαν ὀρθοδόξων ἐκκλησιῶν καὶ μάλιστα τῆς τῶν Παλαιστινῶν, 2. Bd., St.
Petersburg, 1894, 1–254.

Papaioannou, Christian Novels
S. Papaioannou (Hg.), Christian Novels from the Menologion of Symeon Metaphrastes
(= Dumbarton Oaks Medieval Library, 45), Cambridge, MA, 2017.

Papaioannou, Voice, Signature, Mask
S. Papaioannou, Voice, Signature, Mask: The Byzantine Author, in The Author in Middle
Byzantine Literature: Modes, Functions, and Identities, Hg. A. Pizzone (= Byzantinisches
Archiv, 28), Berlin, 2014, 21–40.

Papavarnavas, Die Rolle des Publikums
C. Papavarnavas, Die Rolle des Publikums in den vormetaphrastischen Gruppen- und
Einzelmartyrien, Masterarbeit, Universität Wien, 2014 (online abrufbar: http://othes.univie.ac.
at/34303/).

Papavarnavas, The Role of the Audience
C. Papavarnavas, The Role of the Audience in the Pre-Metaphrastic Passions, in AB, 134/1
(2016), 66–82.

Patlagean, Byzance et son autre monde
E. Patlagean, Byzance et son autre monde. Observations sur quelques récits, in Faire croire.
Modalités de la diffusion et de la réception des messages religieux du XIIe au XVe siècle (Actes
de table ronde de Rome, 22–23 juin 1979), Hgg. G. Barone – J. Berlioz – J. Chiffoleau –
A. Vauchez (= Publications de l’École française de Rome, 51), Rom, 1981, 201–221.

Patlagean, Byzantium
E. Patlagean, Byzantium in the Tenth and Eleventh Centuries, in A History of Private Life, 1.
Bd.: From Pagan Rome to Byzantium, Hg. P. Veyne, Übers. A. Goldhammer, Cambridge, MA –
London, 1992, 551–641.

Patlagean, L’histoire de la femme déguisée
E. Patlagean, L’histoire de la femme déguisée en moine et l’évolution de la sainteté féminine

Sekundärliteratur 215

http://othes.univie.ac.at/34303/
http://othes.univie.ac.at/34303/
http://othes.univie.ac.at/34303/


à Byzance, in SM, 3/17 (1976), 597–623. Nachdr. in: E. Patlagean (Hg.), Structure sociale,
famille, chrétienté à Byzance, IVe-XIe siècle (= Variorum Collected Studies, 134), London, 1981,
XI.597–623.

Patterson Ševčenko, Illustrated Manuscripts
N. Patterson Ševčenko, Illustrated Manuscripts of the Metaphrastian Menologion (= Studies
in Medieval Manuscript Illumination. Chicago Visual Library Text-Fiche Series, 54), Chicago –
London, 1990.

Patterson Ševčenko, Images of the Second Coming
N. Patterson Ševčenko, Images of the Second Coming and the Fate of the Soul in Middle
Byzantine Art, in Apocalyptic Thought in Early Christianity, Hg. R. J. Daly (= Holy Cross Studies
in Patristic Theology and History), Grand Rapids, MI, 2009, 250–272.

Patterson Ševčenko, Menologion of Basil II
N. Patterson Ševčenko, Menologion of Basil II, in ODB, II, 1341–1342.

Patterson Ševčenko, Synaxaria and Menologia
N. Patterson Ševčenko, Synaxaria and Menologia, in A Companion to Byzantine Illustrated
Manuscripts, Hg. V. Tsamakda (= Brill’s Companions to the Byzantine World, 2), Leiden –
Boston, 2017, 319–327.

Perkins, The Suffering Self
J. Perkins, The Suffering Self: Pain and Narrative Representation in the Early Christian Era,
London – New York, 1995.

Peyr [Schiffer], Zur Umarbeitung rhetorischer Texte
E. Peyr [Schiffer], Zur Umarbeitung rhetorischer Texte durch Symeon Metaphrastes, in JÖB,
42 (1992), 143–155.

Pitarakis, Female Piety in Context
B. Pitarakis, Female Piety in Context: Understanding Developments in Private Devotional
Practices, in Images of the Mother of God: Perceptions of the Theotokos in Byzantium, Hg.
M. Vassilaki, Aldershot – Burlington, VT, 2005, 153–166.

Plamper, Geschichte und Gefühl
J. Plamper, Geschichte und Gefühl: Grundlagen der Emotionsgeschichte, München, 2012.

Podskalsky – Kazhdan – Cutler, Paradise
G. Podskalsky – A. P. Kazhdan – A. Cutler, Paradise, in ODB, III, 1582–1583.

Podskalsky – Stichel – Karpozilos, Death
G. Podskalsky – R. Stichel – A. Karpozilos, Death, in ODB, I, 593–594.

Podskalsky – Stichel, Hell
G. Podskalsky – R. Stichel, Hell, in ODB, II, 911.

Podskalsky, Virgin Mary
G. Podskalsky, Virgin Mary, in ODB, III, 2173–2174.

Potter, Martyrdom as Spectacle
D. Potter, Martyrdom as Spectacle, in Theater and Society in the Classical Word, Hg.
R. Scodel, 4. Ed., Ann Arbor, MI, 1996, 53–88.

Pratsch, Der hagiographische Topos
T. Pratsch, Der hagiographische Topos: Griechische Heiligenviten in mittelbyzantinischer Zeit
(= Millennium-Studien zu Kultur und Geschichte des ersten Jahrtausends n.Chr., 6), Berlin –
New York, 2005.

Rapp, A Medieval Cosmopolis
C. Rapp, A Medieval Cosmopolis: Constantinople and Its Foreign Inhabitants, in Alexander’s
Revenge: Hellenistic Culture through the Centuries, Hgg. J. M. Asgeirsson – N. van Deusen,
Reykjavík, 2002, 153–171.

Rapp, Byzantine Hagiographers as Antiquarians
C. Rapp, Byzantine Hagiographers as Antiquarians, Seventh to Tenth Centuries, in Bosphorus

216 Abkürzungs- und Literaturverzeichnis



(Essays in Honour of Cyril Mango), Hgg. S. Efthymiadis – C. Rapp – D. Tsougarakis
(= Byzantinische Forschungen, 21), Amsterdam, 1995, 31–44.

Rapp, Death at the Byzantine Court
C. Rapp, Death at the Byzantine Court: The Emperor and His Family, in Death at Court, Hgg.
K.-H. Spieß – I. Warntjes, Wiesbaden, 2012, 267–286.

Rapp, Heilige, Teufel und Dämonen
C. Rapp, Heilige, Teufel und Dämonen: Frömmigkeit im Alltagsleben, in Das goldene Byzanz
und der Orient, Hgg. F. Daim – C. Gastgeber – D. Heher, Schallaburg, 2012, 105–117.

Rapp, Holy Bishops
C. Rapp, Holy Bishops in Late Antiquity: The Nature of Christian Leadership in an Age of
Transition, Berkeley – Los Angeles – London, 2005.

Rapp, Saints and Hagiography
C. Rapp, Saints and Hagiography: The View from Constantinople, in Church History, 85/4
([2016] publiziert im Jahr 2017), 786–792 (Rezension zu Bartlett, Why Can the Dead Do Such
Great Things?).

Rapp, Saints and Holy Men
C. Rapp, Saints and Holy Men, in The Cambridge History of Christianity, 1. Bd.: Constantine to
c. 600, Hgg. A. Casiday – F. W. Norris, Cambridge, 2007, 548–567.

Rapp, Storytelling
C. Rapp, Storytelling as Spiritual Communication in Early Greek Hagiography: The Use of
Diegesis, in JECS, 6/3 (1998), 431–443.

Rapp, The Origins of Hagiography
C. Rapp, The Origins of Hagiography and the Literature of Early Monasticism: Purpose and
Genre between Tradition and Innovation, in Unclassical Traditions, 1. Bd.: Alternatives to the
Classical Past in Late Antiquity, Hgg. C. Kelly – R. Flower – M. S. Williams (= Cambridge
Classical Journal. Proceedings of the Cambridge Philological Society, suppl., 34), Cambridge,
2010, 119–130.

Rauschen, Die Akten der hl. Perpetua und Felizitas
G. Rauschen, Die Akten der hl. Perpetua und Felizitas, in Frühchristliche Apologeten und
Märtyrerakten, 2 Bde., Hgg. O. Bardenhewer – T. Schermann – K. Weyman (= Bibliothek der
Kirchenväter, 1.14), Kempten – München, 1913.

Rebillard, Greek and Latin Narratives
É. Rebillard (Hg.), Greek and Latin Narratives about the Ancient Martyrs (= Oxford Early
Christian Texts), Oxford – New York, 2017.

Reitzenstein, Hellenistische Wundererzählungen
R. Reitzenstein, Hellenistische Wundererzählungen, 2. Ed., Leipzig, 1963.

Resh, Toward a Byzantine Definition of Metaphrasis
D. D. Resh, Toward a Byzantine Definition of Metaphrasis, in GRBS, 55 (2015), 754–787.

Rexroth, Meistererzählungen und die Praxis
F. Rexroth, Meistererzählungen und die Praxis der Geschichtsschreibung. Eine Skizze zur
Einführung, in Meistererzählungen vom Mittelalter. Epochenimaginationen und Verlaufsmuster
in der Praxis mediävistischer Disziplinen, Hg. F. Rexroth (= Historische Zeitschrift, Beiheft 46),
München, 2007, 1–22.

Richard – Munitiz, Anastasii Sinaitae quaestiones et responsiones
M. Richard – J. A. Munitiz (Hgg.), Anastasii Sinaitae quaestiones et responsiones (= Corpus
Christianorum, 59), Turnhout – Leuven, 2006.

Riehl, Kontinuität und Wandel
C. M. Riehl, Kontinuität und Wandel von Erzählstrukturen am Beispiel der Legende
(= Göppinger Arbeiten zur Germanistik, 576), Göppinger, 1993.

Sekundärliteratur 217



Rizos, Martyrs from the North-Western Balkans
E. Rizos, Martyrs from the North-Western Balkans in the Byzantine Ecclesiastical Tradition:
Patterns and Mechanisms of Cult Transfer, in Grenzübergänge: Spätrömisch, frühchristlich,
frühbyzantinisch als Kategorien der historisch-archäologischen Forschung an der mittleren
Donau (Akten des 27. Internationalen Symposiums der Grundprobleme der frühgeschichtlichen
Entwicklung im mittleren Donauraum, Ruma, 4.–7. 11.2015), Hgg. I. Bugarski – O.
Heinrich-Tamáska – V. Ivanišević – D. Syrbe (= Forschungen zu Spätantike und Mittelalter,
4), Remshalden, 2016, 195–213.

Rizos, The Greek Martyrdom of Basileus
E. Rizos, The Greek Martyrdom of Basileus by the Priest Ioannes of Nicomedia – The Cult of
Saints in Late Antiquity: E07127 (http://csla.history.ox.ac.uk/record.php?recid=E07127).

Rizos, The Greek Martyrdom of Philemon
E. Rizos, The Greek Martyrdom of Philemon, Apollonios, Areianos, and Companions – The Cult
of Saints in Late Antiquity: E03564 (http://csla.history.ox.ac.uk/record.php?recid=E03564).

Rizos, The Greek Translation
E. Rizos, The Greek Translation of the Latin Martyrdom of Perpetua and Her Companions – The
Cult of Saints in Late Antiquity: E01667 (http://csla.history.ox.ac.uk/record.php?recid=E01667)

Roscher – Ziegler, Ausführliches Lexikon
W. H. Roscher – K. Ziegler (Hgg.), Ausführliches Lexikon der griechischen und römischen
Mythologie, 7 Bde., Leipzig, 1884–1937.

Rosenwein, Emotional Communities
B. H. Rosenwein, Emotional Communities in the Early Middle Ages, Ithaca, NY – London,
2006.

Rosenwein, Emotional Space
B. H. Rosenwein, Emotional Space, in Codierungen von Emotionen im Mittelalter/Emotions
and Sensibilities in the Middle Ages, Hgg. C. S. Jaeger – I. Kasten (= Trends in Medieval
Philology, 1), Berlin – New York, 2003, 287–303.

Rosenwein, Histoire de l’émotion
B. H. Rosenwein, Histoire de l’émotion: méthodes et approches, in CCM, 29 (2006), 33–48.

Rosenwein, The Places and Spaces of Emotion
B. H. Rosenwein, The Places and Spaces of Emotion, in Uomo e spazio nell’alto medioevo
(Spoleto, 4–8 aprile 2002) (= Settimane di studio del Centro Italiano di Studi sull’Alto
Medioevo, 50), Spoleto, 2003, 505–536.

Rüsen, Einleitung
J. Rüsen, Einleitung: Für eine interkulturelle Kommunikation in der Geschichte, in Die Vielfalt
der Kulturen, Hgg. J. Rüssen – M. Gottlob – A. Mittag, Frankfurt am Main, 1998, 12–36.

Rutherford, The Third Space: Interview with Homi Bhabha
J. Rutherford, The Third Space: Interview with Homi Bhabha, in Identity: Community, Culture,
Difference, Hg. J. Rutherford, London, 1990, 207–221.

Rydén, Literariness
L. Rydén, Literariness in Byzantine Saints’ Lives, in: Odorico – Agapitos, Les Vies des Saints
à Byzance, 49–58.

Salisbury, Perpetua’s Passion
J. E. Salisbury, Perpetua’s Passion: The Death and Memory of a Young Roman Woman, New
York – London, 1997.

Savio, La Leggenda dei Ss. Nazario e Celso
F. Savio (Hg.), La Leggenda dei Ss. Nazario e Celso, in Ambrosiana: Scritti varii pubblicati nel
XV centenario dalla morte di S. Ambrogio, Mailand, 1890, 5–58. Nachdr. in: Gaggero, Nazario
e Celso, 173–202 [5–58].

218 Abkürzungs- und Literaturverzeichnis

http://csla.history.ox.ac.uk/record.php?recid=E07127
http://csla.history.ox.ac.uk/record.php?recid=E07127
http://csla.history.ox.ac.uk/record.php?recid=E07127
http://csla.history.ox.ac.uk/record.php?recid=E07127
http://csla.history.ox.ac.uk/record.php?recid=E03564
http://csla.history.ox.ac.uk/record.php?recid=E03564
http://csla.history.ox.ac.uk/record.php?recid=E03564
http://csla.history.ox.ac.uk/record.php?recid=E03564
http://csla.history.ox.ac.uk/record.php?recid=E01667
http://csla.history.ox.ac.uk/record.php?recid=E01667
http://csla.history.ox.ac.uk/record.php?recid=E01667
http://csla.history.ox.ac.uk/record.php?recid=E01667


Schiffer, Hypomnema
E. Schiffer, Hypomnema als Bezeichnung hagiographischer Texte, in Wiener Byzantinistik und
Neogräzistik: Beiträge zum Symposium „Vierzig Jahre Institut für Byzantinistik und Neogräzistik
der Universität Wien“ im Gedanken an Herbert Hunger (Wien, 4.–7. Dezember 2002), Hgg.
W. Hörandner – J. Koder – M. A. Stassinopoulou (= Byzantina et Neograeca
Vindobonensia, 24), Wien, 2004, 397–407.

Schiffer, Metaphrastic Lives
E. Schiffer, Metaphrastic Lives and Earlier metaphráseis of Saints’ Lives, in: Høgel,
Metaphrasis, 22–41.

Schnell, Haben Gefühle eine Geschichte?
R. Schnell, Haben Gefühle eine Geschichte? Aporien einer History of Emotions, 2 Tle.,
Göttingen, 2015.

Schulze, Schmerz und Heiligkeit
U. Schulze, Schmerz und Heiligkeit: Zur Performanz von Passio und Compassio in
ausgewählten Passionsspieltexten (Mittelrheinisches, Frankfurter, Donaueschinger Spiel), in
Forschungen zur deutschen Literatur des Spätmittelalters. Festschrift für Johannes Janota, Hgg.
H. Brunner – W. Williams-Krapp, Tübingen, 2003, 211–232.

Seeliger – Wischmeyer, Märtyrerliteratur
H. R. Seeliger – W. Wischmeyer (Hgg.), Märtyrerliteratur (= Texte und Untersuchungen zur
Geschichte der altchristlichen Literatur, 172), Berlin – Boston, 2015.

Semoglou, Η Θέκλα
A. Semoglou, Η Θέκλα στην αυγή του χριστιανισμού: εικονογραφική μελέτη της πρώτης
γυναίκας μάρτυρα στην τέχνη της Ύστερης Αρχαιότητας, Thessaloniki, 2014.

Serban, La peur
C. Serban, La peur à Byzance aux XIIIe–XIVe s., in JÖB, 32/2 (1982), 187–193.

Ševčenko, Hagiography of the Iconoclast Period
I. Ševčenko, Hagiography of the Iconoclast Period, in Iconoclasm (Papers given at the Ninth
Spring Symposium of Byzantine Studies, University of Birmingham, March 1975), Hgg.
A. Bryer – J. Herrin, Birmingham, 1977, 113–131.

Ševčenko, Levels of Style
I. Ševčenko, Levels of Style in Byzantine Prose, in JÖB, 31/1 (1981), 289–312.

Shaw, The Virgin Charioteer
T. M. Shaw, The Virgin Charioteer and the Bride of Christ: Gender and the Passions in Late
Ancient Ethics and Early Christian Writings on Virginity, in A Feminist Companion to Patristic
Literature, Hgg. A.-J. Levine – M. M. Robbins (= Feminist Companion to the New Testament
and Early Christian Writings, 12), London – New York, 2008, 193–210.

Sherwood, A Biblical Text and Its Afterlives
Y. Sherwood, A Biblical Text and Its Afterlives: The Survival of Jonah in Western Culture,
Cambridge, 2000.

Sider, Christian and Pagan in the Roman Empire
R. D. Sider, Christian and Pagan in the Roman Empire: The Witness of Tertullian (= Selections
from the Fathers of the Church, 2), Washington, DC, 2001.

Signes Codoñer, Lust am Erzählen
J. Signes Codoñer, Lust am Erzählen: Heiligenviten als Grundlage der Geschichtsschreibung
im 10. Jahrhundert und der Weg nach Bagdad, in L’écriture de la mémoire. La littérarité de
l’historiographie (Actes du IIIe colloque international „Hermeneia“, Nicosie, 6–7–8 mai 2004),
Hgg. P. Odorico – P. A. Agapitos – M. Hinterberger (= Dossiers Byzantins, 6), Paris, 2006,
85–105.

Sekundärliteratur 219



Simpson, Niketas Choniates: A Historiographical Study
A. Simpson, Niketas Choniates: A Historiographical Study (= Oxford Studies in Byzantium),
Oxford, 2013.

Spyridakis, Τὰ κατὰ τὴν τελευτὴν ἔθιμα
G. K. Spyridakis, Τὰ κατὰ τὴν τελευτὴν ἔθιμα τῶν Βυζαντινῶν ἐκ τῶν ἁγιολογικῶν πηγῶν, in
EEBS, 20 (1950), 75–171.

Stoderl, Des heiligen Kirchenlehrers Johannes Chrysostomus ausgewählte Schriften
W. Stoderl (Übers.), Des heiligen Kirchenlehrers Johannes Chrysostomus ausgewählte
Schriften, 8. Bd.: Des heiligen Kirchenlehrers Johannes Chrysostomus Erzbischofs von
Konstantinopel Kommentar zu den Briefen des hl. Paulus an die Galater und Epheser
(= Bibliothek der Kirchenväter, 2.15), Kempten – München, 1936.

Stoll, Danae
H. W. Stoll, Danae in: Roscher – Ziegler, Ausführliches Lexikon, I, 946–949.

Straw, Settling Scores
C. Straw, Settling Scores: Eschatology in the Church of the Martyrs, in Last Things: Death and
the Apocalypse in the Middle Ages, Hgg. C. Bynum-Walker – P. Freedman, Philadelphia,
2000, 21–40.

Szakolczai, Liminality and Experience
A. Szakolczai, Liminality and Experience: Structuring Transitory Situations and Transformative
Events, in IPA, 2/1 (2009), 141–172.

Talbot, Caves, Demons and Holy Men
A.-M. Talbot, Caves, Demons and Holy Men, in Le saint, le moine et le paysan. Mélanges
d’histoire byzantine offerts à Michel Kaplan, Hgg. O. Delouis – S. Métivier – P. Pagès
(= Byzantina Sorbonensia, 29), Paris, 2016, 707–718.

Talbot, Female Sanctity
A.-M. Talbot, Female Sanctity in Byzantium, in: Talbot, Women and Religious Life, VI.1–16.

Talbot, Holy Women of Byzantium
A.-M. Talbot (Hg.), Holy Women of Byzantium: Ten Saints’ Lives in English Translation
(= Byzantine Saints’ Lives in Translation, 1), Washington, DC, 1996.

Talbot, Les saintes montagnes
A.-M. Talbot, Les saintes montagnes à Byzance, in Le sacré et son inscription dans l’espace à
Byzance et en Occident: études comparées, Hg. M. Kaplan (= Byzantina Sorbonensia, 18),
Paris, 2001, 263–275.

Talbot, Women
A.-M. Talbot, Women, in: Cavallo, The Byzantines, 117–143. Nachdr. in: Talbot, Women and
Religious Life, I.117–143.

Talbot, Women and Religious Life
A.-M. Talbot (Hg.), Women and Religious Life in Byzantium (= Variorum Collected Studies,
733), Aldershot – Burlington, VT – Singapore – Sydney, 2001.

Taveirne, Das Martyrium als imitatio Christi
M. Taveirne, Das Martyrium als imitatio Christi: Die literarische Gestaltung der spätantiken
Märtyrerakten und -passionen nach der Passion Christi, in ZAC, 18/2 (2014), 167–203.

Thomson, Agathangelos
R. W. Thomson, Agathangelos, in EIr, I/6, 607–608 (online abrufbar: http://www.
iranicaonline.org/articles/agathangelos).

Thomson, The Lives of Saint Gregory
R. W. Thomson, The Lives of Saint Gregory: The Armenian, Greek, Arabic, and Syriac Versions
of the History Attributed to Agathangelos. Translated with Introduction and Commentary, Ann
Arbor, MI, 2010.

220 Abkürzungs- und Literaturverzeichnis

http://www.iranicaonline.org/articles/agathangelos
http://www.iranicaonline.org/articles/agathangelos
http://www.iranicaonline.org/articles/agathangelos
http://www.iranicaonline.org/articles/agathangelos
http://www.iranicaonline.org/articles/agathangelos
http://www.iranicaonline.org/articles/agathangelos
http://www.iranicaonline.org/articles/agathangelos
http://www.iranicaonline.org/articles/agathangelos
http://www.iranicaonline.org/articles/agathangelos
http://www.iranicaonline.org/articles/agathangelos
http://www.iranicaonline.org/articles/agathangelos
http://www.iranicaonline.org/articles/agathangelos


Thornton, Eros
B. S. Thornton, Eros: The Myth of Ancient Greek Sexuality, Colorado – Oxford, 1997.

Tinnefeld, Hagiographie und Humanismus
F. Tinnefeld, Hagiographie und Humanismus – Die Darstellung menschlicher Empfindungen in
den Viten des Metaphrasten, in The 17th International Byzantine Congress (Dumbarton
Oaks/Georgetown University, August 3–8, 1986): Abstracts of Short Papers, Washington, DC,
1986, 351–353.

Tsamakda, The Illustrated Chronicle
V. Tsamakda, The Illustrated Chronicle of Ioannes Skylitzes in Madrid, with 604 Illustrations,
Leiden, 2002.

Tsolakis, Στίχοι
E. T. Tsolakis (Hg.), Μιχαὴλ Γλυκᾶ. Στίχοι οὓς ἔγραψε καθ’ ὃν κατεσχέθη καιρόν
(= Ἐπιστημονικὴ Ἐπετηρὶς Φιλοσοφικῆς Σχολῆς, suppl., 3), Thessaloniki, 1959.

Türk, Paris
G. Türk, Paris, in: Roscher – Ziegler, Ausführliches Lexikon, III, 1580–1638.

Turner, Betwixt and Between
V. Turner, Betwixt and Between: The Liminal Period in Rites de Passage, in The Forest of
Symbols. Aspects of Ndembu Ritual, Hg. V. Turner, Ithaca, NY – London, 1967, 93–11.

Turner, Das Ritual
V. Turner, Das Ritual: Struktur und Anti-Struktur, Übers. S. M. Schomburg-Scherff (= Theorie
und Gesellschaft, 10), Frankfurt – New York, 1989.

Turner, Liminalität und Communitas
V. Turner, Liminalität und Communitas, in Ritualtheorien: Ein einführendes Buch, Hgg.
A. Belliger – D. J. Krieger, Opladen – Wiesbaden, 1998, 251–262.

Usener, Acta S. Marinae
H. Usener (Hg.), Acta S. Marinae et S. Christophori, in Festschrift zur fünften Säcularfeier der
Carl-Ruprechts-Universität zu Heidelberg, Hg. H. Usener, Bonn, 1886, 1–80.

Uthemann, Contrition
K.-H. Uthemann, Contrition, in ODB, I, 528.

Uthemann, Heaven
K.-H. Uthemann, Heaven, in ODB, II, 906.

van Beek, Passio sanctarum Perpetuae et Felicitatis
C. I. M. I. van Beek (Hg.), Passio sanctarum Perpetuae et Felicitatis: textum graecum et latinum
ad fidem codicum Mss., Noviomagi, 1936.

van Esbroeck, Le saint comme symbole
M. van Esbroeck, Le saint comme symbole, in The Byzantine Saint, Hg. S. Hackel, London,
1981, 128–140 (Nachdr. 2001).

van Gennep, Übergangsriten
A. van Gennep, Übergangsriten (Les rites de passage), Übers. K. Schomburg –
S. M. Schomburg-Scherff, 3. Ed., Frankfurt – New York, 2005.

van Minnen, The Earliest Account of a Martyrdom in Coptic
P. van Minnen, The Earliest Account of a Martyrdom in Coptic, in AB, 113 (1995), 13–38.

Veikou, Space in Texts and Space as Text
M. Veikou, Space in Texts and Space as Text: A New Approach to Byzantine Spatial Notions, in
SJBMGS, 2 (2016), 143–175.

Velten, Performativität
H. R. Velten, Performativität: Ältere deutsche Literatur, in Germanistik als Kulturwissenschaft.
Eine Einführung in neue Theoriekonzepte, Hgg. C. Benthien – H. R. Velten, Reinbek bei
Hamburg, 2002, 217–242.

Sekundärliteratur 221



Viteau, Passions
J. Viteau (Hg.), Passions des SS. Écaterine et Pierre d’Alexandrie, Barbara et Anysia, Paris,
1897.

Volgers – Zamagni, Erotapokriseis
A. Volgers – C. Zamagni (Hgg.), Erotapokriseis: Early Christian Question-and-Answer
Literature in Context (= Contributions to Biblical Exegesis and Theology, 37), Leuven – Paris –
Dudley, MA, 2004.

von Gebhardt – von Dobschütz, Die Akten der edessenischen Bekenner
O. von Gebhardt – E. von Dobschütz (Hgg.), Die Akten der edessenischen Bekenner Gurjas,
Samonas und Abibos (= Texte und Untersuchungen zur Geschichte der altchristlichen Literatur,
37.2), Leipzig, 1911.

von Geisau, Hesperiden
H. von Geisau, Hesperiden, in KlP, II, 1117–1118.

von Sybel, Daphne
L. von Sybel, Daphne, in: Roscher – Ziegler, Ausführliches Lexikon, I, 954–955.

Walder, Zur narrativen Technik der Körperdarstellung
K. Walder, „Was wir also gehört und berührt haben, verkünden wir auch euch …“. Zur
narrativen Technik der Körperdarstellung im Martyrium Polycarpi und der Passio Sanctarum
Perpetuae et Felicitatis, in Die Christen und der Körper: Aspekte der Körperlichkeit in der
christlichen Literatur der Spätantike, Hgg. B. Feichtinger – H. Seng (= Beiträge zur
Altertumskunde, 184), München – Leipzig, 2004, 29–74.

Walsh, The Cult of St Katherine
C. Walsh, The Cult of St Katherine of Alexandria in Early Medieval Europe (= Church, Faith and
Culture in the Medieval West), Aldershot – Burlington, VT, 2007.

Weaver, Plots of Epiphany
J. B. Weaver, Plots of Epiphany: Prison-Escape in Acts of the Apostles (= Beihefte zur Zeitschrift
für die neutestamentliche Wissenschaft und die Kunde der älteren Kirche, 131), Berlin – New
York, 2004.

White, The Rise of the Dragon
M. White, The Rise of the Dragon in Middle Byzantine Hagiography, in BMGS, 32/2 (2008),
149–167.

Wilson, A List of Plato Manuscripts
N. G. Wilson, A List of Plato Manuscripts, in Script, 16 (1962), 386–395.

Wilson, Female Sanctity in the Greek Calendar
A. Wilson, Female Sanctity in the Greek Calendar: The Synaxarion of Constantinople, in
Women in Antiquity: New Assessments, Hgg. R. Howley – B. Levick, London – New York,
233–247.

Wittig, Maschinenmenschen
F. Wittig, Maschinenmenschen: Zum Wandel eines literarischen Motivs im Kontext von
Philosophie, Naturwissenschaft und Technik (= Epistemata: Würzburger wissenschaftliche
Schriften. Reihe Literaturwissenschaft, 212), Würzburg, 1997.

Wortley, Death, Judgment, Heaven, and Hell
J. Wortley, Death, Judgment, Heaven, and Hell in Byzantine „Beneficial Tales“, in DOP, 55
(2001), 53–69.

Yegül, Baths and Bathing
F. Yegül, Baths and Bathing in Classical Antiquity (= The Architectural History Foundation),
New York – Cambridge, MA – London, 1992.

Zeitler, Ostentatio genitalium
B. Zeitler, Ostentatio genitalium: Displays of Nudity in Byzantium, in: James, Desire and
Denial in Byzantium, 185–201.

222 Abkürzungs- und Literaturverzeichnis



Ziadé, Les martyrs Maccabées
R. Ziadé, Les martyrs Maccabées: de l’histoire juive au culte chrétien. Les homélies de
Grégoire de Nazianze et de Jean Chrysostome (= Supplements to Vigiliae Christianae, 80),
Leiden – Boston, 2007.

Zimmermann, Die Wiener Genesis
B. Zimmermann, Die Wiener Genesis im Rahmen der antiken Buchmalerei: Ikonographie,
Darstellung, Illustrationsverfahren und Aussageintention (= Spätantike – frühes Christentum –
Byzanz: Kunst im ersten Jahrtausend. Reihe B: Studien und Perspektiven, 13), Wiesbaden,
2003.

Sekundärliteratur 223



Register

Quellenregister
I Hagiographische Texte

I.1 Märtyrerakten

Das Martyrium der Aikaterina von Alexandrien
(PAec) Kap.15 157; Kap.16 157; Kap.17 157,
163; Kap.18 157; Kap.19 157; Kap.20 157;
Kap.21 157; Kap.22 157; Kap.24 26

Das metaphrastische Martyrium der Aikaterina
von Alexandrien (Met-PAec) Kap.16 157;
Kap.17 157, 163; Kap.18 157; Kap.19 157;
Kap.20 157

Das Martyrium von Akepsimas, Joseph und Aei-
thalas (PAcepsJosAeith) S.536.8–10 58;
S.536.8–11 60; S.536.11 58; S.536.15 58;
S.537.8 58; S.537.14–17 58; S.537.16–17
45; S.537.18 58, 68 Anm. 19; S.537.48 58;
S.538.1 58; S.538.2–3 59; S.538.17–21
59; S.538.20 68 Anm. 19; S.538.23–28
129; S.538.30 46; S.538.45–46 55;
S.539.1–8 und 24 55; S.541.10–13 18;
S.541.18–28 43; S.541.29–45 83;
S.542.1–13 83; S.542.47–48 55;
S.543.1–3 und 42–46 55; S.544.2–4 18

Das metaphrastische Martyrium von Akepsimas,
Joseph und Aeithalas (Met-PAcepsJosAeith)
Kap.11 129

Das Martyrium von Akindynos, Pegasios, An-
empodistos, Aphthonios und Elpidephoros
(PAcindPegAnApthElp) Kap.4 63; Kap.5 63;
Kap.13 26, 55, 59; Kap.14 59; Kap.15 59;
Kap.16 59; Kap.19 55

Das Martyrium von Akindynos, Pegasios, An-
empodistos, Aphthonios und Elpidephoros
[Version B] (PAcindPegAnApthElp-B) Kap.5
63 Anm. 13

Das metaphrastische Martyrium von Akindynos,
Pegasios, Anempodistos, Aphthonios und
Elpidephoros (Met-PAcindPegAnApthElp)
Kap.5 63 Anm. 13; Kap.13 55

Das Martyrium der zweiundvierzig Märtyrer von
Amorion (PMarAmor) S.65.11–32 47, 144;
S.65–73 52, 71; S.66.1–34 159;
S.66.24–27 71; S.67.1–31 159; S.68.1–31
159; S.69.1–33 159; S.69.15–33 72;

S.70.1–30 159; S.70.24–30 72; S.71.1–13
72, 159; S.72.15 45; S.74.28–29 52

Das Martyrium der Anastasia von Rom [anony-
me Metaphrase] (PAnastRom) Kap.2 142,
158; Kap.3 40; Kap.9 116; Kap.10 116;
Kap.11 116; Kap.12 116, 117; Kap.13 116,
118; Kap.14 116, 118; Kap.15 116; Kap.16
116, 118; Kap.17 116; Kap.18 116, 118;
Kap.20 41; Kap.33 43, 159; Kap.34 43, 159;
Kap.35 43; Kap.36 26, 43, 62; Kap.37 62;
Kap.38 62; Kap.39 62; Kap.40 62

Das metaphrastische Martyrium der Anastasia
von Rom (Met-PAnastRom) Kap.2 142, 158;
Kap.8 116; Kap.9 116; Kap.10 116; Kap.11
116; Kap.12 116; Kap.13 116; Kap.14 116;
Kap.15 116; Kap.16 116; Kap.17 116; Kap.18
116; Kap.19 116; Kap.20 41; Kap.33 159;
Kap.34 159

Das Martyrium Anastasios’ des Persers (PAnast-
Pers) Kap.19 43; Kap.20 43; Kap.21 43;
Kap.21.8–15 82; Kap.25.8–10 67;
Kap.25.4–11 67; Kap.26.1–2 67;
Kap.28.5–8 82; Kap.28.10 41; Kap.29 162;
Kap.29.6–10 156; Kap.32.1–3 46;
Kap.32.5–7 159; Kap.33.1–21 159;
Kap.34.1–12 159; Kap.35.1–7 159;
Kap.37.1–17 159; Kap.38.1–17 159

Das metaphrastische Martyrium Anastasios’ des
Persers (Met-PAnastPers) Kap.9.24 44;
Kap.13.1–20 82; Kap.15.9–25 67;
Kap.16.1–2 67; Kap.18 162; Kap.18.1–7
82; Kap.18.10 41; Kap.18.17–20 156;
Kap.18.18–19 156; Kap.19.1–2 82, 156;
Kap.21.5–25 159; Kap.21.23–25 46;
Kap.22.1–23 159; Kap.23.1–27 159;
Kap.24.1–21 159; Kap.25.1–21 159;
Kap.37–38 43

Das Martyrium des Andreas in Krisei (PAndCr)
S.137 52; S.139 52

Das metaphrastische Martyrium des Andreas in
Krisei (Met-PAndCr) Kap.13 42, 68 Anm. 19,
145

Das metaphrastische Martyrium des Anthimos
(Met-PAnth) Kap.5 14, 42; Kap.6 142; Kap.9
55, 146; Kap.10 74, 146

OpenAccess. © 2021 Christodoulos Papavarnavas, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110725780-012



Das Martyrium des Artemios von Antiochien
(PArtem) Kap.2.5 189 Anm. 22; Kap.36.2
138; Kap.37.7–14 137; Kap.49.10–16 148;
Kap.50.1–13 148; Kap.50.3 68 Anm. 19

Das metaphrastische Martyrium des Artemios
von Antiochien (Met-PArtem) Kap.23 137;
Kap.31 147; Kap.32 147

Das Martyrium des Athenogenes (PAthen) Kap.4
92; Kap.5 92; Kap.6 92

Das Martyrium des Babylas (PBabyl) S.82.14 40
Das metaphrastische Martyrium des Babylas

(Met-PBabyl) Kap.6 43; Kap.13 40; Kap.14
40

Das Martyrium der Barbara (PBar) S.89 40, 41,
44; S.91 40, 41, 44; S.93 40, 41, 44; s.
auch 87 Anm. 2

Das metaphrastische Martyrium der Barbara
(Met-PBar) Kap.16 40; s. auch 87 Anm. 2

Das Martyrium des Basileus von Amaseia (PBas)
Kap.8 40

Das Martyrium des Blasios (PBlas) Kap.5 59
Das metaphrastische Martyrium des Blasios

(Met-PBlas) Kap.6 59
Das metaphrastische Martyrium des Clemens

von Ankara (Met-PClemAnc) Kap.9 74;
Kap.17 55; Kap.30 141; Kap.32 74, 75, 162;
Kap.33 162; Kap.36 43; Kap.37 43; Kap.46
64, 74, 81; Kap.72 6 Anm. 27; Kap.74 68
Anm. 19, 140, 141; Kap.81 43; Kap.85 65,
83; Kap.86 83; Kap.87 83; Kap.88 83;
Kap.89 83; Kap.90 83

Das Martyrium des Demetrios (PDem) Kap.6 40,
46; Kap.7 40, 46; Kap.12 158; Kap.15 162

Das metaphrastische Martyrium des Demetrios
(Met-PDem) Kap.8 40, 46; Kap.9 40 mit
Anm. 20, 46; Kap.10 40 mit Anm. 20, 46;
Kap.20 158; Kap.23 162

Das Martyrium von Domna, Indes und den
zwanzigtausend Märtyrern von Nikomedien
(PDomInd) Kap.8 41 mit Anm. 21; Kap.9 41
Anm. 21, 65, 157; Kap.10 157; Kap.11 157;
Kap.12 157; Kap.18 115 mit Anm. 70, 116;
Kap.21 155; Kap.27 115 Anm. 70, 116; s.
auch 84

Das metaphrastische Martyrium von Domna,
Indes und den zwanzigtausend Märtyrern
von Nikomedien (Met-PDomInd) Kap.17 155;
Kap.19 115 mit Anm. 70; Kap.20 115 mit
Anm. 70, 116; Kap.21 115; Kap.22 115;
Kap. 37 115 Anm. 70, 116; s. auch 84

Das Martyrium des Eleutherios (PEleuth) Kap.3
43; Kap.9 43

Das Martyrium des Epimachos (PEpim) Kap.4
134; Kap.5 71, 127, 156; Kap.6 71, 127, 134;
Kap.7 127, 134

Das metaphrastische Martyrium des Epimachos
(Met-PEpim) Kap.4 44, 79, 134, 142; Kap.5
127, 156; Kap.6 55, 69

Das metaphrastische Martyrium von Eudoxios,
Romylos, Zenon und Makarios (Met-PEu-
dRomZenMac) Kap.10 134; Kap.11 132;
Kap.12 132; Kap.13 132; Kap.14 132; Kap.15
132; Kap.16 132; Kap.17 132

Das metaphrastische Martyrium der Eugenia
(Met-PEug) Kap.82 40, 49, 146; Kap.83 49;
Kap.85 26; Kap.86 26

Das Martyrium der Euphemia (PEuph) Kap.5 41
Das metaphrastische Martyrium der Euphemia

(Met-PEuph) Kap.4 51
Das Martyrium von Eustratios, Auxentios, Euge-

nios, Mardarios und Orestes (PEu-
stAuxEugMarOr) Kap.11 70; Kap.13 26;
Kap.14 41; Kap.18 43; Kap.19 43; Kap.20
43; Kap.22 114; Kap.28 157; Kap.29 157;
Kap.30 62, 157

Das Martyrium des Georg (PGeorg) S.3.4–17 51;
S.3.10 92 Anm. 23; S.4.3 92 Anm. 23;
S.4.15 92 Anm. 23; S.5.33 92 Anm. 23;
S.6.8 92 Anm. 23; S.6.27 92 Anm. 23;
S.10.29 92 Anm. 23

Das metaphrastische Martyrium des Georg
(Met-PGeorg) S.75 69; S.519–521 79;
S.519–520 80; S.520–521 80; S.522 157;
S.696 51

Das Martyrium Gregors des Erleuchters von Ar-
menien (PGregArm) Kap.23.11–13 82;
Kap.54.15–21 48, 131, 144; Kap.54.21 41;
Kap.56.1–11 48, 131, 144; Kap.56.6 41;
Kap.56.10–11 41 Anm. 22; Kap.96.10–14
48, 131, 144; Kap.96.12 41; Kap.96.13–14
131; Kap.98.15–20 48, 131, 144; Kap.98.16
144; Kap.102.10–15 48, 144

Das metaphrastische Martyrium Gregors des Er-
leuchters von Armenien (Met-PGregArm)
S.99.18–21 142; S.99.38–42 144;
S.99.40–42 44, 48; S.99.41–42 41;
S.99.42 130, 131; S.100.43–46 131;
S.100.43–53 48, 144; S.100.47 41;
S.100.51 41; S.107.12 41; S.110.20 41

Quellenregister 225



Das Martyrium von Gurias, Samonas und Abibos
[Version A] (PGurSamAb-A) S.6.17 70, 155;
S.6.17–20 48; S.14.13–16 40 mit Anm. 19;
S.18–21 41, 45; S.24.11–14 55;
S.24.22–26 55; S.28.18–24 145;
S.30.10–12 145; S.30.13–16 41, 45;
S.40.15–18 145; S.44.13–20 55

Das Martyrium von Gurias, Samonas und Abibos
[Version B] (PGurSamAb-B) S.104.18–19
70, 155; S.108.26–29 40 mit Anm. 19;
S.114.5–22 55; S.116.9–16 41, 45, 145;
S.122.10–13 145; S.124.7–17 55;
S.126.17–32 55; S.128.1–2 55;
S.144.12–16 55

Das metaphrastische Martyrium von Gurias, Sa-
monas und Abibos (Met-PGurSamAb)
S.105.29–30 70; S.109.18–20 40 mit
Anm. 19; S.117.13–15 41, 45; S.117.14 45;
S.117.18–19 145; S.115.4–8 55;
S.123.9–11 145; S.125.8–17 55;
S.127.5–13 55

Das Martyrium von Hermylos und Stratonikos
(PHermStr) Kap.2 68 Anm. 19; Kap.3 57,
64, 68 Anm. 19; Kap.4 68 Anm. 19; Kap.5
68 Anm. 19; Kap.6 40, 68 Anm. 19; Kap.7
68 Anm. 19; Kap.8 68 Anm. 19, 135
Anm. 38; Kap.9 68 Anm. 19; Kap.15 146

Das metaphrastische Martyrium von Hermylos
und Stratonikos (Met-PHermStr) Kap.3 57,
64; Kap.4 57; Kap.7 40, 41, 125; Kap.12 51;
Kap.10 57, 58

Das Martyrium des Hieron und seiner Gefährten
von Melitene (PHier) Kap.11 128

Das metaphrastische Martyrium des Hieron und
seiner Gefährten von Melitene (Met-PHier)
Kap.5 70; Kap.6 128

Das Martyrium des Ignatios Theophoros von An-
tiochien (PIgn) Kap.2 24, 43

Das metaphrastische Martyrium des Ignatios
Theophoros von Antiochien (Met-PIgn)
Kap.7 43

Das Martyrium Jakobs des Persers [Version A]
(PJac-A) Kap.42 42

Das Martyrium Jakobs des Persers [Version B]
(PJac-B) Kap.42 42

Das Martyrium Jakobs des Persers [Version C]
(PJac-C) Kap.42 42

Das metaphrastische Martyrium Jakobs des Per-
sers (Met-PJac) S.108.413–416 42

Das Martyrium der Juliana von Nikomedien
(PJulNic) S.150.1–21 93; S.151.1–26 93;
S.152.1–24 93; S.153.1–7 93; S.153.8 und
26 134; S.153.26–27 93, 96; S.154–160
94; S.154.1–4 93; S.154.1–8 96; S.154.7
136; S.154.13–15 96; S.154.17 96, 136;
S.154.19–20 96, 136; S.155.3–14 68;
S.155.6 136; S.155.14–26 96; S.156.1–11
96; S.156.3–10 63, 79; S.156.8–28 97;
S.156.13–14 96; S.156.16–18 111;
S.157.1–28 97; S.157.8–10 96; S.158.1–28
97; S.159.1–29 97; S.159.15–26 96;
S.160.1.19 97; S.160.5–21 96;
S.164.23–32 115; S.165.29 68; S.166.1–5
68; s. auch 91

Das metaphrastische Martyrium der Juliana von
Nikomedien (Met-PJulNic) Kap.1 93, 96;
Kap.2 93, 94; Kap.3 93; Kap.4 93; Kap.5
93; Kap.6 93, 134; Kap.7 68, 93, 94, 136;
Kap.8 63, 94; Kap.9 94; Kap.10 94; Kap.11
94, 98; Kap.12 93; Kap.14 115; s. auch 91

Das Martyrium des Kallistratos (PCall) Kap.9 72;
Kap.10 72; Kap.11 72; Kap.12 72; Kap.13
72; s. auch 60, 70

Das metaphrastische Martyrium des Kallistratos
(Met-PCall) Kap.8 72; Kap.9 72; Kap.10 72;
Kap.11 72; Kap.12 72

Das Martyrium von Karpos und Papylos [Version
A] (PCarpPap-A) 140

Das Martyrium von Karpos und Papylos [Version
B] (PCarpPap-B) Kap.5 43; Kap.6 43; Kap.7
43; Kap.9 142; Kap.13 142; Kap.18 45; s.
auch 140

Das metaphrastische Martyrium von Karpos und
Papylos (Met-PCarpPap) Kap.11 140; Kap.14
139

Das metaphrastische Martyrium des Haupt-
manns Kornelius (Met-PCorCent) Kap.7 65;
Kap.8 65; Kap.9 74; Kap.13 74

Das Martyrium der zehn Märtyrer von Kreta
(PMarCr) S.391.1–6 123; S.391.15 134;
S.391.20 124; S.391.25 124; S.391.25–26
79; S.392.5–10 79; S.392.10–12 79;
S.393.18 134; S.394.9 125; S.394.22–25
114; S.395.7–8 134

Das metaphrastische Martyrium der zehn Märty-
rer von Kreta (Met-PMarCr) S.157 134; s.
auch 79 Anm. 45, 123

Das Martyrium von Kyprianos und Justina (PCyp-
Jus) S.74 44

226 Register



Das metaphrastische Martyrium von Kyprianos
und Justina (Met-PCypJus) Kap.49 44

Das metaphrastische Martyrium des Lukianos
von Antiochien (Met-PLuc) S.188.7–10 82;
S.195.4–25 155; S.195.19–21 162;
S.196.1–12 162; S.196.1–19 155

Das Martyrium des Mamas (PMam) S.282.11–13
128; S.300.23–25 125

Das metaphrastische Martyrium des Mamas
(Met-PMam) Kap.2 68 Anm. 19, 128; Kap.3
128; Kap.14 125

Das Martyrium der Marina von Antiochien (PMa-
rAnt) S.17.10–20 100; S.18.21–30 100;
S.20.1 100; S.20.1–10 100; S.20.27–36
100; S.20.36 100; S.21.11–12 100;
S.23.19–22 100; S.23.32–35 100;
S.24–36 99; S.24.6–8 62; S.24.8–12 68;
S.24.17–18 62; S.25.23 100; S.25.24–30
100; S.25.30–32 100; S.25.33 103; S.25.34
100, 124; S.25.39 100; S.26.5–7 62;
S.26.6–8 100; S.26.12–14 103;
S.27.13–14 101; S.28.2 103; S.28.25–33
62; S.28.31 103; S.29.3–13 102;
S.29.20–22 101; S.30.14–19 102; S.30.35
102, 103; S.31.6–8 [136v] 102; S.31.1 [137r]
102; S.31.9 [137r] 101; S.32.16–22 103;
S.32.24 101; S.32.25–29 102; S.33.6 103;
S.33.9–10 103; S.33.9–12 103; S.33.10
103; S.33.11 103; S.33.12 103; S.33.39–40
103; S.34.21–23 103; S.37.19–21 118
Anm. 73; S.38.42–56 102; S.42.1–12 26;
S.43.13–33 26; S.44.1–20 26;
S.44.34–36 26; S.45.21–26 26; s. auch
92

Das metaphrastische Martyrium von Menas,
Hermogenes und Eugraphos (Met-PMenH-
erEug) Kap.8 69; Kap.10 12 Anm. 64;
Kap.11 12 Anm. 64, 69; Kap.14 69, 141;
Kap.15 65, 69, 141; Kap.16 69, 141; Kap.17
65, 66, 69, 141; Kap.18 69, 80, 141; Kap.19
79, 80, 141; Kap.20 66, 80; Kap.33 65

Das Martyrium des Merkurios (PMerc)
S.234.21–22 51; S.235.1–6 51;
S.238.28–29 65; S.239.31 57; S.240.1–28
57; S.240.2–4 55; S.240.2–9 141;
S.240.13–21 45; S.240.18 41; S.240.31 57;
S.241.1–2 57; S.241.30–31 43;
S.242.1–24 43

Das metaphrastische Martyrium des Merkurios
(Met-PMerc) S.255.7–20 141

Das Martyrium von Nazarios, Protasios, Gerva-
sios und Kelsios (PNazPrGerCel) Kap.3 70;
Kap.9 63; Kap.14 70

Das metaphrastische Martyrium von Nazarios,
Protasios, Gervasios und Kelsios (Met-
PNazPrGerCel) Kap.7 146

Das metaphrastische Martyrium des Pantelei-
mon (Met-PPantel) Kap.22 60

Die Akten von Paulus und Thekla (ActPaulThec)
Kap.17 44; Kap.18 44; Kap.19 44; Kap.20
44; Kap.22 118 Anm. 73; Kap.25 109;
Kap.27 44; Kap.31 44; Kap.39 40, 44;
Kap.40 109; Kap.42 51; s. auch 14

Die metaphrastischen Akten von Paulus und
Thekla (Met-ActPaulThec) Kap.5 44; Kap.6
44; Kap.9 44

Das Martyrium von Perpetua und Felicitas (PPer-
Fel) Kap.2 155; Kap.3 43, 155; Kap.3–17
99; Kap.4 77, 104, 105; Kap.7 78; Kap.9
157; Kap.10 104, 106; Kap.11 104; Kap.12
104; Kap.13 104; Kap.15 107 Anm. 48;
Kap.18 107 Anm. 48; s. auch 9, 14, 92

Das Martyrium des Petros von Alexandrien
(PPetAlex) S.77 45, 85

Das metaphrastische Martyrium des Petros von
Alexandrien (Met-PPetAlex) S.191 46; S.268
85

Das Martyrium des Pionios (PPion) 9, 14
Das Martyrium von Pistis, Elpis, Agape und ihrer

Mutter Sophia (PPisElAg) Kap.4 40, 70,
149; Kap.5 70; Kap.7 118 Anm. 73; Kap.8
149; Kap.9 149; Kap.10 118 Anm. 73, 149;
Kap.11 149; Kap.12 149

Das metaphrastische Martyrium von Pistis,
Elpis, Agape und ihrer Mutter Sophia (Met-
PPisElAg) Kap.4 149; Kap.7 118 Anm. 73;
Kap.8 149; Kap.9 149; Kap.10 118 Anm. 73;
Kap.12 149; Kap.14 150

Das Martyrium des Platon (PPlat) Kap.3 8; Kap.6
138; Kap.15 8, 55, 138, 139; Kap.17 8

Das metaphrastische Martyrium des Platon
(Met-PPlat) S.52.84–89 [Schiffer] 138;
S.53.90–97 [Schiffer] 138; bzw.
S.114.74–87 [Franco] 138; S.115.88–105
[Franco] 138; S.116.106–115 [Franco] 138

Das Martyrium des Prokopios (PProc)
S.12.17–24 142; S.17.13–19 26; S.22.1–17
81; S.21.8–31 81; S.22.20–24 55; S.25.18
40; S.26.14 50; S.26.21–30 26; S.27.1–4
26

Quellenregister 227



Das metaphrastische Martyrium des Prokopios
(Met-PProc) Kap.38 142; s. auch 50

Das Martyrium der vierzig Märtyrer von Sebaste
(PMarSeb) S.172.30–31 62; S.173.1 62;
S.173.34 43; S.174.1–27 43; S.177.2–12
41; S.178.28–30 41; s. auch 36

Das metaphrastische Martyrium der vierzig Mär-
tyrer von Sebaste (Met-PMarSeb)
S.338.32–33 62; S.339.1–3 62;
S.343.25–35 41; S.344.1–5 41; S.346.5–7
41; s. auch 36

Das metaphrastische Martyrium des Sebastia-
nos und seiner Gefährten [vollständige
bzw. abgekürzte Version] (Met-PSeb) Kap.3
70, 158; Kap.4 40, 158; Kap.5 26; Kap.7 40,
79; Kap.8 40; Kap.9 74, 158; Kap.12 40;
Kap.14 40; Kap.17 40

Das Martyrium von Sergios und Bakchos (PSer-
Bac) Kap.11 40; Kap.19 26; Kap.20 26;
Kap.23 43

Das metaphrastische Martyrium von Sergios
und Bakchos (Met-PSerBac) Kap.10 62;
Kap.17 14 Anm. 73

Das Martyrium des Severianos (PSev) Kap.5 57;
Kap.6 57; Kap.7 57

Das metaphrastische Martyrium des Severianos
(Met-PSev) Kap.5 57; Kap.6 57

Das Martyrium von Tarachos, Probos und Andro-
nikos (PTarPrAn) Kap.9 7; Kap.20 79, 141;
Kap.21 79, 141; Kap.38 7

Das metaphrastische Martyrium von Tarachos,
Probos und Andronikos (Met-PTarPrAn)
Kap.3 134; Kap.8 134, 141

Das Martyrium des Theodoros Stratelates
(PThStr) S.153.1–31 92; S.154.1–33 92;
S.155.1–31 92; S.156.1–7 92; S.162.14–17
156

Das metaphrastische Martyrium des Theodoros
Stratelates (Met-PThStr) S.176.1–5 156; s.
auch 92–93 Anm. 24

Das Martyrium des Theodoros Teron (PThTer)
S.127.11–20 92

Das metaphrastische Martyrium des Theodoros
Teron (Met-PThTer) S.137.4–29 92;
S.138.1–24 92

Die Akten des Thomas (ActThom) Kap.30 92;
Kap.31 92; Kap.32 92; Kap.33 92

Das metaphrastische Martyrium von Thyrsos,
Leukios, Kallinikos und Philemon und

Apollonios (Met-PThLeucCalPhAp) Kap.9
85; Kap.10 85

Das Martyrium von Trophimos, Sabbatios und
Dorymedon (PTrophSabDor) Kap.4 45;
Kap.6 43; Kap.9 45; Kap.15 134; Kap.10
142, 158

Das metaphrastische Martyrium von Trophimos,
Sabbatios und Dorymedon (Met-PTrophS-
abDor) Kap.3 45; Kap.10 45, 142, 158;
Kap.13 60; Kap.14 134

Das Martyrium des Tryphon (PTryph) Kap.8 155
Das metaphrastische Martyrium des Tryphon

(Met-PTryph) Kap.11 155
Das Martyrium des Varus und seiner Gefährten

(PVar) Kap.1 126, 158; Kap.2 45, 62, 67,
126, 158; Kap.3 126; Kap.4 67, 127; Kap.5
134

Das metaphrastische Martyrium des Varus und
seiner Gefährten (Met-PVar) Kap.1 126,
158; Kap.2 158; Kap.4 134

I.2 Sonstige hagiographische Texte (Viten,
Enkomien, usw.)

Die Vita des Antonios (VAnt) Kap.5.1–43 91
Anm. 19; Kap.6.1–28 91 Anm. 19;
Kap.8.1–25 15, 91 Anm. 19; Kap.9.1–43 15,
91 Anm. 19; Kap.10.1–18 15, 91 Anm. 19;
Kap.12.1–23 15, 91 Anm. 19; Kap.13.1–31
15, 91 Anm. 19; Kap.14.1–3 15;
Kap.51.1–22 91 Anm. 19; Kap.52.1–14 91
Anm. 19; Kap.53.1–13 91 Anm. 19

Die Vita von Barlaam und Josaphat (VBarJoas)
Prol.8 14

Die Vita der Euphrosyne der Jüngeren (VEu-
phrIun) Kap.10 15; Kap.11 15; Kap.12 15;
Kap.13 15; Kap.14 15; Kap.15 15

Die Vita des Euthymios von Sardes (VEuthSard)
Kap.18 157

Die Vita des Georg von Choziba (VGeorChoz)
S.107.2–19 15; S.108.1–16 15; S.109.1–20
15

Die Vita der Irene von Chrysobalanton (VIr-
Chrys) S.44.14–27 91 Anm. 19; S.46.1–26
91 Anm. 19; S.48.1–18 91 Anm. 19;
S.56.4–32 66 Anm. 17; S.58.1–32 66
Anm. 17; S.60.1–32 66 Anm. 17; S.62.1–4
66 Anm. 17

Die Vita der Makrina (VMacr) Kap.5.16–50 15;
Kap.7.1–11 15

228 Register



Die Vita der Maria von Ägypten (VMarAeg)
Kap.18 114; Kap.19 114; Kap.20 114; Kap.21
114; Kap.22 114; Kap.23 66 Anm. 17, 114;
Kap.24 66 Anm. 17; Kap.25 66 Anm. 17;
Kap.26 66 Anm. 17; Kap.28–29 66
Anm. 17

Die Vita der Maria der Jüngeren (VMarIun) Kap.8
15; Kap.9 15; Kap.10 15

Die Vita der Melania (VMel) Kap.32 15; Kap.40
15; Kap.41 15

Die Vita des Michael Synkellos (VMichSync)
S.64.15–20 66 Anm. 17; S.64.26–29 66
Anm. 17; S.66.1–14 66 Anm. 17; S.68.1–4
11; S.70.8–19 66 Anm. 17; S.72.26–30 11;
S.72.28–29 11; S.80.1–11 66 Anm. 17;
S.86.2–5 11; S.88.9 66 Anm. 17; S.88.27
66 Anm. 17; S.88.27–31 11; S.90.1–2 11;
S.90.9–10 66 Anm. 17; S.90.17–18 66
Anm. 17; S.92.2–3 11; S.92.19 66 Anm. 17;
S.92.20–24 66 Anm. 17; S.92.28 66
Anm. 17; S.94.28–S.96.1 66 Anm. 17;
S.96.2 66 Anm. 17; S.96.5 66 Anm. 17;
S.100.22 66 Anm. 17; S.108.7 66 Anm. 17;
S.112.26 66 Anm. 17; S.114.5–10 66
Anm. 17; S.114.16–17 66 Anm. 17; S.124.18
66 Anm. 17; S.128.27 66 Anm. 17

Die Vita des Paulus von Theben (VPaulTheb)
Kap.5 15

Die Vita der Pelagia (VPel) Kap.44.304–309 15;
Kap.45.310–318 15; Kap.46.319–324 15

Die Vita Stephanos’ des Jüngeren (VStephIun)
S.87.6 5 Anm. 24; S.89.2 5 Anm. 24;
S.117.9 5 Anm. 24; S.135.7–8 11, 40;
S.135.22–28 118 Anm. 73; S.136.1–16 118
Anm. 73; S.141.22–26 44; S.146.1–4 69;
S.154.21 92; S.154.23–24 11, 40;
S.155.5–6 92; S.157.9–11 48; S.157.9–13
8; S.157.11 41; S.157.11–12 11; S.157.18–19
11; S.157.19 48; S.157.25–28 11; S.158.1–4
11; S.158.11 162; S.158.15–30 48;
S.159.1–26 48; S.160.4–5 11; S.161.9–11
125; S.161.23–25 40; S.162.1–2 126;
S.162.7–8 126; S.163.24–25 126; S.165.1
92; S.165.10–11 162; S.165.14–18 8;
S.166.5 11; S.166.28 92; S.167.5–6 11;
S.167.13–14 11; S.167.23–24 11; S.169.11
11; S.169.21 11; S.173.10 92; S.176.6 5
Anm. 24

Die metaphrastische Vita Stephanos’ des Jünge-
ren (Met-VStephIun) S.103.904 92;

S.120.1294–1295 11, 40; S.121.1318–1319
11, 40; S.121.1318–1344 118 Anm. 73;
S.122.1345–1352 118 Anm. 73; S.131.1587–
1593 44; S.139.1769–1777 69;
S.149.2028–2031 11, 40; S.154.2148–2153
8; S.154.2150–2151 11, 41; S.155.2163 48;
S.155.2171–2181 11; S.156.2182–2183 11;
S.156.2193 11, 162; S.156.2201–2206 48;
S.157.2207–2228 48; S.158.2188–2192
48; S.158.2229–2250 48; S.159.2265–
2266 11; S.161.2323–2324 125;
S.162.2325–2327 125; S.163.2349–2353
40; S.163.2356–2358 126; S.163.2363–
2365 126; S.165.2396–2399 126;
S.168.2481–2483 11; S.168.2482–2483
162; S.168.2486–2490 8; S.170.2518–
2519 11; S.171.2547–2550 11; S.172.2562–
2564 11; S.172.2577–2580 11; S.175.2648–
2649 11; S.176.2661–2663 11

Die Vita der Synkletike (VSync) S.190.88–92 15
Die Vita der Thaisia (VTaes) S.98.16–20 15;

S.100.1–20 15; S.102.1–14 15; S.106.3–17
15

Die metaphrastische Vita des Theodoros Grap-
tos (Met-VTheodGr) Kap.8 52; Kap.19 5
Anm. 24, 52, 66 Anm. 17; Kap.23 11, 40;
Kap.26 11, 40, 66 Anm. 17; Kap.32 45;
Kap.33 45

Die Vita der Thomaїs (VThom) Kap. 8 14; Kap.9
14

Das Enkomium auf Symeon Metaphrastes von
Michael Psellos (PselEncMet) 36

Historia Lausiaca von Palladius (HistLaus)
Prol.164–167 16

Die Homilie zu den vierzig Märtyrern von Sebas-
te des Basileios des Großen (BasHomMS)
Sp.508 13

Das Synaxar von Konstantinopel (SynaxCP)
Sp.107.14 167; Sp.133.22 172; Sp.233.15
177; Sp.333.2–20 99; Sp.334.2–4 99;
Sp.433.34 182; Sp.434.31 182;
Sp.440.39–51 99; Sp.457.8–9 183;
Sp.825.14–24 99

Das Testament des heiligen Neophytos Enkleis-
tos (NeophInclTest) S.32.18–25 15;
S.33.1–29 15; S.34.1–18 15

Der Wunderbericht über den heiligen Georg und
den Drachen (MiracGeorg) S.113–129 92
mit Anm. 24

Quellenregister 229



II Andere Quellentexte

II.1 Bibelstellen

Neues Testament
Mt 4.1–11 99; 4.1 95; 4.5 95; 12.39–41 101;

14.10 21; 25.35–46 10; 26.36–46 138;
26.50 12; 26.57 12

Mk 6.27–28 21; 14.46 12
Lk 11.29–30 101; 21.12–15 21; 22.33 21;

22.39–46 138; 22.54 12; 23.43 148
Joh 18.12 12
Apg 5.17–25 21; 12.3–11 21; 16.16–40 21;

17.1–4 21
2Kor 6.4–5 21; 11.23 21, 51
Eph 3.13 126
Offb 2.10 21; 12.1–17 111 Anm. 62
Neutestamentliche Apokryphen
Nikodemusevangelium (EvNic) Kap.12 21; Kap.13

21; Kap.14 21; Kap.15 21; Kap.16 21
Altes Testament
Gen 3.1–24 111; 37.1–37 20; 38.1–32 20;

39.1–26 20; 40.1–24 20
Macc II 6.18–34 17; 6.28 18; 7.1–43 17
Macc III 4.11 18; 5.1–51 18; 6.1–21 18
Macc IV 5.1–39 17; 6.1–37 17; 6.16–22 18;

7.1–24 17; 8.1–31 17; 9.1–33 17; 10.1–22
17; 11.1–28 17; 12.1–20 17; 13.1–31 17;
14.1–21 17; 15.1–35 17; 16.1–27 17;
17.1–25 17; 18.1–24 17; s. auch 186

Ps 118 (119).29 94, 95; 118 (119).120 94, 95
Jona 2.1–11 101
Dan 3.1–99 20

II.2 Sonstiges (theologische und historiogra-
phische Abhandlungen, Psalmen, Homili-
en, usw.)

Eusebius von Caesarea, Kirchengeschichte
(EusHE) V.1.42 112; VII.22.4 163; VIII.10.9
25

Gregor von Nazianz, Homilie gegen den Kaiser
Julian [4. Rede] (GrHomJul) Kap.69.1–5 19;
Kap.70.1–19 19

Johannes Chrysostomos, Abhandlung über die
Jungfräulichkeit (JohDeVirg) 5.2.17–19 88;
6.1.13–14 88

Johannes Chrysostomos, Auswahl von verschie-
denen Homilien 1–48 (JohEnclHom) XXII,
Sp.715–716 23; XXX, Sp.794–795 23

Johannes Chrysostomos, Homilien zur Apostel-
geschichte 1–55 (JohHomActAp) XIII,
Sp.105 22; XXVI, Sp.197–204 22; XXVI,
Sp.201 22; XXXVI, Sp.259 22; XXXVI,
Sp.261 22, 23

Johannes Chrysostomos, Kommentar zu den
Briefen an die Epheser 1–24 (JohComEpist-
Eph) VIII, Sp.55–57 23

Methodios I., Scholien zu den Märtyrerakten
der Marina von Antiochien (MethSch)
S.50.12–15 113 Anm. 68

Niketas Choniates, Geschichte (ChonHist) I,
S.106.87–95 54; I, S.106.1–3 54; I,
S.107.4–32 54; I, S.107.16–32 9; I,
S.129.28–50 54

Platon, Kratylos (PlatCrat) S.197–198.400c 42
Platon, Kriton (PlatCrit) 19
Platon, Phaidon (PlatPh) S.86.62b 42 Anm. 24;

S.167.114b–c 42; s. auch 19
Romanos Melodos, Hymnus auf die Versuchung

des Joseph (RomMelJos) Kon.6, Str.11 20;
Kon.6, Str.12 20; Kon.6, Str.14 20; Kon.6,
Str.16 20; Kon.6, Str.18 20; Kon.6, Str.19
20; Kon.6, Str.20 20

Tertullian, An die Märtyrer (TertMart)
Kap.1.17–19 91; Kap.2.37–38 15;
Kap.3.16–20 24; s. auch 14

Handschriftenregister
Berg Athos, Bibliothek des Klosters Megisti

Lavra: Athon. Lavra Δ 51 [427] 116 Anm. 71
Berg Sinai, Bibliothek des Katharinenklosters:

Sinait. gr. 512 22
London, British Library: Add. 11870 52;

Add. 19352 116 Anm. 71

Madrid, Biblioteca nacional de España: Matr. gr.
Vitr. 26–2 (Skylitzes Matritensis) 11
Anm. 59

Paris, Bibliothèque nationale de France: Paris.
gr. 74 21; Paris. gr. 1470 113 Anm. 68

Rom, Biblioteca Angelica: Rom. Angel. gr. 46 92
Anm. 24

230 Register



Vatikanstadt, Biblioteca Apostolica Vaticana:
Vat. gr. 1613 2, 27, 89–90 Anm. 15, 116
Anm. 71, 156

Wien, Österreichische Nationalbibliothek: Theol.
gr. 31 (Wiener Genesis) 20

Namensregister
Adam 89–90 Anm. 15, 111; s. auch Eva
Agape, Irene und Chione, in PAnastRom und

Met-PAnastRom 116, 118
Agapitos, P. A. 27 Anm. 105, 55 Anm. 9, 61

Anm. 11, 79 Anm. 47, 98 Anm. 30, 145
Anm. 55, 145–146 Anm. 56

Agatha, hl. 89–90 Anm. 15
Agathangelos, Autor von PGregArm 171
Agathangelos, in Met-PClemAnc 64, 81, 83,

140–141
Agathodoros, in PCarpPap-B 142
Agrippinos, Kaiser 7
Ahmed, S. 135 Anm. 34
Aikaterina von Alexandrien, hl. 157, 163, 168
Akepsimas, Joseph und Aeithalas, hll. 5, 46,

58–59, 83–84, 129, 176
Akindynos, Pegasios, Anempodistos, Aphtho-

nios und Elpidephoros, hll. 5, 59, 63, 176
Albert, J.-P. 103 Anm. 38
Alexandros, Statthalter in Met-PClemAnc 83
Alexiou, M. B. 144 Anm. 50, 145–146 Anm. 56
Al-Mu’tasim, Kalif 46–47
Alwis, A. P. 2 Anm. 11, 41 Anm. 23
Ammia, in Met-PMam 128
Amore, A. 190
Anastasia die Jungfrau, hl. 168
Anastasia von Rom, hl. 26, 43, 61–62, 116,

158–159, 169, 188
Anastasios der Perser, hl. 5, 44, 46, 67, 82, 156,

159, 182
Anastasios Sinaites 73
Andreas in Krisei, hl. 5–6, 41, 52, 174
Andronikos I. Komnenos, Kaiser 9, 54
Angelidi, C. 92 Anm. 21, 169, 188
Anna, Schülerin des Stephanos des Jüngeren 11,

118 Anm. 73
Anson, J. 109 Anm. 57
Anthimos, hl. 42, 74, 142, 170
Antiochos IV. Epiphanes, Monarch 5, 17, 186
Antonios, hl. 91 Anm. 19, 112 Anm. 65
Antonopoulou, T. 175, 189, 190
Anulinos, Statthalter in Met-PNazPrGerCel 146
Apellianos, in PEpim 71, 127

Aphrodite, mythische Figur 89–90 Anm. 15, 110
Anm. 60

Aphthonios, in PAcindPegAnApthElp 26
Apollon, mythische Figur 108–109
Arethas, hl. 5, 174
Ariantzi, D. 145–146 Anm. 56, 149 Anm. 61, 150

Anm. 62, 150 Anm. 64
Ariès, P. 145–146 Anm. 56
Arnold, H. L. 55 Anm. 8
Artemios von Antiochien, hl. 5, 136–138, 147–

148, 174, 189
Astruc, C. 188
Athene, mythische Figur 110 Anm. 60
Aubé, B. 181
Aubineau, M. 173
Aufhauser, J. B. 92 Anm. 24
Aurelianus, Kaiser 170
Autonomos, hl. 171
Auzépy, M.-F. 11 Anm. 59, 179, 189

Babylas, hl. 52 Anm. 1, 53, 170
Bacci, M. 163 Anm. 12
Bahram V., persischer Großkönig 5, 178
Bakirtzis, C. 46 Anm. 28, 158 Anm. 3, 162

Anm. 8
Bale, A. 13
Barabbas 13
Barbara, hl. 41, 43, 87 Anm. 2, 168
Barlaam und Josaphat, hll. 13
Bartlett, R. 12 Anm. 65, 27 Anm. 103
Basileios der Große 13
Basileios II., Kaiser 2, 27, 156
Basileus von Amaseia, hl. 185
Bauer, W. 75 Anm. 32
Baumeister, T. 190
Beck, H.-G. 2, 144 Anm. 50, 145 Anm. 56
Beelzebul, Teufel 101
Beihammer, A. 6 Anm. 25
Beliar, Dämon 94
Berger, A. 98 Anm. 30, 170, 188
Bhabha, H. K. 28, 153
Bidez, J. 173, 189
Binggeli, A. 147 Anm. 59, 147 Anm. 60
Blandina, hl. 111–112

Namensregister 231



Blasios, hl. 59, 183
Blowers, P. M. 130 Anm. 25, 142 Anm. 43
Bogdanović, J. 161 Anm. 5
Bohne, G. 6 Anm. 28
Bollandisten 188
Bonifatius, hl. 180
Boswell, J. 101 Anm. 34, 189
Boulhol, P. 91 Anm. 16, 92 Anm. 21, 92 Anm. 22,

92 Anm. 24, 96 Anm. 26, 97 Anm. 28, 98
Anm. 30, 100–101, 188

Bourbouhakis, E. C. 144 Anm. 52
Bowersock, G. W. 12 Anm. 63, 16 Anm. 78,

17–18 Anm. 82, 82 Anm. 49
Brakke, D. 91 Anm. 20
Brossé, C.-L. 102 Anm. 36
Brown, P. 26 Anm. 101, 27 Anm. 102, 101

Anm. 34, 113, 122 Anm. 7, 149 Anm. 61
Brubaker, L. 5 Anm. 24, 189
Burgess, R. W. 189
Burgwinkle, B. 89 Anm. 11

Calvelli, L. 163 Anm. 12
Cameron, A. 73 Anm. 24
Caracalla, Kaiser 169
Caseau, B. 103 Anm. 39, 104 Anm. 40, 122

Anm. 7, 134 Anm. 32
Cassidy-Welch, M. 4 Anm. 20
Chareyron, N. 163 Anm. 12
Charitine, hl. 167
Chariton, in Met-PClemAnc 83
Chosrau II., persischer Großkönig 5, 82, 159,

182
Christina, hl. 87 Anm. 2
Christophoros, in Met-PClemAnc 83
Christou, P. K. 2 Anm. 9, 9 Anm. 48
Chromatios, Eparch in Met-PSeb 158
Classen, C. 135, 143 Anm. 46, 144 Anm. 49, 144

Anm. 50, 144 Anm. 51
Claustre, J. 3–4
Clemens von Ankara, hl. 64–65, 74, 81, 83–84,

140–141, 182
Clemens von Rom, hl. 178
Cobb, L. S. 136 Anm. 39
Combefis, F. 178
Commodus, Kaiser 169
Constantinou, S. 2 Anm. 11, 3. Anm. 14, 3

Anm. 17, 5 Anm. 24, 25 Anm. 99, 26
Anm. 102, 55 Anm. 7, 64 Anm. 15, 69
Anm. 20, 71 Anm. 22, 74 Anm. 26, 75
Anm. 32, 75 Anm. 34, 76 Anm. 35, 78

Anm. 44, 87 Anm. 1, 88 Anm. 3, 88
Anm. 7, 89, 103 Anm. 38, 109 Anm. 57, 118
Anm. 73, 135 Anm. 36, 136 Anm. 39, 137
Anm. 40, 141 Anm. 42, 146 Anm. 58

Constas, N. 28, 145–146 Anm. 56
Cooper, K. 108 Anm. 53, 109 Anm. 56
Cornelius, F. 181
Courcelle, P. 42 Anm. 24
Cunningham, M. 11 Anm. 59, 13 Anm. 69
Cupane, C. 78 Anm. 41, 146 Anm. 57
Cutler, A. 122 Anm. 6, 146 Anm. 57, 151 Anm. 66

Dadianus, Perserkönig in PGeorg 51, 184
Daemmrich, H. 53
Dagron, G. 188
Danaë, mythische Figur 87
Daphne, mythische Figur 89–90 Anm. 15, 108–

109
Dauterman Maguire, E. 89–90 Anm. 15, 98

Anm. 30
de Lagarde, P. 171
Decius, Kaiser 51, 56, 85, 172, 175, 178, 179,

181, 182, 186
Degen, K. 143 Anm. 48
Deléani-Nigoul, S. 12 Anm. 65
Delehaye, H. 2, 16 Anm. 78, 167, 168, 171, 172,

176, 178, 183, 190
Delierneux, N. 109 Anm. 57
Demetrios, hl. 40 Anm. 20, 46, 157–158, 162,

175
Demetrios, Eparch in Met-PCorCent 65, 74
Dennis, G. T. 145–146 Anm. 56
der Nersessian, S. 30 Anm. 2, 116 Anm. 71
Detering, H. 55 Anm. 8
Detoraki, M. 1 Anm. 5, 17 Anm. 81, 20 Anm. 91,

174, 190
Devos, P. 178, 189
Die drei jungen Männer im Feuerofen 20
Dinokrates, in PPerFel 78
Dinzelbacher, P. 61 Anm. 11, 91 Anm. 16, 106

Anm. 44, 113–114 Anm. 68, 124 Anm. 17,
124 Anm. 19

Diokletian, Kaiser 50–51, 84, 116–117, 167,
168, 169, 170, 171, 172, 176, 177, 178, 179,
180, 182, 184, 185, 187

Dionysios, Statthalter in Met-PTrophSabDor 60
Dionysius Areopagita, hl. 172
Dölger, F. J. 91 Anm. 16, 105–106 Anm. 43, 110

Anm. 59, 112 Anm. 64
Domitian, Kaiser 172

232 Register



Domna und Indes, hll. 41 Anm. 21, 65, 84–85,
115, 169

Donabédian, P. 162 Anm. 10
Donner, H. 13 Anm. 66
Dörrie, H. 73 Anm. 24
Dörries, H. 73 Anm. 24
Doukakis, C. 185
Dressel, A. R. M. 178
Duffy, J. 19 Anm. 85, 19 Anm. 86
Dulcitius, Eparch in PAnastRom und Met-PAna-

stRom 116–117
Duval, Y.-M. 101 Anm. 35

Efthymiadis, S. 1, 3 Anm. 17, 5 Anm. 24, 73
Anm. 24, 89 Anm. 13, 147 Anm. 59, 183,
190

Ehrhard, A. 1 Anm. 2, 1 Anm. 5, 30 Anm. 1, 30
Anm. 2, 113 Anm. 68

Eleazar 17
Eleusios, Eparch in PJulNic 67–68, 93–96
Eleutherios, hl. 180
Elija, Prophet 12 Anm. 65
Elliott, A. G. 27
Eming, J. 121 Anm. 2, 122 Anm. 11, 130 Anm. 25,

131 Anm. 27, 150–151
Epimachos, hl. 44, 68, 71, 127, 134, 175
Epiphanios, Mönch 13
Eros, mythische Figur 103
Eudoxios, Romylos, Zenon und Makarios,

hll. 52–53 Anm. 1, 53, 131–132, 170
Eugenia, hl. 26, 48–49, 169
Eulampios und Eulampia, hll. 187
Euodios, Mönch 184
Euphemia, hl. 51, 167
Eusebius von Caesarea 25, 112, 162
Eustathios, Theopiste und ihre Kinder Agapios

und Theopistos, hll. 186
Eustratios, Auxentios, Eugenios, Mardarios und

Orestes, hll. 67, 70, 157, 179
Euthymios, hl. 16
Eva 89–90 Anm. 15, 110–111; s. auch Adam
Evans, S. 103 Anm. 38
Eyice, S. 189

Featherstone, J.-M. 181
Felicitas 107 Anm. 48; s. auch Perpetua und Fe-

licitas
Flavian, Statthalter von Caesarea in PProc 50
Flavius Josephus 186
Fludernik, M. 32

Flusin, B. 46 Anm. 29, 182, 190
Foucault, M. 6 Anm. 28, 45
Fowden, E. K. 189
Fox, R. L. 2 Anm. 9
Franchi de’ Cavalieri, P. 175, 180, 181, 190
Franco, L. 138, 177, 178
Frank, G. 76 Anm. 37, 76 Anm. 38
Frenzel, E. 53–54
Frisk, H. 64 Anm. 14, 64 Anm. 15

Gaggero, A. G. 173, 189
Galadza, D. 13 Anm. 66
Galaktion und Episteme, hll. 187
Gallienus, Kaiser 169
Gamillscheg, E. 101 Anm. 35, 102, 113–114

Anm. 68
Gaul, N. 73 Anm. 24
Geltner, G. 3, 6 Anm. 28, 15 Anm. 75
Genette, G. 66 Anm. 16
Georg, hl. 51, 69, 79–80, 92 Anm. 23, 92

Anm. 24, 184
Giannouli, A. 20 Anm. 90, 126 Anm. 21
Gibson, M. 187
Girard, R. 143 Anm. 47
Glykerios, in Met-PGeorg 80
Gregor der Erleuchter, hl. 44, 47, 82, 130–131,

144, 162, 171
Gregor von Nazianz 17 Anm. 81, 19
Gregor von Nyssa 122
Grig, L. 3 Anm. 14, 17 Anm. 79
Grünbart, M. 126 Anm. 21, 130 Anm. 25
Guilland, R. 6 Anm. 29, 8 Anm. 37, 8 Anm. 38, 8

Anm. 39, 9 Anm. 44, 10 Anm. 57, 41
Anm. 23

Guillaumont, A. 88
Gurias, Samonas und Abibos, hll. 40 Anm. 19,

48, 70, 145, 176
Guy, J.-C. 108 Anm. 51

Habermehl, P. 9 Anm. 48, 77 Anm. 39, 78
Anm. 40, 104 Anm. 41, 105–106 Anm. 43,
107–108, 110 Anm. 58, 111 Anm. 61, 111
Anm. 63

Hadrian, Kaiser 167, 180, 186
Haldon, J. 5 Anm. 24, 189, 190
Halkin, F. 41 Anm. 23, 167, 168, 169, 171, 182,

188, 190
Halsall, P. 14 Anm. 71
Harpham, G. G. 91 Anm. 20, 112 Anm. 65, 113

Anm. 67

Namensregister 233



Harvey, S. A. 103 Anm. 38, 104 Anm. 40
Häuser, P. 25 Anm. 98, 112 Anm. 64, 163

Anm. 11
Heffernan, T. J. 9 Anm. 48, 77 Anm. 39, 77

Anm. 39, 78 Anm. 41, 78 Anm. 43, 104
Anm. 41, 105 Anm. 42, 107–109

Hein, E. 89 Anm. 14
Hera, mythische Figur 110 Anm. 60
Hermylos und Stratonikos, hll. 51, 57, 64, 125,

135 Anm. 38, 182
Herrin, J. 109 Anm. 57
Hesperiden 110 Anm. 60
Heullant-Donat, I. 3–4
Hieron, hl. 70, 128, 176
Hillner, J. 4, 7 Anm. 33, 10 Anm. 56, 42 Anm. 24
Hinterberger, M. 1 Anm. 3, 30 Anm. 2, 54

Anm. 6, 68 Anm. 19, 89 Anm. 8, 89
Anm. 9, 113 Anm. 66, 118 Anm. 72, 120–
123, 126 Anm. 21, 126 Anm. 22, 131
Anm. 28, 147 Anm. 59, 147 Anm. 60, 151
Anm. 66, 190

Hoffmann, G. 40 Anm. 18, 54 Anm. 4, 54
Anm. 5, 55 Anm. 9, 56 Anm. 10

Hofmann, J. B. 64 Anm. 14, 64 Anm. 15
Høgel, C. 1 Anm. 6, 5 Anm. 24, 30 Anm. 2, 31

Anm. 6, 31 Anm. 7, 32 Anm. 9, 93 Anm. 25,
166, 189

Hopkins, K. 2 Anm. 9
Howie, C. 89 Anm. 11
Hunger, H. 88 Anm. 6, 89 Anm. 12, 157 Anm. 2
Hunt, H. 126 Anm. 21

Iadevaia, F. 179
Ignatios Theophoros von Antiochien, hl. 181
Irene, hl. 87 Anm. 2
Irene von Chrysobalanton, hl. 66 Anm. 17, 91

Anm. 19
Isdandul, in PAcepsJosAeith 83

Jakob der Perser, hl. 5, 42, 178
Jakovljević, A. 89 Anm. 14
Janin, R. 10 Anm. 57, 11 Anm. 59
Jarausch, K. H. 39 Anm. 16, 39 Anm. 17
Jesus Christus 10, 12–13, 21, 23–25, 29, 42,

44, 46, 49, 51, 56–57, 61–62, 64–67, 69,
72, 75, 77, 80, 82, 88, 89 Anm. 15, 91,
94–95, 99, 101, 103–104, 111–112, 129,
138, 141 Anm. 41, 143, 146–147, 149, 151–
152, 155, 161, 173

Job, Schüler des Michael Synkellos 11

Johannes, Autor der Offenbarung 21
Johannes Chrysostomos 16, 17 Anm. 81, 22–24,

88
Johannes von Damaskus 73, 151, 189
Johannes, Mönch 174
Johannes, Priester von Nikomedien 185
Johannes von Sardes 168, 183
Johannes der Täufer 12 Anm. 65, 20
Johnson, S. F. 109 Anm. 55, 188
Jonas, Prophet 101
Joseph von Arimathäa 21
Joseph, Sohn Jakobs 20
Julian der Apostat, Kaiser 5, 8, 19, 136–138,

147–148, 174, 185
Julian und Basilissa, hll. 41 Anm. 23
Juliana von Nikomedien, hl. 63, 67–68, 91–

115, 136, 138, 169
Julitta und Quiricus, s. Quiricus und Julitta

Kakrides, I. T. 87 Anm. 2, 108 Anm. 52, 110
Anm. 60

Kallinikos, hl. 186
Kallistratos, hl. 60, 70, 72–74, 171
Kalogeras, N. 89 Anm. 13, 147 Anm. 59
Kalopissi-Verti, S. 89 Anm. 14
Kälviäinen, N. 96 Anm. 26, 190
Kaplan, M. 27 Anm. 103, 79 Anm. 48
Karina, hl. 89–90 Anm. 15
Karpos und Papylos, hll. 45, 139–141, 172
Karpozilos, A. 145 Anm. 55, 145 Anm. 56
Kay, S. 3 Anm. 14, 27 Anm. 103, 87 Anm. 1, 101

Anm. 33, 136 Anm. 39, 143 Anm. 44
Kayser, W. 53
Kazhdan, A. P. 10 Anm. 57, 19 Anm. 85, 19

Anm. 86, 30 Anm. 1, 30 Anm. 2, 73
Anm. 24, 73 Anm. 25, 78 Anm. 41, 88
Anm. 6, 88 Anm. 7, 101 Anm. 35, 122
Anm. 6, 124 Anm. 17, 146 Anm. 57, 151
Anm. 66, 188

Kellner, K. A. H. 15 Anm. 74, 24 Anm. 96, 91
Anm. 18

Kleidt, B. 89 Anm. 14
Klerides, N. 170
Koch, E. 129 Anm. 24
Koder, J. 20 Anm. 89
Koikylides, K. 169
Konstantin V., Kaiser 5, 8, 174, 179
Konstantios II., arianischer Kaiser 5, 175
Kornelius, hl. 52–53 Anm. 1, 53, 65, 74, 171
Kotter, B. 174, 189

234 Register



Koukoules, P. 6–10, 41 Anm. 23, 145 Anm. 56,
150 Anm. 62

Krause, J.-U. 3–4, 6–11
Krönung, B. 27 Anm. 103, 75 Anm. 30, 75

Anm. 32, 75 Anm. 33, 76
Krumbacher, K. 92 Anm. 24, 144 Anm. 52, 176,

184, 190
Kulhánková, M. 56 Anm. 10
Kyprianos und Justina, hll. 44, 186, 190
Kyrillos, in PDomInd und Met-PDomInd 84
Kyrillos von Skythopolis 16
Kyros und Johannes, hll. 182

Lackner, W. 122
Lafontaine, G. 171, 189
Laiou, A. E. 145 Anm. 56, 149 Anm. 61
Lampakis, S. 144 Anm. 50, 144 Anm. 52, 145–

146 Anm. 56
Latyšev, B. 183, 184, 185
LeDoux, J. 124
Leon V., Kaiser 113 Anm. 68
Leon VI., Kaiser 175
Lequeux, X. 180, 188
Letsios, D. 11 Anm. 60, 34 Anm. 12, 38 Anm. 14
Libistros und Rhodamne 55 Anm. 9, 79 Anm. 47
Licinius, Kaiser 57, 125, 171, 182, 183, 184, 185
Longinus der Centurio, hl. 173
Loverdou-Tsigarida, K. 162 Anm. 9
Lowden, J. H. 101 Anm. 35
Lubinsky, C. L. 109 Anm. 57
Lukianos von Antiochien, hl. 82, 155–156, 173
Lupos, in PDem und Met-PDem 157
Lusset, É. 3–4
Lüthl, M. 53

Magdalino, P. 30 Anm. 2
Maguire, H. 89–90 Anm. 15, 98 Anm. 30, 126

Anm. 21
Malone, E. E. 14 Anm. 70, 135 Anm. 33, 143

Anm. 48
Mamas, hl. 125, 128, 150 Anm. 64, 170
Mango, C. 10, 30 Anm. 2
Manuel I. Komnenos, Kaiser 54
Manuel, Sabel und Izmael von Persien, hll. 5,

185
Marava-Chatzinikolaou, A. 128 Anm. 23
Margareta, hl. 101 Anm. 33
Maria von Ägypten, hl. 66 Anm. 17, 89–90

Anm. 15, 114
Maria/Marinos, hl. 28, 102 Anm. 36

Marina von Antiochien, hl. 33, 62, 68, 92–93,
99–106, 108, 113 Anm. 68, 114, 124

Marinis, V. 145–146 Anm. 56
Markianos und Martyrios, hll. 5, 175
Märtyrer von Amorion 5, 46, 52, 71, 74, 144,

158–159, 184
Märtyrer von Kreta 79, 123–124, 128, 181
Märtyrer von Sebaste 13, 36, 62, 184
Maxentius, Kaiser 157, 163, 168
Maximian, Kaiser 6 Anm. 27, 82, 84, 116, 163,

167, 168, 169, 170, 172, 174, 175, 176, 179,
180, 183, 186, 187

Maximilla, Gattin des Kaisers Maxentius 157
Maximinus Daia, Kaiser 155, 173, 184
Maximos Homologetes 73
Maximos, Statthalter in PTarPrAn 7
Maximus Confessor 122
Mazal, O. 20 Anm. 88
Meliton, M. 184
Menas von Ägypten, hl. 176
Menas, Hermogenes und Eugraphos, hll. 12

Anm. 64, 65–66, 69–70, 80, 179
Menodora, Metrodora und Nymphodora, hll. 167
Merkelbach, R. 113–114 Anm. 68
Merkurios, hl. 45, 56–57, 65, 178
Messis, C. 39 Anm. 15
Methodios I., Patriarch von Konstantinopel 113–

114 Anm. 68
Meyer, M. 137 Anm. 40
Meyer-Plath, B. 10 Anm. 57
Michael Dukas, Kaiser 52
Michael Glykas 144 Anm. 52
Michael Psellos 30, 36
Michael Synkellos 11, 66 Anm. 17
Miller, P. C. 78 Anm. 40, 78 Anm. 42
Mouterde, P. 102 Anm. 36
Mullett, M. 104 Anm. 40
Munitiz, J. A. 73 Anm. 24
Musurillo, H. 2–3, 7 Anm. 34, 9 Anm. 48, 12

Anm. 62, 14 Anm. 70, 16 Anm. 77, 16
Anm. 78, 17 Anm. 79, 18 Anm. 83, 19
Anm. 85, 77 Anm. 39

Nazarios, Protasios, Gervasios und Kelsios,
hll. 62, 146–147, 172

Neophytos Enkleistos 16
Nero, Kaiser 62–63, 172
Nicetas der Gote, hl. 171
Nikephoros der Märtyrer, hl. 183
Niketas Choniates 9, 54

Namensregister 235



Niketas Paphlagon 184
Nikitin, P. 184
Nikolaou, K. 149 Anm. 61, 150 Anm. 62
Nilsson, I. 19 Anm. 87
Noret, J. 189
Numerian, Kaiser 53, 170

Oberhelman, S. M. 75 Anm. 32
Oberlinner, L. 143 Anm. 45
Ogden, D. 92–93 Anm. 24
Olybrios, Eparch in PMarAnt 68, 100

Palladius 15
Panteleimon, hl. 186
Papadogiannakis, I. 73 Anm. 24, 122 Anm. 8,

130 Anm. 25
Papadopoulos-Kerameus, A. 13 Anm. 66, 170,

185
Papaioannou, S. 30 Anm. 2, 31 Anm. 3, 44

Anm. 26, 84 Anm. 50, 87 Anm. 2, 123, 168,
169, 186, 187, 188, 190

Papavarnavas, C. 32 Anm. 11, 70 Anm. 21, 89
Anm. 13, 97 Anm. 27, 129 Anm. 24, 130
Anm. 26, 133 Anm. 30

Paris, mythische Figur 110 Anm. 60
Patlagean, E. 61 Anm. 11, 109 Anm. 56, 109

Anm. 57, 145 Anm. 56
Patterson Ševčenko, N. 2 Anm. 8, 21 Anm. 92,

22 Anm. 94, 27 Anm. 104, 30 Anm. 2, 52
Anm. 1, 144 Anm. 50, 145 Anm. 56, 188

Paulus, Apostel 13 Anm. 67, 21–24, 51, 54; s.
auch Paulus und Thekla

Paulus und Thekla 14, 44, 108–109, 167; s.
auch Paulus; Thekla

Perkins, J. 136 Anm. 39
Perpetua und Felicitas, hll. 9, 14, 33, 43,

76–79, 92–93, 98–99, 104–111, 114, 157;
s. auch Felicitas

Petros von Alexandrien, hl. 46, 52, 84–85, 178
Petrus, Apostel 13 Anm. 67, 21–22, 171
Peyr, E., s. Schiffer, E.
Phileas, in Met-PThLeucCalPhAp 85
Phileas von Thmuis, hl. 25
Philemon und Apollonios, hll. 179, 190
Photios I., Patriarch von Konstantinopel 73
Pionios, hl. 9, 14
Pistis, Elpis, Agape und ihre Mutter Sophia,

hll. 148–150, 167
Pitarakis, B. 111 Anm. 63
Plamper, J. 124 Anm. 18

Platimaios, Prokonsul in PMarCr 123, 128
Platon, hl. 7, 138, 177
Platon, Philosoph 19, 42
Podskalsky, G. 111 Anm. 63, 144 Anm. 50, 145

Anm. 55, 145–146 Anm. 56, 146 Anm. 57
Polyeuktos, hl. 181
Polykarp, hl. 12
Polykarp, in Met-PSeb 74
Porphyrion, in PAec und Met-PAec 157
Potiphar 19
Potter, D. 7 Anm. 30
Pratsch, T. 3, 14, 75 Anm. 31, 79 Anm. 46
Priskos, Statthalter in Met-PEuph 51
Probus, Kaiser 171
Prokopios, hl. 50–51, 80, 185
Ps.-Asterios von Amaseia 185
Ps.-Chrysostomos 109 Anm. 55
Ps.‐Hesychios von Jerusalem 173
Ps.-Johannes von Damaskus 174
Ptolemaios IV. Philopator, Pharao 18

Quiricus und Julitta, hll. 96 Anm. 26

Radermacher, L. 186
Rahlfs, A. 186
Rapp, C. 8 Anm. 42, 8 Anm. 43, 10 Anm. 54, 11

Anm. 60, 12 Anm. 65, 26 Anm. 101, 27
Anm. 102, 28 Anm. 108, 30 Anm. 1, 30
Anm. 2, 32 Anm. 11, 39 Anm. 15, 67, 74
Anm. 27, 74 Anm. 28, 75 Anm. 29, 91, 145–
146 Anm. 56

Rauschen, G. 77 Anm. 39, 105–106 Anm. 43
Rebillard, É. 104 Anm. 41, 189
Reitzenstein, R. 75 Anm. 31
Resh, D. D. 188
Rexroth, F. 39 Anm. 16
Richard, M. 73 Anm. 24
Riehl, C. M. 3 Anm. 14
Rizos, E. 9 Anm. 48, 162 Anm. 9, 189, 190
Romanos Melodos 20
Rosenwein, B. H. 121 Anm. 2, 122 Anm. 10, 130

Anm. 25, 133 Anm. 31
Rufina, in Met-PMam 128
Rufus, Drache in PMarAnt 101
Ruinart, T. 180
Rüsen, J. 39 Anm. 16
Rutherford, J. 28 Anm. 110
Rydén, L. 1 Anm. 4

Sabrow, M. 39 Anm. 16, 39 Anm. 17

236 Register



Sacerdos, Statthalter in Met-PClemAnc 140
Salisbury, J. E. 78 Anm. 40, 107 Anm. 45, 110

Anm. 60, 111 Anm. 61
Satyros, in PPerFel 77, 104
Savio, F. 172, 189
Schapur II., persischer Großkönig 5, 58, 63,

129, 176
Schiffer, E. 30 Anm. 2, 36 Anm. 13, 122 Anm. 12,

122 Anm. 13, 138, 177, 189
Schneider, A. M. 10 Anm. 57
Schnell, R. 122 Anm. 11
Schulze, U. 130 Anm. 25, 135 Anm. 36, 141

Anm. 41, 143 Anm. 45
Sebastianos, hl. 158, 180
Seeliger, H. R. 12 Anm. 65
Seibt, W. 102 Anm. 36
Semoglou, A. 87 Anm. 1, 89–90 Anm. 15, 108

Anm. 53, 108 Anm. 54, 109 Anm. 55, 109
Anm. 56

Serban, C. 124 Anm. 17
Sergios und Bakchos, hll. 26, 62, 172
Ševčenko, I. 5 Anm. 24, 30 Anm. 2, 36 Anm. 13
Severianos, hl. 171
Severus, Kaiser 169
Shaw, T. M. 114 Anm. 69
Sherwood, Y. 101 Anm. 35
Sider, R. D. 24 Anm. 97
Signes Codoñer, J. 54 Anm. 6
Silas, Mitarbeiter des Apostels Paulus 21–22,

54
Simpson, A. 54 Anm. 6
Sisinnius, comes in PAnastRom und Met-PAna-

stRom 118
Sokrates, Philosoph 18–19, 71
Sophia, in Met-PClemAnc 83
Sozon, hl. 170
Spyridakis, G. K. 145 Anm. 56
Stephanos der Diakon, Autor von VStephIun 5

Anm. 24, 179
Stephanos der Jüngere, hl. 5, 8, 11, 31 Anm. 4,

31 Anm. 5, 44, 48, 69, 92 Anm. 23, 118
Anm. 73, 125–126, 162, 179, 189

Stephanos, Priester 17 Anm. 80
Stephanos, Protomärtyrer 22
Stichel, R. 144 Anm. 50, 145 Anm. 55, 145–146

Anm. 56
Stoderl, W. 23 Anm. 95
Stoll, H. W. 87 Anm. 2
Straw, C. 12 Anm. 62

Symeon Metaphrastes 1, 5 Anm. 24, 9, 27,
30–36, 40 Anm. 20, 52, 63 Anm. 13, 68,
70, 72–73, 79 Anm. 45, 92 Anm. 23, 122–
123, 127, 129–133, 136–138, 140, 146–
147, 152, 153, 157, 188, 189, 190

Szakolczai, A. 28 Anm. 109

Talbot, A.-M. 30 Anm. 1, 88 Anm. 4, 111
Anm. 63, 145 Anm. 54, 149 Anm. 61, 150
Anm. 64, 161

Tarachos, Probos und Andronikos, hll. 7, 172
Taveirne, M. 12 Anm. 65
Teratine, in PCypJus 44
Tertullian 14–15, 22, 24, 91, 98, 109 Anm. 56,

161
Thamyris, Verlobter der hl. Thekla 109 Anm. 55
Thekla, hl. 51, 89–90 Anm. 15, 108–109, 167;

s. auch Paulus und Thekla
Theodoret von Kyrrhos 122
Theodoros, Diakon und oikonomikos der Hagia

Sophia 169
Theodoros Graptos, hl. 5, 11, 31 Anm. 4, 31

Anm. 5, 45, 52, 66 Anm. 17, 181
Theodoros Stratelates, hl. 92–93 Anm. 24, 183
Theodoros Teron, hl. 184
Theodote, in PAnastRom 26
Theodotos, in Met-PMam 128
Theophanes von Caesarea 179, 181
Theophanes Graptos 11, 66 Anm. 17
Theophila/Theophile, in PDomInd und Met-PDo-

mInd 115
Theophilia, in PDomInd 115
Theophilos, Kaiser 5, 52, 181
Theotokos (Gottesmutter Maria) 31, 66, 111
Thomaїs von Lesbos, hl. 14
Thompson, S. 53
Thomson, R. W. 189
Thornton, B. S. 103 Anm. 37
Thyrsos, Leukios und Kallinikos, hll. 85, 180,

190
Tinnefeld, F. 122
Tiridates III., König von Armenien 44, 82, 130,

171
Tkacz, C. B. 101 Anm. 35
Trajan, Kaiser 170, 178, 181, 186
Trdat III., s. Tiridates III.
Trophimos, Sabbatios und Dorymedon,

hll. 44–45, 60, 158, 171; Dorymedon 142,
158

Tryphon, hl. 182

Namensregister 237



Tsamakda, V. 11 Anm. 59
Tsolakis, E. T. 144 Anm. 52
Türk, G. 110 Anm. 60
Turner, V. 25, 28 Anm. 109, 153

Usener, H. 113–114 Anm. 68
Uthemann, K.-H. 126 Anm. 22, 145–146

Anm. 56

Valens, Kaiser 171
Valerian, Kaiser 51, 169, 178, 181, 182, 183
Valerius, Statthalter in PCarpPap-B und Met-

PCarpPap 139, 142
van Beek, C. I. M. I. 9 Anm. 48
van Den Gheyn, I. 172
van Esbroeck, M. 188
van Gennep, A. 25, 153
van Hooff, G. 176, 186
van Minnen, P. 17 Anm. 80
Varus, hl. 67, 126–127, 158, 174
Vasil’evskij, V. 184
Veikou, M. 54 Anm. 5
Velten, H. R. 131 Anm. 27, 151 Anm. 65
Viktor, in PHier und Met-PHier 128
Viteau, J. 168, 178, 188, 189
Volgers, A. 73 Anm. 24
von Dobschütz, E. 176, 189
von Gebhardt, O. 176, 184, 189

von Geisau, H. 110 Anm. 60
von Sybel, L. 108 Anm. 52
Vouaux, L. 167

Walder, K. 9 Anm. 48
Walsh, C. 188
Wassiliou-Seibt, A. 102 Anm. 36
Weaver, J. B. 18 Anm. 84, 21 Anm. 93
White, M. 92 Anm. 22, 92 Anm. 24, 99 Anm. 31,

102 Anm. 36
Wilson, A. 1 Anm. 7, 87 Anm. 1
Wilson, N. G. 19 Anm. 86
Winkelmann, F. 173, 189
Wischmeyer, W. 12 Anm. 65
Wittig, F. 53
Wortley, J. 108 Anm. 51, 144 Anm. 50, 144

Anm. 53, 145–146 Anm. 56, 146 Anm. 57

Yegül, F. 98 Anm. 30

Zamagni, C. 73 Anm. 24
Zeitler, B. 89–90 Anm. 15
Zenobios und Zenobia, hll. 187
Zeus, mythische Figur 87, 114
Ziadé, R. 17 Anm. 81
Zimmermann, B. 20 Anm. 88
Zuphenezer, Dämon 94

Ortsregister
Ägypten 17 Anm. 80, 18, 66 Anm. 17, 89–90

Anm. 15, 108, 114, 163, 176
Alexandrien 18, 46, 52, 84–85, 157, 163, 168,

178
– Hippodrom 18
Amaseia 185
Amorion 5, 46–47, 52, 71, 74, 144, 158–159,

184
Ankara 64–65, 74, 81, 83–84, 140–141, 182
Antiochien 5, 33, 62, 68, 82, 92, 99, 102, 106,

113 Anm. 68, 124, 137, 147–148, 155, 173,
174, 181, 189

Arimathäa 21
Armenien 41 Anm. 22, 44, 47, 82, 130, 144, 162,

171
Artaschat 44, 162
Asinou, s. Zypern
Äthiopien 5, 174

Beirut, s. Libanon
Bethsaloe, s. Persien
Bithmada, in PAcepsJosAeith 46

Caesarea 13 Anm. 67, 40, 50, 85, 128
– Praetorium 40
Constantia, s. Zypern

Damaskus 73, 151, 174, 189
Daphne, Vorstadt von Ikonium und Antiochien

109 Anm. 55, 147–148
Diskarthas, s. Persien

Ephesos 40
– Bäderanlage 40

Famagusta, s. Zypern

Gortyn, s. Kreta

238 Register



Israel 20
Italien 6

Jerusalem 13, 173, 182
– Grabeskirche 13
– Heiliges Gefängnis 13

Kappadokien 128
Karthago, s. Nordafrika
Konstantinopel 1, 10, 31, 40, 73, 99, 113

Anm. 68, 167, 179, 180, 182
– Anemas-Turm 10
– Chalke-Tor 10
– Hagia Sophia 169, 179
– Krisei, Gegend in Konstantinopel 5–6, 41, 52,

174
– Phiale des Großen Palastes 10–11, 40
– Staatsgefängnis des Praetoriums 11, 40
Kreta 79, 123–124, 128, 181
– Gortyn 181
Krisei, s. Konstantinopel
Kyrrhos 122

Lesbos 14
Libanon 102
– Beirut 102
– Grotte 102

Mamlukenreich 163
Mazedonien 116
Melitene 176
Myra 108

Nikomedien 63, 67, 91–93, 99, 106, 115–116,
169, 185

Nordafrika 108–109
– Karthago 108 Anm. 53, 109
Nyssa 122

Persien 5, 46, 159, 176, 185
– Bethsaloe, Dorf 46
– Diskarthas, Stadt 46

Rom 10, 13 Anm. 67, 43, 61, 113 Anm. 68, 116,
158–159, 169, 178, 188

– Forum 10
Römisches Reich 2, 5–7, 159 Anm. 4, 186

Salamis, s. Zypern
Sardes 168, 183
Sebaste 13, 36, 62, 157, 184
Sinai, Berg 163
Skythopolis 16

Thessaloniki 40, 46, 162
– Amphitheater 46
– Bäderanlage 40, 46, 162
– Demetriosbasilika 162
– Palast 46
– Stadion 162

Zypern 89 Anm. 14, 163
– Constantia/Salamis 163
– Famagusta 163
– Kirche der Panagia von Asinou/Panagia Phor-

viotissa 89 Anm. 14

Sach- und Begriffsregister
Acta Alexandrinorum 16
Acta Cypriani 17
Acta Martyrum Scillitanorum 17
Acta proconsularia 17
Altes Testament 19–20, 111 Anm. 62
Amphitheater 46, 64, 105
Anastasis-Typikon 13
Anemas-Turm 10
Angst/Furcht 8, 50, 85, 94, 100, 115, 117, 121,

124–126, 128–131, 133–134, 139–140,
148, 154

– Befürchtung 148
– Ehrfurcht 133
– Gottesfurcht 25

– Todesangst 138, 151
apatheia 151; s. auch Leidenschaftslosigkeit
Apophthegmata Patrum 147
Apostelgeschichte 21
Araber 47
Askese 13, 44
Asket/Asketin 12–15, 27 Anm. 102, 76 Anm. 36,

84, 90–91, 134–135, 145 Anm. 54, 147,
161, 163–164

Autorität/authority 28, 50, 72, 141

Bad 27 Anm. 105, 40 Anm. 20, 47, 98 Anm. 30,
157, 162

– Badeanstalt 46, 162

Sach- und Begriffsregister 239



– Badekomplex 95
– Bäderanlage/Badeanlage 40, 46, 98, 162
Bekehrung/Konversion 50, 55, 62, 66, 69, 81,

123–124, 128, 134, 143, 160
Belehrung 48, 60, 68–70, 81, 126, 127, 149
Bestechlichkeit 8
Bestechung 155, 158–159
Beugehaft, s. Gefängnis
Bibel 19
– Bibelgeschichten 22
– Bibeltexte 54
Bibliotheca hagiographica graeca 30
Blut 52, 59, 75, 135–137, 141 Anm. 41, 157
– blutend 65, 83, 141
– blutig 12, 51, 78, 141
– Blutvergießen 85
– Märtyrerblut 157
Briefe des hl. Paulus an die Epheser 23 Anm. 95

Chalke-Tor 10
Cherubim 94
Christenverfolgungen 2, 5, 9, 39, 82, 159, 186
christliche Identität, s. Identität
Chronike diegesis 9
Chronistik 89 Anm. 12, 157 Anm. 2
cross-dressing Nonnen/Märtyrerinnen 28, 98,

109; s. auch Motiv (cross-dressing-Motiv)

Dämon 26, 29, 63, 87, 90–117, 119, 144, 154,
161; s. auch Satan; Teufel; Widersacher

Demetriosbasilika 162
De virginitate, Abhandlung 88
Drache 77, 87, 90–93, 99–101, 103–105, 110–

111, 117, 119, 124, 154, 161, 183
– Drachenerscheinung 113–114 Anm. 68
Dramatisierung 124, 129
– dramatische Dimension 128
Duftöl/Öl des Wohlgeruchs (ἔλαιον τῆς εὐωδίας)

102–103
Dunkelheit/Finsternis 8, 29, 45, 47, 61, 131,

144, 161
Durst 47, 129, 144, 148, 151

Einsperrung/Eingesperrtsein (ἐγκλεισμός) 15,
34, 164

Einzelhaft/Isolierhaft 44–45, 155; s. auch Isola-
tion

emotionale Differenzierung 131; s. auch emotio-
naler Abstand

emotionale Kommunikation 29, 129–130, 132

emotionaler Abstand/emotionale Kluft 130, 132,
134, 139; s. auch emotionale Differenzie-
rung

Emotionalisierung 122
Emotionalität 123, 130
Emotionen/emotional 29, 46–47, 49, 71

Anm. 23, 107, 113, 120–135, 137, 139, 141,
151–152, 154, 158; s. auch Leidenschaft

Emotionsdarstellung 122 Anm. 11, 150
Emotionsforschung 121 Anm. 2, 122 Anm. 11
Engel 21–23, 26, 29, 43, 48, 56, 60, 63–66,

75, 91, 94, 96, 98–99, 104, 115–116, 118,
124–125, 144, 146, 163

– Engelschor 94
– Engelserscheinung 22
– Schutzengel 26
Enkomium 31, 33, 36, 181, 184–185
Enkomium auf Symeon Metaphrastes 36
Entschlossenheit 26, 64, 67, 83, 97, 125, 148,

154
erbauliche Sammlungen 147
Erlösung 29, 48, 67–68, 97–98, 143
– Erlösungsbedeutung 12
– Erlösungsinstrument 81
Ermutigung 48, 62, 64–65, 116, 124–127, 149,

157, 160
– Ermutigungsdosis 81, 102
Erotapokriseis/Quaestiones et responsiones 73
Erzählmethode 113, 119
Eunuch 65, 84, 109
Exekutionshaft 6–7
Expositio fidei 151 Anm. 66

Feigheit 126, 128, 134, 139, 151
Fesseln/Hand-, Fuß- und Halsfesseln 8, 13, 23,

34, 42–44, 47, 52, 65, 67, 82–83, 96, 125,
128, 131–132, 142, 158

– Eisenfesseln 94, 96, 99
– s. auch Ketten
Festreden 16
Festung 15, 41, 53
Finsternis, s. Dunkelheit
Flucht/Gefängnisflucht 8–9, 21–22, 81–86,

91, 124
– Fluchtmöglichkeit 19, 21
– Fluchtversuch 22, 156
Folterkammer 96, 160
Forum 10
Freimütigkeit (παρρησία/παῤῥησία) 61, 157
freiwilliges Martyrium 82 Anm. 49

240 Register



Freude 24, 81–82, 124–125, 133, 143–144,
152, 154

Frömmigkeit 29, 52, 70, 72, 80, 90, 98, 133, 156
– Frömmigkeitsbeispiel 88, 134, 143

Garten der Hesperiden 110 Anm. 60
Gasthaus/Herberge 40, 116, 162
Gattung/Textgattung/Genre 1, 3 Anm. 17, 16, 24,

33, 54, 72–74, 89 Anm. 12, 108, 147
– Gattungskategorien 31
– Gattungsprinzipien 4
– Untergattung 1, 9, 15–16, 49, 147, 189

Anm. 22
Gattungsidentität 74
Gebet 23, 43, 50, 62–63, 66–68, 81, 86, 94,

100, 124–125, 128, 136, 138, 141, 151, 153,
160, 162

– Abendgebet 62, 64
– Bittgebet 102
– Taufgebete 75
Gebetserhörung 150 Anm. 64
Geburtswehen/Geburtsschmerzen 148–150
Gedicht 144 Anm. 52
Gefangenenidentität 14, 18, 43
Gefängnis passim
– Gefängnis in Bewegung 43
– inneres Gefängnis/Beugehaft 45, 58, 94
– privates Gefängnis/privater Haftort 41
– staatliches Gefängnis/staatlicher Kerker

9–10, 21, 41, 153
– s. auch Einzelhaft
Gefängnis Christi 13; s. auch Heiliges Gefängnis
Gefängnisszene, s. Szene
Gegenspieler 44, 56, 62, 67, 71, 74, 81, 134,

140, 142–143, 155; s. auch Gegner; Wider-
sacher

Gegner 45, 49, 55, 68–70, 72, 86–88, 97,
106–107, 110 Anm. 59, 114, 116–119, 123–
124, 127, 132, 134, 137–145, 154, 160; s.
auch Gegenspieler; Widersacher

Gender 6, 86
– Genderdimension 10
– Genderperspektive 63 Anm. 12, 66, 91, 148,

154
– Genderprinzip 104
– genderspezifisch 43, 98, 102, 110, 112–113,

119
– Genderunterscheidung 44
– s. auch Genderidentität; Geschlecht
Genderidentität 29, 87, 113, 115

Genuss 61, 143, 145
– sexuelle Genüsse 88, 107
Gerichtsprotokolle (protocolla bzw. commenta-

rii) 16
Geschlecht 9, 10, 33, 91, 98–99, 110–111, 113,

155, 166
– Geschlechtswandel 106, 108
– Geschlechtszugehörigkeit 160
– s. auch Gender
Gesetz 7–8, 18, 94
– Gesetzeslage 159 Anm. 4
– Gesetzgebung 10
Gestank/übler Geruch (δυσωδία) 47, 98, 103,

117, 144
Gewalt 118, 143
– sexualisierte Gewalt 88
– sexuelle Gewalt 87
– s. auch Vergewaltigung
Gleichmut 145, 147
goldene Äpfel 105, 110–111
Gottesdienst 13, 83, 89–90, 103, 155–156, 162;

s. auch Liturgie
Gottlosigkeit 19, 29, 72, 98, 158
Grabeskirche 13
Grausamkeit 8, 51, 68, 93, 124, 128
Grube 41, 44–45, 130–131, 144–145, 162

Hades (Unterwelt) 19 Anm. 87, 67
Haftort 41, 115–116, 144, 162
Haftzeit/Zeit 7, 15, 25, 45, 49, 55–56, 60, 62,

79, 126, 133, 148, 151, 160
– zeitlich 26
Hagia Sophia, Kirche 169, 179
Handlung 6, 51, 84, 131, 140, 153
– Handlungsablauf 55, 63, 79, 84, 122, 127, 132
– Handlungsgefüge 5 Anm. 24, 17
– Handlungsort 19
– Handlungsstrang/Handlungsfaden 76, 149
– Haupthandlung 71
– Nebenhandlung 59, 116
heidnische Märtyrerakten/Märtyrerberichte

16–18
heilige Kommunion 75, 83
Heiligenviten/Lebensbeschreibungen von Heili-

gen 1, 3, 5 Anm. 24, 12, 14–16, 18, 31, 66
Anm. 17, 75 Anm. 30, 90–92, 164

Heiliges Gefängnis (Ἁγία Φυλακή) 13
Heilung 26, 56, 65, 80, 143, 157
– Wundheilung 80, 120
– s. auch Wunder

Sach- und Begriffsregister 241



Hinrichtungsort 21, 85, 157, 162
Hippodrom 18
Historia Lausiaca 147
Historia Monachorum in Aegypto 147
Historiographie 54, 121, 123
History of Emotions 122
Hochverrat 7
Höhle 15–16, 145 Anm. 54, 161, 164
Hölle 21, 29, 98, 144–145, 147–148, 161
Homilien 13 Anm. 69, 16–17, 23 Anm. 95, 109

Anm. 55, 175
Homilien über die Bildsäulen 16
Hunger 8, 47–48, 61, 82, 129, 144, 148, 151,

155
– Hungersnot 52
Hybridität/Hybridity 28, 72, 147, 153
– hybrider Charakter 74, 147
– hybride Dimension 78
– hybrider Text 74
– s. auch Raum (hybrider Raum)
Hymnen 20, 67, 117
Hymnographie 20
Hymnus auf die Versuchung des Joseph 20
Hypomnema 31, 189 Anm. 22

Ich-Erzählung 104
Identifikationsfigur 130, 160
Identität 17, 24–25, 27–29, 39, 71, 74, 81,

83–85, 102, 107, 109–111, 114, 116, 119,
127, 150–151, 153, 155–156, 158, 160, 165;
s. auch Gattungsidentität; Gefangenen-
identität; Genderidentität; Weiblichkeit
(weibliche Identität)

Identitätsmerkmal 49
Identitätsstiftung 54, 160
– identitätsstiftende Charakteristika 164
– identitätsstiftendes Element 39
– identitätsstiftende Erzählung 39
Ideologie 16, 25, 88
– ideologisch 16, 25, 29, 81, 97, 112
Imagination 78
– Imaginationsbereich 76
imitatio Christi 12 Anm. 65, 152
Islam 52, 159
– islamische Unterweisung/Predigt 71–72
Isolation 28; s. auch Einzelhaft

Jonasgeschichte 101
Josephserzählung 20

Jubel 125
– Jubelstimmung 133, 152, 154
Juden 5, 18
Jungfräulichkeit 41, 43, 87–88, 93, 100, 103,

108–109, 118
Jüngstes Gericht 10, 21, 82, 89, 128

Kampf-oder-Flucht-Reaktion/fight-or-flight reac-
tion 124

Ketten 21, 23–24, 34, 41–42
– Eisenketten 46, 58
– s. auch Fesseln
Keuschheit 20, 87–88, 101, 103, 107–108, 110,

117, 119
Kirche 1, 31, 46, 82 Anm. 49, 83, 89–90, 103–

104, 116, 123, 155, 161–162, 164
– Gemeindekirche 89
Kirchengefängnis 10
Kirchengeschichte von Eusebius 25, 112, 162
Kirchenkalender 30, 167–187
Kirchenväter 19, 22–23, 130
Kleriker 10, 13, 52, 74
Kloster 4, 31, 44, 89, 161–162, 164
– Männerkloster 109
– Nonnenkloster/Frauenkloster 9, 84
Kloster Chor Virap 162
Kloster des hl. Sabas (Mar Saba) 182
Kloster von Terentine 44
Klostergefängnis 10
Klosterhaft 4
Klosterzelle 15
Kontakion 20
Körper 19, 41–44, 51, 56–59, 62, 68, 74,

79–81, 83, 88–90, 93–94, 96, 98–100,
113, 118–119, 121, 124, 135–152, 155, 159–
160

– harter und weicher Körper 138–139, 154
– Märtyrerkörper 27 Anm. 103, 151
Körperlichkeit 47, 61
Kraft 24, 56, 65, 80, 91–92, 94–96, 98, 102,

106, 111, 113, 120, 124, 133, 138, 140, 153–
154

– übernatürliche Kräfte 26
– Sehkraft 64
Kräfteverhältnis 96
Kranz/Märtyrerkranz 68, 111–112, 126, 132
Kriton, Dialog 19
Kult 32, 99
– Heiligenkult 1
– Kaiserkult 7

242 Register



– Kultpraktiken 163
– s. auch Verehrung
Kultstätte 13 Anm. 67, 162–164

Lachen 117
– Gelächter 118
– lächeln 125
Laien 13, 52
Lebensbeschreibungen von Heiligen, s. Heili-

genviten
Leidenschaft 15, 93, 113, 119, 121, 151, 158; s.

auch Emotionen
Leidenschaftslosigkeit 137, 151; s. auch apat-

heia
Licht 65, 29, 144
– Sonnenlicht 47
– Tageslicht 145
Liminalität 25, 27–28, 153; s. auch space
Liturgie 83, 104; s. auch Gottesdienst
locus amoenus 148
locus terribilis 148
Lüsternheit 117
– lüstern 99–100, 119, 154

Macht 23, 61–62, 64, 67–68, 80, 97, 110
Anm. 59, 119, 153, 157

– Machtausübung 68
– Machthaber 68 Anm. 19
– Machtmissbrauch 117
Machtlosigkeit/Ohnmacht 63, 70, 119
Majestätsbeleidigung 7
Makkabäer 5, 17–19, 31 Anm. 4, 186
männliche Gestalt 99, 106–109
männliche Pornographie 89
männliches Glied 94, 105, 110
Märtyrer/Märtyrerin passim
– Märtyrer in Bereitschaft (μάρτυς τῇ προαι-

ρέσει) 13–14, 23
– die inhaftierten Märtyrer als Mittler zwischen

Gott und Mensch/Vermittler Gottes 26, 67,
153–154, 163–164

– Märtyrer-Protagonist 59–60, 70–73, 83,
126–127, 155

– Märtyrer als Soldaten Christi 14, 63, 129
– Märtyrer-Zuschauer 70
Matthäusevangelium 99
Meistererzählung 39
Menologion des Kaisers Basileios II. 2, 27, 156
Menologion des Symeon Metaphrastes/meta-

phrastisches Menologion 27, 30–32, 36,

52, 89, 92 Anm. 23, 123, 179, 184–186,
189 Anm. 22

Mitgefühl 129–130
– mitfühlend 97
– s. auch Mitleid
Mitleid 63, 97, 129–130
– mitleidig 156
– s. auch Mitgefühl
Mönch 10–11, 13, 31, 49, 52, 134–135, 162,

164, 174, 184
Mönchtum 14 Anm. 70, 122 Anm. 7
Motiv 2, 4 Anm. 20, 53–55, 92, 109, 164, 183
– cross-dressing-Motiv 109
– Drachenmotiv 92–93 Anm. 24, 183
– Gefängnismotiv 14, 16, 18, 22, 24, 29, 33,

38–39, 53–54, 153
– Leitmotiv 4
Mut 5 Anm. 24, 25, 28, 56, 61, 67, 83, 98, 106,

124, 127, 132, 134, 148, 154, 162; s. auch
Tapferkeit

Mutlosigkeit 141
Mutter 17, 26, 50, 107, 148–150
– Mutterschaft 107 Anm. 48, 149–150
– Stiefmutter 83–84

Nacktheit 47, 89–90, 98, 106, 118, 129
Neues Testament 12, 20, 51, 72, 101, 111

Anm. 62
– neutestamentlich 21 Anm. 93, 22, 99
Neumärtyrer 5 Anm. 24, 66 Anm. 17
Nikodemusevangelium 21
Nonne, s. cross-dressing Nonnen/Märtyrerinnen

Offenbarung des Johannes 21
öffentliche Verlesung 76, 89 Anm. 13, 104, 160
Osmanen 163

Palast/Kaiserpalast 10–11, 35, 40–41, 46, 65,
84, 118

Palästinabeschreibung 13
Panagia von Asinou/Panagia Phorviotissa, Kir-

che 89 Anm. 14
Paradies 23–24, 27, 29, 42, 49, 67, 78–79, 85,

88, 98, 102–105, 118, 126–128, 142–149,
156, 162

performativer Charakter 151
Phaidon, Dialog 19
Phiale, Gefängnis des Großen Palastes 10–11,

40
Praetorium 11, 40, 162

Sach- und Begriffsregister 243



Pratum Spirituale 147
Predigt 26, 28, 32, 60, 68–74, 83, 86, 120,

138, 153, 157, 160, 162
– Predigttätigkeit 21, 25, 82, 146
Privatlektüre 76, 89 Anm. 13
Prolepse, Erzähltechnik 66
Prostitution 118
– Prostituierte 114
Psalmen 43, 62, 66–67, 86, 160, 162
Publikum 13, 23, 29–30, 32, 38, 56, 59–60,

68–69, 73, 79, 80–81, 88, 97, 112–114,
117, 124, 129–134, 136–142, 145, 150–
151, 154, 160, 165

– extratextuelles Publikum 56, 59–60, 129–
134, 139–140, 142, 160

– intratextuelles Publikum 60, 124, 130, 134,
141, 160

Raum 4, 9, 15, 19, 27–29, 40–41, 43, 46, 49,
52–56, 70, 73, 78–79, 93, 96, 99, 102
Anm. 36, 111, 115, 119–120, 122, 124, 127,
133–134, 136–139, 141, 143, 145 Anm. 54,
146–148, 151–154, 158–161, 164

– dritter/hybrider Raum 29, 61, 71, 74, 155
– emotionsspezifischer (Schwellen‐)Raum 127
– Gefängnisraum/Haftraum 2, 4, 13–15, 26, 29,

42–43, 45–48, 66, 69, 71–75, 78, 81, 83,
85, 87, 91, 93, 96, 98, 115, 119–120, 123–
124, 128, 133, 138–139, 146, 150–162,
164–165

– gelebter Raum 54
– genderspezifischer Raum 43
– Initiationsraum 71, 111
– Schwellenraum/Übergangsraum 4, 24–29,

48, 74, 98, 115, 120, 124–125, 127, 151,
153, 156, 160–161

– s. auch space
Realität 9, 11, 17, 25, 65, 113–114 Anm. 68, 150
– dritte/hybride Realität 29, 61, 155
– faktische/sinnliche Realität 76, 78–79, 104,

107–108, 119
– Gefängnisrealität 6
Rede über Geduld und Langmut 23
Rede gegen Julian den Apostaten 19
Rede über die vierzig Märtyrer von Sebaste 13
religiöse Identität, s. Identität
Reliquien 26, 79, 150, 162
Rezeption 19 Anm. 86, 24, 87 Anm. 2, 149

Anm. 61
– Rezeptionsprinzipien 4

Roman 84, 123
– Liebesroman 55 Anm. 9, 79 Anm. 47

sakraler Ort 161–164
Sammelbiographien 16
Satan 94, 101; s. auch Dämon; Teufel
Schlange 100, 111–112
schlechte Gedanken (logismoi) 113
Schmerz 5 Anm. 24, 25, 29, 47, 61, 66–67, 82,

94, 96–98, 102, 120, 126, 130, 135–152,
154, 156, 161

– Schmerzgefühl 29, 120, 135, 140, 143, 150–
152, 154

– s. auch Geburtswehen/Geburtsschmerzen
Schmerzempfindlichkeit 136, 138, 140
Schmerzunempfindlichkeit 136–138, 140, 151
Scholien 113–114 Anm. 68
Schrecken 85, 124
Schule 155
Schwellenraum, s. Raum
Seele 19, 24, 41–42, 57, 61, 72, 88, 100, 107,

118, 123, 125, 134, 138, 156, 159
Sententiae Pauli 7 Anm. 33
Seraphim 94
Setting 13, 40
Sexualität 113–114
– aktive und passive Sexualität 114
Siegel 102
Skylitzes Matritensis 11 Anm. 59
space 13, 26, 28, 55 Anm. 9
– gendered space 43
– liminal/transitional space 25
– lived space 54 Anm. 5
– Third Space 28–29, 61, 153
– s. auch Raum
Spiritualisierung 120, 149, 151, 164
Spiritualität 16, 48, 76 Anm. 36, 87, 107

Anm. 48, 126, 150
spirituelle Reife 76, 107, 134, 139, 151–152
spirituelle Reifung 120
Spruchsammlungen 147
Stadion 162
Sterbeort 156, 160
Stimme (Gottes) 62, 94, 96, 125
Sünde 29, 103, 108, 111, 118, 135, 143 Anm. 46
– Sünder/Sünderin 89 Anm. 14
Sündenfall 110–111, 135
Synaxar von Konstantinopel 1, 99
Szene 2–3, 27, 29, 49–50, 52–57, 71, 78–79,

85, 92 Anm. 24, 97–98, 101–102, 110,

244 Register



114, 116–118, 127–129, 131, 140–141, 150,
155, 158 Anm. 3

– Befreiungsszene 21–22
– Gefängnisszene 4, 6, 9, 11, 14, 17–18, 20, 24,

28, 30, 32, 48, 53–54, 56, 60, 85, 90,
93–94, 99, 112–114, 119, 132, 148, 152,
156, 160, 188 Anm. 20, 190 Anm. 45

– Gerichtsszene 60
– Taufszene 74
– Traumszene 76
– Visionsszene 76, 78
Szenerie 159

Tapferkeit 65, 85, 124; s. auch Mut
Taufe 74–75, 84–86, 89–90 Anm. 15, 91, 102–

103
Testament des Neophytos Enkleistos 16
Teufel 21, 67, 91, 94, 97, 99, 101, 104, 105–108,

110, 113–114 Anm. 68, 116; s. auch Dä-
mon; Satan

Timarion, Dialog 19 Anm. 87
Tod 2, 5 Anm. 24, 12, 17–19, 21, 25–27, 42, 44,

50, 52, 55–56, 66–67, 71–72, 79, 81, 83,
85, 88, 91, 97, 100–101, 110–111, 114, 119,
126–128, 143–146, 150, 153, 155, 163,
165, 182

– Feuertod 7 Anm. 33, 116
– Kreuzestod 12, 143
– Märtyrertod 48, 55, 68–71, 79, 81–82,

84–85, 89–90 Anm. 15, 113, 120, 143, 145
– Opfertod 143
Todeslust 143 Anm. 44
Todesmoment 27, 58
Todesstrafe 7–8, 19, 26, 43
Todesurteil 6
Topos 3, 14 Anm. 72, 29, 53–55, 68 Anm. 19,

155
– Toposkategorie 14 Anm. 72
Tränen 46, 80, 94, 125–126, 129, 151
– Tränen des Mitgefühls/Tränen des Mitleids

129–130
– Tränen der Trauer 126, 128
Trauer 82, 121, 126, 128–129, 133, 154
Traum 20, 26, 55 Anm. 9, 75–76, 79
Traumszene, s. Szene
Traumvision 76, 108; s. auch Vision
Trivialliteratur 88, 117
Tugenden 16, 23, 29, 108, 122, 130
Turm 40–41, 43–44, 87 Anm. 2, 139; s. auch

Anemas-Turm

Tyrann (τύραννος) 41, 58–59, 67–68, 128, 147
– tyrannisch 140

Übergangsraum, s. Raum
Übergangsriten/Les rites de passage 25, 28
Untersuchungshaft 6–7, 10

Verbannung 3, 6, 7 Anm. 33, 14, 45, 48, 52
Verehrung 19, 161–163
– Bilderverehrung 174
– Verehrungskontext 66 Anm. 17
– Verehrungspraktiken 161
– s. auch Kult
Vergewaltigung 9, 107, 115–118
– Vergewaltigungsgefahr 89
– Vergewaltigungsversuch 100, 115–116
– s. auch Gewalt
Verurteilung zu den wilden Tieren/Kampf mit

wilden Tieren (damnatio ad bestias) 6–7,
51, 64, 105, 112

Vision 21, 26, 65, 75–76, 78–79, 86, 104–108,
110–111, 119, 141

– Visionsrealität 78
– Visionswelt 78, 105–106, 108, 111
– s. auch Traumvision
Visionsszene, s. Szene
Vita Constantini 188 Anm. 20
Vita des heiligen Euthymios 16
Voyeurismus 119

Weiblichkeit 110
– weibliche Heiligkeit 150
– weibliche Identität 109–110
– weibliche Natur 99, 110
Weisheit (σοφία) 157
Widersacher 25, 29, 88, 92, 94, 97–98, 102,

112, 119, 154, 162; s. auch Gegenspieler;
Gegner

Wiedergeburt 101, 107
– Wiedergeburtsort 156
Wiener Genesis 20
Wohlgeruch (εὐωδία) 103
Wohltätigkeit 10, 61, 84, 142, 158
Wunden 52, 56, 59, 65, 83, 102, 135–136, 139,

141–143, 147–148, 151, 158
Wunder 26, 28, 50, 69, 75, 79–81, 118, 141, 153
– Heilungswunder 79–81, 142–143, 160
– Wunderheilung 45
– Wundertätigkeit 79–80
Wunderbericht 31, 92 Anm. 24

Sach- und Begriffsregister 245



Wüste 15–16, 95, 99, 147, 162
Wut 57, 93, 118, 134, 138, 140

Zeit, s. Haftzeit
Zorn 62, 127, 134, 139
– zornig 92

Zurückgezogenheit 15, 164
Zuschauer 12 Anm. 64, 50, 55, 64, 69, 87, 111,

118, 124, 134, 137–138, 141, 151
– Zuschauermenge 63, 139, 154
– s. auch Märtyrer/Märtyrerin (Märtyrer-Zu-

schauer)

246 Register


	Zusammenfassung
	Abstract
	Danksagung
	Inhalt
	Einleitung
	Kapitel I Das Textkorpus
	Kapitel II Die Gefängnisphase in der Erzählstruktur des Martyriums
	Kapitel III Genderidentität im Gefängnis: Sexuelle Versuchung und Widerstand
	Kapitel IV Psychische und physische Empfindungen im Gefängnis: Der Weg zur Heiligkeit
	Rückblick und Ausblick
	Anhang: Textliste
	Abkürzungs- und Literaturverzeichnis
	Register

