
2016-08-16 11-30-31 --- Projekt: transcript.anzeigen / Dokument: FAX ID 0178437731205040|(S.   1-  2) VOR3395.p 437731205048



Aus:

Zekirija Sejdini (Hg.)

Islamische Theologie und Religionspädagogik in Bewegung
Neue Ansätze in Europa

September 2016, 182 Seiten, kart., 24,99 €, ISBN 978-3-8376-3395-5

Welche Merkmale muss eine gegenwartsbezogene islamische Theologie und Reli-
gionspädagogik im deutschen und im europäischen Kontext aufweisen, um sowohl
den Bedürfnissen der in einem säkularen Umfeld lebenden europäischen Muslim_in-
nen gerecht zu werden, als auch zur Profilierung der islamischen Theologie und Reli-
gionspädagogik im europäischen Kontext beitragen zu können?
Dieser Frage, die sich vor dem Hintergrund der Gründung mehrerer islamisch-theo-
logischer Zentren an deutschsprachigen Universitäten stellt, gehen die Beiträger_in-
nen aus der Perspektive unterschiedlicher Fachgebiete nach und tragen damit auch zu
einer Reflexion der aktuellen Islam-Debatte bei.

Zekirija Sejdini (Dr.), geb. 1972, ist Professor für Islamische Religionspädagogik an
der Universität Innsbruck.

Weitere Informationen und Bestellung unter:
www.transcript-verlag.de/978-3-8376-3395-5

               
© 2016 transcript Verlag, Bielefeld

2016-08-16 11-30-31 --- Projekt: transcript.anzeigen / Dokument: FAX ID 0178437731205040|(S.   1-  2) VOR3395.p 437731205048

http://www.transcript-verlag.de/978-3-8376-3395-5


Inhalt 

Vorwort  | 7 

 

Einleitung  | 9 

 

Zekirija Sejdini 

Zwischen Gewissheit und Kontingenz  | 15 

Auf dem Weg zu einem neuen Verständnis von islamischer  

Theologie und Religionspädagogik im europäischen Kontext 

 

Ednan Aslan 

Pluralität als Wille Gottes  | 33 

 

Sebastian Günther 

Bildungsauffassungen klassischer muslimischer Gelehrter  | 51 

Von Abu Hanifa bis Ibn Khaldun (8.-15. Jh.) 

 

Ömer Özsoy 

Dekontextualisierung des Korans: moderne Koraninterpretationen 

oder Konstruktion moderner Korane  | 73 

 

Rabeya Müller 

Der Koran im Unterricht: Chance für Geschlechtergerechtigkeit 

oder Anleitung zum Extremismus?  | 91 

 

YaĢar Sarıkaya 

Der Hadith im islamischen Religionsunterricht:  

eine religionspädagogische Herausforderung  | 101 



Matthias Scharer 

Eine islamische Theologie und Religionspädagogik,  

»mit der wir leben können«  | 119 

Kommentar zur Ringvorlesung aus  

katholisch-religionspädagogischer Perspektive 

 

Martina Kraml 

Religionsdidaktik in der Spannung zwischen öffentlichem  

und religionsgemeinschaftlichem Bildungsauftrag  | 133 

 

Fatima Çavis 

Islamische Frauenkatechismen in der religiösen 

Erwachsenenbildung: eine kritische Analyse   | 147 

 

Mehmet Hilmi Tuna 

Ansätze im islamischen Religionsunterricht für neue 

Entwicklungen in Theologie und Religionspädagogik  | 163 

 

Autorinnen und Autoren  | 177 

 

 

 



 

 

Einleitung  

ZEKIRIJA SEJDINI  

 

 

 

Obwohl die islamische Präsenz in Europa eine lange Tradition hat und daher zu 

Recht angenommen werden kann, dass der »Beheimatungsprozess« des Islams 

in Europa, wenn auch nicht abgeschlossen, so doch in einem fortgeschrittenen 

Stadium ist, zeigen die jüngsten Entwicklungen, dass zumindest bei einem Teil 

der Gesellschaft – der gleichwohl nicht zu unterschätzen ist – der Islam mehr 

denn je als Fremdkörper betrachtet wird.  

Die Diskussionen über die Zugehörigkeit des Islams zu Europa lassen deut-

lich erkennen, dass nicht nur der erhoffte und notwendige Fortschritt im »Be-

heimatungsprozess« des Islams in Europa ausgeblieben ist, sondern dass im 

Gegenteil der Drang einer öffentlichen Abgrenzung vom Islam, speziell im 

politischen Kontext, immer stärker wird.  

Diese besorgniserregenden Entwicklungen haben naturgemäß verschiedene 

Ursachen, die in einer Vielzahl von Bereichen zu suchen sind. Dazu gehören 

neben der andauernden Finanzkrise auch die instabile Weltpolitik, die ständigen 

Terroranschläge, die steigende Anzahl der Asylsuchenden aus den Kriegsgebie-

ten wie Syrien, eine rechtpopulistische Politik, die einseitigen und undifferen-

zierten Medienberichte über den Islam, aber auch das Fehlen von neuen islami-

schen theologischen Ansätzen im europäischen Kontext.  

Auch wenn letzterer Umstand im Vergleich zu den anderen Faktoren eine 

eher geringe Rolle bei der Entstehung dieser Aversion gegenüber dem Islam 

spielt, darf er dennoch nicht völlig außer Acht gelassen werden. Denn nicht 

selten bilden unreflektierte theologische Positionen die Grundlage von Diskussi-

onen, die im weiteren Verlauf durch populistische Parteien und pauschalisieren-

de Medienberichte generalisiert und auf den Islam insgesamt ausgedehnt wer-

den. 



10 | ZEKIRIJA SEJDINI 

 

Einer der Gründe, warum trotz der langen Geschichte des Islams in Europa 

eigene theologische und religionspädagogische Ansätze lange gefehlt haben und 

teilweise immer noch fehlen, ist die bis vor Kurzem nicht vorhandene Veranke-

rung der islamischen Theologie an den europäischen Universitäten. Der Mangel 

an Möglichkeiten einer akademischen Auseinandersetzung innerhalb europäi-

scher Universitäten hat die Entstehung von neuen islamischen theologischen und 

religionspädagogischen Positionen unter Berücksichtigung des säkularen, demo-

kratischen und pluralistischen europäischen Kontexts verhindert und dazu ge-

führt, dass die europäischen Muslime in Sachen Befriedigung ihrer spirituellen 

Bedürfnisse nach wie vor von der Betreuung durch ihre Herkunftsländer abhän-

gig sind. Erst durch die Etablierung theologischer Zentren an österreichischen 

und deutschen Universitäten in den letzten Jahren ist es einigermaßen gelungen, 

verschiedene gesellschaftspolitisch relevante islamische Themen auch aus einer 

innerislamisch verankerten universitären Perspektive zu beleuchten.   

Die nunmehrige Aufgabe besteht darin, ausgehend von der reichen islami-

schen theologischen Tradition, theologische Positionen zu erarbeiten, die sowohl 

den gegenwärtigen wissenschaftlichen Diskurs als auch den durch Säkularität, 

Demokratie, Rechtsstaatlichkeit und weltanschaulich-religiöse Pluralität gepräg-

ten europäischen Kontext berücksichtigen und ihm gerecht werden. Vor diesem 

Hintergrund soll auch diese Publikation verstanden werden. Die verschiedenen 

Beiträge, die zum Teil aus der Innen- und zum Teil aus der Außenperspektive 

verfasst worden sind, sollen zur Entstehung von neuen islamischen theologi-

schen und religionspädagogischen Ansätzen im europäischen Kontext beitragen. 

 

Dieses Buch beinhaltet zehn Beiträge, die diese Problematik aus verschiedenen 

Perspektiven beleuchten.   

Der erste Beitrag, der zugleich die Grundlage der an der Universität Inns-

bruck gehaltenen Antrittsvorlesung des Herausgebers bildete, widmet sich expli-

zit der Problematik der Verankerung der islamischen Theologie und Religions-

pädagogik im gegenwärtigen Kontext. Dabei wird der Versuch unternommen, 

die fundamentalen Probleme einer im Werden begriffenen islamischen Theolo-

gie und Religionspädagogik aufzuzeigen und Lösungsansätze anzubieten. In 

diesem Zusammenhang wird der Frage nachgegangen, welcher Zugang zur 

Anthropologie, zur Offenbarung und zum Kontext aus islamischer Perspektive 

vonnöten ist, um zu theologischen und religionspädagogischen Ansätzen zu 

gelangen, die den gegenwärtigen Bedürfnissen der Musliminnen und Muslime, 

aber auch der Gesellschaft insgesamt entsprechen. Besonders hingewiesen wird 

darauf, dass ohne eine grundsätzliche Auseinandersetzung mit bestimmten theo-



EINLEITUNG | 11 

 

logischen Annahmen die Entwicklung neuer theologischer und religionspädago-

gischer Ansätze nicht möglich sein wird.  

Der Frage nach Inklusion und Exklusion – eine der entscheidenden Fragen 

im religiösen Diskurs – widmet sich Ednan Aslan. In seinem Beitrag analysiert 

er die Möglichkeiten einer theologischen Begründung der religiösen Pluralität 

aus muslimischer Perspektive. In diesem Zusammenhang geht es um die Eruie-

rung der Voraussetzungen einer inklusivistischen Haltung gegenüber anderen 

Religionen innerhalb der islamischen Theologie. Dabei steht die Ausweitung der 

Bedeutung von zentralen islamischen Begriffen, wie zum Beispiel des Begriffs 

Muslim, von den Anhängern des Propheten Muhammad auf alle Gott ergebenen 

Menschen innerhalb der monotheistischen Tradition im Zentrum dieser Überle-

gungen. Damit sollen stabile und theologisch begründbare Grundlagen für ein 

respektvolles Miteinander im gegenwärtigen pluralen Kontext geliefert werden.      

Dass neue Ansätze nicht unbedingt der Tradition widersprechen müssen, 

sondern auf dieser aufbauend neu interpretiert werden können, zeigt auf beein-

druckende Weise der Beitrag von Sebastian Günther, in dem die Bildungsauffas-

sungen der klassischen muslimischen Gelehrten zwischen dem achten und fünf-

zehnten Jahrhundert behandelt werden. Anhand der Analyse einiger Aussagen 

des Korans und der Tradition des Propheten Muhammad, aber auch der Meinun-

gen von berühmten klassischen muslimischen Gelehrten werden verschiedene 

pädagogische Elemente benannt, die für die Weiterentwicklung der religiösen 

Bildung im islamischen Kontext von enormer Bedeutung sein können. In diesem 

Zusammenhang werden sowohl Inhalte als auch Verfasser klassischer islami-

scher pädagogischer Schriften ausführlich dargestellt. Dabei werden sowohl von 

großen muslimischen Rechtgelehrten wie Abu Hanifa als auch von Literaten, 

Mystikern und Philosophen wie Dschahiz, Ghazali und Ibn Ruschd entworfene 

religionspädagogische Konzepte analysiert und dargestellt. 

Eine ausführliche Auseinandersetzung mit modernen Zugängen zum Koran 

liefert Ömer Özsoy. In dieser wird vor allem die Frage erörtert, ob – und wenn 

ja, wie – die Aussagen des Korans – als ursprünglich auf eine vollkommen ande-

re Lebenswelt gerichtet – auch heute noch Gültigkeit haben können. In seinem 

Beitrag liefert der Autor zudem eine Analyse der geschichtlichen Hintergründe 

der anachronistischen Annäherung an den Koran und zeigt einige rezeptionsge-

schichtliche Brüche in der Denktradition auf. 

Nach dieser allgemeinen Darstellung der pädagogischen Ansätze in den is-

lamischen Quellen und bei muslimischen Gelehrten folgt der Beitrag von Ra-

beya Müller, dessen Fokus auf dem Umgang mit der primären und wichtigsten 

Quelle des Islams, dem Koran, im Rahmen des islamischen Religionsunterrichts 

liegt. Dabei zeigt die Autorin anhand konkreter Beispiele die ambivalente Hal-



12 | ZEKIRIJA SEJDINI 

 

tung des Korans bezüglich verschiedener Themen und damit auch die Notwen-

digkeit eines angemessenen Zugangs zu dieser wichtigen Quelle, um missver-

ständliche Interpretationen zu vermeiden. 

Den angemessenen Zugang zu der zweiten wichtigen islamischen Quelle im 

Rahmen des islamischen Religionsunterrichts, der Tradition des Propheten 

Muhammad, behandelt der Beitrag von YaĢar Sarikaya. Neben den Arten und 

der Bedeutung der prophetischen Überlieferung wird darin auch auf die grund-

sätzlichen Probleme eingegangen, die bei der Anwendung dieser wichtigen 

Quelle im Religionsunterricht auftauchen. Der Beitrag liefert wertvolle didakti-

sche und methodische Anregungen zum Umgang mit dem umfangreichen Mate-

rial.  

Neben den Beiträgen, die aus einer islamischen Binnenperspektive verfasst 

wurden, bringen die Ausführungen von Matthias Scharer, unter Bezugnahme auf 

die Vorträge der Ringvorlesung, eine religionspädagogische und religionsdidak-

tische Außenperspektive ein. Sein Text beschäftigt sich grundsätzlich mit der 

Darstellung und Analyse der Entwicklungen im Bereich der islamischen Theolo-

gie und Religionspädagogik aus Sicht eines katholischen Theologen und Religi-

onspädagogen. Dabei werden sowohl die Gemeinsamkeiten als auch die Unter-

schiede in beiden Religionen analysiert und wichtige Verknüpfungen aufgezeigt. 

Die Spannung zwischen öffentlichem und religionsgemeinschaftlichem Bil-

dungsauftrag thematisiert Martina Kraml. Diese Spannung, wie immer sie ge-

dacht wird, nimmt entscheidenden Einfluss auf die Religionspädagogik und 

Religionsdidaktik, insofern, als sie Konzepte religiöser Bildung hervorbringt, die 

pluralitätssensible religiöse Bildung auf konfessioneller Basis unterstützen oder 

aber verunmöglichen. Die Herausforderung besteht in der Anschlussfähigkeit an 

den säkularen Raum.  

Die Stellung der Frau innerhalb der Religionen bildet einen wichtigen The-

menbereich in den theologischen und religionspädagogischen Auseinanderset-

zungen fast aller Religionen. Auch die islamische Theologie und Religionspäda-

gogik macht hier keine Ausnahme. Daher darf in einem Buch über neue islami-

sche theologische und religionspädagogische Ansätze im europäischen Kontext 

das Thema Frau im Islam nicht fehlen. Ausgehend von der Bedeutung muslimi-

scher Katechetik im traditionellen Verständnis von religiöser Bildung geht Fati-

ma Çavis der Frage nach den Frauenbildern nach, die in den in der Türkei ver-

wendeten Katechismen vermittelt werden. Dieser Beitrag, der auf den Analysen 

und Ergebnissen der von der Autorin verfassten Magisterarbeit gründet, zeigt auf 

unmissverständliche Art und Weise, dass das Frauenbild in der klassischen isla-

mischen religiösen Bildung nicht unseren Wertvorstellungen entspricht und 



EINLEITUNG | 13 

 

daher ein wichtiger Themenbereich neuer theologischer und religionspädagogi-

scher Reflexion sein muss.  

So, wie das Frauenbild ein zentrales Thema bei der Konzipierung neuer theo-

logischer und religionspädagogischer Ansätze im islamischen Kontext darstellt, 

kommt auch dem islamischen Religionsunterricht – als einer wichtigen Schnitt-

stelle zwischen dem Staat und der islamischen Glaubensgemeinschaft – eine 

Schlüsselrolle bei der Formierung neuer theologischer und religionspädagogi-

scher Ansätze zu. Im letzten Beitrag behandelt Mehmet Tuna, unter Heranzie-

hung einer im Rahmen seiner Masterarbeit durchgeführten empirischen Studie, 

die Gründe für die Abmeldung vom islamischen Religionsunterricht in Öster-

reich. Dieser Beitrag liefert unter anderem wichtige empirische Ergebnisse, die 

in den theoretischen Auseinandersetzungen um neue theologische und religions-

pädagogische Ansätze mitberücksichtigt werden müssen. 

 

Jeder Beitrag in diesem Buch befasst sich mit einer besonderen Problematik im 

Bereich der islamischen Theologie und Religionspädagogik. Dabei unterschei-

den sich sowohl die Themen als auch die Ansätze und die Perspektiven. Wichtig 

jedoch erscheint, dass sämtliche Beiträge im Hinblick darauf verfasst wurden, 

die Weiterentwicklung von neuen Ansätzen in der islamischen Theologie und 

Religionspädagogik im europäischen Kontext zu befördern. 




