Aus:

DorOTHEE KIMMICH, SCHAMMA SCHAHADAT (HG.)
Kulturen in Bewegung
Beitridge zur Theorie und Praxis der Transkulturalitit

August 2012, 312 Seiten, kart., 29,80 €, ISBN 978-3-8376-1729-0

Sowohl der Begriff als auch die Vorstellung von »Kultur« verdndern sich ak-
tuell radikal. Intellektuelle aus allen Disziplinen sind damit befasst, eine
Neubestimmung und -positionierung von »Kultur« vorzunehmen.

Im Zeitalter von Globalisierung und Migration ist die Vorstellung von einer
zugleich an ein Volk, eine Nation und an einen spezifischen Ort gebundenen
Kultur im Herder’schen Sinne offenbar obsolet geworden. Man versucht
vielmehr, die Fluiditit, die Dynamik und die Grenziiberschreitungen zwi-
schen Kulturen zu begreifen. Die Beitrige in diesem Band zeigen, dass das
Konzept der Transkulturalitit, welches zunehmend sowohl die Interkulturali-
tits-Studien als auch die Postcolonial Studies als kulturwissenschaftliches Pa-
radigma ablést, hierfiir einen methodischen Ansatzpunkt bietet.

Dorothee Kimmich lehrt Neuere deutsche Literatur an der Universitit Tiibin-
gen. Schamma Schahadat lehrt Slavische Literatur- und Kulturwissenschaft

an der Universitit Tiibingen.

Weitere Informationen und Bestellung unter:
www.transcript-verlag.de/ts1729/ts1729.php

© 2012 transcript Verlag, Bielefeld


http://www.transcript-verlag.de/ts1729/ts1729.php

Inhalt

Einleitung
Dorothee Kimmich/Schamma Schahadat |7

l. KONZEPTUALISIERUNGEN

Was ist eigentlich Transkulturalitat?
Wolfgang Welsch | 25

Lob des »Nebeneinander«

Zur Kritik kulturalistischer Mythen
bei Kafka und Wittgenstein
Dorothee Kimmich |41

Kosmopolitismus
in der Diskurslandschaft der Postmoderne
Galin Tihanov | 69

Uberlegungen zu einer Literaturgeschichte
als Verflechtungsgeschichte
Annette Werberger | 109

Il. REALISIERUNGEN

Heidnisches und Christliches in einer
altirischen Erzédhlung vom Irdischen Paradies
Bernhard Maier | 145

Erziehungswissenschaftliche Perspektiven
auf den padagogischen Umgang mit Ambivalenz
S. Karin Amos/Rainer Treptow | 163



Transkulturelles Strafrecht
Joachim Vogel | 195

Lisboa — Maputo — Berlin

Ein transkulturelles Musikprojekt

am Goethe-Institut in Lissabon 2006-2008
Ronald Gritz | 219

Ill. TRANSKULTURELLE LITERATUR

Kakanien der neuen Generation
Zentraleuropa zwischen
Transkulturalitdt und Differenz
Renata Makarska | 235

T.S. Eliot und das Transkulturell-Erhabene
Lars Eckstein/Giinter Leypoldt | 261

Verwackelte Perspektiven

Kritische Korrelationen in der zeitgendssischen
arabisch-amerikanischen Kulturproduktion
Markus Schmitz | 279

Autorinnen und Autoren | 303



Einleitung

DOROTHEE KIMMICH/SCHAMMA SCHAHADAT

Den Ausgangspunkt zu einem Buch mit dem Titel Kulturen in Bewe-
gung bildet die Beobachtung, dass sowohl der Begriff als auch die
Vorstellung von »Kultur« sich im Moment radikal verdndern und dass
Intellektuelle aus allen Disziplinen damit befasst sind, eine Neube-
stimmung und -positionierung von »Kultur« vorzunehmen. Im Zeital-
ter von Globalisierung und Migration ist die Vorstellung von einer zu-
gleich an ein Volk, eine Nation und an einen spezifischen Ort gebun-
denen Kultur im Herderschen Sinne offenbar obsolet geworden. Man
versucht vielmehr, die Fluiditit, die Dynamik und die Grenziiber-
schreitungen zwischen Kulturen zu begreifen. Ein Begriff, der auf die-
se Situation reagiert, ist der der Transkulturalitit. Als kulturwissen-
schaftliches Paradigma 16st er sowohl das Konzept der Interkulturalitit
als auch die Pramissen der Post Colonial Studies der 1990er Jahre ab.

Zuriickfiihren ldsst sich der Begriff auf den kubanischen Ethnologen
Fernando Ortiz, der bereits 1940 in seinem Hauptwerk Contrapunteo
cubano del tabaco y aziicar den (dynamischen) Begriff der Transkul-
turation prigte. Die Wiederaufnahme von Ortiz” Konzept durch Mary
Louise Pratt in ihrer einflussreichen Studie Imperial Eyes: Travel Wri-
ting and Transculturation aus dem Jahr 1992 brachte den Begriff der
Transkulturation einer breiten akademischen Offentlichkeit nahe und
trug zu dessen Verbreitung vor allem innerhalb der Geisteswissen-
schaften bei. Hier wurde der Begriff der Transkulturation im Laufe der
1990er Jahre sukzessive zum Konzept der Transkulturalitit weiterent-



8 | DOROTHEE KIMMICH/SCHAMMA SCHAHADAT

wickelt. Dies geschah im deutschsprachigen Raum vorwiegend in
Auseinandersetzung mit der philosophischen (vgl. z.B. Wolfgang
Welsch), soziologischen (vgl. z.B. Ulrich Beck) und anthropologi-
schen (vgl. z.B. Ulf Hannerz) Globalisierungsforschung.

Grundlegend ist hier die Erkenntnis, dass in einer globalisierten
Welt Kulturen weder territorial verortet werden kénnen noch an ho-
mogene Gemeinschaften gebunden sind. Das Konzept der Transkultu-
ralitdt erlaubt es, sich programmatisch vom i{iberkommenen Denkan-
satz der Interkulturalititsforschung zu verabschieden: Wihrend die
Interkulturalitits-Forschung Kulturen als »Inseln oder Sphéren« (We-
Isch 1999: 96) begreift, in denen es lediglich an den kulturellen Au-
Bengrenzen zu Austauschprozessen oder eben auch, in der populdren
Rhetorik Samuel Huntingtons, zu gewalttidtigen Zusammenstdfen
(clashes) kommt, postuliert Transkulturalitit eine Offnung, Dynami-
sierung und vielféltige wechselseitige Durchdringung der Kulturen.
Globale Kulturen, so der Ausgangspunkt, zeichnen sich durch ihre
Fluiditit, Grenzverschiebung bzw. -authebung aus und entwickeln da-
bei auch neue Strategien des Ein- und Ausschlusses. Damit gehen auch
neue Beschreibungsformen fiir bisher nicht benennbare Kategorien
von Kultur einher: Es entstehen Neologismen, so zum Beispiel ethno-
space, media-space, techno-space (Arjun Appadurai), die den trans-
kulturellen Anforderungen gerecht werden sollen. Diese Begriffe ver-
suchen insbesondere, neue Raumvorstellungen zu erfassen bzw. zu
priagen, um damit die Dynamik und Komplexitit moderner transkultu-
reller Gesellschaften zu beschreiben.

Der Begriff der Transkulturalitidt verspricht, nicht nur den der In-
ter- oder Multikulturalitit, sondern auch den des Postkolonialismus ab-
zulosen; dem Zeitalter der Kolonialisierung und der Dekolonialisie-
rung wird keine historische Sonderstellung mehr eingerdumt. Vielmehr
geht es nun darum, Transkulturalitit mit einer neu konfigurierten his-
torischen Tiefe zu erarbeiten, das heiflt neuzeitliche, aber auch antike
und mittelalterliche Prozesse ebenso ins Auge zu fassen wie die der
Moderne und der Globalisierung. Aus der Perspektive der Transkultu-
ralitdt lassen sich politische und kulturelle Landschaften erforschen,
die traditionell nicht oder nur selten im historischen Rahmen von Ko-
lonisation und Dekolonisierung thematisiert und erforscht wurden, wie
etwa Zentralasien oder Ostmitteleuropa, aber auch die Geschichte(n)
von Japan, Korea und China sind hier zu erwihnen.



EINLEITUNG | 9

Ein transkultureller Forschungsansatz fiihrt so auch zu einer stirke-
ren Anniherung an die »Trans Area Studies« (Ottmar Ette),l die der
Erforschung trans- und postnationaler Rdume besser gerecht werden
als die traditionellen Area Studies. Area Studies sind im politischen
Kontext des Kalten Krieges entstanden, um Spezialisten auszubilden,
die moglichst genaue Kenntnisse iiber den Feind, seine Sprache und
seine Kultur haben.” »Trans Area Studies« sollen das Bediirfnis nach
Wissen, das quer durch die Kulturen geht — der Zeit nach dem Ende
des Kalten Krieges angemessen — reprisentieren.

Wihrend der Beginn der Transkulturalitits-Debatte durch ihre
Verkniipfung mit dem Globalisierungsdiskurs vornehmlich politolo-
gisch und 6konomisch gepriigt war, hat sich in letzter Zeit eine Off-
nung hin zu den Literatur- und Kulturwissenschaften ergeben. Wenn
Gayatri Spivak fordert, die Geschlossenheit der Area Studies ebenso
wie die der Vergleichenden Literaturwissenschaften aufzugeben, Spra-
chen (und Kulturen) als hybrid wahrzunehmen und Literaturen und
Kulturen, die aus politischer Perspektive bedeutungslos erscheinen
(»nonhegemonic«), in den Lehrplan der Komparatistik und der Area
Studies mit aufzunehmen, dann entspricht das im Feld der Literatur-

1 Der Romanist Ottmar Ette hat den Begriff der Trans Area Studies in ver-
schiedenen Vortragen verwendet; er leitet das Netzwerk POINTS (Pots-
dam International Network for TransArea Studies, http:/www.uni-
potsdam.de/tapoints/); auf der Homepage ist auch sein neues Buch Trans
Area. A Literary History of Globalization fiir Mai 2012 bei de Gruyter an-
gekiindigt.

2 Spivak zitiert in diesem Zusammenhang einen Text der Ford Foundation
von 1947, die eine der Stiftungen war, die die Einrichtung der Area Studies
finanziert haben: »To meet the demands of war, scholars of diverse
disciplines were forced to pool their knowledge in frantic attempts to
advise administrators and policy makers ... The war also showed the need
for trained personnel for most foreign areas.« (zit. in Spivak 2003: 7) Bis
heute, so Spivak, »Area Studies exhibit quality and rigor [...] They are tied
to the politics of power, and their connections to the power elite in the
counries studied are still strong; the quality of the language learning is

generally excellent [...].« (Ebd.)



10 | DOROTHEE KIMMICH/SCHAMMA SCHAHADAT

wissenschaften dem gegenwairtigen Interesse an einem erweiterten Be-
griff von Weltliteratur.”

DiE RANDER DER TRANSKULTURALITAT:
BLACK ATLANTIC, TRANSMIGRANTEN,
CROSSING BORDERS

Bevor wir kurz auf die einzelnen Beitrige des vorliegenden Bandes
eingehen, die in unterschiedlichen diskursiven Kontexten einen trans-
kulturellen Blick erproben, wollen wir einige Schliisselkonzepte von
entscheidendem Einfluss auf die transkulturelle Theoriebildung vor-
stellen: Paul Gilroys Konzept vom Black Atlantic,* Nina Glick Schil-
lers, Linda Baschs und Cristina Szanton-Blancs Definition des
»Transmigranten« und Gayatri Spivaks Idee von der Grenziiberschrei-
tung, dem Crossing Borders.” Eine zentrale Rolle in all diesen Kon-
zepten spielt der Raum, der durch eine eigene Dynamik bzw. durch die
sich darin bewegenden Menschen geprigt ist; mit Michel de Certeau
gesprochen: »Der Raum ist ein Ort, mit dem man etwas macht.« (de
Certeau 1988: 218) Transkulturelle Konzepte heben die Dynamik und
Unruhe im Raum und die damit verbundene Kreativitit hervor.® Raum
wird also nicht statisch und ahistorisch und damit im Gegensatz zu
Geschichte und Zeit konzipiert; vielmehr wird in den transkulturellen

3 Mit dem Thema Weltliteratur befassen sich Galin Tihanov (der auch auf
die Komparatistik eingeht) und Annette Werberger in diesem Band.

4 Wir beziehen uns hier nicht auf das mittlerweile zu einem Klassiker avan-
cierten Buch The Black Atlantic, sondern auf einen Aufsatz, der 2004 in
einem Sammelband mit dem Titel Der Black Atlantic (hg. vom Haus der
Kulturen der Welt, Berlin) erschienen ist und der zentrale Punkte des Bu-
ches enthilt. (Gilroy 2004)

5 Alle drei Texte bzw. Ausziige davon werden in dem Band Transkulturali-
tit, hg. von Andreas Langenohl, Ralph Poole und Manfred Weinberg, im
Herbst 2012 bei transcript in der Reihe »basis-scripte« (Band 3) in deut-
scher Ubersetzung erscheinen.

6 Auf die Kreativitit in einem Raum, der durch Mobilitit und Flexibilitit
geprigt ist (im Gegensatz zu einem Raum, in dem Menschen oder Natio-

nen sesshaft sind), verweist Gilroy 2004: 13.



EINLEITUNG | 11

Konzepten der Versuch unternommen, dem Raum Dynamik und Wan-
del und damit eine eigene Dimension von Geschichte einzuschreiben.
Damit gehort die Debatte um Transkulturalitit auch in den Kontext des
spatial turn, dessen Konjunktur seit den 90er Jahren des vergangenen
Jahrhunderts kaum abgeflacht ist. Dies hat verschiedene Griinde, die
bis weit in die Theoriedebatten des 20. Jahrhunderts hineinreichen und
damit selbstverstdndlich auch fiir die Diskussionen iiber die verschie-
denen Labels wie Postkolonialismus, Inter- oder Transkulturalitdt den
historischen Hintergrund liefern.

Obgleich mit einem englischen Begriff als spatial turn benannt,
wurde die transdisziplindre Raumdebatte vor allem in den deutschspra-
chigen Kulturwissenschaften seit Mitte der 1990er Jahre sehr intensiv
gefiihrt. Das Schlagwort »Wiederkehr des Raumes« bezieht sich dabei
allerdings zumeist auf den Import von Ansitzen und Konzepten aus
der franzosisch- und englischsprachigen Soziologie und Stadtgeo-
graphie, auf Studien iiber die menschliche Projektion und Zurichtung
von Riumen.’

Anfang 1967 duBerte sich Michel Foucault programmatisch zum
Thema Raum:® Hierbei, so stellte er einleitend fest, handele es sich of-
fenkundig um ein besonderes Anliegen des ausgehenden 20. Jahrhun-
derts. Wihrend das 19. Jahrhundert ndmlich noch ganz im Zeichen der
Geschichte gestanden habe, lieBe sich »[u]nsere Zeit [...] eher als Zeit-
alter des Raumes begreifen«. (Foucault 2005: 931) Nachdem das
abendldndische Bild der Welt im 19. Jahrhundert priméir im Sinne ei-
nes zeitlichen Nacheinander organisiert gewesen sei, werde es nun zu-
nehmend als rdumliches Nebeneinander strukturiert. Die »ideologi-
schen Konflikte« innerhalb der zeitgendssischen akademischen Debat-
ten, so Foucault, konnten als eine Konfrontation »zwischen den from-
men Abkommlingen der Zeit und den hartnidckigen Bewohnern des

7 Zu Recht hat Karl Schlogel diese Schlagseite des Denkens in ihrer
raumkundlichen Version als Versuch des Ausweichens vor nationalsozia-
listischen Kategorien von Raum und Korper charakterisiert. (Schlogel
2003: 7ff.)

8 Der Vortrag »Des espaces autres« wurde am 14. Mirz 1967 im Pariser
Cercle d’études architecturales gehalten. Nachdem Foucault das un-
bearbeitete Manuskript kurz vor seinem Tod zur Publikation freigegeben
hatte, erschien es posthum in der Zeitschrift Architecture, Mouvement,
Continuité 5 (1984), 46-49.



12 | DOROTHEE KIMMICH/SCHAMMA SCHAHADAT

Raumes« (Foucault 2005: 931) verstanden werden, das heilit als das
Aufeinanderprallen zweier Episteme an einer Epochenschwelle: Die
Ablosung von postkolonialen Paradigmen durch das Konzept der
Transkulturalitit gehort ganz offensichtlich zu diesem Bruch zwischen
zwei »Epistemenx.

In den 1980er Jahren hat sich tatsdchlich eine zunehmende Ver-
rdaumlichung des Denkens manifestiert. Dabei sollte nicht grundsitz-
lich das hierarchische Verhiltnis zwischen Zeit und Raum umgekehrt
werden, sondern vielmehr werden nun beide Faktoren in ihrem Zusam-
menwirken beleuchtet. Das Ideal ist »eine flexiblere und ausbalancier-
tere kritische Theorie, die das Machen von Geschichte mit der ge-
sellschaftlichen Produktion von Raum, mit der Konstruktion und Kon-
figuration von menschlichen Geographien neu verkniipft.« (Soja 1991:
75) Raum ist jedenfalls keine vorfindliche Kondition von Wahrneh-
mung und Erfahrung mehr, wie es die philosophische Tradition der
Raumtheorie von Platon iiber Descartes bis Newton noch annahm. Es
geht heute vielmehr um das Verhiltnis von sozialem und physischem
Raum. Der Raum als Stérung und Kondition des Menschen und damit
auch des Menschlichen bleibt.

Anders als die Theorie der Zeit hat eine Theorie des Raums in der
Philosophie nie einen prominenten Platz beansprucht. Wihrend >Zeit<
und >Geist< assoziiert wurden, wurde Raum in Zusammenhang mit
Dingen und Korpern gebracht. »Zeit« steht immer fiir Geschichte, Fort-
schritt und Entwicklung, wihrend Raum mit Statik assoziiert wurde.
»Wihrend die Zeit fiir das Mobile, Dynamische und Progressive, fiir
Verdnderung, Wandel und Geschichte steht, steht der Raum fiir Im-
mobilitét, Stagnation und das Reaktionire, fiir Stillstand, Starre, Fes-
tigkeit.« (Schroer 2006: 21) Erst die in den letzten Jahren viel rezipier-
ten Thesen von Jurij Lotman’ verleihen dem Raumdenken andere —
kultursemiotische — Aspekte: »Raum wird geradezu zu einer Metapher
fiir kulturelle Dynamik: durch Grenziiberschreitungen und Grenzver-
lagerungen, durch Verhandlungen, durch Migration und Uberlap-
pung.« (Bachmann-Medick 2006: 297).

An diese neuen Raum-Konzepte kniipfen die Theorien der Trans-
kulturalitdt an. Sie gehoren damit — anders als der Postkolonialismus
und auch noch die Interkulturalitit — zu einem »chronischen« und
nicht zu einem »chthonischen« Raumdispositiv. Paul Gilroys Konzept

9 Siehe dazu z.B. sein Modell der Semiosphire in Lotman 2010: 163-292.



EINLEITUNG | 13

vom Black Atlantic verbindet das rdumliche Denken mit dem Denken
von Kultur; dafiir nutzt er die Metapher des Ozeans, um einerseits
Eindeutigkeit aufler Kraft zu setzen und andererseits »die Beziehung
von Kultur zum Ort« (Gilroy 2004: 22) zu iiberdenken. '’ Die Sklaverei
und die damit verbundenen Reisen iiber den Atlantik zwangen Men-
schen aus den verschiedensten (afrikanischen) Kulturen zusammen,
diese vermischten sich, brachten alte Traditionen mit und griffen neue
auf, und das Ergebnis war eine »komplexe kulturelle Neuformierung«
(ebd.: 13). Damit entstand eine Kultur, die der Vorstellung einer Nati-
onalkultur zuwider lief und die zwar im Raum stattfindet, sich aber
vom spezifischen Ort trennt:

»Die Kulturen des Black Atlantic [...] artikulieren &sthetische und gegen-
dsthetische Formen und eine spezifische Dramaturgie des Erinnerns, die auf
charakteristische Weise Genealogie von Geografie und Lebensraum von Zuge-
horigkeit trennt.« (Ebd.: 22)

»Synkretismus«, »Konglomerat«, »kulturelle Adaption und Ver-
schmelzung«, »Neukombination«, »hybride Form« (ebd.: 15) sind die
Begriffe, die Gilroy einsetzt, um die Kultur des Black Atlantic zu be-
schreiben. Dabei ist die sich aus den (macht)politischen Bedingungen
ergebende kulturelle Ambivalenz, so kreativ sie auch sein mag, nicht
nur positiv: Ist das Ergebnis des Black Atlantic ein »selbstbewusster«
und »aufsissiger« »bastard« (ebd.), so zeigen sich dafiir »Briiche und
Risse, die durch Exil, Verlust, Brutalitit, Stress und erzwungene Tren-
nung« (ebd.: 17) hervorgerufen werden. Die »spatial dislocation«
(ebd.) zieht nicht nur Kreativitit, sondern auch Angst nach sich. »Trost
[wird] durch die Vermittlung von Leiden geschaffen.« (Ebd.: 22)
Gilroys Konzept des Black Atlantic eroffnet eine wichtige Perspektive
fiir transkulturelles Denken, denn es erinnert daran, dass Kulturen
nicht in einem machtfreien Raum entstehen, sondern dass die Kehr-
seite der viel gepriesenen kulturellen Fluiditit Vertreibung, Flucht,
Armut, Heimatlosigkeit, Gewalt und Tod ist.

10 Das erinnert an Welschs Idee, dass Kulturen heute keine »Inseln« mehr
sind — der riesige, auch unbeherrschbare Ozean, der stindig in Bewegung
ist, steht diesen abgeschlossenen Inseln entgegen, ist eine Art Schmelztie-
gel, in dem die verschiedenen Kulturen ineinander laufen (vgl. Welsch

1999).



14 | DOROTHEE KIMMICH/SCHAMMA SCHAHADAT

Nina Glick Schiller, Linda Basch und Cristina Blanc-Szanton ge-
hen in ihrem Konzept vom »Transmigranten« — dessen grofes Plus sie
darin sehen, dass er nicht nur in einer, sondern in zwei Kulturen dau-
erhaft verankert ist — von einem Ubergangsritual aus, das mit der Mig-
ration verbunden ist. Sie grenzen diesen Typus des Migranten aber ex-
plizit von einem Szenario des leidenden Heimatlosen ab: »Heute [...]
neigen Migranten immer mehr dazu, Netzwerke, Aktivititen und Le-
bensmuster zu schaffen, die sowohl ihre Gast- als auch ihre Heimatge-
sellschaften umfassen.« (Glick Schiller/Basch/Blanc-Szanton 1997:
81) Soziale Netze funktionieren mithilfe einer Logik der Gabe und des
Tauschs, denn sowohl Geschenke im familidren Verbund als auch ein
»System legalisierten Austauschs« (ebd.: 85) sorgen dafiir, dass die
Transmigrant/-innen an zwei Kulturen partizipieren.

Mit der Figur des Transmigranten und einem dynamischen Modell,
das sie als »Transnationalismus« bezeichnen, wenden sich Glick Schil-
ler, Basch und Blanc-Szanton gegen statische sozialwissenschaftliche
und anthropologische Konstrukte von Gruppen, die als geschlossene
Einheiten betrachtet werden. (Vgl. ebd.: 87) Ihr eigenes Modell betten
sie in ein »globales kapitalistisches System« einschlieBlich »differen-
tieller Gewalt und Ungleichheit« (ebd.: 90) ein, an dem die Transmig-
ranten teilhaben; in diesem Modell, wie in dem des Black Atlantic, be-
stimmt ein dkonomischer Rahmen (hier der »Weltkapitalismus«, dort
die Sklaverei) das ungleiche Krifteverhiltnis zwischen den transkultu-
rellen Akteuren. Wesentlich ist dabei jedoch, dass die heutigen Trans-
migranten im Vergleich zur Vergangenheit nicht mehr nur Opfer in der
Fremde sind, sondern zudem ein kreatives Potential besitzen, da sie
»fluide und multiple Identitéiten« (ebd.: 94) ausbilden. Transmigranten,
so die Schlussfolgerung, stellen »eine Herausforderung an unsere ge-
genwirtigen Formulierungen von nationalen Projekten dar«. Grenz-
ziehungen zwischen »eigen« und »fremd« scheinen immer problemati-
scher zu werden, ohne dabei allerdings ganz zu verschwinden.

Wihrend Theorien der Transkulturalitit, des Black Atlantic oder
der Transmigration die Bewegung im Raum beobachten, blenden sie
eine wichtige Station aus: die Grenze. Gilroys Atlantik wéscht diese
Grenze buchstéblich weg und transkulturelle Modelle lassen die Gren-
ze hinter sich. Dennoch bilden die Grenze, die Grenzmarkierung und
damit auch die Grenziiberschreitung die Folie fiir einen utopischen
Entwurf eines grenzenlosen, transkulturellen Raums. Gayatri Chakra-
vorty Spivak befasst sich in ihrem Buch Death of a Discipline — das



EINLEITUNG | 15

der Disziplin der Komparatistik (Comparative Literature) gewidmet
ist — mit der Grenziiberschreitung zwischen den Disziplinen und in-
nerhalb der Komparatistik, einem per se grenziiberschreitenden Fach.
Ausgehend von Derridas Bemerkung, dass Grenziiberschreitungen ei-
ne »problematische Angelegenheit« (»a problematic affair«, Spivak
2003: 16) sind, stellt sie fest, dass manche Grenziiberschreitungen
problematischer sind als andere:

»borders are easily crossed from metropolitan countries, whereas attempts to
enter from the so-called peripheral countries encounter bureaucratic and po-

liced frontiers, altogether more difficult to penetrate.« (Ebd.)

Das gilt nicht nur fiir Menschen, die eine Staatsgrenze iiberschreiten,
sondern auch fiir Sprachen und Literaturen, die »kulturelle« Grenzen
iberqueren wollen. Spivak bezeichnet die Ausgrenzung »subalterner«
Kulturen aus dem scheinbar offenen transkulturellen Raum als »re-
stricted permeability of global culture«, begrenzte Durchldssigkeit der
globalen Kultur. (Ebd.) Spivak erinnert uns daran, ebenso wie Gilroy
und Glick Schiller, Basch, Szanton-Blanc, dass Modelle von Transkul-
turalitit, die Offenheit, Dynamik und Beweglichkeit feiern, auch die
Schattenseiten zu beriicksichtigen haben: 6konomische, politische und
rassistische Strategien der Exklusion.

Letztlich stellt sich also die Frage, ob nicht auch das Konzept der
Transkulturalitit, das auf Dynamik und Offenheit zwischen Kulturen
setzt, nicht dem Kulturalismus verfillt. Es bleibt schlieBlich wahr-
scheinlich, dass kein einziges Problem, kein einziger Konflikt trans-
kultureller Dynamik tatséchlich auf »kulturelle« Griinde zuriickzufiih-
ren ist, sondern dass es jeweils 6konomische, soziale oder politische
Griinde sind, die Kulturkonflikte auslosen. Transkulturalitit wire dann
eine systemische Bedingung fiir das Uberleben von Kultur(en). Der
Versuch, transkulturelle Dynamiken in positive und negative Aspekte
einzuteilen, wire nichts anderes als der gescheiterte aufkldrerische
Versuch, humanistischen Universalismus und einen potentiell rassisti-
schen Relativismus zu vereinen. Letztlich provoziert der Transkultura-
lismus die Frage, ob es nicht das Konzept »Kultur« selbst ist, das man
aufgeben muss, um den Anforderungen der Gegenwart gerecht zu
werden. Das allerdings wird nicht allgemein, sondern in den verschie-
denen wissenschaftlichen sozialen und politischen Diskursen entschie-
den werden miissen.



16 | DOROTHEE KIMMICH/SCHAMMA SCHAHADAT

KULTUREN IN BEWEGUNG: DIE BEITRAGE

Im vorliegenden Band werden Kulturen in Bewegung aus den ver-
schiedensten disziplindren Perspektiven betrachtet, wobei Teil I, Kon-
zeptualisierungen, unterschiedliche theoretische Zugéinge zum Thema
umfasst und dabei Begriffe aus dem semantischen Feld der Transkul-
turalitit betrachtet: den der Transkulturalitit selbst, den des Kosmopo-
litismus, des Multikulturalismus und der Weltliteratur. Der Beitrag von
Wolfgang Welsch fiihrt in das Thema ein; Kulturen, so Welschs These,
sind heute anders, nicht mehr voneinander abgegrenzt, sondern gepragt
von »Durchdringungen« und »Verflechtungen« — der Begriff und das
Konzept der Transkulturalitit versucht, dieser durch Migration und
Globalisierung bzw. Hybridisierung geprigten Wirklichkeit gerecht zu
werden, und schreibt gegen das »alte Kulturmodell und seine [...] Dif-
ferenz-Fiktion« an."" Welschs Entwurf einer Transkulturalitit hat ein
utopisches Potential: »Vielleicht kommen wir im Zeitalter der Trans-
kulturalitit tatséchlich dem alten Traum von einer >Family of Man« ein
Stiick n'aiher«,12 heif3t es abschlieBend.

Auch Dorothee Kimmich nihert sich der Transkulturalitit zunéchst
auf konzeptueller Ebene, indem sie den Begriffen einer »Leitkultur«
und dem der »Multikulturalitidt« nachgeht: »Multikulti ist gescheitert«,
so die deutsche Bundeskanzlerin — ein Befund, der sich bei niherer
Betrachtung als Furcht vor einem radikalen Islamismus lesen ldsst, als
ein »clash of civilizations« im Sinne Huntingtons. Die Literatur fiihrt
vor, dass die Losung weder im frohlichen Nebeneinander noch im rei-
nen Gegeneinander gesucht werden muss, sondern in einem Raum
zwischen Ahnlichkeit und Differenz, zwischen Konflikten und Anné-
herung, wie am Beispiel von Franz Kafkas Erzidhlung »Beim Bau der
chinesischen Mauer« gezeigt wird.

Galin Tihanov greift ein anderes Konzept auf, das des Kosmopoli-
tismus: In seinem Beitrag geht er zunédchst den Legitimationsstrategien
des Kosmopolitismus nach, um in einem nichsten Schritt zu zeigen,
wie die Politische Theorie und die Vergleichende Literaturwissen-
schaft damit umgehen. Aufgrund verschiedener Konzepte des Kosmo-
politismus kommt Tihanov zu dem Schluss, dass Kosmopolitismus die
Entwicklung einer Polis begleiten kann, aber nicht muss, dass er aber

11 Welsch, in diesem Band: 30.
12 Welsch, in diesem Band: 38.



EINLEITUNG | 17

auf jeden Fall ein Indikator der Bewegungen einer Polis ist. Das erste
Beispiel ist Kants Aufsatz »Zum ewigen Frieden« (und sein diskursi-
ves Umfeld) vor dem Hintergrund der Entstehung eines deutschen Na-
tionalgefiihls, wo deutlich wird, dass Nationalismus und Kosmopoli-
tismus als zwei parallele Stromungen begriffen wurden, die einander
nicht ausschlieen. Das zweite Beispiel ist das Konzept der Weltlitera-
tur (und das der Vergleichenden Literaturwissenschaft), »in dessen
Rahmen die Literatur als Moglichkeit verstanden wird, iiber den Kos-
mopolitismus und sein komplexes Zusammenspiel mit dem Nationa-
lismus nachzudenken«."

Tihanovs Uberlegungen zur Weltliteratur vor dem Hintergrund des
Kosmopolitismus werden in Annette Werbergers Aufsatz tiber Weltli-
teratur aus einer anderen Perspektive betrachtet, denn darin geht es um
eine »Literaturgeschichtsschreibung als Verflechtungsg,geschichte«.14
Beschrieben werden »asymmetrische Kulturbeziehungen und interkon-
tinentale literarische Verﬂechtungen«.15 Werberger zeigt neue Mog-
lichkeiten der Literaturgeschichtsschreibung, transkulturelle Phinome-
ne in den Blick zu nehmen, und stellt in ihrem Beitrag Ansitze vor, die
versuchen, iiber die nationalhistorische Beschreibung von Literatur
hinaus zu gehen, so dass sowohl Bindestrich-Literaturen als auch orale
Kulturen Eingang in einen neuen, transkulturellen Kanon finden. Am
Beispiel Galiziens — einem traditionell transkulturellen Raum — zeigt
sie, wie eine solche transkulturelle Literaturgeschichtsschreibung
funktionieren kann.

In Teil II geht es um die Realisierungen transkultureller Konzepte
in den verschiedenen Disziplinen: in der Religionswissenschaft, der
Erziehungswissenschaft und im Bereich des Rechts; abschlieend wird
ein konkretes Projekt der Auswirtigen Kulturpolitik vorgestellt. Bern-
hard Maiers Beitrag befasst sich, ausgehend von den transkulturellen
Bewegungen eines Karostoffes (plaid oder tartan), mit dem Fortleben
heidnischer Vorstellungen im Christentum; untersucht wird diese Fra-
ge am Beispiel der altirischen Erzéhlung Echtrae Chonnlai (Connlaes
abenteuerliche Fahrt) aus dem 8. Jahrhundert. Transkulturalitét ist hier
eher zeitlich als rdumlich gespannt, wenn nachgewiesen wird, dass in
dieser christlichen Erzdhlung zeitlich weit entfernte Versatzstiicke aus

13 Tihanov, in diesem Band: 89f.
14 Werberger, in diesem Band: 109.
15 Werberger, in diesem Band: ebd.



18 | DOROTHEE KIMMICH/SCHAMMA SCHAHADAT

heidnischen Mythen zu finden sind, so dass das Ergebnis ein kulturel-
les und historisches Hybrid ist.

S. Karin Amos und Rainer Treptow untersuchen Heterogenitit und
Ambivalenz im Bereich der Erziehungswissenschaft. Der Beitrag be-
steht aus zwei Teilen, der erste Teil eroffnet eine historische Dimensi-
on, indem er am Beispiel Schule zeigt, wie in einer Zeit, in der der Na-
tionalstaat zum »nahezu alternativlosen Organisationsmodell«16 wird,
mit Heterogenitét, Ambivalenz und Eindeutigkeit umgegangen wurde;
der zweite Teil geht der Frage am Beispiel der Familienberatung nach,
um zu zeigen, dass Heterogenitit und Ambivalenz als Unsicherheits-
faktoren empfunden werden. Ausgehend von diesem konkreten Bei-
spiel skizziert Treptow die Problematik, aber auch die Chancen, die
sich zwischen einem Zuviel an Moglichkeiten und einer kulturellen
Eindeutigkeit fiir die Erziehung erdffnen.

In Joachim Vogels Beitrag geht es um die Internationalisierung,
Europiisierung und Transkulturalisierung des Strafrechts: »Einerseits
standen und stehen nationale Strafrechtsordnungen seit je her im Aus-
tausch miteinander, und es kam und kommt zu >Rechtstransplantatenc<
(>legal transplants<) [...] Andererseits schreitet die externe Vernetzung
nationaler Strafrechtsordnungen immer stirker voran«, so der Be-
fund."” Ausgehend von verschiedenen nationalen »Strafrechtskultu-
ren« werden darin enthaltene transkulturelle Phinomene aufgezeigt,
um schlieBlich das supranationale Strafrecht (Volkerstrafrecht) in den
Blick zu nehmen. Mit Riickbezug auf die Theorie des Philosophen
Otfried Hoffe formuliert Vogel einen Ausblick auf eine »internationale
Strafrechtskultur«, die auf den »kulturoffen interpretierten universellen
oder zumindest regional, z.B. in Europa, anerkannten Menschenrech-
te[n]« basiert.'®

Ronald Grditz stellt ein Beispiel aus der transkulturellen Praxis vor:
das Musikprojekt »Lisboa — Maputo — Berlin«, das das »Uberlebens-
projekt«, wie Gritz die »kulturelle Beschiftigung mit anderen Kultu-
ren« nennt,19 praktisch umzusetzen versuchte und als eine »Plattform
fiir Transkulturalitit«* fungierte. Um herauszufinden, ob mit den

16 Amos/Treptow, in diesem Band: 166.
17 Vogel, in diesem Band: 196f.

18 Vogel, in diesem Band: 214.

19 Gritz, in diesem Band: 220.

20 Gritz, in diesem Band: 221.



EINLEITUNG | 19

Kiinstlern auch die Kunst migriert und wie die Kunst des Herkunfts-
mit dem Zielland in einen Dialog traten, wurde auf Initiative des Goe-
the-Instituts und unter der Leitung der Berliner Musikerin Céline Ru-
dolph in Lissabon eine Band zusammengestellt, deren Mitglieder aus
dem lusophonen Afrika kamen und die in Lissabon lebten und arbeite-
ten. Dabei zeigte sich, dass es den Musikern weniger darum ging, iiber
ihre (transkulturelle) Kunst zu reflektieren als diese Kunst zu machen.

Teil 11l widmet sich einer >transkulturellen Literatur<, womit Lite-
ratur gemeint ist, die sich explizit mit dem Anderen auseinander setzt
und dieses Andere reflektiert, denn tentativ lieBe sich formulieren,
dass Literatur — wie Kunst iiberhaupt — immer schon transkulturell ist.
Dabei geht es um Literatur in einem Raum, der traditionell transkultu-
rell ist (Zentraleuropa), um eine (literarische) Reise des Orients in den
Westen, bei dem ein kulturelles Konzept mit einem &sthetischen ver-
schriankt wird (T.S. Eliot), und um neueste amerikanisch-arabische
Kulturbewegungen. Renata Makarska bezieht sich in ihrem Aufsatz
auf zeitgenossische Literatur in Zentraleuropa und stellt Autoren vor,
die diesen Raum unterschiedlich wahrnehmen, sei es als »familidres
Europa» (Czestaw Milosz), als eine Art kulturelles Manifest (Jurij
Andruchovy€), als Raum der »amputierten Erinnerung« (Andrzej
Zawada) oder als einen vom »Mythos Kakanien« gepriagten Raum mit
dem Recht auf Differenz (Michal Hvorecky).

Lars Eckstein und Giinter Leypoldt nehmen eine Neulektiire von
T.S. Eliots Gedicht Journey of the Magi von 1927 vor, das meist ent-
weder aus biographischer Perspektive oder als Thematisierung spiritu-
eller Uberginge gedeutet wird. Eckstein und Leypoldt dagegen lesen
Journey of the Magi als »eine Geschichte tiber kulturelle Begegnungen
und Zwischenrdume [...], die zentral fiir kulturwissenschaftliche Theo-
rien des Transkulturellen sind«.”' Dabei liegt der Clou ihrer Interpreta-
tion der Reise der drei Weisen aus dem Morgenland in den Westen
darin, dass sie die Transkulturalitit mit dem Erhabenen verbinden:
Schrecken und Ekstase, Fluch und Erméchtigung sind in der transkul-
turellen Begegnung (und in Eliots Gedicht) zu finden, was vor einem
Theoriehorizont, der u.a. Edmund Burke, Paul Gilroy und Homi Bhaba
umfasst, dargelegt wird. Zum Schluss der Analyse gelangen Eckstein
und Leypoldt in einer Wendung vom Transkulturell-Erhabenen zum
Transkulturell-Banalen.

21 Eckstein/Leypoldt, in diesem Band: 263.



20 | DOROTHEE KIMMICH/SCHAMMA SCHAHADAT

Markus Schmitz zeichnet ein diskursives Feld arabisch-angloameri-
kanischer literarischer Beziehungen, die er bis zu einem Roman von
Ameen Rihani aus dem Jahr 1911 zuriick verfolgt. Im Zentrum aber
stehen die audio-visuellen und literarischen Arbeiten dreier arabisch-
amerikanischer zeitgenossischer Kiinstler (bzw. zweier Kiinstler und
einer Kiinstlerin). Im Riickgriff auf das von Linda Basch, Nina Glick-
Schiller und Cristina Szanton-Blan eingebrachte Konzept der Trans-
migration geht es Schmitz darum, das ideologiekritische Potential
transmigrantischer Kunst sichtbar zu machen.

Hesksk

Unser Dank geht an die Autoren und Autorinnen dieses Buches, an das
Ministerium fiir Wissenschaft, Forschung und Kunst Baden-Wiirttem-
berg, das den Druck finanziell unterstiitzt, und an den transcript Verlag
fiir die Betreuung des Bandes. Katharina List und Eduard Voll haben
den Band redaktionell bearbeitet und eingerichtet, unterstiitzt wurden
sie dabei von Sara Bangert, Anja-Simone Michalski und Claudia Zilk.
Thnen danken wir ganz besonders.

LITERATUR

Bachmann-Medick, Doris (2006): Cultural Turn. Neuorientierungen in
den Kulturwissenschaften. Hamburg.

De Certeau (1988): »Berichte von Raumen«. In: Ders.: Kunst des
Handelns. Berlin, 215-238.

Foucault, Michel (2005): »Von anderen Raumen« [1967/1984]. In:
Ders.: Schriften in vier Bdnden. Dits et écrits, Bd. 4. Hg. v. Daniel
Defert und Francois Ewald. Ubers. v. Michael Bischoff u.a. Frank-
furt a. M., 931-942.

Gaider, Thomas (2009): »Weltliteratur in der Perspektive einer
Longue Durée II: Die Okumene des swahili-sprachigen Ostafrika«.
In: Ozkan Ezli/Dorothee Kimmich/Annette Werberger (Hg.): Wi-
der den Kulturenzwang. Migration, Kulturalisierung und Weltlite-
ratur. Bielefeld, 361-401.

Gilroy, Paul (2004): »Der Black Atlantic«. In: Haus der Kulturen der
Welt (Hg.): Der Black Atlantic. Berlin, 12-32.



EINLEITUNG | 21

Glick Schiller, Nina/Basch, Linda/Blanc-Szanton, Christina (1997):
»Transnationalismus: Ein neuer analytischer Rahmen zum Ver-
standnis von Migration«. In: Heinz Kleger (Hg.): Transnationale
Staatsbiirgerschaft. Frankfurt a. M./New York, 81-105.

Lotman, Jurij (2010): Die Innenwelt des Denkens: Eine semiotische
Theorie der Kultur. Hg. von Susi K. Frank/Cornelia Ru-
he/Alexander Schmitz. Ubersetzt von Gabriele Leupold/Olga
Radetzkaja. Frankfurt a. M.

Ortiz, Fernando (1973 [1940]): Contrapunteo cubano del tabaco y
aziicar. Barcelona.

Pratt, Mary Louise (1992): Imperial Eyes: Travel Writing and
Transculturation. London

Schldgel, Karl (2003): Im Raume lesen wir die Zeit. Uber Zivilisati-
onsgeschichte und Geopolitik. Miinchen/Wien.

Schroer, Markus (2006): Rdume, Orte, Grenzen. Auf dem Weg zu einer
Soziologie des Raumes. Frankfurt a. M.

Soja, Edward W. (1991): »Geschichte: Geographie: Modernitit«. In:
Martin Wentz (Hg.): Stadt-Rédume. Frankfurt a. M./New York, 73-
90.

Spivak, Gayatri Chakravorty (2003): »Crossing Borders«. In: Dies.:
Death of a Discipline. New York, 1-23.

Welsch, Wolfgang (1999): »Transculturality: The Puzzling Form of
Cultures Today«. In: Mike Featherstone/Scott Lash (Hg.): Spaces
of Culture. City, Nation, World. London/New Delhi, 194-213.



