DES TEXTES PSEUDO CLEMENTINS
A LA MYSTIQUE JUIVE
DES PREMIERS SIECLES
ET DU SINAI A MA’RIB.
Quelques coincidences entre
contexte culturel
et localisation géographique
dans le Coran

GENEVIEVE GOBILLOT

LYON
genevieve.gobillot@wanadoo.fr

Un nombre de plus en plus important d’islamologues reconnaissent
aujourd’hui ce que la communauté scientifique doit a John Wans-
brough pour ses travaux d’approche du texte coranique dégagés des
a priori que véhiculent les exégeses historicisantes inspirées de
certaines Traditions prophétiques, de la S7w ou encore des .Asbab
al-nuzilt Cest par rapport a cette perspective d’ordre méthodo-
logique d’une importance primordiale que nous estimons pouvoir

! Notre position sur ce point est certainement plus drastique que la
sienne. Néanmoins, les nombreux parallélismes qu’il établit avec I'exégese
rabbinique doivent étre envisagés sous 'angle de leur contribution au
repositionnement constant de la vision que I'on peut avoir des rapports
entre Coran, Sunna et fafsir. Voir a ce sujet le chapitre II « Emblems of
phophethood » de son ouvrage Quranic Studies, Sources and Methods of
Scriptural Interpretation, Foreword, Translations and expanded notes by Andrew
Rippin, 53—84. New-York : Prometheus Books, 2004 (édition originale :
Oxford : Oxford University Press, 1977).



4 GENEVIEVE GOBILLOT

lui rendre hommage dans la présente contribution. Nous aborde-
rons, pour ce faire, deux questions qu’il a souvent évoquées et qui
se situent dans le prolongement direct de ses orientations de
recherche, 4 savoir la fonction des themes judaiques et judéo-
chrétiens mentionnés dans le Coran et le probleme de la loca-
lisation de son milieu d’émergence.

Nous tenterons de montrer de quelle maniere et jusqu’a quel
point elles peuvent étre liées en nous appuyant sur l'avancée
actuelle de nos propres investigations, entreprises il y a maintenant
plus de dix ans. On remarquera a cette occasion que si les
hypothéses que nous formulons ne coincident pas a la lettre avec
les propositions de Wanbrough, elles s’en approchent néanmoins
considérablement par Pesprit, qui implique une totale indépendance
par rapport aux méthodes traditionnelles de lislamologie. C’est
pourquoi il nous a semblé qu’il pourrait étre utile de témoigner du
fait que, tout en ayant suivi un cheminement personnel au cours
duquel les méthodes de lecture que nous allons mettre en ceuvre ici
ont pris forme progressivement, nos constatations sont compa-
rables aux siennes sur quelques points fondamentaux.

11 convient d’ajouter, avant de pénétrer au cceur du sujet, que
les problématiques qui vont étre abordées nécessitent la prise en
compte d’un certain nombre d’explorations préalables qu’il serait
beaucoup trop long de reprendre enticrement. Nous en pré-
senterons donc uniquement les lignes essentielles, en renvoyant
pour plus de détails aux articles et aux communications dans
lesquels nous les avons développées. C’est en effet a partir du socle
constitué par la corrélation d’acquis successifs qu’il est possible
d’examiner a présent comment se rencontrent, dans le Coran,
textes de référence et lieux de I’histoire sacrée pour dévoiler peut-
étre, a mots couverts, quelque chose de sa propre histoire.

UN APERCU DES TEXTES PSEUDO CLEMENTINS
EN TANT QUE SEUILS HERMENEUTIQUES DU CORAN

Le premier concept préalable a la présente réflexion est celui que
nous avons appelé : « seuils herméneutiques du Coran ». Il résulte
d’une découverte fortuite qui nous a permis de réaliser que le texte
coranique requiert en quelque sorte de son lecteur, de maniere plus
ou moins implicite selon les cas, pour étre mieux compris, la con-
naissance de corpus antérieurs qui débordent souvent du domaine
des textes bibliques et parabibliques. Ils constituent ce que l'on



DES TEXTES PSEUDO CLEMENTINS A LA MYSTIQUE JUIVE 5

pourrait nommer un « paysage conceptuel », sur lequel ses propres
enseignements prennent un relief qui en éclaire la plupart du temps
de facon décisive les tenants et les aboutissants.

Introduction aux seuils herméneutiques :
Coran et théologie lactancienne

Les Institutions Divines et I'Epitomé des Institutions Divines de Lactance
représentent le premier de ces seuils herméneutiques que nous
ayons mis en évidence.? Il nous a alors été possible, grice aux
éclairages qu’il apporte, de mieux saisit un ensemble de principes
théologiques fondamentaux du Coran, ainsi que les interrelations
qui les caractérisent. Leur pivot central est la notion de « nature
monothéiste originelle » (fitra), définie comme le fait de dresser son
visage vers le ciel en vue d’y chercher la vraie religion (Coran 30,
30-31), qui correspond de maniere trés précise a la situation de
Vanthropos de Lactance, ’homme « debout », créé dans la position
droite pour pouvoir contempler le ciel et y trouver, précisément, sa
religion (Institutions divines, 11, 1, 17). La deuxieme correspond a une
prise de recul par rapport aux théories des stoiciens sur cette
question, qui correspond en l'occurrence a la réfutation de leur
adoration des corps célestes (Iustitutions divines, 11, V, 20-25), une
attitude dont Abraham, en tant que janif représente le modele par
excellence pour le Coran (Coran 6, 76-77), tout comme pour
certains autres de ses seuils herméneutiques, en particulier

2 Cette présentation a fait I'objet de notre premicre intervention dans
le cadre de 'INARAH, « Grundlinien der Theologie des Koran, Grund-
lagen und Orientierungen ». Dans Gros, Markus, und Karl-Heinz Ohlig,
dir. Schalglichter Die beiden ersten islamischen Jabrbunderte, Indrah 3, Schriften zur
Srithen Islamgeschichte zum Koran, 320-70. Verlag Hans Schiler, 2008.

3 « Lorsque la nuit Penveloppa, il vit une étoile et dit; “Voici mon
Seigneur”. Mais il ajouta, lorsqu’elle eut disparu : “Je n’aime pas ceux qui
disparaissent”. Lorsqu’il vit la lune qui se levait, il dit: Voici mon Sei-
gneur. Mais, lorsqu’elle eut disparu : “Si mon Seigneur ne me dirige pas, je
serai au nombre des égarés”. Lorsqu’il vit le soleil qui se levait, il dit:
Voici mon Seigneur, c’est le plus grand. Mais, lorsqu’il eut disparu:
O mon peuple, je désavoue ce que vous associez 4 Dieu ».



6 GENEVIEVE GOBILLOT

U Apocalypse d’Abraham (V11, 1, 7).* La troisiéme notion correspond a
I'idée que ce monothéisme naturel resurgit tout au long de la vie
dans les situations critiques, comme par exemple lorsque les
hommes se trouvent sur un bateau en pleine tempéte: Coran
17, 67 : « Quant un malheur vous touche en mer, ceux que vous
invoquez s’égarent, sauf lui » a mettre en parallele avec (Institutions
Divines, 11, 1, 8-12): « Cela (reconnaitre et proclamer un dieu
supréme) ils ne le font pas quand leur situation est prospeére ; mais
pour peu que quelque pesante difficulté les accable, les voila qui se
souviennent de Dieu. Si quelqu’un, en mer, est ballotté par un vent
furieux, c’est lui (Dieu) quil invoque». A ce propos le Coran,
comme les Institutions Divines, met en garde contre une autre ten-
dance spontanée de la nature humaine: la faculté d’oublier :
«Lorsqu’il (Dieu) vous a sauvés et ramenés a terre, vous vous
détournez. I’homme est trés ingrat» Quant a Dieu, qu’ils avaient
imploré au milieu de leurs besoins, ils n’ont méme pas une parole
pour le remercier ».3

Enfin, nous avons souligné I'importance du raisonnement,
commun aux deux corpus, selon lequel la croyance en un mono-
théisme transcendant exclut toute utilisation de la violence pour
obtenir une conversion dans la mesure ou la foi en une divinité qui
ne subit elle-méme aucune contrainte ne peut étre ordonnée sous la

4 «Plus que la terre, jappellerai digne de vénération le soleil, car il
éclaire de ses rayons le monde et les différentes atmospheres. Mais celui-la
non plus je ne le placerai pas parmi les dieux, car la nuit sa course est
assombrie par les nuées » et « Et pas plus je ne nommerai “Dieu” la lune
et les étoiles, car elles aussi, en leur temps, la nuit, obscurcissent leur
lumiére ». Voir aussi a ce sujet notre article « Hanif » dans Amir Moezzi,
M. A., dit. Dictionnaire du Coran, 341—44. Paris : Robert Lafont, 2007.

> Une notion comparable figure dans les Homélies et dans les Recon-
naissances pseudo clémentines, il s’agit de Pespoir de la pluie. Voir par exemple
Homeélies X1, 13, 3—4; « (3) Pourquoi donc quand les pluies cessent,
tournez-vous toujours les yeux vers le ciel en adressant vos pricres et vos
supplications et, quand vous avez obtenu satisfaction, vous empressez-
vous d’oublier ? (4) Car une fois la moisson ou la vendange faite, vous
avez tot fait d’en offrir les prémices aux idoles qui ne sont rien, oubliant
bien vite 'auteur du bienfait qui est Dieu ».



DES TEXTES PSEUDO CLEMENTINS A LA MYSTIQUE JUIVE 7

contrainte, car elle s’impose d’elle-méme (Institutions Divines, 11,
IV, 7): «Ou est la vérité ? Ubi ergo veritas est ¢ La ou aucune
contrainte ne peut peser sur la religion Ub:i nulla vis adhiberi potest
religioni, ou rien ne peut étre victime de violence #bi nibil guod violari
possit apparet, 1a ou il ne peut y avoir de sacrilege », passage complété
par: « Il n’est pas besoin de violences et d’injustices pour con-
vaincre, parce que la (vraie) religion ne peut pas naitre de
contraintes (non est gpus vi et injuria quia religio eogi non potest. 11 faut
utiliser plutot le verbe que les verges pour qu’il y ait acte volontaire.
C’est pourquoi nul n’est jamais retenu par nous malgré lui, et
pourtant nul ne s’éloigne, car a elle seule la vérité retient dans nos
rangs. » (Institutions divines V, XIX, 11-13). Ces passages constituent,
a notre sens, la clé de lecture adéquate de la célebre déclaration :
« Pas de contrainte en religion », qui suit, étape par étape, le méme
raisonnement (2, 255-250) : « Dieu, il n’y a de Dieu que Lui, le
vivant, celui qui subsiste par lui-méme ! Ni I'assoupissement ni le
sommeil n’ont de prise sur lui | Tout ce qui est dans les cieux et sur
la terre lui appartient. Qui intercédera aupres de lui sans sa
permission ? 11 sait ce qui se trouve devant les hommes et derriere
eux, alors que ceux-ci n’embrassent de sa science que ce qu’il veut.
Son trone s’étend sur les cieux et sur la terre : leur maintien dans
lexistence ne lui est pas une charge ; il est le Trés Haut, I'inac-
cessible. (256) Pas de contrainte en religion. La voie droite se
distingue de Ierreur. »°

Le rapide tour d’horizon de ce premier seuil herméneutique
permet de dégager deux principes essentiels qui éclairent a leur tour
les thémes qui vont suivre. Le premier réside dans I'importance
conférée a Iexistence d’'un monothéisme naturel et universel, com-
mun 2 tous les hommes dés leur naissance. Le second consiste dans
I'idée que la pureté méme de ce monothéisme exclut tout usage de
la violence dans le domaine religieux, un consensus devant émerger
de facon nécessaire lorsque des hommes décident de se regrouper
autour d’un culte susceptible de s’imposer autant par la raison que
par la foi. Cette option théologique se trouve complétée par les

¢ Voir pour cela notre article « Les Péres de ’Eglise et la pensée de
Iislam », contribution en hommage a G. Troupeau, L'Orient chrétien dans
Lempire musulman, Les éditions de Paris, octobre 2005, pp. 59—90.



8 GENEVIEVE GOBILLOT

principes correspondant a un autre seuil herméneutique : celui des
textes pseudo clémentins a la lumiere desquels le Coran apparait
comme le modele par excellence du rejet de tout contenu, expres-
sion ou formulation qui pourrait s’avérer négatifs a 'égard de Dieu,
d’un prophéte ou de n’importe quel juste de I’Ecriture. Admettre le
contraire reviendrait a faire violence a la pureté et a la noblesse de
la révélation divine elle-méme.

Les Homélies pseudo clémentines,
seuil herméneutique de la notion d’abrogation.

Les Homiélies Psendo Clémentines sont le deuxiéme seuil herméneutique
essentiel que nous avons pu mettre en évidence. Il s’agit d’un corpus
témoignant, comme le précise Alain Le Boulluec, « de la réflexion
menée par des juifs chrétiens sur le judaisme, sur leur adhésion a la
foi en Jésus et sur leur rapport au monde pafen.’ Il accorde une place
considérable a la question de 'abrogation et nous a permis de saisir
qu’en réalité le Coran ne s’abroge jamais lui-méme, mais qu’il révise
uniquement des idées, des expressions ou des informations
appartenant a des textes antérieurs.® Dans cette optique il se présente
comme un guide de lecture des Ecritures, dont, agissant comme un
commentaire inspiré, il « rectifie » certains points, en fonction de
criteres bien spécifiques. 11 s’inscrit par cette démarche dans la
continuité d’une trés ancienne tradition de lecture critique de
I’Ancien Testament développée en patticulier chez les premiers
gnostiques comme Basilide (m. 130), Valentin (m. 165), Marcion
(m. vers 135) et Montan (m. fin du Iléme s.).° Mani

7 Introduction aux Homélies psendo clémentines, Ecrits apocryphes chrétiens,
11, 1183. Paris : La Pléiade, NRF Gallimard, 2005.

8 Voir a ce sujet notre article : « Der Begriff Buch im Koran im Licht
der pseudoclementinischen Schriften » (La notion de livre dans le Coran a
la lumiére des écrits pseudo clémentins), dans Gros, Markus, und Karl-
Heinz Ohlig, dir. Vom Koran zum islam, Indrah 4 Schriften zur frithen Islamge-
schichte zum Koran, 397—482. Berlin : Verlag Hans Schiler, 2009.

 Pour Marcion « ’Ancien Testament se présentait comme la négation
formelle du Nouveau. L’un révélait un tyran borné et fantasque, mal-
faisant et menteur, qui prescrivait le vol et ’homicide, 'autre un Pere aussi
sage et prévoyant que bon et bienfaisant, toujours appliqué a réparer le



DES TEXTES PSEUDO CLEMENTINS A LA MYSTIQUE JUIVE 9

(m. 276), quant a lui, était issu d’un milieu baptiste qui rejetait déja
une grande partie des Ecritures du judaisme. Imprégné de ces
doctrines, il les dépassa, semble-t-il, en affirmant dans son Trésor que
les Ecritures juives sont tout entieres 'ceuvre du diable.’? Le véritable
probleme était, pour lui comme pour les gnostiques, la Loi de Moise,
quiils décrivaient comme renfermant «un ministere de mort»
organisé.!! Les reproches qu’il faisait a cette Loi étaient d’enseigner
ce qui va a lencontre de la Loi de paix et d’amour de Jésus. 1l
avangait pour cela un certain nombre d’arguments, tirés des textes,
dont certains coincident avec des exemples que nous avons pu
mettre en évidence dans le Coran. Il disait, entre autres, que I'auteur
de la Loi ancienne exalte les richesses (Proverbes XXII, 2), alors que
lautre en commande I'abandon (Luc XIV, 33), et aussi que Moise
dit : « ceil pour ceil, dent pour dent, tandis que Jésus veut que, frappé
sur une joue, on tende lautre ; c’est pourquoi la loi mosaique donne
la mort, alors que celle du Sauveur procure la vraie vie».!2 Ces
groupes critiquaient également avec force le christianisme dans la
mesure ou celui-ci avait établi son canon biblique en associant dans
un seul Livre ancienne et la nouvelle Loi, I’Ancien et le Nouveau
Testament. Ils lui reprochaient son aveuglement face a des
contradictions qu’ils estimaient irréductibles en estimant que «l'on
ne peut sans danger adjoindre cette loi de Moise au Nouveau
Testament comme si celui-ci venait du méme maitre »13 Un certain
nombre de textes, comme les Acta Archélai, témoignent de ces joutes
entre défenseurs de lorthodoxie chrétienne et gnostiques ou
manichéens hantés par I'idée que s’appuyer sur les textes de ’Ancien
Testament reviendrait a confier son 4me au démon.

mal causé par le premier ». Alfaric, Prosper. Les Ecritures manichéennes, 2 t.,
publication encouragée par la Société Asiatique. Paris: Nourry, 1918,
tome II, étude analytique, p. 140, note 4 citant Tertullien, Ady. Mare., 1,
1911, 2629 ; TV, T et suiv.

10 Tbid., 140, note 6 citant Sérapion de Tmuis, apud Titus de Bostra,
Contr. Man., 111, 5.

1 Tbid., 142 citant Acta Archélai, 40.

12° Acta Archélai, 40 Voir Alfaric, Les Ecritures manichéennes, t. 11, 142,
note 1.

13 Tbid., 142.



10 GENEVIEVE GOBILLOT

A ces arguments se trouvait combinée, en particulier dans le
manichéisme, la notion de déformation des Ecritures (zabrif). Mani
estimait que les Ecritures antérieures a ses propres textes compor-
taient de profondes et graves erreurs parce qu’elles n’avaient pas été
mises par écrit par les prophétes qui en avaient recgu la révélation,
mais par des scribes qui ne possédaient pas leur infaillibilité. C’est
dans ce cadre conceptuel que la tradition manichéenne a fait de son
prophete le scribe scrupuleux et précis de sa propre révélation.!+
Cependant le corpus manichéen, dont la majeure partie a été tres
tot détruite, n’est pas en mesure d’apporter actuellement beaucoup
de précisions supplémentaires sur la question. En revanche, les
Homiélies psendo clémentines, qui ont sans doute, selon de nombreux
spécialistes, été pour Mani lui-méme une source d’inspiration sur
ces questions,!> ont permis de conserver des détails qui éclairent
des remarques du Coran souvent restées sans écho, faute d’'une clé
herméneutique adéquate.

La dénonciation des interpolations dues a des erreurs inspirées
par les démons aux premiers scribes des Ecritures se trouve en
effet exprimée sous la forme la plus explicite dans les Ecrits psendo
clémentins. Le milieu judéo chrétien dans lequel ils ont circulé au
début semble avoir été 'un des premiers, et peut étre le seul a
I’époque (deuxieme siecle, tout début du troisieme), a avoir formulé
I'idée, contrairement au manichéisme qui a rejeté presque en bloc
Iensemble des Ecriture canoniques, quil était impératif de se

1411 s’agissait la d’une conception tres ancienne. André Lemaire donne
Pexemple de apilum du Dieu Shamash, qui, soucieux que Yasim-El repré-
sentant local du roi de Mari, ne gauchisse son discours, refuse de lui
communiquer le message du dieu Shamas et exige qu’on lui procure un
scribe a qui il puisse le dicter. Prophétes et rois. Bible et Proche-Orient, 31.
Lectio divina, hots série. Paris : Le Cetf, 2001.

15 Alfaric, Les Ecritures manichéennes, t. 11, 178 : « Les Homélies et les
Recognitions qui nous sont artivées sous le nom de Clément, portent, en
dépit des retouches catholiques tres nombreuses, des marques évidentes
d’une origine ébionite. Elles professent, en divers endroits, un dualisme
étroitement apparenté a celui qui avait cours chez les Sabéens en Baby-
lonie, a I’école desquels Mani s’est formé d’abord ». L’auteur renvoie a
Kessler, Mani, Forschungen iiber die manichaische Religion, 207—-8. Betlin, 1889.



DES TEXTES PSEUDO CLEMENTINS A LA MYSTIQUE JUIVE 11

défaire seulement de ce qui, dans I’Ancien Testament, allait a
I’encontre de la loi de Jésus. L’abrogation de tous ces passages avait
pour but de proposer une solution permettant de concilier
totalement les deux lois en élaguant tout ce qui, dans 'ancienne,
aurait pu entrer en contradiction avec la nouvelle.

Les Homiélies affirment, de plus, rappelons-le, que c’est Jésus
qui est venu corriger I’Ancienne loi en la transformant, non
seulement au niveau de la pratique 1égale, mais aussi et surtout en
enseignant selon quels principes il convenait de dénoncer une a une
les interpolations diaboliques qui se seraient introduites dans les
récits concernant les faits et actes des prophetes de I’Ancien
testament. Dans une telle optique, rien, dans les Evangiles, ne peut
étre remis en cause. Il en allait autrement pour les manichéens. En
effet, les Acta Archélai rapportent par exemple que Mani affirmait
que le passage de ’Evangile de Matthieu dans lequel Jésus dit : « Je
ne suis pas venu détruire la Loi, mais 'accomplir » (5, 17) ne pou-
vait, entre autres, pas étre authentique parce que démenti par les
faits.!® Sur ce point précis la démarche coranique est plus proche,
dans son principe, de celle de Mani dans la mesure ou tout un
chacun peut constater qu’il propose 'amendement d’un certain
nombre de passages évangéliques.

Pour rappeler de maniére succincte cette question, a laquelle
nous avons déja consacré plusieurs publications, il convient d’en
récapituler ici les points essentiels :

1—Le Coran, comme les Homélies, propose d’apporter toutes
les corrections qui s’imposent aux Ecritures antérieures. La seule
différence est que, pour les Homiélies, c’est Jésus le prophete inspiré,
le Verus prophetas qui réalise parfaitement ces corrections en dé-
tectant toutes les interpolations introduites dans les Ecritures
antérieures, alors que le Coran affirme apporter lui-méme ces
corrections. Voir Homélies 11, 15, 1-5; III, 15; 49, 2; 50, 1-2;
Coran 2, 105.

2—ILe Coran, comme les Homslies, considére que ces inter-
polations ont été dues a une intervention des démons qui ont induit
en tentation les scribes qui avaient mis par écrit les textes sactés.
Homeélies 11, 38, 1 ; Coran 2, 79 ; 2, 102. Le Coran ajoute toutefois que

16 _Acta Archélai, 40 5 Alfaric, Les Ecritures manichéennes, t. 11, 162,



12 GENEVIEVE GOBILLOT

les prophetes antérieurs a PEnvoyé coranique, en particulier Moise,
ont eux-mémes été trompés par le démon, dont ils ne s’étaient pas
suffisamment protégés, sur des points essentiels pour les croyants,
mais qui n’engagent en rien leur culpabilité, ni méme leur
responsabilité (Coran 2, 104 ; 4, 46 ; 16, 98-100 ; 22-52).17

3—Le Coran, a instar des Homzélies, considére cet état de fait
comme une épreuve agréée par Dieu, qui laisse un délai au démon
pour tester les humains (Homsélies 11, 38, 1 ; Coran 2, 102 ; 38,79 ; 3,
6-7) et, pour ce qui est relatif au délai, mais uniquement dans le
cadre d’une tentation d’ordre général : Institutions Dipines 11, XVII, 1.

4—le Coran, comme les Homélies, estime que les textes
antérieurs doivent étre conservés tels quels pour que les humains
puissent exercer leur liberté jusqu’a la fin des temps (Homzélies 11, 38,
1 et II, 51, 1; Coran 3, 67 et 4, 136) : « Croyez en Dieu et dans
son envoyé, ainsi que dans le Livre qu’il a fait descendre sur son
Envoyé et le Livre qu’il a fait descendre auparavant ».

5—Le Coran, comme les Homsiélies, propose des rectifications
aux textes antérieurs fondées sur des criteres essentiellement éthi-
ques : pureté d’intention, bonté, générosité, détachement de toute
passion, rejet de la violence et de l'usage de la contrainte. Tout
passage des Ecritures antérieures qui tendrait a mettre en doute les
décisions divines et les comportements des prophétes et des justes
par rapport a ces critéres doit étre, soit rejeté en bloc, soit amendé
de maniere tres claire.!8

7 Voir a ce sujet nos articles : « L’abrogation (ndsikh et mansikh) dans
le Coran 2 la lumiére d’une lecture interculturelle et intertextuelle ». A/~
Mawdgif, numéro spécial, actes du premier colloque international sur « Le
phénomene religieux, nouvelles lectures des sciences sociales et hu-
maines », Mascara les 14-15 et 16 avril 2008, Publication du Centre
Universitaire Mustapha Stanbouli, Mascara, 2008, p. 6—19 et « Ibn Kam-
muana (m. 1284) une pensée de I'harmonie entre soi et non-soi» dans
Balutet, Nicolas, Paloma Otaola, et Delphine Tempere, coord. Contra-
bandista entre mundos fronterizos, hommage an Professeur Hugues Didier, 33—79,
74-75. Collection terres hispaniques. Paris : éditions Publibook, 2010.

1811 s’agit d’une régle simple : « Tout ce qui est dit ou écrit contre Dieu
est faux » (Homeélies, 11, 40, 1). Le Coran n’explicite pas cette regle, mais la
met constamment en application.



DES TEXTES PSEUDO CLEMENTINS A LA MYSTIQUE JUIVE 13

6—Enfin, toute attitude qui tendrait a placer une barriere
entre la Loi de Mofise et la Loi de Jésus, que le croyant doit con-
sidérer comme une, est nettement dénoncée dans les deux corpus.
1l s’agit de la doctrine centrale du judéo christianisme, a savoir le
fait que Moise et Jésus transmettent au fond une méme Loi (Nowos)
éternelle!” (Homélies VIII, 5-7) (Coran 2, 284 : « Nous ne faisons
pas de différence entre ses prophetes »).

Nous avons montré par ailleurs que le premier exemple de
correction de passages bibliques donné par le Coran est relatif a
deux extraits concernant Salomon. Ils figurent au verset 2, 102, et
font office d’introduction a la définition de ’abrogation qui figure
au verset 2, 106. 11 s’agit en premier lieu d’abroger le contenu de
(1 Rois 10, 20) : « Salomon rassembla des chars et des chevaux ; il
eut mille quatre cents chars et douze mille chevaux et les cantonna
dans les villes des chars et pres du roi a Jérusalem. Le roi fit que
Pargent a Jérusalem était aussi commun que les cailloux. Un char
était livrté d’Egypte pour six cents sicles d’argent», qui fait de
Salomon un Roi n’ayant pas respecté toute le Loi divine. Le Coran
I'abroge a la Sourate 38 « (31) Quant un soir on lui présenta les
nobles cavales, (32) il dit: «J’ai préféré Pamour de ce bien a la
mention de mon Seigneur, jusqu’a ce que ces chevaux aient disparu
derriere le voile. (33) Ramenez-les moi». Il se mit alors a leur
trancher les jarrets et le cou. (34) Oui nous avons éprouvé Salomon
en placant un corps sur son trone ; mais il se repentit ensuite. ».
C’est cette abrogation qui est rappelée en 2, 102: «Ils (Les dé-
tenteurs des Ecritures) ont approuvé ce que les démons leur
racontaient touchant le regne (wulk, qui signifie aussi les posses-
sions, lattitude vis-a-vis de celles-ci conditionnant la réputation du
regne, en raison de la possibilité, dans certains cas, de la mise en
ceuvre d’une polysémie simultanée dans le Coran?’) de Salomon ».

19 Pour Iéternité de cette loi, voir Homélies 111, 51, 3 ; VIII, 10, 3.

20 Un autre exemple est celui du mot A#fr, qui signifie en méme temps
« recouvrir », par exemple en 2, 102 qui précise que Salomon n’a pas
recouvert sa foi en Dieu par des actes d’incroyance alors que les démons
ont recouvert, dans le texte de la Bible, la vérité le concernant par une
information erronée. I’image du recouvrement de la vérité par erreur va
étre développée ici dans le passage relatif a 'épreuve subie par la reine de



14 GENEVIEVE GOBILLOT

En second lieu, le Coran nie le comportement qui lui est attribué
en raison de sa possession de multiples épouses étrangeres évoqué
en (1 Rois, 11, 4) : « Quand Salomon fut vieux, ses femmes détour-
nérent son ceeur vers d’autres dieux et son cceur ne fut plus tout
entier a Yahvé, son Dieu, comme avait été celui de son pere David.
Salomon suivit Astarté la divinité des Sidoniens et Milkom, 1’abo-
mination des Ammonites. 1l fit ce qui déplait a Yahvé et il ne lui
obéit pas parfaitement comme son pere David. Clest alors que
Salomon construisit un sanctuaire a2 Kemosh, ’abomination de
Moah sur la montagne a I’Orient de Jérusalem et a Milkom, ’abo-
mination des Ammonites. Il en fit autant pour toutes ses femmes
étrangeres qui offraient de 'encens et des sacrifices a leurs dieux »
au moyen de la déclaration suivante : « Salomon ne fut pas mécré-
ant, mais les démons sont mécréants ». On peut trouver la des
échos, non seulement de la déclaration des Homsdlies : (11, 52, 1-3)
« C’est avec raison qu’allant au devant des sentiments impies, je ne
crois rien de ce qui est contraire a Dieu ou aux justes qui sont
mentionnés dans la Loi (Cest-a-dite la révélation faite a Moise) :
J’en suis persuadé, Adam ne commettait pas de transgression, lui
qui fut congu par les mains de Dieu, Noé ne s’enivrait pas, lui qui a
été trouvé ’homme le plus juste du monde entier (...) Moise n’était
pas un meurtrier et ce n’est pas aupres d’'un prétre des idoles qu’il
apprenait a juger, lui qui a été le prophéte de la Lot de Dieu pour le
monde entier (...),%! mais aussi de la réflexion rabbinique sur la
question, qui mettait en évidence le fait que Salomon n’aurait pas
di enfreindre la Loi du Roi: « Quand Salomon, au comble de la
richesse et de la prospérité, devint oublieux de son Dieu et, a I'en-
contre des injonctions de la Torah faites aux rois, multiplia les
épouses, fut obsédé par le désir de posséder de nombreux chevaux
et beaucoup d’ot, le livre du Deutéronome se présenta devant Dieu et
dit : « Seigneur du monde, Salomon veut m’6ter un yod, car tu as

Sabd’ qui, en raison de sa propre erreur religieuse, voit le sol du palais de
Salomon recouvert par de I'eau.

2V Homiélies pseudo clémentines, Ecrits apocryphes chrétiens 11, 1276. Les Recon-
naissances ont, a ce sujet, une position différente puisqu’elles ne font aucune
allusion a la théorie sur lexistence de faux passages dans I'Ecriture.
Introduction an Roman psendo clémentin, Ecrits aprocyphes chrétiens, 11, 1185.



DES TEXTES PSEUDO CLEMENTINS A LA MYSTIQUE JUIVE 15

écrit: «le roi ne multipliera pas les chevaux pour lui-méme, de
méme qu’il ne multipliera pas les femmes et qu’il ne multipliera pas
ses possessions d’argent et d’or » (Deutéronome 17, 16); mais Salo-
mon a acquis de nombreux chevaux, de nombreuses femmes et
énormément d’argent et d’or. Alors Dieu dit : « Sur ta vie, Salomon
et cent autres de son espece seront anéantis avant qu'une seule de
tes lettres soit effacée. »?2

L’attention particuliere manifestée a I’égard de ce personnage
de Ihistoire sacrée, prophete selon le Coran, cité comme exemple
par excellence de ce que qu’il entend rectifier dans sa lecture du
texte biblique, nous a incitée a nous pencher plus précisément sur
le role qui lui est attribué par ailleurs. C’est ainsi que nous avons pu
identifier le troisieme seuil herméneutique que nous allons exposer
ici pour la premiere fois,—ce qui explique le volume important de
la seconde partie de cette contribution—a savoir la Torah elle-
méme, dans le cadre particulier d’une lecture tannaitique : celle de
Rabbi ’Aqiba et de son Ecole, de tendance a la fois allégorique et
mystique.

Pour en revenir aux Ecrits pseudo clémentins, appellation qui
englobe aussi bien les Homélies que les Reconnaissances psendo
clémentines, sollicitées toutes deux par le Coran, il ne faut pas perdre
de vue quils se présentent comme seuils herméneutiques de
nombreuses questions, en sus de celle de 'abrogation. Nous nous
limiterons cependant ici a I'exposé de celle qui évoque un theme
d’une importance capitale pour I’histoire sacrée en général et pour
le christianisme en particulier : le symbole de Parbre de vie assimilé
a Polivier, que le Coran présente dans son lien étroit au Mont Sinai.

22 Ginzberg, Les ligendes des juifs, t. 5, Josué, les Juges, Samnel et Saiil, David,
Salomon, trad. Gabrielle Sed-Rajna. Collection Patrimoines Judaisme.
Paris : Le Cerf, 2004, pp. 119-20 et 246—47 note 81, qui renvoie a Yeru-
shalmi Sanbedrin (Talmud de Jérusalem, traité Sanhédrin, IVe siecle), 2, 20c;
WR 19, 2 §HR (Cantique Rabba ou Shir ha-Shirim Rabba, VI si¢cle), 6 ;
Tan Wa-Era (Midrash Tanhuma, ed. S. Buber, Vilna 1885, réimp. Jérusa-
lem, 1964, édition critique), 5; Tan B. 1, 18 ; Aggadat Bereshit (daté
communément du X¢siecle), 75, 146.



16 GENEVIEVE GOBILLOT

Le figuier et ’olivier au pays ou régne la sécurité

Dans la mesutre ou 'on peut considérer a présent comme établi que
les écrits pseudo clémentins étaient connus dans le milieu
d’émergence du Coran, il convient de se demander en quels lieux
proches de I’Arabie ils ont pu étre connus vers la fin du VI¢ et au
début du VIIe siecle. Selon Pierre Geoltrain, les deux versions du
roman pseudo clémentin ont assez largement circulé dans les
milieux chrétiens orientaux a partir du IVe siecle, bien que les Recon-
naissances aient bénéficié d’une tradition manuscrite plus importante.
Ce spécialiste propose deux raisons essentielles a ce phénomene :
lintérét des chrétiens pour la personnalité de Clément, évéque de
Rome, présenté comme étant leur auteur, et pour les informations
sur la vie communautaire (catéchese, baptéme etc...) a 'époque
apostolique apportées par ces textes.??

Ils devaient donc étre transmis, méme discretement ou sous le
manteau, dans des milieux religieux chrétiens lettrés et, plus
particuliecrement, monastiques, lieux par excellence de la traduction
et de la copie des manuscrits. Or, 'une des bibliothéques les plus
connues a I'époque et dans la région n’est autre que celle du
monastere Sainte Catherine du Sinai parmi les manuscrits de
laquelle on a trouvé un exemplaire du Nouveau Testament datant
du IVe siecle, le Codex Sinaiticus.?* Certes, pour linstant, les
spécialistes n’ont pu repérer, dans la masse considérable des docu-
ments qu’elle contient, aucun autre manuscrit aussi ancien et
certains estiment actuellement que 'on a peu de chances d’en
trouver, les plus vieux textes recensés a ce jour remontant au
IXe siecle.?® Néanmoins, outre le fait que le dernier mot sur la

23 Ecrits apocryphes chrétiens 11, op. cit., p. 1187.

2 Mouton, J.-M., et Popescu-Belis A. «La fondation du monastere
Sainte-Catherine du Sinai selon deux documents de sa bibliothéque :
codex Arabe 692 et rouleau Arabe 955 ». Collectanea Christiana Orientalia 2
(2005) : 141-200, p. 142.

25 11 s’agit, entre autres de 'opinion de Gehin, Pierre. « La bibliothéque
de Sainte Catherine du Sinai: Fonds ancien et nouvelles découvertes ».
Dans Valbelle, D., et C. Bonnet, eds. Le Sinai durant I"Antiquité et le Moyen
A:ge 4000 ans d’histoire pour un désert, 157—64. Paris, 1998, cité dans «La



DES TEXTES PSEUDO CLEMENTINS A LA MYSTIQUE JUIVE 17

question est encore loin d’avoir été dit* il faut noter que cette
bibliotheque du Sinai est la seule qui abrite un document en langue
arabe directement apparenté au corpus pseudo clémentin. Il s’agit
d’un épitomé des Reconnaissances psendo clémentines qui a été soigneu-
sement étudié par Margaret Dunlop. Voici ce qu’elle en dit: « Il
appartient a un ensemble de manuscrits arabes et syriaques portant
le n® 50827 et contenant onze autres textes dont, en patticulier, un
ouvrage attribué a Clément. Il est incontestablement beaucoup plus
ancien que celui du British Museum, mais il n’a pas pu étre daté, car
son colophon a été perdu. Elle émet néanmoins a son sujet
I’hypothese suivante : « L’écriture du texte telle qu’elle apparait sur
le Feuillet de garde est comparable a celle que l'on trouve sur la
plaquette XX, 2¢me partie, des facsimilés des anciens manuscrits
orientaux de la Société Paléographique, dont la date de l'original est
885 de I'ére chrétienne ».28 L’existence de ce texte prouve en tout

fondation du monastére Sainte-Catherine du Sinai selon deux documents
de sa bibliotheque : codex Arabe 692 et rouleau Arabe 955 », 143, note 3.

26 Mouton et Popescu-Belis notent en effet qu’il « n’est pas exclu que
des copies ou des traductions de documents remontant a 'époque de la
fondation se trouvent parmi les manuscrits catalogués, dés lors que la
valeur historiographique de nombreux manuscrits, surtout grecs, est
encore a évaluer. En outre, il n’est pas exclu que des chroniques ou
archives plus systématiques du monastere soient conservées en dehors de
la bibliotheque ». Mouton et Popescu-Belis, « La fondation du monastére
Sainte-Catherine ... », 143—44.

27 Le codex consiste en 156 feuillets, tous en papier, a I'exception de
cing, qui sont en wellum, et il mesure 20x15 centimetres. La traduction
anglaise occupe dans Studia Sinaitica V les pages 16—26 pour le manuscrit
du Sinai et 27-43 pour le manuscrit du British Museum; et I’édition du
texte arabe, des pages 14-27 pour le manuscrit du Sinai et 30-57 pour le
manuscrit du British Museum.

28 _Apocrypha Arabica. Studia Sinaitica, n® VIII. London : C. J. Clay and
Sons, 1901, Introduction. Ce texte a été réimprimé en 2007 aux USA, par
Kessinger publisher. Dans son introduction a I’édition des Anaphora Pilati,
Margaret. Dunlop précise ne pas savoir lequel des deux manuscrits est le
plus ancien, le n°® 445, daté de 799 ou le n° 508. Voir I'Introduction de
Studia Sinaitica V, p. XIV.



18 GENEVIEVE GOBILLOT

cas qu'un moine de Sainte Catherine s’est intéressé, aux alentours
du IXe s., a ce texte, au point qu’il a tenu a en réaliser 'épitomé
dans lequel on décele un net souci de retour aux sources
évangéliques, c’est a dire a une forme « d’orthodoxie » chrétienne.
Méme si Poriginal dont il s’est servi ne figure pas ou plus dans la
bibliotheque du monastére, I'existence méme de ce résumé permet
de supposer qu’il a pu s’y trouver auparavant, au moins durant un
certain temps. On ne peut pas, bien entendu, en conclure que les
Ecrits pseudo clémentins n’ont circulé que dans ce lieu. Au con-
traire, il est certain que 'on devait les trouver antérieurement dans
de nombreuses bibliothéques dont il n’est rien resté eu égard aux
guerres et aux mouvements de population qui ont affecté la
péninsule arabique depuis le début du VI¢ siécle et se sont
poursuivis lors de I'expansion musulmane. L’intérét de la biblio-
théque du Sinai, la seule qui ait survécu en grande partie a toutes les
vicissitudes du temps, est d’apporter un témoignage concret de la
conservation et de la circulation de ces textes.

S’ajoutant a cet aspect historique de la question, trois passages
coraniques établissent a des niveaux différents des relations étroites
entre le Sinai et deux thémes spécifiques du corpus pseudo
clémentin. Il s’agit, d’une part, du veeu, dans lequel entre en jeu
Iolivier comme symbole de paix, que se trouvent effacées les
barrieres et des oppositions qui séparent le judaisme et le christi-
anisme, d’autre part de lolivier comme producteur d’une huile
destinée a 'onction des rois, mais aussi a I'illumination du temple
en faisant office de médiation entre le ciel et la terre. Les trois
versets en question sont en effet tous liés a I'olivier et a ses diverses
significations.

Le premier est présenté sous la forme du serment qui figure
au début de la sourate 95 : « Par le figuier et l'olivier, par le mont
Sinai (Sinin : littéralement : le mont des arbres) par cette contrée
(ou regne) la sécurité ».

Les commentateurs ont souvent pensé qu’il s’agissait la d’un
serment sur trois monts : le Sinai, le Mont des oliviets et un certain
«Mont du figuier » qui a recu plusieurs identifications différentes
sans qu’aucun consensus n’ait pu se dessiner a son sujet.?? Or, une

29 Voir Heidi Toelle, article « Olivier » dans Dictionnaire du Coran, 614.



DES TEXTES PSEUDO CLEMENTINS A LA MYSTIQUE JUIVE 19

telle hypothése semble difficilement admissible dans la mesure ou
le texte sépare nettement deux parties de serment: (1) : (wa (al-tin
wa-z-zaytin) (2) 1 wa (tawr Sinin) que leur présentation formelle
différencie nettement. Figuier et olivier sont en effet regroupés
dans la premiére partie de la formule en tant que termes isolés, dé-
signant deux objets appatrtenant a une méme catégorie, les arbres.
Le Sinai (Sinin), apparait comme différent du fait qu’il est cara-
ctérisé par un terme qui le qualifie : il s’agit d’'un mont (fawr), mot
qui, dans la majorité des autres occurrences coraniques, suffit
d’ailleurs pour le désigner. 11 y est simplement appelé al-tawr, le
Mont, étant en fait le seul mont cité dans le Coran.3? Par contraste,
les deux autres termes relevent d’une catégorie différente. S’il en
avait été autrement, on aurait trouvé en effet : wa-s-Sinin et non pas
wa-tawr Sinin, qui précise sa qualité de mont. Le serment se rapporte
donc, apparemment sans ambiguité, aux deux arbres : le figuier et
Polivier. En revanche, il parait vraisemblable, dans la mesure ou le
Sinai évoque un contexte scripturaire, qu’il s’agisse d’arbres ayant
valeur symbolique ou allégorique, comme c’est le cas dans de
nombreux passages bibliques. Dans une telle perspective, leur
signification laisse peu de place au doute. En effet, le mont Sinaf est
par excellence un haut lieu commun aux juifs et aux chrétiens et le
figuier représente précisément, dans la Bible, la foi des juifs,
comme on le trouve précisé, entre autres, dans Osée 9, 10 : « J’ai vu
vos peres comme les premiers fruits d’un figuier »3! symbole repris

30 Versets 52, 1; 28, 29 et 46 ; 20,80 ;19,52 ; 7, 143 et 171 ; 4, 154 ; 2,
63 et 93.

31 Voir également a ce sujet : Jérémie 4.1 « L’Eternel me fit voir deux
paniers de figues déposés devant le temple, ... L’'un des paniers contenait
de treés bonnes figues, comme les figues de premicre récolte, et I'autre
panier de trés mauvaises figues, qu’on ne pouvait manger a cause de leur
mauvaise qualité » et: «La parole de I'Eternel me fut adressée en ces
mots : Ainsi parle Eternel, le Dieu d’Israél: comme tu distingues ces
bonnes figues, ainsi je distinguerai, pour leur étre favorable, les captifs de
Juda, que j’ai envoyés de ce lieu dans le pays des Chaldéens. Je les re-
garderai d’un ceil favorable, et je les raménerai dans ce pays; je les établirai
et ne les détruirai plus, je les planterai et ne les arracherai plus ». Jérémie
44206.



20 GENEVIEVE GOBILLOT

par Jésus selon les Evangiles.> Quant a I'olivier, il est étroitement
lié a la personne de Jésus lui-méme, non seulement par le biais de
sa relation au mont des Oliviers dans le cadre évangélique, mais
également dans des spéculations théologiques plus tardives
rattachées au baptéme et a I'onction d’huile qui I'accompagnait.
Ainsi, Cyrille de Jérusalem (évéque de cette région de 350 a 380),
Iidentifie a cet atbre par les paroles qu’il adresse aux fideles
nouvellement baptisés : Vous avez été vints d’huile exorcisée et ainsi vous
aveg participé aux fruits de olivier fécond qui est Jésus-Christ». 1l n’y a
donc rien de patticulierement étonnant a ce que le Sinaf se trouve
cité dans la sourate 95, conjointement a une évocation des deux
groupes. Concernant les juifs, le Coran se fait largement I’écho de
leur relation au Sinai en rappelant successivement les rendez-vous
donnés par Dieu a Moise sur le Mont (20, 80), sa destruction
devant la face de Dieu que Moise n’a pu voir (7, 143 ; 171), enfin,
en renvoyant a un passage talmudique, la maniere dont Dieu
I'utilise, en le brandissant comme un tonneau au-dessus de leurs
tétes, pour impressionner les hébreux qui hésitaient a accepter le
fardeau de la Loi (4, 154 ; 2, 63 ; 93).33 Concernant les chrétiens, en
sus de leur adoption de ’Ancien Testament et des références a
Iolivier citées plus haut, il convient de rappeler la présence au
Mont Moise, emplacement traditionnellement reconnu comme
étant le Sinai* de moines orthodoxes depuis le IVe siecle et
surtout, depuis 560, celle du monastere fortifié au pied du Mont, un

32 Voir par exemple la parabole du figuier stérile auquel on laisse un
délai pour porter du fruit : Lc. 13, 6-9 et celle selon laquelle le figuier en
fleurs annonce la fin des temps : Le 21, 29-33 (Voir également Mz 21,
18-22;24, 32 et Me. 11,125 13, 28-32 ; 11, 20-25).

3 Talmud Chabbat, 88. 11 convient de noter que dans le Coran Dieu
étend cette menace a la transgression de tous les commandements
transmis par Moise et non pas au seul sabbat, comme dans le Talmud.

3 Les discussions, voire méme les polémiques entre spécialistes ne
manquent pas en ce qui concerne la situation du Mont Sinai. Néanmoins
Pessentiel est ici que les indications données par le Coran laissent entendre
qu’il s’agit pour lui du mont Moise. Pour de plus amples informations a ce
sujet voir : Koenig, Jean. « Pourquoi le Horeb apres le Sinai ? » Revue de
Lhistoire des religions 221 n°1 (2004) : 63-82.



DES TEXTES PSEUDO CLEMENTINS A LA MYSTIQUE JUIVE 21

batiment construit par Justinien pour protéger et pour durer, un
lieu voué a la sécurité et a la paix, celui-la méme que le visiteur peut
encore contempler de nos jours. L’expression «pays de paix »
utilisée par le Coran semble d’autant plus justifiée que des docu-
ments anciens font état d’une construction fortifiée, élaborée par
Justinien pour protéger non seulement les édifices religieux, cha-
pelle de la Vierge et monastere, mais aussi tous les villages de
Palestine avoisinants.

Le serment de la sourate 95, 1-3 semble donc se donner pour
fonction de célébrer cette situation de partage du mont par les deux
groupes, le figuier et lolivier étant évoqués avec le Sinai, lieu sacré
pour les juifs autant que pour les chrétiens, ou doivent par
excellence régner la paix et la sécurité figurées par la présence du
monastere, protégé par ses murs autant que par ses gardiens’o.
La teneur du serment se précise alors : sur le mont Sinai il y a place
pour les deux communautés que représentent le figuier et olivier
et aucune d’elle n’a de titre a évincer l'autre, la révélation divine
n’appartenant pas a un seul et sa parole étant destinée a tous les
croyants. C’est ici qu’intervient le seuil herméneutique des textes
pseudo clémentins qui ne cessent d’affirmer que celui qui accepte la
loi de Moise doit aussi accepter la loi de Jésus et réciproquement,
car la loi, commune a Moise et a Jésus, est offerte a tous ceux qui le

3 «Procope sépatre la construction d’une église dédiée a la Vierge
(Théotokos) de I'édification d’un ouvrage fortifié, dont le role défensif est
étendu par lui a Pensemble des « villages de Palestine » et non aux seuls
moines comme dans nos deux documents. Selon Procope : « Au pied de
la montagne, cet empereur (Justinien) fit construire une forteresse
redoutable et y établit une importante garnison de soldats, pour que les
barbares Saracénes ne puissent pas faire depuis cette région, qui est,
comme je I'ai dit, inhabitée, des incursions imprévisibles vers les villages
de Palestine ». Procope de Césarée, Histire secréte, trad. P. Maraval. Paris,
1990. XIII, I, p. 78 cité par Mouton et Popescu-Belis, « La fondation du
monastere Sainte-Catherine ... », 154.

36 Voir a ce sujet : Popescu-Belis, A. « Légende des origines, origines
d’une légende : les Gabaliya du mont Sinai». Dans Mouton, J.-M., éd.
Le Sinai': de la conquéte arabe a nos jours, 107—46. Cahiers des Annales
Islamologiques, 21. Le Caire : IFAO, 2001.



22 GENEVIEVE GOBILLOT

veulent, y compris les pafens.’” Le figuier et I'olivier se trouvent
donc rattachés au mont Sinai, désigné en 'occurrence par le terme
Sinin, alors que dans l'unique autre occurrence coranique ou il est
cité par son nom, il est appelé S7ni’. Les commentateurs semblent
ne pas avoir accordé une grande importance a cette différence.
Pourtant, comme nous 'avons montré a plusieurs reprises, I'une
des reégles de composition du Coran est ’absence totale de syno-
nymie.’® Dans ce cas, Siin, méme s’il désigne de toute évidence le
Sinai, a ici une raison d’étre qui consiste a '’évoquer sous un angle
particulier et en fonction d’une représentation spécifique. Or, la
seule explication que proposent les anciens philologues est celle
d’une annexion, sinin étant le pluriel de sininiyya qui désigne un arbre
dont I'espéce n’est pas précisée. Voici ce qu’ils en disent : al-sininiyya
est un arbre selon AbG Hanifa, qui rapporte cela d’al-Ahfash. Son
pluriel est siuin. 1l a ajouté : Al-Ahfash a prétendu que I'expression
tawr sinin est une annexion,® c’est-a-dire en fait qu’il faut la
comprendre comme : « Mont des arbres». Cette lecture, non
seulement fait écho au figuier et a l'olivier, mais rappelle aussi
I'étymologie hébraique de Sinai : séneh, le buisson, dont elle pourrait
avoir été des origine une transcription en arabe. De plus, Sinin se
trouve placé en parallele avec amin, de sorte que I'accent se trouve
claitement mis sur le fait quil s’agit d’évoquer un environnement
caractérisé par la sécurité et la quiétude. La signification qui en
ressort semble donc étre la suivante : « Par ke figuier et ['olivier, par le

37 Homeélies, V111, 5, 3 : « Pour ceux des hébreux, comme pour ceux des
gentils qui ont regu I'appel, la foi accordée aux Maitres de vérité vient de
Dieu (...) et le salaire revient en toute justice a ceux qui font le bien ».

3 1 s’agit d’'une constatation qui s’est imposée a nous, suite a une
longue fréquentation du texte. Elle correspond a une conception tacite-
ment admise par de nombreux exégetes, mais qui n’a été théorisée
qu’assez tardivement pour la premiére fois par al-Hakim al-Tirmidhi qui,
dans son Kitdb al-furiig, 'a généralisée, en partant d’un point de vue
religieux, a la langue arabe tout enticre. Voir : ALHakin al-Tirmidhi, 1e
Lipre des nuances ou : de Uinmpossibilité de la synonymie. Traduction commentée,
précédée d’une étude des aspects historiques, thématiques et linguistiques
du texte par Genevieve Gobillot. Paris : Geuthner, 20006.

% Lisan al-'arab, entrée sininiyya.



DES TEXTES PSEUDO CLEMENTINS A LA MYSTIQUE JUIVE 23

mont Sinai (litt. : « mont des arbres ou, encore plus précisément :
« Mont les arbres »), par ce lien ot régne la sécurité » au sens ou le Sinai
est le lieu par excellence qui évoque la paix entre les communautés
représentées par les deux arbres, le pluriel pouvant, de plus,
rappeler que cette paix concerne aussi les autres monothéismes.

Le serment tout entier s’adresserait donc en réalité a des
représentations : le figuier évoque les Fils d’Israél, I'olivier ceux qui
suivent la voie de Jésus et le Sinai (mont des arbres), le lieu qui les
réunit figurant la paix qui doit régner d’abord entre les deux
communautés en question, puis de manicre élargie, a toutes celles
qui se réclament d’une révélation céleste. Quant a ce lieu rempli de
quiétude et de sécurité (badhd-l-balad al-amin), 1 est susceptible
d’évoquer aussi le monastere, double symbole de cet état de paix et
de sérénité, puisque d’une part telle est la vocation de la vie
monastique et que d’autre part il a été construit pour garantir par
une sécurité temporelle la sérénité spirituelle de ses habitants.

Dans le deuxieme verset, le Coran reprend un autre type
d’association de olivier au Sinai, a savoir la présence concrete de
cet arbre au pied du Mont -d’ailleurs toujours d’actualité puisque de
nombreux oliviers poussent aujourd’hui encore dans lenceinte
méme du monastere- dans le verset : (23, 20) que nous lisons ainsi :
« Et (nous avons fait pousser) un arbre qui sort du mont Sinai, qui
produit I’huile et une onction pour les rois (shajara takbruju min tawr
Sindg’ tanbutu bi-d-dubn wa-sibghin lil-akilin ». Comme dans le cas du
mont et des arbres, ce verset doit étre lu par référence a son
contexte immédiat, en 'occurrence le verset 19, avec lequel il con-
stitue un faux parallélisme. En effet, celui-ci traite des palmiers et
des vignes que Dieu a fait pousser sur la terre « et dont vous
mangez les nombreux fruits « fihd fawikih kathira minhd ta’kuliin ».
Cette forme conjuguée de la racine akala est reprise telle quelle au
verset 21 ou elle évoque l'acte de manger de la chair de certains
animaux, de sorte que le verset de lolivier s’en trouve encadré.
Le lecteur est donc doublement invité a préter attention au
contraste qu’elle constitue avec la forme nominale aki/in dans un
texte dont toute synonymie est exclue, comme on vient de le
rappeler. La seule possibilité dans le cas présent est donc que akilin
désigne non pas « ceux qui mangent » puisqu’ils sont expressément
désignés par deux fois, avant et apres, d’'une maniere différente,
mais « les rois », deuxieme signification possible du terme. Un autre
détail particulierement significatif incite a se tourner vers ce sens, il



24 GENEVIEVE GOBILLOT

s’agit de utilisation pour désigner 'onction de la racine s. 4. gh. qui,
dans un autre passage du Coran, représente, sous la forme sibgha le
baptéme spirituel conféré par Dieu a tout homme 2 sa naissance.*
Le rapprochement s’impose d’autant plus quil s’agit 1a des deux
seules occurrences de cette racine dans le texte coranique. De
surcroit, il est clairement spécifié dans la Bible que les rois d’Israél
étaient oints exclusivement avec de 'huile d’olive, a la différence
des sacrificateurs qui I’étaient par une composition dont elle ne
constituait que 'un des éléments.

Cette onction des rois, évoquée en 1 Samuel 10, 1; 16,1 ;13,1
et 1 Rois 1, 39; 2 Rois 9, 1-6 était appelée sainte parce qu’elle se
trouvait employée au nom de Dieu (Ps 89, 21). Le premier roi-oint
fat Sail, que Dieu rejeta ensuite en raison de sa désobéissance. Pour
le remplacer, le Seigneur envoya son prophéte Samuel oindre David,
I’homme qui était selon le cceur de Dieu. Dans les deux cas, la
manifestation de I'Hsprit de Dieu accompagna l'onction d’huile.
Concernant Satl, selon 1 Samuel 10:1 Samuel prit une fiole d’huile,
qu’il répandit sur la téte de Saiil. Il le baisa, et dit: I.’Eternel ne t’a-t-il
pas oint pour que tu sois le chef de son héritage ? Et en 10,
6-7 : « L’esprit de I’Eternel te saisira, tu prophétiseras avec eux, et tu
seras changé en un autre homme. Lorsque ces signes auront eu pour
toi leur accomplissement, fais ce que tu trouveras a faire, car Dieu est
avec toi ». Selon 10, 9—10, aussitot que Satil eut tourné le dos pour se
séparer de Samuel, Dieu lui donna un autre coeur ; et tous ces signes
s’accomplirent le méme jour. Lorsquils arriverent a Guibea, voici,
une troupe de prophétes vint a sa rencontre. L’esprit de Dieu le
saisit, et il prophétisa au milieu d’eux. Concernant David, selon
1 Samuel 16:13 Samuel prit la corne d’huile, et oignit David au milieu
de ses freres. Lesprit de I'Eternel saisit David, a partir de ce jour et
dans la suite. Samuel se leva, et s’en alla 2 Rama. Par la suite certains
rois d’Israél continuerent d’étre oints, mais plusieurs d’entre eux
n’observerent pas la conduite devant résulter en principe de cette

40 Voir a ce sujet : Gobillot, G. « Baptéme, baptistes ». Dans Diction-
naire du Coran, 111-13, et La conception originelle (fitra), ses interprétations et
Jonctions chez les pensenrs musulmans. Cahiers des Etudes Islamologiques de
I'LF.A.O., n° 18. Le Caire, 2000, chapitre 7 (fitra et sibgha, putreté, puri-
fication et marque d’appartenance religieuse), pp. 71-87.



DES TEXTES PSEUDO CLEMENTINS A LA MYSTIQUE JUIVE 25

investiture. David, malgré ses faiblesses, demeura fidele a Iesprit de
Ponction. Salomon, quant a lui, eut, selon la Bible, un comportement
tres différent de celui de son pere, ce que, précisément, le Coran
conteste et abroge, comme on I’a vu plus haut.

On peut retenir de ce qui précede que, dans certains cas,
I'onction du roi par I’huile de Iolivier allait de pair avec 'onction
d’ordre purement spirituel conférée par Dieu aux prophetes,*
comme si une certaine relation s’était trouvée établie, par
lintermédiaire de cette huile entre le ciel et la terre. Mais en réalité,
dans tous les cas I’Esprit de Dieu a reposé sur celui qui était oint.
Dans le cas contraire, 'onction d’huile n’aurait été qu’un acte
liturgique traditionnel dénué de signification spirituelle.

C’est précisément a cet aspect du processus de 'onction que
les Reconnaissances psendo clémentines consacrent un chapitre (I, 45—48),
rappelant que loint par excellence n’est autre que le Messie, le
Christ Jésus. On en retiendra les points suivants :

1—«Le Christ est appelé ainsi en vertu d’un rite religieux
spécial. En effet, de méme que certains noms sont communs aux
rois, comme Arsace chez les Perses, César chez les Romains,
Pharaon chez les Egyptiens, de méme chez les juifs, le nom
commun qu’on donne aux trois est Christ.*2 La raison de cette

4 Elle n’est pas générale. Nous lisons que le prophéte Elie a, sur
Potrdre de Dieu, oint son setviteur Elisée pour lui succéder. Or, Elie s’est
servi de son manteau pour revétir Flisée d’une maniére symbolique,
figurant le revétement du Saint-Esprit qui devait se réaliser lors de
Penlévement du prophete : « Elisée releva le manteau qu’E]ie avait laissé
tomber. Puis il retourna, et s’arréta au bord du Jourdain; il prit le manteau
qu’Elie avait laissé tomber, et il en frappa les eaux, et dit: Ou est I’Eternel,
le Dieu d’Elie? Lui aussi, il frappa les eaux, qui se partagérent ¢a et 1a, et
Elisée passa. Les fils des prophétes qui étaient a Jéricho, vis-a-vis, 'ayant
vu, dirent: L’esprit d’Elie repose sur Elisée! » 2 Rois 2.13/15 Concernant
I'onction des prophetes dans ’Ancien Testament, Elisée semble étre une
exception. Les prophétes étaient suscités directement par I'Eternel et, leur
onction étant uniquement spirituelle, "Esprit de Dieu reposait sur eux.

4 Comme l'a constaté Wei Wang, « 2S 7,1-17 en contexte histotique,
évaluation de la mise en forme et de la transmission du texte dans le débat
portant sur la tradition deutéronomiste », Université de Montréal, Faculté de



26 GENEVIEVE GOBILLOT

appellation est que, bien quil fut le Fils de Dieu et le
commencement de toutes choses, il fut fait homme. C’est pourquoi
il est le premier que Dieu oignit de ’huile tirée du bois de P'arbre de
vie. Lui-méme, conformément au dessein de son pére oindra aussi
d’une huile semblable tous les hommes pieux quand ils arriveront
dans son royaume ».

2—«Dans la vie présente, Aaron, le grand prétre, recut le
premier 'onction d’un chréme, mélange préparé a 'image de I'huile
spitituelle dont nous venons de patler. 11 fut prince du peuple et, a
linstar d’un roi, percevait du peuple les prémices et le tribut par
téte et, ayant recu la mission de juger le peuple, il jugeait des choses
pures et des choses impures. Et si quelquun d’autre avait requ cette
méme onction, comme §’il en tirait un pouvoir, il devenait lui aussi
roi, prophéte, ou grand prétre. Or, si ce signe de grace temporelle,
composé par les hommes, a eu tant d’influence, il faut comprendre
quelle puissance a 'onguent tiré par Dieu de I’arbre de vie ».

3—« Un grand prétre ou un prophete, ayant regu I'onction du
baume composé, lorsqu’il embrasait 'autel de Dieu, était tenu pour
illustre dans le monde entier. Mais aprés Aaron, qui fut grand
prétre, un autre fut retiré des eaux. Non pas Moise, mais celui qui,
dans les eaux du baptéme, par Dieu fut appelé son Fils. Car c’est
Jésus qui a éteint, par la grace du baptéme, le feu qu’allumait le
grand prétre pour nos péchés. Depuis le temps ou il est apparu, le

Théologie et de sciences religieuses, Mémoire présenté a la Faculté des
études supérieures et postdoctorales en vue de I'obtention du grade de
Maitre ¢és arts (M.A.) Théologie—<études bibliques, 2009, p. 14, note 33 : En
dehors de quelques passages particuliers, les références a 'onction se situent
presque toutes dans le giron de la cour royale de Jérusalem, plus
particuliecrement de la cour de David et Salomon. Cf. David, R. «Proposition
pour une interprétation du messianisme dans ’Ancien Testament ». Dans
Idem, éd. Faut-il attendre le Messie?: études sur le messianisme, 35-56.
Montréal : Médiaspaul, 1998. 11 suffit de se référer a une concordance bib-
lique: nous y trouvons 39 attestations du mot 7°Wn, dont la majorité désigne
le roi. Elles se rencontrent essentiellement dans le livre de Samuel (15 oc-
currences), ou 'onction dispensée par le prophete dans la consécration des
premiers rois est désignée sous le nom de Melekh hamashia’h.



DES TEXTES PSEUDO CLEMENTINS A LA MYSTIQUE JUIVE 27

chréme a pris fin; par lequel étaient conférées, soit la dignité de
grand prétre, soit le don de prophétie, soit le titre de roi ».

C’est précisément I'image dun «recouvrement» de I’huile
temporelle, désignée par le terme duhn, évoquée au verset 23, 19,
par Thuile céleste appelée @y que mentionne le Coran dans les
célebres versets de la sourate al-Nur (24, 35-36):

« (35) Dieu est la lumiére des cieux et de la terre | Sa lumiére
est comparable a une niche ou se trouve une lampe. La lampe
est dans un verre ; le verre est semblable a une étoile brillante.
Cette lampe est allumée a un arbre béni : Polivier qui n’est ni
oriental ni occidental et dont I'huile est pres d’éclairer sans que
le feu la touche. Lumicre sur lumicre ! Dieu guide vers sa
lumicre qui veut étre guidé. Dieu propose aux hommes des
paraboles (amthal). Dieu connait toute chose. (36) Cette lampe
se trouve dans les batiments consacrés (buyut) que Dieu a
permis d’élever, ou son nom est invoqué, ou les hommes
célebrent ses louanges a I'aube et au crépuscule ».

A Tinstar des Reconnaissances, le Coran veut mettre ici en
évidence le « recouvrement » de la substance de I’huile terrestre par
celle qui provient directement de Dieu, cette transmutation étant
envisagée comme totalement symbolique, ainsi que le précise le
Coran lui-méme par l'utilisation du terme mathal. En effet, si dans
les Reconnaissances, Saint Pierre exprime le fait qu’avec Jésus la né-
cessité de Ponction a totalement disparu du monde, tout comme a
disparu la nécessité de faire briler cette huile sur 'autel du temple,
puisque Jésus a effacé les péchés des hommes, le Coran fait allusion
pour sa part exclusivement a la seconde fonction de cette huile, qui
est d’¢tre allumée dans les lieux consacrés. Le texte coranique
indique que cette derniere a pour fonction de symboliser la
présence de l'huile divine tiré de I’arbre béni, 'olivier, équivalent de
larbre de vie des Reconnaissances, comme I'a compris al-Hakim al-
Tirmidhi qui présente P'olivier comme un autre nom donné a 'arbre
de Tuba, 'arbre de vie qui est au Paradis.#? L’huile de l'arbre

4 « En ce qui concerne l'olivier, il a pris son origine et son germe dans
P’arbre de Taba qui est au Paradis. Dieu I’a offert a Adam le jour ou il s’est
repenti devant lui et il le lui a donné comme viatique. Il lui a alors attribué



28 GENEVIEVE GOBILLOT

terrestre doit étre considérée comme presque totalement effacée
par la présence réelle de ce qu’elle symbolise, a savoir la lumiere
divine : #ir ‘dld nir, une lumiére éternelle et supréme qui éclipse par
son éclat unique la lumiére terrestre des lampes rituelles. Cest
pourquoi il est précisé que ce sont la foi et 'agrément divin qui
permettent la présence de cette lumiere dans les temples et non pas
la seule médiation des huiles consacrées.*

Le Coran ajoute enfin que cette lumicre divine, qui guide celui
qui veut étre guidé, une fois de plus, n’exclut personne. Clest
pourquoi elle est présentée comme provenant de l'olivier béni qui
échappe a toute localisation matériclle et n’est ni oriental ni
occidental au sens ou le Coran précise ailleurs que Dieu est le
Seigneur de I'Orient et de I'Occident et que partout ou l'on se
tourne, on rencontre sa face.*> Cette expression fait écho a d’autres
passages pour rappeler les différences de direction de pricre entre les
hommes et signaler leur absence totale de signification profonde,
puisque Dieu est le roi de tout Punivers. C’est par exemple le cas du

un autre nom que celui de Tabd, qui est Polivier », Gobillot, Genevieve.
Le Livre de la Profondenr des Choses, 249. Racines et modeles. Lille : Presses
Universitaires du Septentrion, 1996.

# Notons au passage qu’une relation entre le Sinai et le tabernacle figure
dans un texte largement mis a contribution par le Coran : le Livre d’Hénoch
chapitre I: « 2. Ces anges me révélérent toutes choses et me donnerent
Pintelligence de ce que j’avais vu, qui ne devait point avoir lieu dans cette
génération, mais dans une génération éloignée, pour le bien des élus. 3. Cest
par eux que je pus parler et converser avec celui qui doit quitter un jour sa
céleste demeure, le Saint et le tout-puissant, le Seigneur de ce monde 4. Qui
doit fouler un jour le sommet du mont Sinai, apparaitre dans son tabernacle,
et se manifester dans toute la force de sa céleste puissance ».

# Verset 2, 115 : « A Dieu appartiennent 'Orient et 'Occident et quelle
que soit la direction vers laquelle vous vous tourniez, vous vous trouverez
juste face a Lui». Il est intéressant de noter a ce sujet que la forteresse
construite au pied du Mont Moise sur ordre de Pempereur Justinien Ier vers
527 pour sécuriser les religieux et des pélerins, achevée en 560, année de la
mort de Justinien, est caractérisée par le fait que les angles de sa muraille
massive de 2,50 métres d’épaisseur et de 11 meétres de haut en blocs de
granite équarri, sont orientés vers les quatre points cardinaux.



DES TEXTES PSEUDO CLEMENTINS A LA MYSTIQUE JUIVE 29

verset 2, 177 : «La piété ne consiste pas a tourner votre face vers
I'Orient ou vers 'Occident ». L’affirmation que Dieu est la lumicre
des cieux et de la terre complete en quelque sorte, tout en la rectifiant
par la restitution a Dieu seul, de ce qui a été dit du Christ, a savoir
quil est la lumiere du monde: « Je suis la lumiére du monde, qui me
suit ne marchera pas dans les ténebres [..]» (Jean VIII, 12).4¢ En
vérité Dieu n’est ni d’un coté ni de l'autre, il est partout et sa lumicre
éclipse toutes les lumicres terrestres, de méme que sa royauté éclipse
toutes les royautés de ce monde, comme on va le voir dans les récits
relatifs a Salomon et a la reine de Saba’.

LECTURE MYSTIQUE ET UNIFICATION DES ECRITURES :
L’HERITAGE ECHU AUX SABA’

La personnalit¢ de Salomon, non seulement roi, mais aussi
prophete selon le Coran, y revét un relief particulier dans la mesure
ou, comme nous I'avons montré plus haut, les premiers exemples
qu’il donne de correction du texte biblique ont pour objet de
rendre justice 4 son reégne par la réhabilitation de son compor-
tement a ’égard de la Loi du Roi.#’

46 Selon la Genese 11, 8, le paradis terrestre se trouve a l’est et selon les
légendes antiques, ’'Hadés, le royaume des morts, se trouve a I'ouest.
Aussi, le retour du Christ sur terre, a la fin des temps, est situé dans
I'Orient: « Comme Iéclair, en effet, part du levant et brille jusqu’au
couchant ainsi sera-t-il a I'avenement du fils de ’homme (Luc I, 78).
Depuis I’époque paléochrétienne, les églises se trouvent sur I'axe est ouest.
En Grece, en Asie mineure et en Afrique du Nord, avec peu d’exceptions,
les églises furent orientées, avec leur abside tournée vers lorient, a partir
du V° siecle. En Occident, au cours du Haut Moyen Age, Potientation du
chevet des églises gagna de plus en plus de terrain et au XI¢ et XII¢ siecles,
ce principe était devenu une regle quasi générale.

4711 est évident qu’il s’insere 1a dans une polémique autour du Temple
et de son culte qui existait déja dans le judaisme antique tardif et qui
figurent également dans les attaques marcionites et manichéennes contre
la royauté de I'ancien testament. (Voir a ce sujet I'Introduction aux
Homélies pseudo clémentines par Alain le Boulluec, Ecrits apocryphes chré-
tiens 11, 1211) 1l est aisé de constater que le Coran s’inscrit a 'encontre de
ces tendances.



30 GENEVIEVE GOBILLOT

Ne pouvant aborder ici tous les aspects de la fonction essen-
tielle attribuée a ce personnage dans le texte coranique, nous en
développerons un en particulier. Il s’agit de son role d’initiateur de
la reine de Saba’, souveraine des ancétres du peuple des Saba’, sud-
arabiques de l'antiquité tardive habitant la cité de Ma’rib, connue en
particulier pour la rupture de sa digue, un événement présenté dans
le texte coranique comme une conséquence de leurs erreurs.

Salomon et les Saba’:
une entrée dans ’exégése unifiée des Ecritures

Pour ramener la reine de Saba’ a une foi monothéiste véridique,
Salomon, selon le récit de la sourate 27, doit contrer effet négatif
de séductions démoniaques. Or, il existe, comme on le sait, beau-
coup de points communs entre le Midrash et le Coran lorsqu’il
sagit de présenter ce roi comme un personnage qui, avec sa
sagesse, a recu la capacité de dompter les démons, de les faire obéir
a ses ordres, et méme de les abuser et de les confondre, comme il le
fit pour Asmodée*. En revanche, la présentation coranique de
I'épisode de la reine de Saba’ recéle un nombre important
d’éléments étrangers a la tradition rabbinique classique ainsi,
quapparemment du moins, a la Bible elle-méme. Par exemple,
1 Rois 10, 1-13 précise seulement que la reine de Saba, apres avoir
été informée de la renommée de Salomon, vint ’éprouver par des

48 Le Testament de Salomon, rédigé en grec au III¢ ou IVe siecle est, selon
Pablo A. Torrijano, porteur de traditions juives remontant aussi haut que
le siecle apres J.-C. Ce texte compléte le dialogue de Gabaon, entre Dieu et
Salomon en 3 R, 3, 5-15, de sorte que Dieu promet a Salomon : « Tu
enfermeras tous les démons, males et femelles ... et grice a eux, tu
construiras Jérusalem, quand tu porteras ce sceau de Dieu ». Tortijano,
Pablo A. Solomon the esoteric king, from king to magus, development of a tradition,
57 et n. 28-29. Supplements to the Journal for the Study of Judaism, 73.
Leyde : E. J. Brill, 2002, cité par Beylot, R. La gloire des rois ou [bistoire de
Salomon et de la reine de Saba, Introduction, traduction et notes par Robert
Beylot, 89. Apocryphes collection de poche de PAELAC, 12. Brepols,
Belgique, 2008. Pour Iépisode relatif a Asmodée, voir Ginzberg, Les
légendes des juifs, t. 5, 1089, qui renvoie, entre autres, a Koheleth 2, 5 et PK
5, 45b.



DES TEXTES PSEUDO CLEMENTINS A LA MYSTIQUE JUIVE 31

énigmes. Celui-ci lui ayant fourni des réponses dont le détail n’est
pas précisé, elle considéra sa sagesse, ainsi que le palais qu’il s’était
construit, sa munificence, son pouvoir et les holocaustes qu’il
offrait au temple de Yahvé. Cest alors que (10, 5) « Le cceur lui
manqua (6) et elle dit au roi :—Ce que j’ai entendu dire sur toi et
sur ta sagesse dans mon pays était donc vrai (...) Tu surpasses en
sagesse et en prospérité la renommée dont j’ai eu écho (...) Béni
soit Yahvé ton Dieu qui t'a montré sa faveur en te plagant sur le
trone d’Israél ; c’est parce que Yahvé aime Israél pour toujours qu’il
t'a établi roi pour exercer le droit et la justice ». Elle lui offrit
ensuite un grand nombre de cadeaux précieux dont certain lui
servirent a construire le temple de Yahvé. Lui-méme lui donna tout
ce qu'elle souhaitait recevoir, puis elle s’en retourna vers son pays
avec ses serviteurs.

Le Coran transforme cet épisode de visite, en apparence de
type protocolaire, au cours de laquelle la reine se contente d’ex-
primer un enthousiasme respectueux a I’égard de Yahvé et de
Salomon lui-méme, en une convocation a une rencontre initiatique
aboutissant a sa conversion a la vraie foi, ou, plus précisément, a
son retour a cette foi dont elle-méme et son peuple s’étaient
éloignés apres Pavoir adoptée. 11 précise en effet a ce sujet que le
Démon avait séduit la reine de Sabad’ et ses gens (27, 23): « Le
Démon a embelli leurs actions a leurs propres yeux (définition de
l'une des illusions produites par la magie) ; il les a écartés du droit
chemin ; ils ne sont pas dirigés », ce qui signifie qu’ils se trouvaient
auparavant dans ce droit chemin, comme le précise d’ailleurs la
reine elle-méme un peu plus loin, au verset 42: «La Science
(religieuse) nous a été donnée et nous sommes soumis ! » Or,
Iembellissement des actions négatives aux yeux de ceux qui les
commettent est présenté, selon le Coran, comme l'un des
principaux procédés magiques illusoites (sibr) mis en ceuvre par le
démon, a savoir le contentement que tout un chacun tire de ses
propres opinions et conjectures, estimant que ce qui vient de lui-
méme ne peut étre qu’une vérité indiscutable.®’ C’est a ce moment-

4 Comme en témoignent les versets du Coran 23, 52-53: « Cette
communauté qui est la votre est une communauté « une » (Cest I'en-
seignement qui a été donné a Jésus et a Moise) «Ils (les juifs et les



32 GENEVIEVE GOBILLOT

la que, retrouvant son réle de vainqueur des démons, Salomon va
libérer la reine et, par son intermédiaire, tout son peuple, de cette
emprise en lui faisant prendre conscience du fait qu’ils ont été
victimes d’une illusion, et ce en deux étapes : la premiere fois en lui
rendant son trone méconnaissable (27, 41-42), la seconde en
Pinvitant 2 marcher sur un sol dallé de cristal qu’elle prend pour de
Peau (27, 43), lui permettant par la de mesurer a la fois les raisons,
I'étendue et les conséquences futures d’un tel égarement. Ayant
finalement, grace a la prise de conscience qu’ont suscitée en elle ces
erreurs d’appréciation, réalisé son erreur en matiére religieuse, la
reine revient au culte du Dieu unique proné par Salomon.

Pour annihiler la tromperie des démons qui avaient entrainé les
Saba’ a croire quils agissaient bien en adorant le soleil : (27, 21),
Salomon va donc, a son tour, jouer sur Iillusion pour ramener leur
reine dans le droit chemin. Il va d’abord provoquer chez elle un
trouble, afin d’évaluer le degré de son égarement : (27, 38) « Salomon
dit encore: «O vous les chefs de mon peuple! Qui de vous
m’apportera ce trone avant que les Saba’ ne viennent a moi, soumis ?
(39) « Un %frit (sorte de démon) parmi les djinns (génies) dit : « Mot je
te Papporterai avant que tu n’aies eu le temps de te lever de ton siege.
Moi j’en ai la capacité et je suis digne de confiance ». (40) Quelqu’un
qui détenait une science du Livre dit: « Moi je te Papporterai avant

chrétiens) se sont divisés en sectes, chaque faction étant satisfaite de ce
qu'elle détenait et 30, 31-32 « Ne soyez pas au nombre des polythéistes
(32) ni de ceux qui ont divisé leur religion et qui ont formé des sectes,
chaque faction se satisfaisant de ce qu’elle détient » ainsi que 53, 23 : « Ce
ne sont (les multiples divinités) vraiment que des noms que vous et vos
peres leur avez attribués. Dieu ne leur a accordé aucun pouvoir. Vos péres
ne suivent qu’une conjecture et ce qui passionne les ames ». Ici le théme
du polythéisme issu de la conjecture est également présent dans les Ecrits
pseudo clémentins : Homsélies 11, 8, 1-2 « (1) Ce qui améne chaque indi-
vidu, qui cherche a apprendre par lui-méme, a adopter une opinion, ce
n’est pas du tout le vrai, mais le fait d’¢tre satisfait. Il s’ensuit que I'un se
satisfait d’'une chose et que l'autre en confirme une autre comme vraie.
(2) Mais le vrai est ce que le prophete juge tel, non ce qui plait a chacun.
Car si le fait d’¢tre satisfait était identique au vrai, 'un serait multiple, ce
qui est impossible ».



DES TEXTES PSEUDO CLEMENTINS A LA MYSTIQUE JUIVE 33

que ton regard n’ait eu le temps de revenir sur toi (...) (41) Salomon
dit encore :—Rendez-lui son trone méconnaissable (litt. : fais de son
trone quelques chose quelle puisse renier); nous verrons, alors, si elle
est bien dirigée ou si elle est au nombre de ceux qui ne sont pas
dirigés. (42) Lorsqu’elle fut arrivée, on lui dit:—Ton tréne est-il
ainsi ? Elle dit :—I1 semble que ce soit lui. La Science (religieuse)
nous a été donnée et nous sommes soumis ! ».

On voit que Salomon, dans ce passage, recoit de deux
personnages différents la proposition de lui apporter dans les plus
brefs délais le trone de la reine. La premiere émane d’un étre de
type démoniaque (%t des djinns) qui linvite, dans les termes
mémes utilisés par Iblis avec Adam et Eve, a avoir confiance en lui.
«Je suis de force a le faire (inni gawi "alayhi) et digne de confiance
(amin) » (verset 7, 68). Le lecteur comprend, du fait qu’une seconde
proposition suit, que, se fiant a sa sagesse, Salomon n’a pas donné
suite a la premicre. Cest donc de toute évidence la seconde offre,
qui promet un résultat encore plus rapide, mais surtout émane de
«quelqu’un qui détenait une science du Livre » qu’il adopte. Cette
décision est d’ailleurs immédiatement percue par lui comme une
« épreuve » que Dieu lui fait la grace de lui envoyer : « Ceci est une
grace de mon Seigneur pour m’éprouver (Zyabluwwani)» (27, 40), la
racine 4. /. w. étant utilisée dans le Coran pour décrire des situations
ou il est demandé de savoir distinguer et se déterminer entre le bien
et le mal, le vrai et le faux, le juste et I'injuste.>® Cette épreuve, dont,
de toute évidence, il est sorti vainqueur, préfigure les épreuves
initiatiques que lui-méme va imposer a la reine de Saba’.

Ce passage est, a notre sens, d’une importance capitale dans la
mesure ou il revét une double fonction. En effet, non seulement il
rappelle au niveau du récit lui-méme, que Salomon, contrairement
aux Sabad’ et a leur reine, ne se laisse pas abuser par les illusions
mensongeres des démons, mais se fie seulement a ceux qui détien-
nent «une science du Livre » que les Saba’ estimaient, 2 tort,
posséder encore (v. 42), mais il remplit également un autre role,
tout aussi essentiel. 11 s’agit d’avertir le lecteur du Coran lui-méme
que le récit dont il est en train de prendre connaissance s’insctit,
précisément, dans le cadre d’une « science » particuliére du Livre.

% Voir par exemple : Coran 21, 35; 5, 48 ; 6, 165.



34 GENEVIEVE GOBILLOT

Cette seconde fonction se dévoile d’elle-méme a travers la
phrase prononcée par le personnage auquel elle est attribuée, la
formulation de sa proposition se caractérisant par un fonction-
nement basé sur I’analogie verbale. Ce procédé de composition, et,
donc, de lecture, tout a fait spécifique, se manifeste a travers
Pexpression « Avant que ton regard ne revienne sur toi» (gabla an
yartadda ilayka tarafuka) dont le caractere singulier n’a pas manqué
d’attirer Dattention des exégetes. Néanmoins, ceux-ci n’ont pas
remarqué qu’elle figurait une autre fois dans le texte coranique, au
verset (14, 41-42) : « Ne pense pas que Dieu soit inattentif aux
actions des injustes. Il leur accorde un délai jusqu’au Jour ou leurs
yeux resteront fixes. Tandis qu’ils viendront suppliants, la téte
immobile, leurs regards ne se retourneront pas sur eux-mémes (/i
yartaddn ilaybim farafubum) et leur cceur sera vide ». La fonction de
cette analogie verbale, qui rappelle le jugement dernier, éclaire
d’entrée de jeu sur le fait que I'épisode qui suit vise non seulement
a mettre en scéne l'histoire de la reine de Sabad’ et de son peuple,
mais aussi a évoquer la situation de tous les ressuscités qui seront
jugés par Dieu dans lautre vie, comme la reine va I'étre en ce
monde par Salomon.

A travers ces deux passages, le processus d’analogie verbale
est, de plus, totalement réciproque, la rapidité évoquée au verset 27,
40 rappelant a son tour que le délai mentionné au verset 14, 41, qui
sépare chaque homme du jugement dernier (jour ou les yeux seront
fixes en raison de la terreur, les regards des hommes ne pouvant se
retourner vers eux-mémes), sera proportionnellement aussi bref
pour tous que le temps qu’il faut a celui qui possede une science de
I’Ecriture pour apporter le trone de la reine a Salomon. La brieveté
de ce délai est en effet rappelée de facon récurrente dans plusieurs
passages, entre autres dans la sourate 18, au verset (19) : « Nous les
avons ressuscités pour leur permettre de s’interroger mutuellement.
L'un d’entre eux dit : « Combien de temps étes-vous restés ici ? Ils
répondirent : Nous sommes restés un jour ou une partie d’un jour.
Ils dirent :—Votre Seigneur sait parfaitement combien de temps
vous étes restés ici».5! On percoit ainsi des le premier abord un

51 Voir aussi a ce sujet Coran 2, 259.



DES TEXTES PSEUDO CLEMENTINS A LA MYSTIQUE JUIVE 35

certain nombre de résonnances internes qui éclairent sur le mode
de composition des passages coraniques concernés.

Avant d’analyser les autres analogies verbales qui émaillent
I’ensemble de ce récit, une rapide définition de la méthode de com-
position qui conditionne cette lecture s’impose. Il s’agit d’un
procédé directement lié au texte biblique lui-méme, dont Bernard
Barc a donné la définition suivante : « La régle d’interprétation la
plus connue de I'Ecole d’Aqiba (du nom de Rabbi Agiba, un
représentant de la seconde génération des Tannaim : 90-130 apres
Jésus-Christ, mort en 135) portait le nom de hégéch, que on peut
traduire par « analogie verbale ». Cette regle se fonde sur le dogme
de I'intentionnalité de chaque choix d’Ecriture. Concernant le voca-
bulaire, elle pose comme principe que chacune des occurrences
d’un mot doit nécessairement participer a la construction d’un sens
cohérent qui ne se laisserait pleinement saisir qu’apres la mise en
relation de chacune des occurrences du mot dispersées dans le
texte.”? Ce spécialiste ajoute qu’il est difficile de vouloir percer par
ce moyen tous les secrets du texte, dans la mesure ou 'analogie
verbale, en posant comme principe que chaque mot d’un texte doit
étre interprété a la lumiere de chacune de ses occurrences dans
I'ensemble de la Torah, provoque inévitablement une réaction en
chaine qui, si 'on n’y prend garde, conduit a papillonner sans fin a
travers la Torah entiére.53 Concernant le Coran, il semble, du moins
suite aux investigations que nous avons pu mener, que cette
difficulté soit moindre, le procédé s’y trouvant modulé de maniére
a ne s’imposer pour une lecture pertinente, sauf exception, que
dans des cas d’analogies entre des mots ou des expressions qui
apparaissent au maximum une dizaine de fois dans le texte.

Notons, par ailleurs, que, dans la perspective de 'amendement
des textes bibliques évoquée plus haut, le récit de la sourate 27
propose une présentation différente du récit biblique dans la
mesure ou les roles des personnages se trouvent inversés. En effet,
selon le Livre des Rois, la reine de Saba’ s’était rendue d’elle-méme

52 Barc, Bernard. Les arpentenrs du temps, Essai sur lbistoire religiense de la
Judée a la période hellénistique, 88. Histoire du texte biblique, 5. Lausanne :
Editions du Zebre, 2000.

53 Ibid., 89.



36 GENEVIEVE GOBILLOT

aupres de Salomon pour I'éprouver avec des énigmes et C’est suite
aux réponses justes qu’elle avait recues qu’elle a reconnu la gran-
deur de son Dieu, Yahvé, et proclamé sa gloire. Le texte précise :
«La reine de Saba’ ayant appris la renommée de Salomon, vint
Iéprouver par des énigmes. Celui-ci I'ayant éclairé sur toutes ses
questions, elle considéra sa sagesse, ainsi que le palais qu’il s*était
construit, sa munificence, son pouvoir et les holocaustes qu’il
offrait au temple de Yahvé » (1 Rois 10, 1-13). Dans le Coran, c’est
au contraire Salomon qui la convoque (verset 27, 3 : « Venez a moi,
soumis »), puis lui présente deux épreuves a l'issue desquelles elle
reconnait ses erreurs, s’en désole, et revient au vrai monothéisme.

La premicre de ces épreuves est celle de la reconnaissance de
son trone métamorphosé qui semble lui causer une difficulté sur
laquelle nous reviendrons plus loin; la seconde est relative au
curieux épisode du dallage de cristal :

27,43 : Ce qu’elle adorait en dehors de Dieu I'avait égarée. Elle
appartenait a un peuple incrédule. (44) : « On lui dit: « Entre
dans le palais | Lorsqu’elle 'apercut, elle crut voir une étendue
d’eau profonde (agitée de vagues), et elle découvrit ses jambes.
Salomon dit :—C’est un palais dallé de cristal. Elle dit :—Mon
Seigneur ! Je me suis fait tort 2 moi-méme ; avec Salomon, je
me soumets a Dieu, Seigneur des mondes »

Notons tout d’abord que la confusion d’un sol lustré avec de I'eau
figure dans le midrash, mais, apparemment, les versions qu’il en
donne tirent toutes de l'anecdote une conclusion relative, d’une
part au fait que cette épreuve était destinée a s’assurer que la reine
n’était pas un étre démoniaque doté de pieds fourchus, d’autre part
a Pobligation que les femmes ont de s’épiler les jambes.>* 11 se

5 « Benayahu conduisit la reine auprés de Salomon, qui s’était assis
dans une demeure de verre pour la recevoir. La reine fut trompée pat une
illusion : elle crut que le roi était assis dans I’eau et, quand elle alla vers lui,
elle leva sa robe pour la garder séche. Sur son pied nu, le roi apercut des
polis et il lui dit: « Ta beauté est la beauté d’'une femme, mais tes poils
sont d'un homme ; les poils sont un ornement pour un homme, mais ils
défigurent une femme. » voir Ginzberg, Les lkgendes des juifs, t. 5, 105, avec
renvoi a 2 Alphabet de Ben Sira 21b.



DES TEXTES PSEUDO CLEMENTINS A LA MYSTIQUE JUIVE 37

trouve que la plupart des commentateurs musulmans ont repris ces
interprétations.>

Pourtant, de toute évidence, le Coran confeére a ce passage une
tout autre acception. En effet, il apparait clairement que cet épisode
est lié a la prise de conscience de la reine concernant son erreur en
maticre religieuse et a son retour a une sincére soumission a Dieu
seul. La plupart des commentateurs, méme s’ils ont conservé les
explications midrachiques relatives au systéme pileux de la reine,
sont d’accord la dessus. Néanmoins, le mécanisme précis et les
modalités de cette prise de conscience, ainsi que le contenu de
Iinitiation proposée par Salomon, semblent leur avoir échappé. Le
seul, parmi les spécialistes actuels, qui, a notre connaissance, a
évoqué l'unique solution susceptible de rendre compte de ce récit
est Jean-Louis Declais. Voici ce qu’il en dit : « Les récits initiatiques
de la mystique juive suggérent que ceux qui veulent entreprendre le
grand voyage vers la présence de Dieu, d’apres les Aggadoth du
Talmud de Babylone, recoivent cet avertissement : « Lorsque vous
parviendrez devant les pierres lisses, n’allez pas vous éctier ; « De
I'eau, de I’eau », a cause du passage : « Celui qui dit des mensonges
ne subsistera pas en ma présence» (Ps. 101, 7). Si la rédaction
coranique conserve un écho de cette tradition, peut-étre veut-elle
suggérer que la reine n’a pas réussi son épreuve initiatique et,
reconnaissant son échec, s’est soumise au Dieu de Salomon ? »%

Bien qu’une réflexion des plus justes ait conduit ce chercheur
sur la piste du véritable seuil herméneutique de ce passage du
Coran, il y voit seulement I’» écho d’une tradition », ce qui ne
permet pas de se faire une juste idée de la position précise du
Coran par rapport aux traditions juives en question. En effet, bien
loin d’étre une vague réminiscence, ce récit coranique de la
rencontre entre Salomon et la reine de Saba’ témoigne, comme on
va pouvoir le constater, d’'une connaissance approfondie, non
seulement de ses divers tenants et aboutissants, mais encore de son
histoire, de son évolution, ainsi que de celle de ses contextes
interprétatifs. Plus encore, cette tradition constitue a notre sens

% Voir, Déclais, J.-L. « Salomon ». Dans Dictionnaire du Coran, 185-87,
p. 186.
% Ibid., méme page.



38 GENEVIEVE GOBILLOT

lune des clés de lecture essentielles du texte coranique, clé a
laquelle le lecteur est censé accéder en méme temps que la reine de
Saba’ accede a la vraie science du Livre que lui transmet Salomon.
Mais il faut, pour saisir ces précisions, remonter a la toute premiere
origine de ce passage du Talmud.

Or, il se trouve que la source des Agaddoth (vers le VI® s.)
évoquée par J.-L. Desclais remonte a une tradition beaucoup plus
ancienne d’interprétation des Ecritures attribuée précisément a
Rabbi Agqiba lui-méme: « Quatre furent introduits en vue du
Paradis. Ce sont : le fils de Azzai, le fils de Zoma, un autre et Rabbi
Agiba. Rabbi Agiba leur avait dit: - Quand vous serez introduits
aupres des pierres de marbre pur, soyez avertis (par illumination)
que vous ne devez pas dire :—Faux! Eaux».>” Bernard Barc
commente ainsi ce passage: le Paradis est le paradis de Iinter-
prétation de la Torah. Cest pour étudier la Torah que ces
voyageurs entrent au Paradis. Dans la littérature judéenne anté-
rieure a Aqiba, le Paradis est le jardin d’Eden ou coulent les quatre
fleuves de la Sagesse. Ce theme sera amplifié dans la littérature
postérieure et les lettres méme du mot paradis (PRDS) deviendront
les symboles des quatre niveaux d’interprétation de 'Ecriture (P =
Pchat (simple) = interprétation littérale ; R = Rémez (allusion) =
interprétation allégorique ; D = Drach (exposition) = commentaire
homélitique ; S = Sod (mystére) = interprétation ésotérique) ».
A partir de cela, le sens qu’il propose a la mise en garde du maitre :
«Ne dites pas :—FEaux | Eaux » est la suivante : La valeur du duel
du mot « eaux » (mayim) est bien réelle et définie comme telle dans
le texte biblique, puisqu’on accorde le verbe au pluriel : « Que les
eaux se rassemblent» (yigawwu bhammayim) (Genese 1, 9). On en
conclura que mayim désigne des eaux doubles dans ce texte. Or, le
modele de ces eaux est décrit dans le récit de la création (Genese 1,
6—9) qui montre des eaux doubles supérieures et des eaux doubles
inférieures en mouvement vers un firmament nommé « cieux ».
Cette division tétradique des eaux n’est donc que transitoire et
prélude a leur réunification dans le firmament. Néanmoins, alors
qu'aucune réunification n’est prévue pour les eaux supérieures
avant qu’elles n’atteignent le firmament, les eaux inférieures doivent

5711 s’agit de la traduction donnée par Barc, Les arpenteurs du temps, 70.



DES TEXTES PSEUDO CLEMENTINS A LA MYSTIQUE JUIVE 39

se rassembler dans un lieu unique. Dans la Torah, ce lieu (waqom)
est I'endroit ou Yahvé fera résider son Nom : le temple de Jéru-
salem, un lieu unique, comme le nom de Yahvé qui y réside est
unique (Deutéronome 6, 4). La synthése des eaux inférieures se fera
donc dans le temple de Jérusalem avant qu'une synthese générale
des eaux inférieures et supérieures ne s’opere dans le firmament. La
conclusion de ce récit est donc : « Que celui qui s’adonne a I’étude
de la Torah se garde d’en donner des interprétations contra-
dictoires » Aqiba ne fait que rappeler aux trois autres personnages
les reégles d’or de son école : « réunifier linterprétation ».58 Selon
cette explication, les pierres de marbre sont donc les supports sur
lesquels I’Ecriture est gravée et Aqgiba les place dans le firmament,
lieu de médiation entre Dieu et ’'homme.>

11 est tout a fait remarquable de constater que cette tradition
relative a un sol donnant lillusion de I'eau apparait précisément
dans un contexte coranique particulicrement dense en analogies
verbales, méthode caractéristique de ’Ecole d’Agiba. Un tel cas de
figure conforte le lecteur dans le fait qu’il se trouve introduit dans
un univers de composition textuelle qui correspond a la définition
d’une «science » bien spécifique de I'Ecriture. Le Coran s’appuie,
de surcroit, comme on vient de le voir, manifestement sur ce
procédé, pour mettre en lumiere Popposition entre la science de
Salomon, vraie science de I’Ecriture, et celle des Sabd’, inter-
prétation erronée, contradictoire et, comme on va le voir plus loin,
« désunie » de cette méme Ecriture. En effet, leur reine, comme on
I'a noté plus haut, n’était pas a 'origine une polythéiste ignorante
de la Torah, puisqu’elle précise dans le verset 27, 42 : « La science
nous avait été donnée avant cela et nous sommes soumis a Dieu
(Cest-a-dire : nous avons recu la Torah et nous la mettons cot-
rectement en pratique) ». Ce faisant, elle reste attachée, malgré le
trouble que lui cause la transformation de son trone, a son
interprétation erronée, ce qui lui fait dire, non seulement qu’elle
continue a revendiquer ce siege, mais qu’elle revendique aussi le
faux culte qu’il représente, affirmant qu’il s’agit de la science sacrée
qui conduit a la soumission a Dieu. Elle et son peuple adorent en

58 Barc, Les arpentenrs du temps, 73.
% Ibid., méme page, paragraphe 17.



40 GENEVIEVE GOBILLOT

effet quelque chose, a savoir le soleil, en dehors du Dieu unique,
persuadés que c’est ainsi qu’il faut agir pour le contenter (27, 23).
Or, cette croyance, inculquée par les démons qui la leur ont faite
envisager comme juste (27, 23), les éloigne en réalité de la vérité de
IEcriture (verset 27, 43) : « Ce qu’elle adorait en dehors de Dieu
I'avait écartée. Elle appartenait a un peuple mécréant ». Salomon va,
littéralement parlant, la « reconduire » a 'exégese juste des Ecritures
a travers, précisément, I’épreuve de 'eau commentée par Rabbi
Agiba. Mais il convient avant cela de finir de détailler les processus
régissant les éléments textuels qui renvoient a des traits de Iiniti-
ation par le trone familiere a la Maassé Merkaba.

L’initiation par le Tréne :
abrogation de quelques aspects de la Maassé Merkaba

Le mode de lecture qui implique, entre autres, la prise en compte
de toutes les analogies verbales mises en ccuvre, permet d’éclairer le
fait que les démons, non contents d’avoir trompé les Saba’, veulent
également tenter Salomon. Pour ce faire, I'un d’entre eux, en
Poccurrence I'7frit qui s’adresse a lui au verset 27, 39, utilise, du
moins en apparence, les regles du langage correspondant a la
«science de I’Ecriture » qui vient d’étre évoquée. Pour gagner sa
confiance, il lui dit en effet : « Je te apporterai (le trone (‘arsh) de la
reine de Sabd) avant que tu ne te leves de ton magdm, transposition
arabe de maqom, terme hébreu qui, comme on vient de le voit,
désigne le Temple qu’il a construit, lieu de la Présence divine,
littéralement : siege de Dieu sur la terre. Je suis de force a le faire
(innt gawi “alaybi) et digne de confiance (amin) ». Dans ce cadre, le
mot magdm semble avoir été sous interprété par la majorité des
commentateurs qui l'ont identifié au « siege de justice » (majlis) de
Salomon, estimant que son interlocuteur avait voulu lui dire : « Je
tapporterai ce trone avant que tu n’aies levé ta séance de
jugement.®0 Pourtant, 'expression fagima min magamika indique
clairement qu’il ne peut s’agir, littéralement, de « lever une séance »,
mais bien de « se lever d’un siége sur lequel on se trouvait assis »,

6 Voir par exemple le commentaire de ce verset dans le zafszr de
Mugatil.



DES TEXTES PSEUDO CLEMENTINS A LA MYSTIQUE JUIVE 41

comme Ia traduit avec justesse Denise Masson. Ce défaut
d’appréciation semble avoir été causé par I'omission du fait que le
Coran fait ici usage d’une analogie verbale. En effet, si 'on préte
attention a cet aspect du texte, il apparait clairement que le démon
a commis la une maladresse qui, en fonction de [lutilisation
coranique de ce terme, I’a disqualifié aux yeux de Salomon pour la
mission de la recherche du tréne. 11 s’agit de lattribution qu’il lui a
faite du magdm, dont 'appartenance indiscutable et exclusive a Dieu
est déclarée au verset 14, 14 : « Voila pour celui qui redoute ma
présence (magami). Cest-a-dire que le terme maqam, lorsqu’il dé-
signe un lieu, ce qui est le cas au verset 27, 39, ne peut étre comptris
que comme la propriété par excellence de Dieu, dont il indique,
simultanément, la présence et le siege au sens élargi, a savoir le
Temple. Salomon étant justement le constructeur de ce magdm
divin, le démon, vraisemblablement pour le flatter, lui en attribue la
possession, alors que ce lieu, pour tout lecteur ayant une vraie
science de I’Ecriture, ne peut étre attribué qu’a Dieu seul. On saisit
alors que pour donner plus de poids a ses déclarations trompeuses
cet ’#frit tente de se faire passer pour un prophéte en s’auto
désignant, comme Moise, par expression qawi, amin (28, 26), de
méme qu’lblis s’était dit étre un conseiller fiable (awin), (7, 68) pour
Adam et Eve,%! selon une autre analogie verbale significative.

Salomon, quant a lui, ne tombe pas dans le piege du désir
d’égaler Dieu. Il ne donne en effet aucune réponse a I’ 7frit et écoute
la proposition du personnage qui possede véritablement «une
science de I'Ecriture ». Celui-ci, comme on I’a vu plus haut, utilise a
son tour I'analogie verbale, mais pour évoquer cette fois la réalité
de la situation, a savoir que Salomon va se livrer 2 un jugement,
prélude et image terrestre du Jugement dernier, lequel, tout comme
le transport du trone, adviendra dans un temps particulicrement
bref. En Poccurrence, ce jugement, qui mobilise tous les ressorts de
la psychologie que Salomon maitrise par sa sagesse, portera sur la
fausse croyance des Sabd’. C’est aussi pourquoi il accepte cette
seconde proposition.

01 Ce dernier terme est en réalité celui par lequel Iensemble des
prophétes se présentent a ceux qu’ils viennent avertir (sourate 20, versets
107, 125, 143, 162, 178).



42 GENEVIEVE GOBILLOT

Or, il se trouve que la premicre étape de la stratégie adoptée
par lui pour mettre en place les conditions de ce jugement qui doit
aboutir a une initiation, concerne un autre type de si¢ge, a savoir un
trone, en l'occurrence celui de la reine de Saba qui s’est, pour sa
part, attribué un ‘arsh, qui, tout comme le magdm, est censé appar-
tenir en propre a Dieu seul. Le verset 27, 23 précise méme que
cette reine prétend posséder un «troéne sublime» (‘arsh ‘agim),
expression utilisée, précisément, pour désigner le trone divin dans
plusieurs versets, dont, en particulier le 27, 26. Dans ce verset
Salomon rappelle d’ailleurs, par le biais de sa missive a la reine,
avant méme de 'avoir rencontrée, que le seul possesseur de ce
trone sublime est Dieu (labu al-'arsh al- “azim) « Cest a lul qu’ap-
partient le trone sublime ». Selon le Coran, le ‘arsh représente donc
le trone céleste de Dieu, alors que le magdm désigne son siege (au
sens de « lieu » de résidence terrestre). Le siege portant le nom de
‘arsh 1ui est en effet exclusivement réservé dans toutes ses occut-
rences. Dans cette perspective, on comprend clairement que la
reine s’est attribué de maniere injuste ce troéne ou en tout cas cette
conception de son trone, alors que, de son coté, Salomon a refusé
de s’attribuer le magdm dans des conditions comparables.

De plus, il convient de rappeler, a propos de ce trone de la
reine de Sabd’, que les recoupements de nombreux técits anciens
évoquent le fait qu’il s’agissait sans doute d’un troéne de type solaire,
ou du moins dédié au soleil, fausse croyance qui lui est attribuée,
ainsi qu’a son peuple (27, 22), dans le Coran. Robert Beylot précise
que cette thématique a tres tot émergé d’interprétations de la vision
de I'Apocabypse de Jean (12), qui ont fait de la reine de Saba’ une
figure de I’Eglise des Nations, de surcroit figure héliomorphe, une
conception qui recouperait les nombreuses données relatives a
Porigine nubienne de cette reine, parfois désignée comme une fille
d’Amon, le culte du soleil étant attribué a ces peuples dans de
nombreux récits, en particulier, les Ethiopiennes d’Héliodore, roman
grec du III°-IV® s.%2 Ajoutons que les données archéologiques

62 11 faut ajouter a cela les indications publiées par ce méme chercheur
dans Aethiopica, International Journal of Ethiopian Studies, 74-83. Institut fir
Afrikanistik und Aethiopistick der Universitit Homburg, 7. Harrassowitz
Verlag, 2004, qui le conduisent a la conclusion suivante : « Si 'on rapproche



DES TEXTES PSEUDO CLEMENTINS A LA MYSTIQUE JUIVE 43

actuelles prouvent que les Sabéens sudarabiques de l'antiquité, qui
s’étaient eux-mémes rendus en Ethiopie®® adoraient également le
soleil.** Dans une telle perspective, I'acte de rendre le trone de cette
reine méconnaissable semble avoir pour but dans le Coran de le
modifier au point que, non seulement elle ne le reconnaisse plus
avec certitude, mais surtout qu'elle n’en revendique plus la
possession, cette « non reconnaissance » s’apparentant alors a un
reniement (évoqué par la racine nk.r. : (nakkiri lahd ‘arshahad)
littéralement : « faites en sorte qu’elle renie son trone »), attitude
susceptible de la conduire a abandonner sa croyance en ce qu’il
représente, a savoir le soleil. Néanmoins, comme on vient de le
voir, pour ce qui la concerne, cette tentative échoue en grande
partie puisqu’elle finit par reconnaitre tout de méme ce trone, tout
en réaffirmant la légitimité du culte erroné qui accompagne sa
possession. Ainsi ’épreuve préparée par Salomon a eu pour seul
résultat de la déstabiliser un instant, mais elle a permis au roi de
conclure qu’elle était vraiment égarée.

Quant au trone de Salomon lui-méme, il est désigné dans le
Coran par le terme de £wrsi (verset 38, 34). Or ce mot est employé

Flavius Josephe (Antiquités juives 11, 5 et VIII, 6 qui fait de la reine de Saba
une reine d’Egypte et d’Ethiopie) du texte copte-arabe intitulé Comment le
royaume de David passa aux mains du roi d’Abyssinie (Sévére Ibn al-Muqaffa’
peut remonter a des dates antérieures) et les plus anciennes versions du
Roman grec d’Alexandre, on est en droit de penser que la reine de Saba est la
fille du dieu bélier Amon, si connu en Nubie », p. 76.

0 Voir Ryckmans, Jacques. « Le panthéon de I’Arabie du sud préis-
lamique : état des problémes et breve synthése ». Revue de [histoire des
religions 206, n°2 (1989) : 151-69.

0 Comme en atteste Théophraste : 6. Historia Plantarum, 1X, iv, § 5
(texte latin dans K. Conti Rossini, p. 1), ou cet auteur dit en patlant du
Pays de I'encens que I'encens est rassemblé dans le temple du Soleil des
« Sabéens », c’est-a-dire, visiblement, des habitants de Shabwa. Un passage
paralléle de Pline (Nal. JlisL, XII, § 63, p. 22, chez K. Conti Rossini, 1931)
dit que 'encens récolté est amené a dos de chameau a Sabota (Shabwa),
ou les prétres prélevent la dime pour le dieu qu’ils appellent Sabin (syn).
Cité par Ryckmans, « Le panthéon de ’Arabie du sud préislamique ... »,
165.



44 GENEVIEVE GOBILLOT

une seule fois ailleurs (verset 2, 255) pour désigner un siege
appartenant aussi exclusivement a Dieu: «Son trone (&usiyibi)
s’étend sur les cieux et sur la terre ». Ainsi que le rappelle Robert
Beylot, un texte ancien comme le Bewibdar Rabbah (12, 17) com-
mentant 1 R, 10, 18-20, précise que «le tréne a six marches de
Salomon était fait sur le modele divin. De méme que le trone de
Dieu est dans le septieme ciel, au dessus de six degrés ».95 Mais, en
raison des contextes coraniques dans lesquels il est présenté, a la
différence du tréne désigné par le mot ‘arsh, il ne peut en aucun cas
étre confondu ni méme comparé a un trone humain. En effet, le
kaurst divin (karsiyibi) est montré, comme dans la Torah : s’étendant
sur les cieux et la terre réunis (Voir Isafe, 66, 1 : « Le ciel est mon
trone et la terre mon marchepied »). 11 dépasse donc par ses
dimensions toute chose existant au monde, alors que le &urs7 de
Salomon (également introduit sous la forme grammaticale annexée
kursiyibi : son trone) est décrit comme étant d’une taille exactement
adaptée a recevoir un corps humain. Cette analogie verbale d’un
genre particulier, puisqu’elle exprime une correspondance qui se
réalise a travers une opposition radicale au niveau de la dimension
des trones, éclaire pourtant de facon remarquable le verset (38, 34)
« Nous avons éprouvé Salomon en plagant un corps (jasad) sur son
trone (kursiyibi) » dont 'aspect initiatique apparait alors bien plus
clairement. En effet, ce passage, qui renvoie en apparence au mid-
rash rapportant que Salomon, de retour apres une longue absence,
se trouva devant un étre qui occupait son trone, c’est-a-dire le
démon Asmodée qui avait pris sa place, lui donne en réalité une
tout autre dimension. En effet, a la différence de la tradition juive
qui met Paccent sur le fait que Salomon avait été profondément
affecté de voir ce personnage néfaste sur son trone, le Coran
présente de maniere tout a fait impersonnelle un corps, c’est-a-dire
une entité en quelque sorte « chosifiée ». 1l en ressort que ’épreuve
que représente cette vision ne consiste pas, selon cette optique,
dans la perte de son trone au profit d’'un démon qui laurait usurpé,
mais bien dans une vision en quelque sorte extérieure et détachée
de son trone portant un corps. Dans cette situation précise, le trone
se trouve défini exclusivement en fonction de ce corps/objet qu’il

5 Beylot, La Gloire des Rois, 52.



DES TEXTES PSEUDO CLEMENTINS A LA MYSTIQUE JUIVE 45

porte, abstraction totale étant faite de I’étre qui le posséde, que ce
soit le démon Asmodée ou un autre. L’essentiel est que ce qui
frappe Salomon a I'instant ou il percoit cette présence sur son trone
est la vue d’un corps anonyme et surtout sans vie, ce qu'exprime le
mot jasad (littéralement : le corps en tant qu’agrégat de maticre, cité
dans le Coran en 7, 148 et 20, 88 pour désigner le veau d’or qui,
malgré les apparences illusoires, n’est pas doté de vie et en 21, 8
pour désigner les enveloppes corporelles apparentes que revétent
les étres spirituels). Une telle vision est susceptible d’informer celui
qui la recoit sur deux points. 1l s’agit d’une part, pour ce qui le
concerne directement, de la précarité et de la fragilité de sa propre
vie, dans une vision prémonitoire de ce que sera un jour son corps :
un amas de mati¢re posé en équilibre sur ce trone et n’ayant plus de
pouvoir que sur les djinns, jusqu’a ce qu’il tombe en poussiere
(Coran 34, 14) : « Lorsque nous avons décrété sa mort, il ne donna
pas aux djinns d’indications relatives a son déces. Ce n’est que
lorsque la béte de la terre eut rongé son baton et qu’il se fut écroulé
que les djinns s’apercurent que s§’ils avaient eu une science de
linvisible ils n’auraient pas subi aussi longtemps un chatiment
ignominieux »). D’autre part, pour ce qui concerne le trone lui-
méme, la vision de Salomon met en évidence la mesure réduite de
ce siege destiné a recevoir un objet qui ne dépasse pas les
dimensions dun corps humain. Le Coran invite donc par la a
comprendre que Salomon s’est trouvé saisi par la prise de
conscience a la fois de la finitude et de la vanité de sa propre vie et
par la différence incommensurable existant entre son ursi de roi
terrestre et le Awursi de Dieu, qui englobe les cieux et la terre.
L’indication confirmant ce point est le fait que c’est a ce moment-la
qu’il est présenté comme subissant la catharsis qui lui permet de
réaliser la vanité de toutes ses possessions et qu’il se repent en les
abandonnant totalement « Il se repentit ensuite » (verset 38, 34 qui
fait allusion au verset 38, 32 qui décrit Salomon égorgeant ses
cavales).

Ainsi, dans un remarquable parallélisme avec le cas de la reine
de Saba, c’est son trone qui sert a Salomon de révélateur. Le Coran
semble, dans ce cas précis, également suggérer une interprétation
nuancée du verset biblique 1 Chroniques 29, 23 : « Salomon s’assit



46 GENEVIEVE GOBILLOT

sur le trone de Yahvé (“a/ kisé yahvé) pour régner », a propos duquel
la tradition rabbinique s’est longuement interrogée,® en montrant
que Salomon, s’il occupe un trone en apparence comparable a celui
de Dieu, a une conscience aigie du fait qu’il lui est impossible
d’occuper le trone divin, tout comme il a refusé de siéger a
Jérusalem sur le lieu (magdm) réservé a Dieu.

Rappelons, dans cette perspective, que la description d’un
trone aux dimensions de l'univers était 'un des motifs centraux de
la Maassé Merkaba, tradition consacrée a une forme d’initiation
mystique par le trone selon laquelle « La figure mystique assise sur
le Trone apparait comme celle du Créateur de l'univers. Yoser
Bereschit ; de son manteau cosmique, dont il est question a plusieurs
reprises, irradient les astres et les firmaments ».¢7 L’insistance du
Coran sur les divers aspects du trone, et en particulier le role de
médiation de la catharsis qu’il lui confeére ne peut manquer
d’évoquer la pensée de ces mystiques, précisément liée aux
commentaires des tannaims, comme Rabbi Aqiba et ses disciples.
En effet Pun des traits caractéristiques essentiels, si ce n’est le trait
principal de cet enseignement concerne la vision de Dieu sur son
trone, le Shi'ur Qoma qui, comme le précise Ghershom Scholem,
«apparait comme la figure du Créateur de l'univers ». Il y est
question de toute une série de méditations consacrées a la pet-
ception du corps de Dieu sur le tréne : a la fois visible, mais trop
transcendant pour étre saisi par les sens. Comme lexplique ce
spécialiste, le monde mystique de la Merkaba, qui semble avoir
connu son plein développement au II° siécle, dans le milieu des
anciens Tannaites, se présente avant tout comme la description
d’une expérience correspondant a celle d’Ezekiel (1, 26), qui a eu la

% Comme le remarque Marie Joseph Pierre: « Est-il possible pour un
mortel de s’asseoir sur le trone du Seigneur, de celui dont il est écrit « Car
YHWH est un feu dévorant » (Deutéronome, 4, 24) et encore « Son trone
était flamme de feu» (Deutéronome, 7, 9). Traduction Sed-Rajna, G.
La Bible hébraique, 149. Office du Livre, 1987, cité dans Les Odes de Salomon,
traduction, introduction et notes par Marie Joseph Pierre, 28. Apocryphes
collection de poche de TAELAC, 4. Brepols, Belgique, 1994.

67 Scholem, Gershom. Les origines de la Kabbale, 31. Pardes, Etudes et
textes de mystique juive. Paris : Aubier-Montaigne, 1966.



DES TEXTES PSEUDO CLEMENTINS A LA MYSTIQUE JUIVE 47

permission de voir «la figure ayant 'apparence d'un homme » et
par la, lui a été révélée, la «mesure du corps» (shi'ur Qoma).
Ghershom Scholem a dailleurs souligné que cette mystique avait
été considérée comme «tres choquante pour la conscience des
siecles postérieurs »8 en dépit du fait qu’elle parte d’une conception
absolument monothéiste, en raison de la représentation anthropo-
morphique qu’elle pourrait donner de la divinité.s?

Il apparait alors clairement que c’est en premier lieu cette
question que le Coran propose de clarifier a travers la vision de
Salomon d’un corps sur son trone. L’image qu’il décrit, tout en
faisant manifestement allusion a la vision du Shi'ur Qoma, en
propose en effet une rectification radicale au sens ou la vision regue
par Salomon ne concerne pas le tréne divin, mais son propre trone,
sur lequel figure un corps de dimensions si réduites qu’il ne peut en
aucun cas ¢tre confondu avec la grandeur de la divinité. La lecon
qu’apporte ici le Coran, comme en témoignent les analogies ver-
bales mises en jeu, concerne donc avant tout la comparaison
débouchant sur la vision d’une distance incommensurable entre le
trone de Dieu et celui de Salomon, dont la prise de conscience
constitue le véritable déclic de I’épreuve initiatique (fitna : voir
verset 38, 34 : fatannd Sulaymain), conférée a ce personnage par le
biais du trone. En d’autres termes, il s’agit 1a d’une vision de type
apophatique de la majesté divine, se présentant comme la figuration
imagée d’une approche théologique, par ailleurs bien connue, de la

08 Scholem, Les origines de la Kabbale, 29

% Notons que les Homdélies psendo clémentines abordent également la
question d’une « forme » de Dieu correspondant par certains aspects a la
forme de 'homme qui a été créée sur son modele. II est intéressant de
remarquer que, pour préserver la différence absolue entre Dieu et sa
créature en dépit de cette ressemblance de forme, les Homeélies insistent,
comme le Coran, essentiellement sur la différence au niveau de la dimen-
sion, évoquant par dela les siccles « le cercle dont le centre est partout et la
circonférence nulle part» de Pascal. Dieu est ainsi défini comme « celui
qui sous sa figure surpasse réellement toutes choses, qui, ou qu’il soit, est
dans T'infini comme son milieu, tout en étant la limite de tout » (Homsélies
XVII, 9, 2).



48 GENEVIEVE GOBILLOT

connaissance de Dieu par le biais de ce qu’il n’est pas.”0 L’initié, en
recevant cette catharsis accéde a une saisie de la Grandeur divine par
son opposé méme, qui est la petitesse de sa propre personne, tout
comme selon le systéeme des émanations de I'ismaélisme fatimide
chaque intelligence du pléréme, pour pouvoir occuper la place qui
lui revient dans I'univers en cours de création et devenir elle-méme
lieu de surgissement d’un nouvel étre, doit d’abord se considérer
elle-méme et se dénier toute divinité avant de se tourner vers la
divinité unique.’! Il apparait donc que le Coran poursuit, a travers
ce cas précis, sa « révision », non seulement des textes, mais aussi
des expériences mystiques antérieures, qui se manifeste pat une
mise au point fondée sur la primauté des principes de trans-
cendance et de grandeur divines. Ceci dit, il conserve en commun
avec la Maassé Merkaba les maitres mots de : saisissement, crainte,
tremblements et royauté. Mais cette crainte et ces tremblements se
manifestent selon le Coran, non pas en raison d’une rencontre
directe avec Dieu, mais d’une approche indirecte, par le biais du
contraste entre la petitesse humaine et sa grandeur et par la crainte
du Jugement. En effet, le Coran décrit Salomon dans un état de
saisissement du au fait qu’il réalise la distance qui sépate son propre

70 Option théologique qui a dominé 'ensemble de la pensée byzantine
et qui, selon J. Meyendorff est généralement associée au mystérieux auteur
du Corpus Aregpagiticum et se trouvait en fait entierement développée au
IVe siecle dans les écrits des Cappadociens dirigés contre Eunome dans le
but de rejeter son opinion sur la possibilité de esprit humain d’atteindre
Pessence méme de Dieu. Pour ce faire, ils affirmaient la transcendance
absolue de Dieu en excluant toute tentative de 'identifier a des concepts
humains. Meyendotff J. Initiation a la théologie byzantine, 20-21. Paris : Le Cerf,
1975.

"I Voir a ce sujet Corbin, Henry. Histire de la philosophie islamique, 121—
122. Idées. Paris: NRF Gallimard, 1964, ou encore comme chez les
mystiques et en particulier Ibn ’Arabi, la connaissance de Dieu a pour
condition premiére la prise de conscience par I'initié du néant de son
propre étre et de la relativité absolue de son existence. Voir a ce sujet
Chodkiewicz, Michel : « Dans la pricre parfaite, Dieu est premier ou
plutot il est seul », Un océan sans rivage, 1bn Arabi le Livre et la 1oz, 160. Paris :
Le Seuil, 1992.



DES TEXTES PSEUDO CLEMENTINS A LA MYSTIQUE JUIVE 49

trone de celui de Dieu, et, par la, son essence de celle de Dieu. 1l
décide alors, tout comme le fera a son tour la reine de Saba’, de
changer radicalement son comportement, et rend au néant les
attributs de sa propre puissance pour vouer au Créateur le culte
exclusif qui lui revient. Pour traduire ce processus en termes plus
généraux, le Coran invite les rois de ce monde, en quelque sorte, a
se « dédiviniser ».

Cette initiation par le trone ne concerne en effet pas
seulement les personnes de Salomon et de la reine de Sabd’ en tant
que simples individus ; elle touche également a la conception qu’ils
ont de leur royauté et, par la, indique celle qu’il convient d’avoir de
toute royauté terrestre. Ainsi, l'utilisation par le Coran des trois
termes (maqam, ‘arsh et kursi) désignant des lieux ou l'on sicge de
maniére générale et des trones en particulier, en renvoyant chaque
fois par le biais de I'analogie verbale a leur origine en tant que
sieges divins, rappelle que tous les trones appartiennent en réalité a
Dieu, seul vrai roi de l'univers.”? Ce théme constitue un autre
aspect des expressions de la « royauté divine », motif étroitement lié
a celui de la religion naturelle.” Dans cette perspective, les trones

72 Ibn ’Arabi identifie le trone divin a la sphere qui embrasse tous les
étres : « Une fois existenciée la sphére qui englobe tous les étres et que
Pon appelle le trone (‘arsh) ou siége royal (sarr), il lui fallait un roi. Voir :
Ibn ’Arabi, Traité de mystique musulmane, Le dévoilement des effets du voyage,
bilingue, texte arabe établi, traduit et présenté par Denis Gril, 1999, Céres,
Tunis (premicre éd. : 1994, éd. de I'Eclat), p. 15, paragraphe 11.

73 Cette relation se fait par 'intermédiaire du Pacte coranique des fils
d’Adam (7, 172), premiére alliance entre Dieu et les descendants des fils
d’Adam, aux termes de laquelle ils reconnaissent Dieu comme Seigneur
(rabb). Or, cette premiére attestation de la suzeraineté ou de la royauté
divine figure dans les principes théologiques de Lactance aussi bien que
dans ceux des Homiélies psendo clémentines. Voir par exemple a ce sujet la
déclaration de Lactance, selon laquelle il faut reconnaitre : « Un seul roi du
monde » (Institutions Dipines, 1, 3). Ce théme de la suzeraineté absolue de
Dieu correspond a ce que les Homélies psendo clémentines avaient présenté,
antérieurement aux Institutions Divines, comme étant la « royauté divine ».
Elles appellent en effet a ne reconnaitre qu'un seul maitre, condition
nécessaire pour accéder ensuite au plus haut degré de développement



50 GENEVIEVE GOBILLOT

humains n’ont de légitimité que par la justesse de leurs relations a
ces trones divins, c’est-a-dire par la maniére dont les rois terrestres
situent leur personne, mais aussi leur fonction, avec '’humilité qui
convient dans leur rapport a Dieu. Ainsi, le ‘arsh solaire de la reine
de Saba ne doit pas lui faire oublier qu’il lui faut rester soumise au
vrai roi de l'univers. De méme, le Aursi de Salomon—en dépit du
fait qu’il rappelle, par le double jeu de lanalogie verbale le
concernant, que sa royauté, a l'image de celle de Dieu, a une
vocation universelle’—ne doit pas lui faire oublier que sa
puissance est néant comparée a celle du Seigneur.”

On saisit alors mieux a la lumiere de ces précisions pourquoi
Salomon décide, selon le Coran, de commencer par dépouiller la
reine de Saba de son trone de type divin solaire, ce qui devrait avoir

spirituel : « Comment un homme pourrait-il donner un maitre unique a
son ame (littéralement avoir '"dAme monatchique) et devenir saint s’il a
préjugé qu’il y a de nombreux dieux et non un seul ? » (Howzélies, 11, 42, 2)
Le texte ajoute aussi que « ceux qui n’auront jamais donné la préférence a
cette monarchie (divine) ne pourront jamais obtenir miséricorde »
(Homélies, 111, 3, 2).

7 C’est en fonction de cette dimension universelle, qui établit un
rapprochement de l'ordre de la comparaison relative entre le trone de
Dieu et celui de Salomon que les rabbins ont interprété le verset 1, Chro-
niques, 29, 23 cité plus haut : « Salomon s’assit sur le tréne de Yahvé » :
En réalité, cela signifie : comme le tréne du Saint, béni soit-il, dominait
d’un bout du monde a 'autre, il en était de méme du trone de Salomon ».
Cité par Marie Joseph Pierre, Les Odes de Salomon, Introduction, p. 28. Une
fois de plus, le Coran se réfere a la tradition juive tout en la rectifiant sur
certains points. Ici, il se montre plus exigeant dans I’établissement du
parallélisme entre les deux trones en insistant sur la différence incommen-
surable entre leurs dimensions respectives.

75 Une attitude comparable est attribuée a Salomon dans le Kebra
Nagash qui le montre s’adressant ainsi a la reine de Saba’ « Quel profit
avons-nous, genre humain, si nous ne faisons pas pénitence et miséricorde
sur terre ? Ne sommes-nous pas tous vanité, une herbe de la campagne
qui seche aussitot et le feu la brile ». Beylot, La Gloire des Rois, 164—65. Le
Coran en donne une autre expression a propos de I’édification regue par
Salomon de la part d’'une fourmi (27, 19).



DES TEXTES PSEUDO CLEMENTINS A LA MYSTIQUE JUIVE 51

pour effet immédiat de la priver de la confiance en son propre ju-
gement, erreur qui I'avait rendue vulnérable aux pieges des démons.

Il commence donc par la détacher de I'illusion de puissance
que pouvait lui procurer cet objet, avant de la déstabiliser au moyen
d’une sorte de contre-illusion qu’il crée lui-méme en rendant son
trone méconnaissable et méme en état d’étre « renié » par elle. Il va
ensuite lui faire comprendre, grice au dallage de cristal et a la
seconde illusion qu’il procure, son erreur au niveau de la science
religieuse, c’est-a-dire 'aspect factice et erroné de son interpré-
tation. Le fait qu’elle voie de l'eau alors qu’il n’y en a pas lui
apparait en effet comme le miroir qui reflete son erreur d’appré-
ciation en matiere religieuse et plus précisément d’interprétation du
Livre de Dieu, ainsi que le suggere la tradition de Rabbi Aqiba.
Salomon, en rétablissant la vérité du sol qu’elle foule, lui montre a
travers un symbole (au double sens de représentation abstraite et de
miroir) la véritable interprétation de la Torah, qui unifie tout autour
du Dieu unique. C’est pourquoi elle reconnait finalement qu’elle
s’est fait du tort a elle-méme et revient a Dieu, Seigneur des univers
(v. 27, 43). Salomon est donc présenté dans ce passage comme
interprete juste du Livre griace a sa sagesse’ en illustrant dans le
Coran la lecon donnée par Aqiba : « Quand vous serez introduits
aupres des pierres de marbre pur, soyez avertis (par illumination)
que vous ne devez pas dire :—FEaux | Eaux ! »

L’initiation par la vision des eaux :
mystique des Hékhalot et vision d’Ezékiel

Les références du Coran au seuil herméneutique représenté par la
tradition des « quatre qui sont entrés au Paradis » de Rabbi Agiba
ne s’arréte pas a une interprétation de type théologique relative a
l'unification de 'exégése monothéiste. 1 fait en effet conjointement
référence aux méditations auxquelles elle a donné lieu dans le cadre
des Hékhalot (Les palais), ensemble de corpus mystiques qui englobe

76 Voir a ce sujet Ginzberg, Les lgendes des juifs, t. 5, 94-103, qui note
que Tehillim 72, 324 précise que la sagesse de Salomon fut, d’une certaine
fagon, semblable a la sagesse divine car, comme Dieu il pouvait juger sans
avoir besoin des preuves des témoins, car il pénétrait les arcanes de la
pensée humaine.



52 GENEVIEVE GOBILLOT

lui-méme la plupart des éléments de la Maassé Merkaba qui vient
d’étre évoquée. Celles-ci ont produit au V° siecle un texte, d’une
origine sans doute contemporaine aux premiers tannaims, et dont
le rapport a la tradition des quatre au Paradis de Rabbi Aqiba a été
mis en évidence, entre autres, par Gershom Scholem. Or, le Coran,
en sus de la question de linterprétation, renvoie clairement a
Pinitiation mystique évoquée par ce texte. Pour mieux comprendre
son processus opératoire a ce niveau, il convient d’examiner en
parallele les deux passages concernés:

Hékbalot

«Si l'un était indigne de voir le Roi dans
sa beauté, les anges placés aux portes
ont troublé ses sens et Pont confondu.
Et quand les anges lui dirent ; « Viens »,
il est entré ; et instantanément ils ont
poussé et jeté dans le courant bouillant
de lave. A la porte du sixieme palais,
apparaissent des centaines de mille et
des millions de vagues d’eau qui se
jetaient contre lui ; cependant il n’y avait
pas une goutte d’eau, mais seulement
Péclat éthéré des plaques de marbre
dont le palais était pavé. Mais celui qui
était entré se tenait en face des anges et
quand il demandait: « Qu’est-ce que
signifient ces eaux ?» les anges com-
mengcaient par lui jeter des pierres et lui
disaient : « Malheureux, ne vois-tu pas
avec tes propres yeux ? Es-tu peut-étre
un descendant de ceux qui adoraient le
veau d’or et n’es-tu pas digne de voir le
Roi dans sa beauté ? Et il ne s’en allait
pas sans que les anges ne laient frappé a
la téte avec des batres de fer et ne I'aient
blessé. Et ce sera un signe pour tous les

Coran 27, 4244
(42) Lorsquelle (la reine)
dit :
«Ton trone est-il ainsi?
Elle dit :—I1 semble que ce
soit lui. L.a Science nous

fut arrivée, on lui

avait été donnée et nous
sommes soumis. (43) Ce
qu’elle adorait en dehors de
Dieu Tavait égarée. Elle
appartenait a un peuple
incrédule. (44) On lui dit—
Entre dans le palais!
Lorsqu’elle Tapercut, elle
crut voir une étendue d’eau
profonde (agitée  de
vagues) (lyja), et elle dé-
couvrit ses jambes (kashafat
‘an  sigayhi).  Salomon
dit :—C’est un palais dallé
de cristal d’argent (gawirir).
Elle dit:—Mon Seigneur !
je me suis fait tort a moi-
méme ; avec Salomon, je
Dieu,
Seigneur des mondes. »

me soumets 2




DES TEXTES PSEUDO CLEMENTINS A LA MYSTIQUE JUIVE 53

temps que personne n’errera a la porte
du sixiéme palais et ne verra Déclat
éthéré des plaques et ne posera une
question sur elles et ne les prendra pour
de leau, sans se mettre lui-méme en

danger. »”’

En dépit des apparences qui pourraient étre liées a une lecture
superficielle, les parallélismes entre les deux textes sont a la fois
nombreux et extrémement précis. Ils interviennent tout d’abord au
niveau des situations vécues par les personnages. Dans les deux cas,
ceux-ci se rendent « chez le roi». Dans les Hékhalot, ce roi n’est
autre que Dieu ; dans le Coran, il s’agit de Salomon, roi/prophete
et porte parole de la vérité divine dans le monde. Dans les deux cas
également, les voyageurs sont invités a pénétrer dans un palais :
sixieme palais céleste selon les Hekbalot, palais de Salomon selon le
Coran. Enfin, il est précisé dans les Heékbalot que les anges placés
aux portes sement la confusion et le trouble dans leur esprit. Or,
C’est précisément une telle action qu’accomplit Salomon lorsqu’il
rend méconnaissable le trone de la reine et lui demande ensuite de
Iidentifier. Il est aisé en effet de constater que sa réponse refléte
bien un trouble et une incertitude : « Il semble que ce soit lui »,
réaction néanmoins immédiatement suivie néanmoins d’une réap-
propriation de ses erreurs antérieures : « La Science nous avait été
donnée avant cela et nous sommes soumis », ce qui signifie que
cette premicre catharsis a été insuffisante pour la ramener a une juste
lecture de la Torah qu’elle se souvient avoir recue et a laquelle elle
est sure d’étre fidele.

Dans les deux cas, enfin, les personnages atrivant au seuil
confondent le sol brillant du palais avec une étendue d’eau.

Les points qui viennent d’étre énumérés concernent les
parallélismes les plus immédiatement évidents. Un rapprochement
moins direct, mais dont 'importance n’est pas moindre, nécessite
une mise en ceuvre de la méthode de lecture qui, selon Rabbi Aqiba
devait étre appliquée a la Torah, et qui, bien entendu, présuppose

77 Barc, Les arpentenrs du temps, 68.



54 GENEVIEVE GOBILLOT

d’admettre que ce passage coranique a été composé, tout comme la
Torah, en vue de n’étre vraiment compris qu’en fonction de ces
critéres. Il s’agit une fois de plus de la méthode d’analogie verbale
dont les premiers exemples sont apparus avec les propositions
relatives au rapt du trone. On constate alors tres vite que cette
méthode d’écriture se trouve mise a contribution de maniere
particulierement soutenue dans les versets relatifs a Iinitiation de la
reine.

La premiere des analogies verbales qui entrent dans la
constitution du récit de la confrontation de la reine de Saba’ avec
Iillusion de I'eau est relative au terme utilisé par le Coran pour
désigner cet élément. Le mot « eau » n’apparait pas en tant que tel,
mais la réalité de la substance aqueuse est représentée par le terme
lujja, que Denise Masson et Blachére ont traduit tous deux par
« piece d’eau ». Or, la racine de ce mot (4/,/.) ne figure qu’une autre
fois dans le Coran, sous la forme /Zujin qui caractérise la mer, plus
précisément une mer profonde sur laquelle se succedent les
vagues : babri lujjin yaghshahu mawy min fawqibi mawj min fawqibi : une
mer profonde ; une vague la recouvre sur laquelle monte une autre
vague » (24, 40), mer qui représente elle-méme de facon allégorique
les actions des incrédules. On rejoint donc a travers ce détail, pré-
cisément, la description des Hekhalot, d’une surface sur laquelle :
«apparaissent des centaines de mille et des millions de vagues
d’cau ».78

On constate donc que le Coran, comme il le fait en d’autres
occasions, rassemble ici plusieurs aspects d’'une méme question.
Pour ce faire, il inscrit son récit d’initiation non seulement dans le
cadre théologique de la tradition de Rabbi Aqiba relative a I'illusion
produite par un sol brillant, mais également dans celui des déve-
loppements mystiques qui en ont été réalisés en parallele. En effet,
les Hekhalot mettent 'accent sur une autre facette de cette erreur
d’appréciation, la vision faussée du sol provenant, dans ce contexte,
du fait que laspirant n’a pas su se libérer des obscurités de son

78 Selon André Neher, il faut tenir compte du fait que les dalles
d’albatre reflétant la lumiere donnent précisément lillusion des vagues qui
agitent la surface de 'océan, « Le voyage mystique des quatre ». Revue de
Phistoire des religions 140, n°1 (1951) : 59-82, pp. 62—63.



DES TEXTES PSEUDO CLEMENTINS A LA MYSTIQUE JUIVE 55

«moi» dont les activités forment une barriere infranchissable
Iempéchant d’accéder a la contemplation du Roi divin et d’entrer
dans son palais. Cette derniére acception, qui renvoie au
contentement relatif a leurs propres opinions que les démons
avalent exploité pour tromper les Saba’, peut aussi étre envisagée
comme un écho au verset dans lequel le personnage qui a une
science de I’Ecriture annonce a Salomon quil rameénera le trone
avant que celui-ci n’ait pu tourner son regard vers lui-méme. Cette
expression, en sus de la paralysie due a la crainte du Juge supréme,
rappelle en effet que I'initiation ne peut avoir lieu que si la personne
concernée, en loccurrence Salomon, se trouve dans un état de
détachement total par rapport a elle-méme. Le texte coranique
ouvre ainsi, de facon évidente, par le biais de ces rapprochements,
la porte du niveau de la lecture spirituelle, procédé que de nom-
breux soufis n’ont pas manqué de remarquer, si ce n’est pour ce
sujet précis, du moins a propos d’autres passages.

Ajoutons que deux autres caractéristiques mettent ce récit
particulierement en relief dans le Coran. La premiére est le fait que,
de facon assez exceptionnelle, histoire de Salomon et de la reine
de Saba’ figure en un seul bloc dans une méme sourate, la 27, alors
que dans leur grande majorité et quelle qu’ait été leur importance,
les autres thémes abordés sont répartis dans le texte de maniere
plus ou moins éclatée. Une telle configuration attire en tout cas
l'attention sur ce passage, porteur d’une autre caractéristique encore
plus remarquable, qui, cette fois, a été soulignée par de nombreux
commentateurs. Il s’agit du fait que cette sourate est la seule a
contenir, a 'intérieur, en sus du début de texte, la formule Bi-s-zi-/-
Lah ar-rabman ar-rabim (au nom de Dieu, le Tout miséricordieux, qui
fait miséricorde) qui figure dans tous les autres cas exclusivement
au début de chaque sourate, sauf la 9, dont elle est totalement
absente. Cette Basmallah est présentée dans la sourate 27 comme
constituant en-téte du message adressé aux Sabd’ par Salomon
(27, 30). Cet « écrit dans un écrit » renvoie le lecteur a une image en
miroir chére au Coran dont nous avons déja signalé 'importance.”

7 Voir a ce sujet notre intervention: « Coran et Histoire: les
ambiguités d’un jeu de miroirs » au colloque des 28 et 29 janvier 2010,



56 GENEVIEVE GOBILLOT

Elle linforme que cette formule a précédé dans le temps
Papparition du texte coranique lui-méme, tout en lui fournissant
une indication sur le personnage biblique qui aurait été le premier a
Pavoir mise par écrit. Dans cette optique, la reprise, au début de
chaque sourate, de cette méme formule, non seulement souligne
Iimportance du personnage de Salomon, mais encore désigne
clairement le Coran comme héritier de sa sagesse.

Dans un tel contexte, le récit initiatique de Salomon et de la
reine de Sabd’ se trouve revétu d’'une importance spécifique, voire
unique, qui le situe au cceur méme du texte coranique, cette
basmallah figurant de surcroit non seulement au milieu de la sou-
rate 27, mais encore relativement prés du centre du texte coranique
lui-méme, situation vouée, de toute évidence, a attirer ’attention.

Le deuxieme cas d’analogie verbale de ce passage correspond
a un theme directement lié a I'illusion de P'eau. 11 s’agit du fait que la
reine, face a ce qu’elle croit étre une étendue d’eau parcourue de
vagues, « met ses jambes a nu » (kashafat ‘an sagayha : littéralement :
dévoile ses denx jambes). Comme on 'a vu, Iillusion provoquée par le
sol lustré avait été interprétée par le midrash comme une épreuve
destinée par Salomon 2 la reine de Sabd’ pour s’assurer que celle-ci
n’était pas un étre démoniaque et/ou pour lui demander de se raser
les jambes. Il est aisé de constater que, dans le cas d’une telle
lecture, le récit de Agqiba perd sa signification profonde, tout
comme d’ailleurs le récit coranique lui-méme. Au contraire, si 'on
préte attention a I'avertissement relatif a la science de I’Ecriture, on
s’apercoit que, par le jeu de I'analogie verbale, le texte coranique
renvoie son lecteur au seul autre verset qui contient cette
expression. Il s’agit une fois de plus de la situation des ressuscités
lors du Jugement dernier (68, 42): « Le Jour ou une jambe sera
mise a nu (dévoilée) » (yawm yukshafu "an siqin) ; ils seront appelés a
se prosterner et ils en seront incapables». Cette évocation du
jugement dernier rejoint 'analogie verbale relative au regard qu’ils
ne peuvent tourner vers eux-mémes, évoquée plus haut. Cette
impossibilité évoquait a la fois le saisissement des ressuscités qui
resteront le regard fixe, et le détachement nécessaire pour ceux qui

Enjenx: philosophiques des approches empiriques des religions, Colloque inter-
national, travaux du groupe EPAER, ENS Lyon, actes sous presse.



DES TEXTES PSEUDO CLEMENTINS A LA MYSTIQUE JUIVE 57

veulent étre initiés a la contemplation divine. De méme, les jambes
des ressuscités seront raides, en raison de la terreur qu’ils ressen-
tiront. Comme on peut le constater, les deux expressions renvoient
a deux manifestations différentes d’un état de paralysie, des mem-
bres dans un cas, du regard dans Pautre, sous Ieffet du saisissement
causé lors de la résurrection par la rencontre avec le Juge supréme.
L’idée qui en ressort est que la reine de Saba’, se présentant avec sa
fausse interprétation des Ecritures, se trouve devant Salomon dans
une situation de saisissement comparable a celle des ressuscités lors
du Jugement Dernier, devant Dieu, puisque celui-ci exetce a son
égard ici-bas la fonction de juge. Ajoutons, comme ’a remarqué
Ibn ’Arabi, que l'image de la jambe découverte évoque, dans le
Coran, en sus du Jour du Jugement, le « dévoilement » d’un secret
qui aura lieu a ce moment-1a.8 L’hypothése de ce mystique se
trouve confirmée par le seul autre passage coranique dans lequel
kashafa est utilisé pour désigner I'acte de dénuder en faisant tomber
un voile. Il s’agit du verset 50, 22 ; « Tu restais indifférent a cela ;
nous avons Oté ton voile ; ta vue est percante aujourd’hui ». Or, ce
dévoilement désigne précisément, la prise de conscience, par
’homme qui se trouve brusquement confronté a la vérité par
Iivresse de la mort (50, 20), de la réalité que recouvrait la menace
du Jugement et du chitiment qui attend les injustes (50, 24). C’est
ici un voile d’ordre psychologique et mental qui tombe de devant
ses yeux, sa vue acquérant alors l'acuité du tranchant du métal
(badid). Outre le fait que l'on puisse en déduire qu’lbn ’Arabi
semble avoir utilisé, au moins dans ce cas, une méthode de lecture
fondée sur I'analogie verbale, on saisit 1a parfaitement dans toute sa
dimension la situation dans laquelle se trouve la reine de Saba’, a
qui est dévoilée brusquement une vérité qu’elle avait occultée. Cette
vérité n’est autre que la menace qui pese sur elle d'un Jugement
dernier qui risque fort de lui étre défavorable. Dans cette situation,
Salomon assume donc une double fonction : celle de juge, qui rend
sur terre une justice parfaite et infaillible, reflet de celle que Dieu
rendra au dernier Jour et celle d’accompagnateur de la reine dans ce
voyage anticipé vers I’au-dela, conformément a ce que précisent les

80 Ibn ’Arabi, Traité de mystique musulmane, Le dévoilement des effets dn
voyage, 50.



58 GENEVIEVE GOBILLOT

versets 50, 20-21 : « On soufflera dans la trompette. Ce sera le Jour
de la menace (wa'id). Chaque personne (ame, 7afs) sera accom-
pagnée d’'un conducteur et témoin (54 iq wa-shabid) ».

Ajoutons que, si lors de la résurrection une seule jambe est
dévoilée—celle qui émerge la premiére du tombeau—, image qui
renvoie, comme on vient de le voir, au dévoilement de la vérité du
Jugement, la position physique de la reine de Saba en train de
marcher a pour conséquence logique qu’elle dévoile ses deux
jambes en croyant voir de ’eau. Néanmoins cette différence n’in-
dique pas seulement une situation qui la distingue des morts en
soulignant qu’elle se trouve dans un état d’anticipation des sen-
timents que ressentiront les défunts. Il s’agit aussi, dans son cas,
d’une allusion au dévoilement, non pas d’un, mais de deux secrets.
On vient de voir que le premier est relatif a la punition (“adhdb, raj3),
dont T'aspect terrible et 'imminence seront ressentis le Jour du
Jugement par les pécheurs. Par Dinitiation qui la place dans la
situation ou elle se trouvera ce Jour la, la reine est en mesure de
réaliser le mal irrémédiable que pourrait lui causer son obstination
dans la voie erronée qu’elle a suivie. La deuxiéme prise de con-
science, qui sera suivie de son exclamation : « Je me suis fait du tort
a moi-méme », va étre examinée dans les paragraphes qui suivent.

Mais avant d’aborder la question de ce second dévoilement, il
convient de remarquer que les deux analogies verbales réalisées par
le Coran a propos du saisissement des ressuscités face a leur Juge
renvoient elles-mémes, par analogie purement sémantique cette
fois, au passage du Livre des Rois selon lequel la reine de
Saba’ « Alors que le ceeur lui manquait » confesse que: « C’est parce
que Yahvé aime Israél pour toujours qu’il t’a établi roi pour exercer
le droit et la justice ». En effet, ce que le traducteur de la Bible a
rendu par lexpression «le cceur lui manqua» n’est autre que
Pexpression massorétique « ve /o haya babh o’d ruah » (1 Rois 10,5) qui
signifie littéralement « et elle n’avait plus de souffle »! que 'on peut
traduire par «et elle perdit Iesprit» ou «et elle eut le souffle
coupé » sachant que «ruah» posseéde les deux acceptions de
«souffle » et « esprit ». Cette expression peut en tout cas en hébreu

81 Nous remercions ici Dan Jaffe pour les informations qu’il nous a
fournies a ce sujet.



DES TEXTES PSEUDO CLEMENTINS A LA MYSTIQUE JUIVE 59

exprimer justement un état de paralysie momentanée da a un
saisissement d’ordre psychique, tout a fait comparable a celle des
jambes et des yeux des ressuscités selon le Coran, qui suggére par la
que ce passage biblique lui-méme pourrait bien comporter, a
Porigine, un aspect initiatique que peu de lecteurs avaient vu, une
profondeur insoupgonnée relativement a la prise de conscience de
la grandeur de Dieu :

1 Rois 10, 5

Ta reine de Saba eut
le souffle coupé
(paralysie momen-
tanée de la reine
devant la magni-
ficence de Salomon,
mais aussi et surtout
devant la Majesté de
Yahvé qu’elle laisse
entrevoir)

Elle reconnait alors
la puissance du Dieu
d’Israél.

Coran 27, 40

Le trone de la reine
de Saba’ sera amené
a Salomon avant qu’il
ait eu le temps de
tourner son regard
vers lui-méme
(regard fixe, paralysie
des yeux des ressus-
cités) Celui qui con-
nait les Ecritures
surprend Salomon en
faisant allusion a une
rapidité qui constitue,
pour un interlocuteur
averti, un indice de la
proximité du Juge-
ment dernier.

Coran 27, 44

La reine de Saba’
dénude ses jambes.
Un premier secret se
révele a elle : il s’agit
de son erreur en
matiere d’interpré-
tation de I’Ecriture
ainsi que ses con-
séquences a venir,
percues en 'occur-
rence comme
immédiates. Elle est
alors comme les
ressuscités dont les
jambes sont rigides
en raison de leur
saisissement (para-
lysie des jambes des
ressuscités).

Elle reconnait alors
Punicité et la Toute
Puissance de Dieu.

1l convient, pour finir, de remarquer que la catharsis qui entraine la
déclaration de la reine de Sabad’ concernant le tort qu’elle s’est fait a
elle-méme intervient au verset 27, 44 suite 2 deux événements liés
au dénudement de ses deux jambes.

Le premier est celui qui est directement causé par illusion de
I'eau et qui déclenche chez elle le réflexe de dénuder ses jambes.
Ainsi, elle s’apercoit presque simultanément de deux choses: la
premiére est son erreur d’appréciation (elle a cru voir de ’eau 1a ou
il n’y en avait pas) la seconde est la prise de conscience qui en



60 GENEVIEVE GOBILLOT

découle du caractere purement allégorique que revét alors le
dévoilement méme de ses jambes. Cet acte la place dans lattitude
qui sera celle des morts a I'instant ou 'on soufflera dans la trom-
pette pour annoncer la résurrection, autrement dit dans un état
d’anticipation de sa propre mort suivie de son retour a la vie. Se
retrouvant alors devant Salomon dans la position qui sera la sienne
le Jour de la Résurrection et du Jugement dernier, elle est prise de
saisissement et momentanément paralysée. Comme dans un certain
nombre d’autres cas, le Coran, dans I'image miroitante que refléte
le sol de cristal, abolit complétement le temps, la reine de Saba’
réalisant par une expérience vécue, en un méme instant la gravité
de son illusion et la position qui sera la sienne lorsqu’il faudra en
rendre compte.®?

Le second est relatif au terme employé par Salomon pour
désigner la nature du pavement de son palais. Il explique a la reine
qu’il s’agit d’un sol dallé de cristal. Il importe de noter que ce détail
est le seul qui ne correspond pas au récit des Hégbaloth ni d’ailleurs
a aucun de ceux qui ont été transmis par le biais de traditions juives
qui toutes, font état d’un sol de marbre ou d’albatre. La seule
version d’un récit de ce genre qui fasse état d’un sol de cristal est
celle du Mahabharata selon laquelle « le héros Duryodhana visite la
sahba (grand hall d’entrée d’un palais royal, ouvert sur lintérieur
comme sur extérieur du palais, qui peut étre une cour royale...ou
le roi rend la justice) de Yudhitshira et reléve ses vétements pour
traverser ce qu’il croit étre une étendue d’eau alors qu’il s’agit d’une
surface de cristal ».% Il n’est nullement exclu, au regard de ce que
nous savons a présent, que le Coran ait combiné dans ce passage
deux seuils herméneutiques, la tradition indienne présentant I'in-
térét de préciser que linitié est introduit dans la cour d’un roi/juge,
ce qui est exactement le cas de Salomon.

82 Ce procédé narratif se retrouve également a la sourate 85 pour
désigner la situation des damnés qui vivent par anticipation en méme
temps la punition qui les attend et son témoins du mal qu’ils font a ceux
qu’ils persécutent injustement Voir a ce sujet notre intervention : « Coran
et Histoire : les ambiguités d’un jeu de miroirs » citée plus haut (note 79).

83 Beylot, La Gloire des Rois, 45.



DES TEXTES PSEUDO CLEMENTINS A LA MYSTIQUE JUIVE 61

Cependant, les rapprochements avec ce texte sarrétent la,
dans la mesure ou le Coran utilise un mot qui fait référence a un
cristal tout a fait particulier (gawdrir sing. garira), a savoir celui dont
on fait les flacons et autres récipients destinés a contenir un liquide
précieux. La regle coranique d’analogie verbale renvoie dans ce cas
a la seule autre occurrence de ce terme. 1l s’agit des coupes de cris-
tal qui contiennent les boissons des Gens du Paradis : 76, 15-16:
«On fera circuler parmi eux des vaisseaux d’argent et des coupes
de cristal (gawdrir), de cristal d’argent et remplies jusqu’au bord ».
Outre le rappel du Paradis qui, lui-méme, renvoie dans le contexte
présent au Paradis de linterprétation des Ecritures du récit de
Rabbi Aqiba, ce terme, qui se rapporte a un contenant tout autant
qu’a un matériau, évoque le fait que I'eau, symbole de la science
sacrée, comme l'ont noté de trés nombreux commentateurs mys-
tiques,3* ne peut pas représenter une connaissance véritable si elle
coule «a la surface » du texte. Une telle situation évoque en effet
une interprétation galvaudée et imposée de lextérieur par les
hommes, une interprétation qui « recouvre » la vérité au sens de
kufr comme I'évoque le verset 2, 102,% tandis que la vraie science
est celle qui se trouve contenue a I'intérieur du contenant de cristal
ou sous la pierre lisse sur lesquels le texte sacré est gravé, c’est-a
dire au cceur des Ecritures elles-mémes. C’est une science
ésotérique dont le sens jaillit de lintérieur et non pas une com-
préhension illusoire et fausse qui«recouvre» le vrai sens des
Ecritures. Ainsi, a lui seul, le mot gawdirir renvoie une fois de plus a
I'image de la «science de I’Ecriture » évoquée par lauxiliaire de
Salomon, qui signifie que les sens du texte coranique, entre autres,
ne doivent pas étre imposés de lextérieur par son lecteur, mais

8 Voir Tirmidhi. Ce symbolisme de l'eau est, pourrait-on dire,
universel a ’époque. Ibn ’Arabi le reprend a la suite de Tirmidhi, 'expri-
mant de la manicre suivante : « ’eau symbolise la science, la vie prove-
nant de I'une sur le plan sensible, de l'autre sur le plan spirituel. Aussi
périrent-ils (les contemporains de Noé) par I'eau pour avoir refusé la
science ». Traité de mystique musulmane, 1e dévoilement des effets du voyage, 49,
par. 40.

8 Ce verset évoque le « recouvrement » de la vérité sur Salomon par
les scribes de la Torah sur I'instigation des démons.



62 GENEVIEVE GOBILLOT

recueillis a partir de ce qui émane de lui-méme. Dans le texte,
Salomon rectifie ainsi la fausse interprétation de la reine qui
« couvrait », littéralement parlant, le texte de la Torah au moyen de
sa fausse appréciation du sens, par sa juste compréhension, celle
qui réside a I'intérieur du texte. C’est pourquoi il la compare a 'eau
qui se trouve dans les flacons transparents des Gens du Paradis.

Rappelons par ailleurs, que, nous plongeant dans 'univers de
la pensée des Hékbalot, qui, comme le rappelle André Neher, n’est
autre qu’un aspect de la pensée juive elle-méme,3¢ 'eau qui semble
jaillir sur les pierres brillantes du palais n’est pas sans évoquer les
eaux qui s’écoulent dans le temple, «jaillissant de dessous le seuil
du Sanctuaire et qui ont leur source dans les dalles d’albatre ». Ce
spécialiste a constaté quune telle image, intimement liée a la vision
d’Ezekiel, dont le rappel traverse le Coran de part en part comme
nous avons eu l'occasion de le remarquer,” doit étre mise en
relation avec celle de la Toseffa qui précise qu’un jour « toutes les
eaux de la création jailliront comme de lorifice d’'un cruchon (ou
d’un flacon) (kemin py hapak).3® Ainsi, le cruchon, évoqué par le
terme de gawdrir est susceptible de renvoyer, a travers son rapport
au jardin du Paradis, doublement au Temple. En effet, le jardin
n’est autre que le Temple lui-méme en tant que figuration terrestre
et avant-gout du paradis®’.

11 est possible de comprendre a partir de cela que la reine de
Saba’ réagisse a deux niveaux lorsque Salomon lui parle des gawidrir.
Le premier est celui de I’évocation de I'interprétation juste, C’est-a-
dire unifiée des Ecritures, dont elle-méme se trouve en cet instant
tres loin, le second est 'image évoquée par le renvoi de ce terme au
« cruchon » de la Toseffa, une image susceptible elle-méme de rap-
peler : «le jour ou les eaux surgiront », comme le préconise le texte

86 Neher, « Le voyage mystique des quatre », 70 et 74.

8 Voir a ce sujet notre contribution au colloque de Sarrebruck de
mars 2010 organisé par INARAH : « Les «légendes des anciens dans le
Coran. Récit des Dormants de la caverne et Roman d’Alexandre a partir de
la sourate 18 » a paraitre dans INARAH n° 6 (2011).

8 Notion reproduite en deux passages, par la Michna Chegalim, IV, 2 et
Middot, 11, 6, voir Neher, « Le voyage mystique des quatre », 66.

8 Tbid., 63.



DES TEXTES PSEUDO CLEMENTINS A LA MYSTIQUE JUIVE 63

biblique de la vision d’Ezékiel (verset 1), « de dessous le seuil de la
maison (bay?) (entendez: de dessous le seuil du sanctuaire prop-
rement dit, c’est-a-dire du hekal), rejoindront la porte de ’eau et de
1a se déverseront, avec toutes les eaux de la création, sur la face de
la terre ».99 En effet, comme le constate André Neher, « si dans la
Bible le surgissement des eaux de dessous le seuil du temple
entraine la régénération d’un coin du territoire palestinien ; dans la
Tosefta, il s’agit de la résurrection et de la re-création du monde ».%!
Cette vision représente, semble-t-il, le deuxieme secret révélé a
la reine de Sabd’, a savoir 'annonce du Jour ou toutes les eaux d’en
bas se rejoindront, les eaux de la vie jaillissant de dessous le seuil du
temple de Salomon et venant revivifier les eaux fétides de la mer
morte et, par dela toutes les eaux de I'univers, lors de la re-création
du monde nouveau qui sera donné par Dieu aux justes. Cet
événement est celui méme qui doit, selon Rabbi Aqiba, précéder la
réunification de toutes les eaux, célestes et terrestres, c’est-a-dire,
une fois encore, le moment de la Résurrection et du Jugement
dernier, accompagné de la vision du monde nouveau qui sera
réservé aux justes dont la reine de Saba’ peut a juste titre craindre
en cet instant de ne pas faire partie. Salomon, par lutilisation du
terme gawdrir, informe la reine qu’il y a donc bien, au fond, de I'eau
la ou elle en a vu, mais que celle-ci est encore retenue sous le seuil
du Temple d’ou elle ne sortira que lors de 'accomplissement des
temps. Elle existe en attendant a ’état de promesse de la re-création
de l'univers pour les justes. Cette promesse révélée subitement a la
reine fait pendant a la menace du Jugement et présente ici une
illustration particuliérement intéressante du concept d’al-wa’d wa-I-
wa’id (la promesse et la menace) sur lequel les théologiens mu’ta-
zilites ont tant insisté. La différence est que le Coran attribue a
Salomon une pédagogie qui présente les deux termes dans un ordre
inverse, I'initiation de la reine commencgant par la menace qui cause
le saisissement et la prise de conscience et s’achevant sur la pro-
messe suite a laquelle elle reconsidere sa situation et prend la
décision de revenir au véritable monothéisme. Notons pour finir
que cette promesse de résurrection faite a la reine de Saba’ renvoie,

9 Neher, « Le voyage mystique des quatre », 67.
1 Tbid., 66.



64 GENEVIEVE GOBILLOT

de surcroit, a un passage évangélique bien connu, celui de la résur-
rection de la Reine du Midi, qui, a son tour, deviendra juge de ceux
qui auront refusé de suivre Jésus : Matthieu 12—42 : « La Reine du
Midi se levera, au Jour du Jugement, avec cette génération et la
condamnera, parce qu’elle vint des extrémités de la terre pour
entendre la sagesse de Salomon, et voici, il y a ici plus que Salo-
mon ». Dans Luc X1, 31 : « La Reine du Midi se levera, au Jour du
Jugement, avec les hommes de cette génération et les condamnera,
parce qu’elle vint des extrémités de la terre pour entendre la sagesse
de Salomon, et voici, il y a ici plus que Salomon®2 ».

On peut donc constater ici comment le Coran, par la médi-
ation d’un seul mot : gawdrir, renvoie conjointement a deux thémes
relevant de 'univers de pensée qui émane de la lecture de la Torah
par Rabbi Aqiba et son Ecole : la nécessité, lorsque I'on atteint le

92 Marie Joseph Pierre rappelle a ce sujet que Jésus affirme dans le
Nouveau Testament sa fonction de « Roi venu dans le monde pour rendre
témoignage a la vérité (Jn, 18, 36-37) et enseigne au temple sous le portique
de Salomon, c’est-a-dire le seul lieu dans le second temple construit par
Hérode qui a conservé la mémoire du « vrai sanctuaire d’éternité », bati par
son ancétre, sur lequel avait séjourné la nuée de gloire, résidence de Dieu a
jamais (1 Rois 8, 13) et qui avait recu la promesse : « Je maintiendrai pour
toujours ton troéne royal sur Israél (...) Il ne te manquera jamais un
descendant sur Israél » (1 Rois, 9, 5). Elle ajoute que dans la Bible Salomon
est « Messie » ou « Christ », c’est-a-dire oint du Seigneur (1 Rois 1, 39) et la
royauté salomonienne ouvre une ¢re de paix et de repos sur Jérusalem
(1 Rois, 8, 56) (...) Il est sage et c’est cet héritage que Jésus revendique dans
les citations évangélique de Mathieu et de Luc. Dans ce cadre apparait ce
que P'on pourrait appeler les « signe de Salomon » ('ouverture de la sagesse
et du salut aux pafens du monde entier, grace a la venue de la reine du Midi).
Ce signe est quasi assimilé au signe de Jonas, c’est-a-dire aux trois jours et
trois nuits du mystére de la mort-résurrection en Matthien 12, 4042 et Luc
11, 29-32. Ce signe de Salomon ¢était déja préfiguré par les trois jours de la
Paque ou Jésus était resté au Temple « dans la maison » et « aux affaires » se
son pere (Salomon ou Dieu ?) | cf. L 2, 41-50, le traité juif sur I'histoire du
monde appelé Seder ‘Olam Rabba, 14 signale en effet que c’est a I’age de
12 ans que Salomon prit en mains les affaires de son pere. (Les Odes de
Salomon, 30 et note 14).



DES TEXTES PSEUDO CLEMENTINS A LA MYSTIQUE JUIVE 65

Paradis de linterprétation, de réaliser son unification, et la
symbolique des eaux qui indique que lorsque cette unification aura
été réalisée, les eaux terrestres se rassembleront afin que surgisse le
monde renouvelé des justes, puis que celles-ci s’unifieront a leur
tour avec les eaux célestes pour que la résurrection puisse avoir
lieu. Toutes ces concordances confirment, en leur temps et lieu, le
fait que le lecteur est entré avec ce récit de Salomon dans un uni-
vers ou il ne peut progresser que s’il est muni d’une vraie science de
I’Ecriture, qui aboutit elle-méme 2 une « unification des Ecritures ».

Le Coran introduit en effet son public, a partir de ce récit
d’initiation de la reine de Saba, non pas dans une nouvelle Torah,
mais dans un «univers renouvelé de la Torah » dans lequel il lui
incombe de progresser grace a un mode de lecture qui s’enracine en
réalité dans les traditions les plus anciennes de lecture des
Ecritures. Le texte coranique construit ici sa propre structure
textuelle a partir des regles d’analogie verbale et de non synonymie
des textes sacrés. Ce faisant, il se rattache doublement a ’essence
méme du récit biblique, puisque dans certains cas, comme par
exemple celui des signes de paralysie devant la grandeur divine et
Iimminence du Jugement, sa lecture dépend de deux cri-
téres conjoints : ses analogies internes propres, congues «a la
maniére » de la Torah selon I’école de Rabbi Aqiba et des analogies
avec les contenus bibliques eux-mémes, y compris des analogies
verbales avec des termes de méme racine comme dans le cas de
magqam| magom. Le Coran fonctionne alors en interaction compléte
avec la Bible. A ce moment la le lecteur se trouve placé dans
une position qui sollicite de sa part une démarche exégétique
extrémement rigoureuse et I'effort de compréhension (4#ihdd) qu’il
lui faut alors entreprendre prend tout son sens et révele toutes ses
dimensions. Il se trouve en effet lui-méme investi, a2 son niveau, de
la réalisation de I'exégese unifiée pronée par Agiba et qui, dans le
Coran, se déploie selon une acception bipolaire: une compré-
hension de la vérité divine qui soit une a travers une lecture elle-
méme unifiée et harmonisée de 'ensemble des Livres divins.

Cet univers de pensée s’étend en cercles concentriques a partir
du récit d’initiation de la reine de Saba’, qui, rappelons-le, est en
méme temps une initiation pour le lecteur. Il se propage ensuite
sous la forme d’une onde qui va englober aussi bien les événements
passés que futurs, eux-mémes étroitement liés les uns aux autres et
répartis dans des versets qui, pat rapport au fil du texte, peuvent se



66 GENEVIEVE GOBILLOT

situer indifféremment « avant » ou « apres » cet épisode initiatique.
Nous nous intéresserons ici exclusivement au futur, pour lequel il
projette directement le lecteur dans lhistoire des Saba’ de I'an-
tiquité tardive, autrement dit les sud arabiques du VI°® siécle,
présentés comme les descendants et héritiers de 'antique peuple de
la reine du méme nom, leur histoire étant introduite, a la sourate
34, verset 14, directement a la suite du récit de 1a découverte de la
mort de Salomon par les djinns.

Les Sabd’ de Ma’rib :
leurs jardins, leurs pelerinages et leurs Livres

Comme on va pouvoir le constater dans ce qui suit, le Coran étend
son utilisation des analogies verbales et des allégories en relation
avec le texte biblique et ses commentaires tannaitiques a un long
passage de la sourate 34, relatif aux Saba’ de l'antiquité tardive.
Ce faisant, il revendique implicitement pour les tribus arabes du
sud qui se sont réclamées d’eux I’héritage de la sagesse du roi
Salomon.?

Voici ce quil dit a leur sujet dans un premier ensemble de
versets :

9 I’importance de ce théme a été soulignée par un savant matronite du
XVII¢me siecle, Abraham Ecchellensis, nommé professeur de syriaque et
d’arabe au College de France, alors Collége royal, en 1645, qui revendique
I’héritage de Salomon pour les arabes en général, abstraction faite de
I'Islam. Voir Geneviéve Gobillot, « Abraham Ecchellensis, philosophe et
historien des sciences » communication au Colloque «_Abrabam Ecchellen-
sis » Collége de France, 9 et 10 juin 2000, Orientalisme, science et controverse :
Abrabma Ecchellensis (1605—1664), 171-91. Bibliothéque de I'Ecole des
Hautes Etudes en sciences religieuses, 143. Brepols/Tutrnhout, Belgique,
2010, p. 182 : « Il fait allusion a un ouvrage arabe attribué a Salomon, dans
lequel il est question «du cedre, un bois du Liban, et de I’hysope, qui
pousse sur les murs, des chevaux, des oiseaux, des reptiles et des pois-
sons ». Il ajoute que les arabes, qui ont transmis ce livre sous ce nom,
disent aussi que la reine de Saba, étant arabe, s’est adressée a Salomon
dans cette langue, et il conclut que, méme si ouvrage n’est pas de
Salomon, il ne serait pas indigne de P’étre. »



DES TEXTES PSEUDO CLEMENTINS A LA MYSTIQUE JUIVE 67

34, 15-16: (15) « 11 y avait dans leur contrée un signe (dya) pour
les Sabd’: deux jardins, 'un a droite et l'autre a gauche :
« Mangez le viatique de votre Seigneur et soyez reconnaissants
envers lui : voici un excellent pays et un seigneur qui pardonne
(ghafiir) (16) Mais ils se détournerent. Nous avons alors dé-
chainé contre eux I'inondation des digues : Nous avons changé
leurs deux jardins en deux autres jardins (le judaisme et le
christianisme tenant a se séparer, voire a s’opposer l'un a
lautre) aux fruits amers tels que des tamaris et quelques
jujubiers. » et: « 34, 20 : Iblis a réalisé ses intentions a leur
égard ; ils 'ont donc suivi, a Pexception d’un groupe de
croyants (un reste que I'on peut rapprocher de celui évoqué par
Isafe 61, 3) ».

D’aprés les historiens, les jardins (ou plus précisément les
vallées) en question furent noyés plusieurs fois au cours du temps
en raison de la rupture de la digue de Ma’rib, événement dont
I’évocation apparait au verset 16, qui la désigne, pour lever toute
ambiguité, par le terme sudarabique de ’arim. Mais avant d’aborder
I'aspect historique de cette question, il importe de noter que le
Coran focalise d’entrée de jeu l'attention du lecteur sur le fait que
C’est Pexistence méme des deux jardins, a droite et a gauche de la
digue, qui représentait, selon lui, avant méme et indépendamment
de leur destruction, un « signe » pour les Sabd’. La question centrale
de ce passage est donc avant tout de comprendre a quelle réalité
renvoient ces deux jardins dans le texte coranique.

On a vu plus haut que, selon la tradition de Aqiba et méme
bien antérieurement a elle, le Paradis de linterprétation était
assimilé a un jardin, en 'occurrence le jardin d’Eden, tandis que la
mystique des Hékhalot comparait le jardin au Temple lui-méme.
Ainsi, dans la mesure ou le Coran se référe a ce contexte
exégétique, les deux jardins présentés explicitement comme des
signes doivent renvoyer a quelque chose qui se trouve en relation
avec ce paradis de I'interprétation, et, plus précisément encore, qui
évoque directement l'unification de linterprétation des Ecritures.
Dans ce cas, ils ont toutes les chances de représenter les deux
entités religieuses principalement concernées par cette unification.
Etant, de plus, décrits comme a la fois proches, symétriques et
arrosés par le méme cours d’eau, tout en restant distincts dans leurs
orientations respectives (a droite et a gauche), il ne peuvent man-



68 GENEVIEVE GOBILLOT

quer d’évoquer les deux grands courants des religions révélées de
I’époque, a savoir le judaisme et le christianisme et, plus précisé-
ment ici, les lectures juive et chrétienne des Ecritures.

1l convient alors de se demander a quelle situation historique
correspond un tel cas de figure. Il faut en effet, selon la description
coranique, qu’il s’agisse d’une période durant laquelle les deux ont
non seulement cohabité de la maniére la plus harmonieuse possible,
mais encore se sont présentés comme des jardins paradisiaques
d’interprétation assez ouverts pour que les Sabéens puissent man-
ger des fruits de 'un et de I'autre en toute liberté, comme Dieu le
leur ordonne au verset 34, 15. Or, une seule période historique est
susceptible de correspondre a cette description. Il s’agit du moment
ou le royaume himyarite apres avoir, au I1I° siecle, conquis ceux de
Saba”* et du Hadramawt, unifia ’ensemble de I’Arabie méridionale
et étendit ensuite son influence sur ’Arabie centrale et occidentale
au IV® siecle, contrélant ainsi pres de la moitié de la péninsule, et
ce jusqu’a la premiere moitié du sixieme siecle.

Sur le plan religieux, cette dynastie himyarite s’est caractérisée
par deux traits essentiels: le rejet officiel du polythéisme et
I'adoption, a c6té du judaisme dans la sphere privée, d’un mono-
théisme officiel tout a fait neutre «acceptable par tous, juifs,
chrétiens ou partisans d’autres coutrants aujourd’hui disparus® ».
Les découvertes épigraphiques nous renseignent sur le fait que le
rejet officiel du polythéisme intervint dans la région au début des
années 380 et que, dés lors, toutes les inscriptions sont mono-

9% Sabd’ avait auparavant occupé, au VII¢ s. av. J.-C. presque tout le
Yémen occidental. Voir Robin, Christian. « Quelques épisodes marquants
de I’histoire sudarabique ». Revue du monde musulman et de la Méditerranée 61.1
(1991) : 55-70, p. 57. La puissance de Saba’ s’exerca encore au Ille siecle,
époque ou il conquit le Hadramawt, avant d’étre incorporé lui-méme dans
le nouveau royaume himyarite vers 275. Voir Ryckmans, « Le panthéon de
I’Arabie du sud préislamique : état des problemes et bréve synthese », 153.

9 Christian Robin, Directeur de 'UMR Orient et Méditerranée,
Membre de Ilnstitut, « Le Yémen entre judaisme et christianisme »,
février 1998, Clio, 2007, p. 1.



DES TEXTES PSEUDO CLEMENTINS A LA MYSTIQUE JUIVE 69

théistes ou juives jusque vers 530.% Ainsi que le décrit Christian
Robin, pour mieux asseoir son emprise, la dynastie himyarite s’était
efforcée d’unifier religieusement le pays et le monothéisme était
dans Pair du temps. Le choix du christianisme présentait I'incon-
vénient d’impliquer un assujettissement a Byzance. Les rois de
Himyar firent donc le choix du judaisme, auquel ils se convertirent,
mais ils n’en firent pas la religion officielle. L’Etat se contenta de
célébrer un monothéisme trés neutre. Désormais toute I’Arabie
méridionale avait le méme souverain, utilisait la méme langue—du
moins dans les inscriptions- et pattageait certaines institutions,
comme le calendrier.”

Ce monothéisme correspond a la tendance qui a été appelée
rapmaniyya, du nom de Rahmanan, donné a la divinité unique, aussi
bien par les juifs que par les chrétiens de I'époque.”® 1l convient de
préciser que les historiens sont actuellement en discussion sur la
question de savoir si, comme le pensent certains, il exista a cette
époque un culte rahmanite officiel spécifique,” regroupant les
fideles de toutes les tendances religieuses et proposant des pra-

% Christian Robin, « Himyar et Israél », Comptes-rendus des séances
de Pannée...—Académie des inscriptions et belles-lettres 148.2 (2004) : 831-908,
p. 833

97 « Le Yémen entre judaisme et christianisme », 1.

% Comme en atteste encore l'inscription, datée d’aprés 525, émanant
d’un himyarite nommé Sumyafa’ Ashwa’, qui se termine par I'invocation
« Au nom de Rahmanin et de son fils Christ vainqueur ». Robin, Ch. « Du
paganisme au monothéisme ». REMMM 61 (1991/3) : 139-55, p. 147.

9 Cest I’hypothése, entre autres, de Beeston (Beeston, A.F.L.
« Himyarite Monothéism ». Dans A. Abdallah, S. Al-Sakkar abd R. Mortel,
éd. ; supervision A. al-Ansary, Studies in the history of Arabia 11, pré islamic
Arabia, 149-54. Riadh, 1404 h./1984 ; « Judaism and Christianity in pre-
islamic Yemen ». Dans Chelhod, Joseph, éd. L’Arabie du Sud, bistoire et
cvilisation, 1, Le peuple yéménite et ses racines, 271-78. Islam d’hier et
d’aujourd’hui, 21. Paris, 1984) ; de Rippin, « RHMNN and the hanifs ».
Dans Hallag, Wael B., et Donald P. Little, éd. Iskamic Studies Presentend to
Charles |. Adams, 153—68. Leyde, 1991. Reprise dans Rippin 2001, III, et
The Qur'an and its Interprétative Tradition (Variorum Collected Studies Series
CS, 715. Aldershot, 2001), voir Robin, « Himyar et Israél », 868.



70 GENEVIEVE GOBILLOT

tiques communes issues d’une véritable unification de la lecture des
Ecritures, ou s’il s’agissait seulement d’une attitude du pouvoir,
soucieux de rassembler dans la paix tous les monothéistes de la
région en s’exprimant avec discrétion dans les édits et les écrits des
fondations officielles.!® 11 est impossible de trancher actuellement
dans un sens ou dans un autre et d’ailleurs peu importe au fond
dans la mesure ou les témoignages archéologiques et historiques
suffisent a prouver que les juifs, bien que représentants de la
tendance majoritaire de la population ainsi que de la religion des
souverains, tespectaient jusque dans leurs inscriptions tombales
Iexpression de ce monothéisme « ouvert» comme le prouve, par
exemple, I'inscription en écriture sabéenne d’une tombe datant des
IITe-IVe s. celle de Léah, une juive d’Arabie, et sans doute du
Yémen, enterrée en Palestine : « Sépulture de Léah, fille de Yaw-
dah. Que Rahminin lui accorde le repos. Amen. Shalom ».101
Christian Robin souligne que si l'inscription araméenne qui figure
sur cette méme tombe fait référence au livre de Daniel, la sabéenne,
quant a elle, reste vague et mentionne Dieu sous son appellation de
« Clément » en restant floue dans la priere qui lui est adressée, deux
traits qui se retrouveront dans les inscriptions postérieures. Il ajoute
que pour la période de 380-530, nous possédons un total de neuf
inscriptions troyales monothéistes ne contenant pas le moindre
indice d’une orientation religicuse reconnaissable, juive, chrétienne,
manichéenne ou autre : « On y reléve uniquement des invocations
ou des suppliques au « Seigneur du ciel », 2 « Rahmanan (maitre du
ciel et de la terre) ou a « Ilahan, seigneur du ciel et de la terre ».102
D’un autre c6té, des témoignages anciens rapportent que la
premiére mission chrétienne au Yémen, remontant au régne de
Constance II (337-361) eut lieu vers 350. Philostorge rapporte
qu’un évéque arien, Théophile I'Indien, probablement originaire de
Ille yéménite de Suqutra, se rendit auprés d’un roi himyarite
anonyme. Malgré l'influence des juifs, nombreux dans le pays, le roi

100 Voir Robin, « Himyar et Israél », 868—069.

101 Robin, « Himyar et Israél », 840.

102 Ceci sur un total de seize inscriptions royales, trois d’entre elles ne
contenant aucune formule de nature religieuse et les quatre autres étant
trop fragmentaires. Robin, « Himyar et Israél », 859.



DES TEXTES PSEUDO CLEMENTINS A LA MYSTIQUE JUIVE 71

lui fit bon accueil et ordonna de construire trois églises a ses frais a
Zafar, a Aden et dans un port a 'entrée du golfe arabo-persique. Le
roi se serait méme converti au christianisme.!?> Tout concourt donc
a prouver qu’il régna durant presque deux siécles une véritable con-
vivialité entre les fideles de tous les monothéismes de la région, les
deux plus représentés ayant été sans doute le judaisme et le
christianisme, figurés dans le Coran par les deux jardins mitoyens
de Sabd’.! De plus, importance du nombre des chrétiens a
Najran vers 520 prouve que ceux-ci avaient pu se développer et
circuler librement dans les territoires himyarites.

On pourrait soulever une objection a ce niveau en demandant
pourquoi le Coran mentionne les Saba’ et non pas Himyar, dont les
souverains étaient les acteurs directs de la diffusion du mono-
théisme de la rahmaniyya.

On peut proposer a cela trois réponses.

La premiére est que, durant cette période, Saba’ n’existait plus
en tant qu’entité indépendante, puisquil faisait partie de Himyar
depuis 270 ou 280, les rois himyarites portant le titre de « Rois
de Saba’, dht Raydan, Hadramawt et Yamnat »'%> Son sort était
donc totalement lié a celui du royaume dans son ensemble et le
monothéisme neutre de la rabmaniyya y régnait sans doute comme
partout ailleurs. La deuxieme est qu’il apparait clairement que, pour
le Coran, cette rapmaniyya n’était autre que ’héritage de la sagesse de
Salomon, le premier, comme on I'a vu, a avoir écrit le nom al-
Rahmain en téte de sa missive 2 la reine de Saba’) la conclusion a
laquelle il invite étant que ce monothéisme, correspondant a une
interprétation unifiée des Ecritures, aurait été apporté par les Saba’
aux Himyar et non pas l'inverse. Cette hypothese est bien entendu
invérifiable pour linstant, mais elle rend néanmoins fidélement
compte de l'intentionnalité du texte coranique. En revanche, il est
certain que cette rabmaniyya était répandue dans toute I’Arabie du

103 Robin, Christian. « Du paganisme au monothéisme ». REMMM 61
(1991/3) : 144.

104 T2 présence chrétienne est attestée a Ma’rib est solidement attestée
au moins des le début du VI¢ siecle. Voir Robin, « Du paganisme au
monothéisme », 147.

105 Thid., 145.



72 GENEVIEVE GOBILLOT

sud et que, dés linstant ou un souverain himyarite sectaire, en
Poccurrence Yuasuf (m. entre 525 et 527) mit fin a la situation de
paix en s’attaquant au chrétiens, Pexclusivisme religieux dut se
répandre comme une trainée de poudre, donc toucher également
Ma’rib aux deux jardins. Ces jardins évoqués par le Coran pour-
raient donc figurer respectivement la Torah et 'Evangile, les livres
des deux groupes religieux qui, longtemps, vécurent cote a cote
dans ce pays en relatives paix et en bonne entente. Mais ils pour-
ralent tout aussi bien représenter des entités correspondant a
I'Eglise et a la Synagogue envisagées dans leur sens figuré de
rassemblement des fideles. En effet, selon la mystique juive des
premiers temps, qui correspond aux lectures exégétiques les plus
anciennes, le Temple est lui-méme identifié a un jardin, contenant
des arbres dont les initiés mangent les fruits.1% Le phénomeéne de la
rupture de la digue de Ma’rib aurait alors été la conséquence, selon
le Coran, du fait que les Saba’ s’étaient détournés de I'unification de
I'interprétation des textes, a savoir la Torah et ’Evangile, chacun
revendiquant une appartenance spécifique et excluant 'autre de la
vérité.

La troisieme réponse a la question posée par le Coran réside,
précisément, dans cet événement de la rupture de la digue. En
effet, si, selon la pensée coranique, la rabmdiniyya avait été apportée
par les Saba’, il était logique que ce soient eux qui aient pati les
premiers de sa destruction par limposition dun sectarisme
religieux.

A ce niveau surgit immédiatement une deuxiéme question : a
quelle rupture le Coran fait-il précisément allusion, sachant qu’elles
furent nombreuses, les plus importantes d’entre elles ayant eu lieu
au cours du VI° siécle respectivement aux alentours de 542 et 580 ?
Pour tenter d’y répondre, on peut se référer a I’étude que nous
avons faite de la sourate al-Kahf, dans laquelle nous avons montré
que le Coran adopte une attitude générale vis-a-vis de lhistoire
événementielle qui consiste, tout en évitant de commettre la
moindre erreur d’ordre chronologique, a ne pas s’attacher, volon-
tairement, aux détails chiffrés de I’histoire, afin de présenter avant
tout les événements comme des exemples permettant une

106 Neher, « Le voyage mystique des quatre », 78-79.



DES TEXTES PSEUDO CLEMENTINS A LA MYSTIQUE JUIVE 73

édification religieuse d’ordre transcendant.!”” Comme il le dit
d’ailleurs clairement au sujet des Saba’, ceux-ci sont devenus pour
tous 'objet d’un récit légendaire (Coran 34, 19).

On aurait donc tendance a penser que le Coran, comme il le
fait trés souvent, regroupe ici plusieurs événements de méme
nature, a savoir les ruptures successives de la digue, dont la
répétition ne fait que renforcer la lecon qu’il entend donner.

Cette lecon peut étre exposée comme suit : les Saba’, héritiers
de la sagesse de Salomon et, donc, en particulier de la rabmaniyya,
I'ont mise en pratique a ’époque du royaume de Himyar, leur nom
pouvant étre utilisé pour le désigner puisque le roi de Himyar était
roi de Saba’. Puis, la situation s’est brutalement dégradée, suite a la
vassalisation des souverains himyarites par le royaume chrétien de
I’Ethiopie antique : Aksim et le sursaut politique qui amena sur le
trone le prince juif nommé Joseph qui entreprit immédiatement de
massacrer les populations chrétiennes de la région.!% C’est ainsi
que les deux religions sceurs, christianisme et judaisme se sont re-
jetées mutuellement et sont entrées en état de guerre. Clest a ce
moment la qu’eut lieu, en 522-523 le massacre des chrétiens de
Najran évoqué par la sourate 85, versets 4—8109 et historiquement
celui-ci a été suivi d’'une rupture importante de la digue de Ma’rib
vers 542. Méme si les dégats furent momentanément réparés (pat
Abraha en 549) et la digue reconstruite et encore consolidée,
semble-t-il pour la derniére fois en 558 (668 himyarite) sur ordre de
ce méme souverain!!? pour finir par disparaitre totalement vers 580,
ce qui compte pour le Coran est le résultat final, a savoir la
destruction définitive des deux jardins qui a suivi une rupture
violente entre juifs et chrétiens dans la région, chaque groupe ayant
recherché des alliés extérieurs en vue d’éliminer l'autre. Selon le
Coran, cette attitude aurait donc eu pour résultat le déclenchement,

107 Voir notre intervention, déja citée, au colloque de Sarrebruck de
mars 2010, a paraitre dans INARAH 6.

108 Robin, « Himyar et Israél », 833.

109 Voir a ce sujet notre article Gens d’Ukhdad (de la Fosse),
Dictionnaire du Coran, 589.

110 Robin, « Quelques épisodes marquants de histoire sudarabique »,
67.



74 GENEVIEVE GOBILLOT

avec la permission de Dieu, du phénomeéne physique de la rupture
du barrage qui, en inondant les terres cultivées qui se trouvaient de
chaque coté du fleuve, illustrait le fait que les Ecritures unifiées
avaient été inondées par eux sous les eaux de la fausse inter-
prétation, celle qui divise au lieu d’unir. Ils bénéficiaient de deux
jardins célestes : la Torah et Evangile, dont ils étaient invités a
manger les fruits, tout comme ils mangeaient les fruits de leurs
deux jardins terrestres. Apres qu’ils eurent déviés, leurs jardins
noyés ne donnerent plus que des fruits amers, symbole des fruits de
Petreur et de 'égarement, rappelant que la vérité religieuse et spiri-
tuelle se reconnait, précisément, a ses fruits, comme le disent les
Evangiles.'!! C’est ainsi que, suite a cette flambée de violence et
d’exclusion, les deux jardins, judaisme et christianisme n’ont plus
produit que des fruits amers « tels les tamaris et quelques jujubiers »
(Coran 34, 10).

De ce fait, dans la mesure ou le Coran fait allusion, a travers le
symbolisme des deux jardins, dont les fruits bénéficiaient aux
habitants de I’ancien Saba’, au modéle monothéiste neutre mis en
pratique par les rois de Himyar et considéré comme la meilleure
interprétation de I'Ecriture, a savoir celle qui maintient entre Torah
et Evangile une harmonie telle qu’il n’y a pas de coupure irré-
ductible entre juifs et chrétiens, on congoit qu’il constitue pour lui
un modele de convivialité religicuse auxquels il invite a se
conformer.

L’un des rappels les plus évidents de cette conviction est, de
toute évidence, la répétition, au début de chaque sourate de
Vexpression bi-smi (A)llah ar-rabman ar-rabim, noms qui lui étaient
donnés au Yémen durant cette période de monothéisme neutre
appelée, précisément, par les spécialistes, la rabmaniyya. Cette
correspondance a été soulignée par de nombreux spécialistes,
comme Christian Robin qui estime que « dans I'invocation bi-smi
(A)lldh ar-Rabman ar-rabim, il est clair que ar-Rahman était a 'origine
un nom propre et que le sens premier était « Au nom de Dieu ar-
Rahmin le miséricordieux. Aux arguments historiques, on peut

1T « Prenez un arbre bon, son fruit sera bon, prenez un arbre gaté, son
fruit sera gaté, car c’est au fruit qu’on reconnait 'arbre (Mt. 12, 33-34 ;
Lc., 5, 43—44).



DES TEXTES PSEUDO CLEMENTINS A LA MYSTIQUE JUIVE 75

ajouter qu’en arabe, le mot rahman ne se trouve que dans ce
contexte »112 Ce dernier ajoute méme que : « Il est possible qu'un
courant monothéiste autochtone se soit progressivement organisé,
renvoyant dos-a-dos juifs, chrétiens et d’autres peut-étre ; il n’aurait
retenu que les dogmes sur lesquels les divers compétiteurs
s’accordaient. Les panifs des traditions arabes pourraient en étre
Pillustration ».!13 Néanmoins ceux-ci n’avaient jamais formulé I'idée
que cette évocation récurrente d’al-Rahman pouvait correspondre a
une incitation coranique parfaitement explicite a se tourner vers le
modele de comportement constitué par cette période de histoire
de I’Arabie du sud. Le Coran ajoute méme, conformément a un
modele biblique connu, qu’il y a eu « un reste » des fideles de cette
rabmaniyya, laissant entendre que précisément, c’est ce reste qui,
toujours fidéle a ar-Rahman, a figuré parmi les premiers adeptes de
la parole coranique. De plus, nous avons pu établir qu’il apporte sa
propre interprétation relative a Porigine de cette rapmdiniyya. Ce n’est
autre que linitiation de Salomon lui-méme qui utilise dans sa lettre
cette formule pour s’adresser au peuple de Sabd’ et les appeler au
monothéisme (verset 27, 30). Enfin, le Coran utilise ’événement
historique de la destruction définitive du barrage pour mettre en
garde les croyants contre lattitude des souverains qui, a partir de
523, avaient brisé cette paix pour tenter d’imposer tour a tour le
judaisme ou le christianisme au prix de persécutions!!*. L’inon-
dation, rappel évident du déluge, mais également du recouvrement
du seuil du Palais de Salomon par les eaux sombres et agitées de la
fausse interprétation de la reine de Saba’, aurait da étre pour eux un
avertissement qu’ils étaient sur la voie de I’égarement par rapport
au sens vrai des Ecritures, puisque leurs jardins terrestres, images
des paradis de linterprétation, étaient submergés par les eaux de la
digue de Ma’rib. Le modele de Saba’ lui-méme sert donc dans le
Coran a avertir les fideles de P'erreur consistant a se détourner de la

112 Robin, « Du paganisme au monothéisme », 146.

113 Ibid., 147.

114 Sous le regne de Joseph (Yusuf, appelé dans la tradition musulmane
Dhi n-Nuwas) (Voir a ce sujet Robin, « Du paganisme au monothéisme »,
150-52, puis sous l'autorité d’Abraha, roi abyssin du Yémen a la suite de
l'invasion qui avait mis fin au regne de Joseph.



76 GENEVIEVE GOBILLOT

Vérité, c’est-a-dire ici de I’harmonie qui devrait régner entre les
diverses tendances religieuses monothéistes. Les Saba’ n’ont pas
tenu compte de Pavertissement qu’a constitué la premiére rupture
de la digue. L’épreuve de 'eau a laquelle la reine de Saba’ avait été
sensible n’a provoqué chez eux aucune catharsis. 1ls sont allés
jusqu’au bout de la destruction de leur monothéisme universel,
rupture qui s’est concrétisée, selon le Coran, par un changement de
certaines de leurs habitudes qui a fini par entrainer la disparition
complete de leur communauté.

Iévocation de cet épisode correspond a la seconde partie du
récit concernant les Saba’ dans la sourate 34 (Coran, 34, 18-19):
« Entre les Sabd’ et les cités que nous avions bénies, nous avions
placé des cités a portée de regard les unes des autres et nous avions
déterminé (les temps) de leur passage entre elles “passez entre elles
de nuit et de jour en sécurité”. Mais ils ont dit :—Seigneur, espace
nos voyages et ils se sont fait du tort a eux-mémes. Nous avons fait
d’eux un objet de légende en les mettant totalement en pieces. Il y a
vraiment des signes pour tout homme patient et reconnaissant ».

Les commentateurs musulmans ont rarement proposé de
solution, quelle qu’elle soit, pour la compréhension de ces versets.
Mugqatil, célébre pour ses références aux textes bibliques, a avancé
Pexplication suivante : « Les cités que nous avions bénies sont les
villes de terre sainte de Jordanie et de Palestine. Elles sont bénies
au sens ou elles sont couvertes d’arbres et recélent quantité d’eau.
Ces cités étaient reliées entre elles, de sorte que lorsque les Saba’ se
rendaient du Yémen au pays de Sham (Syrie) ils rencontraient tous
les miles une cité et un souk. Ils trouvaient a se loger la nuit et a se
rafraichir sur le coup de midi, de cité en cité. C’est pourquoi il est
dit : « déplacez-vous entre elles, de nuit et de jour », protégés de la
faim, de la soif et des bétes sauvages. Ils n’ont pas été recon-
naissants envers leur Seigneur et ils lui ont demandé que les cités et
les lieux de halte soient plus éloignés les uns des autres. Ils ont
dit :—Seigneur allonge nos étapes. Ils se sont porté tort a eux-
mémes et nous avons fait d’eux un objet de légende en les mettant
totalement en pieces. C’est-a-dire que Dieu dit: Nous les avons
dispersés dans toutes les directions. Lorsqu’ils sont sortis de la terre
de Sab?’, ils s’en sont éloignés. Les Azd se sont arrétés au Bahrayn
et 2 "Uman, les Khuza’a, a la Mekke. Quant aux Ansars, qui sont les
Aws et les Khazraj, ils se sont fixés a Médine. Quant aux Ghassan,
ils sont allés jusqu’en Syrie. C’est cela que signifie leur mise en



DES TEXTES PSEUDO CLEMENTINS A LA MYSTIQUE JUIVE 77

pieces ».!1> 11 semble que I'on doive donner raison a Muqatil pour
ce qui est du sens de magzagnéibum kulla mumazzagin. 1l ne s’agit pas
ici d’'une extermination de ces peuples, mais bien plutdt dune
dispersion sur le modele de Babel. Le Coran éclaire lui-méme sur
ce sens en ajoutant : « Iblis a réalisé son but les concernant et ils
Pont suivi, excepté un groupe (farig) important de croyants. En
effet, ce terme indique qu’il ne s’agit donc pas d’une quantité
négligeable.!® De plus 'expression employée peut également, et
méme conjointement comme c’est souvent le cas, vouloir dire
qu’ils ont représenté une partie importante des croyants (et non pas
des Sabd’) ce qui voudrait dite que les tribus originaires du Yémen
ont constitué la part la plus importante des fidéles du Coran a
venir. En effet, s’ils avaient ét¢ rayés de la surface de la terre, il
n’aurait pas été question du devenir de ceux qui étaient restés
croyants. Le Coran précise, de plus, que c’est de leur propre gré
que les Saba’ avaient ainsi agi, leur comportement sectaire et violent
étant motivé, comme cela ressort du cas de la reine de Saba’, d’un
certain oubli de la vie future et du Jugement dernier. Contrairement
a elle, les Saba’ de lantiquité tardive n’ont pas su tirer les con-
séquences de la vision de I’eau noyant leurs jardins.

Pour en revenir a la question des déplacements, un certain
nombre de détails semblent avoir échappé a Muqatil, comme a tous
les exégétes qui ont repris, avec plus ou moins de détails, son
explication. Le plus important d’entre eux porte sur la demande
faite a Dieu. Selon la lecture qu’ils en font, les Sabd auraient
demandé a Dieu d’espacer les villes et les caravansérails qui leur
apportaient tant de facilités et d’agréments pour effectuer leurs
voyages sur la route de l'encens.!'” Outre le fait qu’une telle

U5 Tafsir de Mugatil.

16 Farig désigne en effet dans le Coran un groupe important, par
opposition a firga, qui désigne seulement une petite partie.

17 Pline Pancien (2379 apr. J.-C.) rapportait déja que P'encens était
transporté depuis Shabwa, capitale du Hadramawt, en direction du terri-
toite des Gebbanites, puis de Tamna’, leur capitale, jusqu’a Gaza en
65 étapes et ajoute qu’entre la frontiere nabatéenne et le Yémen, se trou-
vaient vingt-huit villes. Ma’rib, la capitale des Saba’ était 'une d’elles.
Alessandro de Maigret précise que d’apres les estimations actuelles des



78 GENEVIEVE GOBILLOT

demande semble trés étrange de par sa teneur méme du fait, d’'une
part, qu’il est surprenant que 'on veuille se priver d’un avantage et
d’autre part, parce que nul n’est obligé de faire halte s’il ne le
souhaite pas, cette signification semble devoir étre définitivement
rejetée pour deux raisons. La premiére est simplement de Pordre du
bon sens dont on sait que le Coran exclut de s’écarter. En effet, au
cas ou ces cités auraient vraiment constitué une géne pour les
voyageurs, ce qui semble tout a fait improbable, voire absurde, il
est rationnellement inconcevable de demander a Dieu de faire
quelque chose dont des hommes peuvent trés aisément se charger
seuls, a savoit : détruire des villages et des comptoits. La seconde
raison touche a la fois au vocabulaire et a la tournure grammaticale
du passage. En effet, ce ne sont pas en réalité les étapes, c’est-a-dire
les distances parcourues, que ces gens souhaitent allonger, mais ils
souhaitent que de la distance soit mise entre les voyages eux-
mémes, puisque ce qu’ils demandent a Dieu est littéralement :
«mets de la distance entre nos voyages » (bd'id bayna asfirini). Or,
Dieu ne peut étre concerné par ces voyages que s’ils ont un but
religieux ou qui touche directement a la religion et au culte. 11 faut
donc comprendre que par, voyages, le Coran veut désigner les
pelerinages auxquels les habitants de cette contrée avaient
I’habitude de se rendre, tout en commercant avec les villes ou ils
s’arrétaient sur la route de I'encens. C’est dans ce sens qu’il con-
vient d’entendre expression « villes que nous avions bénies », qui
sont a rapprocher, par analogie verbale, de la désignation de
Jérusalem mentionnée dans un autre verset a propos de Salomon,
le souffle divin descendant vers « La terre que nous avons bénie »
(21, 81). Une fois de plus, deux versets s’éclairent mutuellement.
Ces cités ne sont pas bénies seulement du fait qu’elles sont riches
en eau et en plantations, comme l'ont pensé la plupart des
commentateurs, mais surtout parce qu’elles sont des villes dans
lesquelles Dieu a placé sa baraka, des villes de pelerinage. 1l y a
donc la semble-t-il une allusion a I'abandon d’une coutume de

spécialistes, la distance a couvrir pour se rendre de Najrin a Gaza
nécessitait entre 62 et 66 jours de matche, ce qui correspond aux 65 étapes
recensées par Pline. Chronigues Yéménites, Histoires, 11-2003, Numéro 11 ;
par(s). 8 et 18.



DES TEXTES PSEUDO CLEMENTINS A LA MYSTIQUE JUIVE 79

pelerinages communs a plusieurs communautés dont les caravanes
passaient par le wadi al-qurd avant d’atteindre les villes saintes, dont
la Mekke et, au-dela, Jérusalem.!8 Le Coran pourrait donc apporter
le témoignage du fait qu’a une certaine époque les dates de ces
pelerinages concordaient et qu’ils pouvaient donc étre effectués
en méme temps par des juifs, des chrétiens, des manichéens,
des zoroastriens, et peut-étre les quelques héritiers de cultes
monothéistes pythagorisants, d’origine grecque ou romaine qui
subsistaient encore en Arabie. En effet, ce qui est reproché ici aux
Saba’ est d’avoir demandé a Dieu de séparer les tenants de chaque
culte en mettant de la distance entre les dates de leurs pélerinages.
C’est en effet sur ce point qu’il est logique qu’ils aient sollicité une
intervention divine, et non pas pour détruire des lieux d’habitation
ou de commerce. Al-Mugatil a bien vu que cette notion d’écla-
tement et de dispersion du peuple de Sabd’ était évoquée par
Pexpression coranique : « Nous les mettrons totalement en picces
(mazzagnabum kulla mumazzagin). Cette dispersion est, comme beau-
coup d’autres cas de ce genre dans le Coran, le résultat démultiplié
au point de devenir une lourde punition, de la séparation qu’eux-
mémes avaient demandée que Dieu opére entre les différentes
tendances religieuses qui cohabitaient au départ harmonieusement.
Ces Sab2’ d’'une époque au fond assez peu éloignée de celle de la
genese du Coran, semblent avoir mal interprété leurs livres en se
comportant en exclusivistes, ce qui a eu pour conséquence qu’ils
ont souhaité que Dieu permette qu’il existe un décalage entre les
pelerinages aux lieux saints, dont la plupart devaient étre communs
au moins aux juifs et aux chrétiens. Or, le seul moyen de con-
crétiser cet espacement était d’opérer un changement de calendrier
qui décalerait les dates des fétes de chacun. Cest ici qu’il convient
de rappeler, précisément, que les souverains Himyarites avaient
imposé dans tout leur royaume un calendrier unique, de type
solaire,'” qui cessa d’étre utilisé, apparemment, apres 560. Ce

118 Comme en témoignent les traces se passages des himyarites dans
cette ville.

119 Christian Robin précise que « ce calendrier n’était certainement pas
strictement solaire » ce qui signifie quil relevait tout de méme dun
comput solaire « Du paganisme au monothéisme », 151.



80 GENEVIEVE GOBILLOT

calendrier monothéiste avait trés certainement un impact sur
l'unification des dates de départ des caravanes qui, en méme temps
que leurs activités commerciales, se rendaient aux villes saintes
pour les pelerinages.

Le décalage dans l'interprétation des Livres est rappelé, quant
a lui, grace a I'analogie verbale qui évoque cette division entre les
monothéistes, puisque asfir, pluriel brisé assez rare de sdfir dont le
pluriel saffar est plus répandu, a dans le Coran un double sens, qui
renvoie précisément au pluriel du mot Livres: 62, 5 (Ceux qui
¢taient chargés de la Torah et qui ensuite ne 'ont plus acceptée
ressemblent a l'dne chargé de livres (asfdr, (pluriel de siff) qui
désigne des Livres sacrés) ». Or, ils ont rejeté la Torah en préten-
dant étre les seuls amis de Dieu (62, 6) « mets une distance entre
nos Livres sacrés », c’est-a-dire : « permet que nous désunissions
I'interprétation », initiative qui va exactement a linverse du but
proposé par le Coran. C’est ainsi qu’ils se sont porté tort a eux-
meémes : « galamii anfusabum » (34, 19), comme 'avait fait autrefois la
reine de Sab’, qui avait reconnu : « galamtn nafsi » (27, 44) : « Je me
suis fait du tort a moi-méme», et ont fini dans la dispersion.
Lorsque les juifs et les chrétiens de Saba sont devenus exclusivistes,
ils se sont rejetés mutuellement. Ils ont voulu qu’une distance soit
établie entre leurs livres. Ils se sont égarés, demandant a Dieu:
«Ne nous envoie plus en pélerinage a la méme date, espace nos
pelerinages respectifs (juifs, chrétiens et autres) et laisse nous
mettre de la distance entre nos livres ». Ici 'analogie verbale permet
de préciser que de tels actes n’ont pu se produire qu’au moment ou,
précisément, ces gens ont cessé d’accepter le message contenu dans
leurs livres, a 'image de ces juifs qui n’ont plus accepté la Torah,
c’est-a-dire, comme I'a trés finement noté John Wansbrouth, qui
n’ont plus su en discerner le sens profond, en d’autre termes, qui
n’ont plus su la «lire » et sont devenus de ce fait, comme des anes
chargés de livres.!20

Nous proposons donc pour cet ensemble de versets la lecture
suivante : « Entre les Saba’ et les cités que nous avions bénies
(Cest-a-dire les lieux de pelerinage, dont faisaient partie la Mekke,
Médine et, au-dela Jérusalem) nous avions placé des cités a portée

120 Wansbrough, Quranic Studies, 52.



DES TEXTES PSEUDO CLEMENTINS A LA MYSTIQUE JUIVE 81

de regard les unes des autres et nous avions déterminé (les temps)
de leur passage au milieu d’elles : « passez au milieu d’elles de nuit
et de jour en toute sécurité. Mais ils ont dit :—Seigneur, espace nos
voyages aux lieux saints (c’est a dire fais que chaque groupe
religieux, détenteur d’un livre, accomplisse son pelerinage a une
date différente de celui des autres) et ils se sont fait du tort a eux-
mémes. Nous avons fait d’eux un sujet de récit édifiant (abddith) en
les dispersant totalement. Il y a vraiment des signes pour tout
homme patient et reconnaissant ». C’est en cela que histoire des
Saba’ recele une lecon, parallele a celle donnée par la reine de Saba’,
relativement a 'unification de linterprétation des Ectritures, pour
les contemporains aussi bien que les futurs lecteurs du Coran.'?!

Ce qui est reproché en fait ici aux Sabad’ rejoint ce qui a été dit
plus haut a propos de leurs deux jardins : c’est le fait qu’ils se soient
divisés, détruisant ainsi I'unité de 'interprétation des textes sactés,
chaque groupe revendiquant pour lui seul la vérité et I’élection
divine. Dans un premier temps, ils avaient recouvert les textes de
I'eau de leur fausse interprétation, comme l'avait fait la reine de
Saba avant d’avoir recu la catharsis par 'intermédiaire de Salomon,
par la suite, ils sont allés jusqua demander a Dieu de briser lui-
méme une pratique résultant de cette recherche d’unité en
«mettant de la distance » 2 la fois entre leurs livres respectifs et
entre leurs dates de pélerinages, c’est-a-dire en abandonnant le
calendrier himyarite commun. Cette suppression a en effet eu lieu,
semble-t-il, quelques décennies apres le début des affrontements
intercommunautaires qui avaient précédé la premiere rupture de la
digue de Ma’rib.!?? Le Coran leur attribue la méme attitude qu’aux

121 Signalons que Ibn ’Arabi, dans le titre de son ouvrage: Le dé-
voilement des effets du voyage, a rappelé le lien existant entre asfir et isfar.

122 7] semble en effet que I'on comptait en années de Himyar encore
en 558 (668 himyarite) (voir Robin, Ch. « Quelques épisodes de I'histoire
sudarabique ». Revue du monde musulman et de la Méditerranée 61 (1991) : 55—
70, p. 67), mais les péelerinages communs, auxquels le Coran fait allusion et
de P'existence desquels il n’y a pas de raison de douter, pourraient bien
avoir été abandonnés plus tot. En tout état de cause, 'analyse que donne
le Coran de la rupture de la digue en la rattachant au fait que les Saba’
avaient voulu se disperser en brisant ’harmonie religieuse qui les unissait



82 GENEVIEVE GOBILLOT

juifs auxquels il s’adresse en priorité aux versets 102 a 106 de la
sourate 2, a propos de I'abrogation : ils n’ont pas voulu entendre ni
obéir parce qu’ils refusaient aux autres la possibilité de recevoir
quelque chose de Dieu en s’affirmant comme le seul groupe élu, ce
que les croyants doivent par dessus tout éviter de faire (2, 104) :
«O vous qui croyez, ne dites pas 74’nd (fais de nous tes élus), mais
dites unzurmnd (aies pitié de nous) et isma’s, un chatiment douloureux
attend les incrédules ».123

CONCLUSION

A travers deux de ses seuils herméneutiques principaux, le Coran
invite son lecteur a un surprenant voyage dans le temps et dans
Iespace, mais aussi dans l'univers des pensées religieuses. En
évoquant le Sinai comme seul haut lieu véritablement partagé par
les juifs et les chrétiens et, de ce fait, comme seul digne d’étre
mentionné dans un serment, il rappelle, en synergie avec les textes
pseudo clémentins, que celui qui reconnait la loi de Moise ne peut
nier celle de Jésus et réciproquement. 1l invite par la a considérer
les choses sous l'angle de vue que l'on pourrait qualifier de
« chrétien » du judéo christianisme. D’un autre coté, par le biais de
son rappel de Ihistoire des Himyar, tout en revendiquant lui-méme
de facon non équivoque I’héritage du monothéisme de la rabminiyya
préservé par un «petit reste » des Saba’, il se place, symétriquement,
du point de vue «juif » du judéo christianisme. On se trouve ainsi
dans un premier temps devant une sorte de symétrie ou de
bipolarité (binarité gauche/droite, figuier/olivier, Torah/Evangile,

est finalement trés proche des analyses historiques actuelles, Christian
Robin estimant que « Les tribus proches du Yémen ont fait de la rupture
de la digue un évenement considérable. Elles ont situé a ce moment le
début de leur dispersion. En fait, il faut retourner la formule : la digue ne
fut plus réparée parce que le Yémen n’était plus gouverné. Les tribus dans
Porbite himyarite (dont Sabd’) ont retrouvé leur autonomie et se sont
lancés dans toutes sortes d’aventures militaires ». « Quelques épisodes
marquants de Ihistorie sudarabique », 67.

123 Voir a ce sujet Gobillot, « Ibn Kammuna (m. 1284) une pensée de
I’harmonie entre soi et non-soi », 76.



DES TEXTES PSEUDO CLEMENTINS A LA MYSTIQUE JUIVE 83

juifs/chrétiens) a la fois des lieux, des corpus et des options
religieuses.

De surcroit, dans les deux cas, c’est le passé biblique des lieux
qui configure leur situation telle que le Coran la «saisit» a la
maniére d’un instantané, a une période qui pourrait aller des années
570 au début du VIIéme siecle, mais aussi qui explique et tres
souvent la justifie par dela le temps. Au mont Sinai, le passé rejoint
directement le présent, le figuier évoquant le séjour de Moise et des
hébreux, tandis que lolivier renvoie a plusieurs symboles liés a
Jésus, non seulement a 'ombre du monastere, symbole de paix en
lui-méme, mais aussi des remparts construits par Justinien pour
sécuriser toute la région. En Arabie du sud, le monothéisme
universel quune partie des Saba’ de Ma’rib avait sans doute perdu
de vue dés 522, lors de l'embrasement des querelles confes-
sionnelles qui marquérent la fin du royaume de Himyar, n’est autre
que Pantique héritage de Salomon, véhiculé autrefois par linter-
médiaire de la reine de Saba’. De surcroit, dans ce contexte précis,
le lien du Coran a la Torah se manifeste a travers une profonde
interaction entre les deux textes qui, dans une abstraction totale du
temps, se répondent et se font écho 'un a 'autre dans le champ de
la science de I’Ecriture formulée par Rabbi Aqiba.

Mais les correspondances ne s’arrétent pas la. Cest en effet le
seuil herméneutique des Homsélies psendo clémentines qui, a travers ses
critéeres de correction des textes antérieurs repris par le Coran,
ouvre la voie a une réécriture de lhistoire de la vie de Salomon
exempte des écarts par rapport a la loi mosaique que lui attribue le
livte des Rois. En effet, pour étre initiateur aux vérités trans-
cendantes il fallait admettre que lui-méme ait surmonté ses propres
faiblesses humaines. De plus, a un autre niveau, c’est lolivier du
mont Sinal qui est présenté comme ayant produit ’huile terrestre
nécessaire a 'onction de ce grand roi et de son pere David.

Dans cette optique, la symétrie, qui semblait dominer au
premier coup d’ceil laisse place, dans un second temps, a une
certaine forme d’orientation conceptuelle, le judéo christianisme
des textes pseudo clémentins apparaissant, en dehors de toute
limitation chronologique, comme un « point de départ» vers la
rapmaniyya des Sabad’. 1l ne s’agit pas, bien entendu, d’'un voyage
physique conduisant d’un lieu sacré a un autre et qui se déroulerait
dans un temps linéaire, mais d’un voyage métaphysique dans la
géographie du sacré, qui va de I’établissement d’une premiere paix



84 GENEVIEVE GOBILLOT

entre juifs et chrétiens (le figuier et lolivier d’'une part, les deux
jardins des Saba’ d’autre part) vers une paix et une entente
beaucoup plus larges et universelles, comparables a celles de la
rabmaniyya, qui semble avoir regroupé, comme le fait le Coran, les
Juifs, les Chrétiens, les Sabéens et les Mages, catégories qui
représentent elles-mémes un grand nombre de communautés :124
« Ceux qui ont cru, et ceux qui ont pratiqué le judaisme (alladbina
hadi), les Nasard les Sabi’a et les Majas -ceux qui croient en Dieu et
au dernier jour et font de bonnes ceuvres- ont leur salaire aupres de
leur Seigneur: pas de crainte pour eux, ils ne seront pas affli-
gés» (2, 62) ; Voir aussi a ce sujet 5,69 et 22,17).

1l s’agit donc en réalité d’un périple spirituel qui, partant du
Sinai, le « Mont des arbres », dont le nom méme évoque la pluralité
des communautés monothéistes, conduit a2 une transcendance
totale par rapport a tous les lieux terrestres, 4 une conception re-
ligieuse qui ne soit « Ni d’Orient ni d’Occident » comme larbre
béni, symbole de la lumicére divine sortie de I'arbre du Paradis. En
effet, si le Coran revendique de maniere explicite a la fois la sagesse
de Salomon et le reste fidele de Saba’, c’est précisément en raison
de l'universalité de la rabmaniyya qui rejoint la fitra et la panifiyya dont
il a été question au début. Ainsi, le judéo-christianisme apparait
comme lorigine de ce réseau de significations, l'univers qui en

124 Ch. Robin a noté en effet que : « Malgté les succes du judaisme, la
dynastie himyarite maintint une politique religicuse prudente: aucune
inscription royale, jusqu’au regne de Yusuf, ne laisse entrevoir une
préférence pour le judaisme. Deux raisons peuvent justifier cette réserve.
La premiere, sans doute décisive, est la pression byzantine, dans un
contexte international agité. L.a seconde est le souci de ne pas heurter les
Himyarites convertis au christianisme, nombreux dans les iles, les régions
cotieres et en bordure du désert ». De plus : « Cette politique himyarite
rappelle Pattitude ambigué des rois abyssins chrétiens, vers la méme
époque. Dans leurs inscriptions en langue grecque, que seuls les étrangers
et quelques lettrés pouvaient comprendre, ils claironnent une inébranlable
orthodoxie trinitaire mais, dans les textes en langue locale, d’un acces plus
facile a la population, ils se montrent réservés, avec des formules mono-
théistes parfaitement neutres et acceptables par diverses obédiences »,
« Du paganisme au monothéisme », 147.



DES TEXTES PSEUDO CLEMENTINS A LA MYSTIQUE JUIVE 85

émane étant appelé a le transcender pour ouvrir horizon de la
pensée a un monothéisme encore plus universel, trés proche de
celui des anciens Himyarites. Cette vision des choses explique a
notre sens la parabole de la sourate 18 (versets 32—44) qui oppose
un homme qui avait deux jardins a un autre qui n’en avait aucun,
indiquant par cette image la nécessaire rupture, non seulement avec
un univers limité aux lectures juives et chrétiennes des Ecritures,
mais aussi avec un univers scripturaire lui-méme limité aux
Ecritures bibliques canoniques de ces deux communautés. La lecon
finale de cette parabole est en effet que le possesseur des deux
jardins, qui, en réalité, ne font qu’un de son point de vue, s’il se
satisfait, comme le pharisien de ’Evangile, de sa situation et se
referme sur sa richesse en excluant les autres, perdra son double
jardin, en 'occurrence le judéo-christianisme.!?> En revanche, celui
qui n’a pas de jardin du tout parce qu’il a refusé toute limitation,
littéralement toute « cloture » religieuse, recevra quelque chose de
meilleur c’est-a-dire a la fois les jardins du paradis et tous les jardins
du monothéisme en ce monde. Les commentateurs ont pensé que
cette parabole sanctionnait une faute due a 'orgueil, le propriétaire
des jardins s’étant cru la véritable cause de sa richesse et de son
bonheur. Ils semblent ne pas avoir vu que ce que cet homme
associe a Dieu, ce n’est pas lui-méme, mais, précisément, les deux
jardins qu’il possede, se figurant que leur possession est une fin
en soi qui, des cette vie, le fait entrer de plein pied dans ’éternité :
«Je ne pense pas que ceci périsse jamais ; et je ne pense pas que
lorsque I'Heure se dressera et que je serai ramené vers mon
Seigneur je trouverai en échange quelque chose qui soit préférable a
ce jardin » (34, 26). En d’autres termes, le Coran invite par cette
parabole a ne placer aucune religion, quelle qu’elle soit, au-dessus
de l'univers divin qui englobe toutes les religions, les transcende et

125 On peut noter la différence entre la situation de ce judéo chrétien,
possesseur d’un jardin « double » mais unique au fond, et celle des Sab@’,
dont les jardins, bien qu’arrosés par un unique ruisseau, restaient néan-
moins nettement distincts, 'un a droite et l'autre a gauche, chaque
tendance religieuse conservant ses spécificités, ce qui correspond a un
modele d’unification de I’Ecriture différent du judéo christianisme illustré,
par exemple, par les Homsélies.



86 GENEVIEVE GOBILLOT

les dépasse. S’arréter a 'une d’entre elles, méme si elle en englobe
deux, comme le fait le judéo-chrétien de la parabole, c’est tout de
méme associer quelque chose a Dieu, puisque c’est substituer
I’horizon religieux a I’horizon divin. Il rappelle par la qu’au lieu de
s’enfermer dans un sectarisme qui écarte les autres et persuade a
tort que le salut est déja acquis, chacun doit se positionner
uniquement par rapport a Dieu, en s’efforcant seulement de faire le
bien. Eriger sa tendance religieuse propre en absolu, c’est au fond
s’ériger soi-méme en absolu et, de ce fait associer quelque chose a
Dieu, qui est le seul absolu. Clest pourquoi Il'unification de
Iinterprétation passe nécessairement par une reconnaissance de la
pluralité des communautés faisant assaut de bonnes ceuvres : « Si
Dieu Pavait voulu, il aurait fait de vous une seule communauté,
mais il a voulu vous éprouver par ce qu’il vous a donné. Surpassez-
vous les uns les autres en bonnes actions. Vous retournerez tous a
Dieu et il vous informera alors sur ce qui était 'objet de vos
divergences » (5, 45). Dans une telle optique, les hommes ne
pourront réaliser 'unité que si tous y participent et pour que cela ait
lieu il faut d’abord avoir pleinement accepté, voire approuvé la
pluralité telle que Dieu I’a voulue. En d’autres termes I'union dans
le monde des hommes adviendra a travers une reconnaissance et
une acceptation de cette pluralité ou elle ne sera pas, ce qui ne
signifie pas, bien entendu, que tous ont le méme acces a la vérité,
mais simplement qu’ils sont tous en accord avec la condition
premiére et essentielle du salut: la reconnaissance de I'unicité
divine.

C’est ainsi que les lieux sacrés que 'on vient d’évoquer, avant
d’informer sur une localisation possible du milieu d’émergence du
texte coranique parlent de son projet religieux dont le Sinai, comme
le Yémen, constituent avant tout des reperes d’ordre symbolique.

11 reste néanmoins deux informations précises susceptibles de
guider la réflexion dans un domaine plus concret. Elles sont
d’ailleurs étroitement liées entre elles. La premiére est la déclaration
explicite selon laquelle une grande partie des premiers croyants
(terme qui sous entend, croyants dans la vérité que véhicule le
Coran) n’est autre que le «reste» de Saba’ qui, historiquement
parlant, correspond a un certain nombre de tribus ayant émigré
vers le nord lors de la dispersion du royaume himyarite. La seconde
est existence du rappel, en début de chaque sourate, de la formule
envoyée par Salomon a la Reine de Sabd’ selon le verset 30 de la



DES TEXTES PSEUDO CLEMENTINS A LA MYSTIQUE JUIVE 87

sourate 27, qui sonne comme le rappel constant d’'une référence
fondamentale. Or, ces Saba’ ne pouvaient étre a 'origine que des
monothéistes, et en particulier des juifs et des chrétiens, mais sans
doute aussi des représentants d’autres groupes religieux ayant
décidé de continuer a vivre en paix et en harmonie grace a leur
effort d’unification de linterprétation des Ecritures. Ainsi, a défaut
de lieu géographique d’émergence, le Coran nous confie tout de
méme quelque chose sur son milieu humain et culturel, un milieu
ou pouvaient parfaitement étre connus aussi bien la lecture de la
Torah de Rabbi ’Aqiba et la littérature des cercles de la Mer morte
que de nombreux textes, rabbiniques, judéo chrétiens et méme
chrétiens marqués par le judéo christianisme comme les ceuvres de
Lactance, ainsi que toute une littérature apocryphe, chére aux
manichéens et autres groupes a tendance gnostique. 1l est en effet
permis de supposer, dans la mesure ou les combats intercom-
munautaires du VI siecle ont certainement détruit la quasi-
totalité des bibliothéques, qu’ils auraient pu transporter, lors de leur
émigration vers le nord, la plupart des documents ayant constitué
les seuils herméneutiques du Coran que nous venons d’évoquert,
ayant ainsi largement contribué a I’élaboration de son « paysage
conceptuel ».120

126 Christian Robin, dans la conclusion de son article « Himyar et
Israél », 879-80, note, a I'appui d’une hypothese de ce genre, plusieurs
arguments. Il constate tout d’abord, allant pour cela dans le méme sens
que Wansbrough, qu’«il n’est plus possible désormais de traiter des
origines de I'islam en s’appuyant uniquement sur les sources islamiques »,
ajoutant qu’ » il n’est pas exact que le Coran soit un « texte sans contexte »
et que « P'histoire himyarite offre un élément de contextualisation essentiel
pour comprendre la naissance de lislam. Plus précisément, c’est proba-
blement le judaisme himyarite qui a profondément renouvelé I'univers
mental et religieux des habitants de I’Arabie occidentale pendant les
250 années qui précedent Iislam ». Il rappelle a ce propos quelques faits
significatifs, a savoir, entre autres : 1) Que 'on trouve dans les inscriptions
himyarites, entre autres les termes s/ (pricre) et gk (faveur contribution)
empruntés a ’hébreu et au judéo-araméen, qui désignent deux des cing
piliers de T'islam. 2) Que dans le conflit qui oppose Muhammad a ses
adversaires mecquois, il semble bien que tous emploient le méme lexique,



88 GENEVIEVE GOBILLOT

Les éléments que nous possédons ne nous permettent pas
d’aller pour l'instant au-dela de cette hypothése dans la mesure ou
I'un des principes régissant nos travaux est de ne jamais outrepasser
les limites des spéculations que le Coran lui-méme autorise a
formuler.

Nous nous arréterons donc sur cette derniere considération en
ajoutant toutefois une précision relative aux modes d’écriture que
nous avons mis en évidence dans cette contribution.

On a pu constater en effet que, selon le domaine et les sujets
abordés, les modalités de composition du texte varient. En d’autres
termes, 'analogie verbale semble ne fonctionner systématiquement
que lorsqu’il s’agit de themes bibliques et, en particulier de ceux qui
touchent a la famille de David. D’autres procédés sont mis en
ceuvre lorsqu’il s’agit de théologie rationnelle ou encore de prin-
cipes éthiques et ainsi de suite. Il semblerait donc que le Coran met
en application jusque dans son écriture méme I'idéal de pluralité et
de diversité dont il défend le bien fondé. Ceci dit, le dernier mot est
loin d’avoir été prononcé sur la question dans la mesure ou il
faudrait étre en mesure de déterminer avec précision tous les
passages reliés a tel ou tel seuil herméneutique, ainsi que la teneur
précise de leurs interrelations, un travail que nous commengons
seulement a aborder.

11 faut ajouter pour finir que nous avons bien conscience que
I'idéal coranique d’harmonisation et de paix entre les diverses
communautés se réclamant du monothéisme semble se heurter,

emprunté aux religions monothéistes, pout décrire le monde surnaturel et
que, de méme, tous sont familiers avec les récits exemplaites tirés de la
Bible ou de la littérature parabiblique, puisqu’il suffit de simples allusions
pour en tirer argument. Selon lui, il y a tout lieu de penser que c’est
également un héritage du judaisme himyarite. Il suppose pour finir qu’il a
sans doute existé au Yémen une école religieuse juive, et que les récits
d’origine biblique ou parabiblique ont été transmis par ce canal a I'islam
naissant. A notre sens, il serait préférable de dire qu’il existait au Yémen
«des écoles » religieuses juives représentant plusieurs tendances diffé-
rentes que l'on retrouve, précisément, dans les références coraniques, en
ajoutant que ces milieux juifs sont loin d’avoir été les seuls a apporter leur
contribution culturelle et textuelle au milieu d’émergence du Coran.



DES TEXTES PSEUDO CLEMENTINS A LA MYSTIQUE JUIVE 89

surtout si on tient compte des options de I'exégese dite « tra-
ditionnelle » dans le Coran lui-méme, a des points de vue
contradictoires que ’'on ne peut passer sous silence. Néanmoins, la
quantité des passages concernés par les seuils herméneutiques que
nous avons présentés ici et I’absolue convergence des enseigne-
ments qu’ils véhiculent ne laisse planer aucun doute sur le caractere
fondamental de ce projet de monothéisme universel, inné, et a la
fois révélé et conforme a la raison, dans le Coran. De plus, 'un des
principes de lecture du texte coranique qui sont apparus au cours
de nos investigations étant que, comme le préconisait Rabbi Aqiba,
il ne peut y avoir d’interprétation contradictoire de I’Ecriture, il
nous revient donc, pour reprendre une formulation de Nicolas de
Cues, d’entreprendre de « passer au crible »1?7 de cette exigence
chacun des passages qui pourraient, si peu que ce soit, s’inscrire a
I’encontre de cette aspiration.

127 Une telle intention n’est d’ailleurs pas si éloignée de celle qui a
présidé a la rédaction de sa Cribratio aleorani, ouvrage qui témoigne d’une
compréhension remarquable des grandes lignes théologiques du Coran.






