
Dominik Geppert

Intellektuelle und Antikommunismus

Der Kongress für Kulturelle Freiheit und die Gruppe 47 

Wenn man Intellektuelle für allein der Rationalität verpflichtete Sachwalter des Allge­
meinwohls hält und Antikommunismus mit einem geistig anspruchslosen, ideologi­
schen Appell an Ängste und Emotionen identifiziert, dann bilden die beiden Begriffe 
‚Intellektuelle‘ und ‚Antikommunismus‘ ein Gegensatzpaar. Eine solche Sichtweise ist 
zwar nicht ungewöhnlich, wäre aber einem allzu positiv aufgeladenen, normativen 
Intellektuellenbegriff verhaftet. Gleichzeitig verstünde sie antikommunistische Ideo­
logie schlichtweg als falsches Bewusstsein, was bei der geschichtswissenschaftlichen 
Erforschung des Phänomens kaum weiter führt. Denn in der historischen Realität 
Mitte des 20. Jahrhunderts waren Intellektuelle und Antikommunismus keineswegs 
Gegensätze. Vielmehr übte der Antikommunismus eine Zeitlang erhebliche Anzie­
hungskraft und Faszination auf Intellektuelle aus – und zwar nicht nur auf rechte 
oder konservative Intellektuelle, sondern auch auf solche, die sich selbst als Liberale, 
Linke oder gar als Sozialisten bezeichneten1.

Das wohl bekannteste Beispiel für einen Antikommunismus linksliberaler Intellek­
tueller aus der Frühphase des Kalten Krieges ist der Kongress für kulturelle Freiheit, 
‚Congress for Cultural Freedom‘ (CCF). Er hatte erstmals ein Jahr nach dem Ende der 
Luftbrücke im geteilten Berlin getagt und war von einem international zusammen­
gesetzten Komitee veranstaltet worden, das hauptsächlich mit antikommunistisch 
gesinnten Intellektuellen aus Westeuropa und den Vereinigten Staaten bestückt war. 
Darunter befanden sich so illustre Namen wie Arthur Koestler, Manès Sperber, Igna­
zio Silone und Raymond Aron. Aus Amerika kamen unter anderem der Philosoph 
Sidney Hook, der Publizist James Burnham und der Historiker Arthur M. Schlesinger 
jun. Zur britischen Delegation gehörten der Historiker Hugh Trevor-Roper, der 
Schriftsteller Stephen Spender und der Philosoph Alfred Jules Ayer. Frankreich war 
außer durch Aron unter anderem durch den sozialistischen Politiker André Philip 
und die Schriftsteller André Malraux, Jules Romain und David Rousset vertreten. Zu 
den Abgesandten aus Italien zählten neben Silone auch der Politiker Altiero Spinelli 
und der Philosoph Franco Lombardi. Aus Deutschland nahmen beispielsweise der 
Philosoph Karl Jaspers, der Schriftsteller Theodor Plievier sowie der Soziologe und 
Historiker Franz Borkenau teil; Ernst Reuter (SPD) war als Regierender Bürgermeis­
ter Berlins ebenfalls anwesend. In den folgenden knapp zwei Jahrzehnten finanzierte 
und organisierte der CCF durch sein Sekretariat in Paris neben wissenschaftlichen 
Tagungen eine ganze Reihe anspruchsvoller Kulturzeitschriften: ‚Der Monat‘ in 
Deutschland, ‚Tempo Presente‘ in Italien, ‚Preuves‘ in Frankreich, ‚Forum‘ in Öster­
reich und ‚Encounter‘ in Großbritannien. Die Geschichte des Kongresses, gerade auch 

1	 Das Spannungsverhältnis zwischen den intellektuellen und anti-intellektuellen Facetten des 
Antikommunismus thematisiert zum Beispiel Faulenbach, Erscheinungsformen des „Anti­
kommunismus“, S. 1–13, bes. S. 2 f. 



322    Dominik Geppert

seine Finanzierung durch den amerikanischen Geheimdienst, ist mittlerweile gut er­
forscht. Es existieren allein sechs große wissenschaftliche Monographien auf Deutsch, 
Französisch und Englisch2. Hinzu kommen zahlreiche Aufsätze, teils von den beteilig­
ten Akteuren, teils von Historikern verfasst3.

Dieser Beitrag konzentriert sich auf das Verhältnis von Intellektuellen und Anti­
kommunismus im CCF und betrachtet zu diesem Zweck zwei Aspekte der Kongress-
Geschichte intensiver, die gegenüber der CIA-Verstrickung häufig ins Hintertreffen 
geraten sind. Zum einen beleuchtet er die in die Zwischenkriegszeit zurückreichen­
den Traditionslinien des intellektuellen Antikommunismus nach 1945, die der ameri­
kanische Historiker Udi Greenberg in etwas anderem Zusammenhang jüngst als die 
Weimarer Wurzeln der Denkgebäude des Kalten Krieges bezeichnet hat4. Zum ande­
ren identifiziert er unterschiedliche Strömungen des intellektuellen Antikommunis­
mus innerhalb des CCF und analysiert die sich im Zeitverlauf der 1950er und 1960er 
Jahre verschiebende politische und ideologische Akzentsetzung innerhalb des Kon­
gresses. Dabei wird deutlich werden, dass sich schon bald der Schwerpunkt vom 
anfänglich dominierenden radikal-polarisierenden Antikommunismus zur gemäßig­
teren Variante eines stärker konsensorientierten intellektuellen Antikommunismus 
verschob. Um diese beiden Punkte genauer in den Blick zu nehmen, werden die anti­
kommunistischen Intellektuellen im Kongress für kulturelle Freiheit mit einer ande­
ren Gruppe von Intellektuellen in Beziehung gesetzt, deren Zusammenschluss mitun­
ter fast als Synonym für die linken Intellektuellen der Bundesrepublik verwendet 
wird, die aber selten als dezidiert antikommunistische Intellektuelle gesehen werden: 
nämlich die Gruppe 475.

I. Der Kongress für Kulturelle Freiheit und die Gruppe 47

Auf den ersten Blick gibt es eine Reihe von Gemeinsamkeiten zwischen dem CCF und 
der Gruppe 47. Beide sind in der Frühphase des Kalten Krieges entstanden. Die Grup­
pe 47 kam, wie der Name schon sagt, erstmals 1947 zusammen, der Kongress 1950. 
Beide sind aus Zeitschriftenprojekten hervorgegangen. Die Gruppe 47 war in gewisser 
Hinsicht die literarische Fortsetzung jener schon 1949 wieder eingestellten ‚Unabhän­
gigen Blätter der Jungen Generation‘, welche die beiden Schriftsteller Hans Werner 
Richter und Alfred Andersch unter dem Titel ‚Der Ruf‘ redigierten6. Der publizisti­
sche Wegbereiter des CCF war die Zeitschrift ‚Der Monat‘, den Melvin Lasky seit 1948 
herausgab7. Die Gruppe 47 wie der Kongress für kulturelle Freiheit organisierten 
Tagungen und Seminare, auf denen wichtige Zeitfragen erörtert wurden. Beide ver­

2	 Vgl. Coleman, The Liberal Conspiracy; Grémion, Intelligence de l’anticommunisme; Hoch­
geschwender, Freiheit in der Offensive?; Saunders, Who Paid the Piper?; Scott-Smith, The 
Politics of Apolitical Culture; Wilford, The CIA. 

3	 Vgl. etwa Laqueur, Der Kongreß für kulturelle Freiheit, S. 75–91; Wilford, ‚Unwitting As­
sets‘?, S. 42–60; Muraca, Die Rolle der exkommunistischen Intellektuellen, S. 155–176.

4	 Vgl. Greenberg, Germany’s Postwar Re-education, S. 10–32.
5	 Siehe zuletzt den Überblick von Arnold, Die Gruppe 47.
6	 Siehe Vaillant, Der Ruf. 
7	 Vgl. Scott-Smith, ‚A Radical Democratic Political Offensive‘, S. 263–280.



Intellektuelle und Antikommunismus    323

standen sich als Zusammenschluss von Intellektuellen, die mit deren klassischen Mit­
teln – also mit Aufrufen und Manifesten – in den politischen Raum hinein wirkten. 
Beide verfolgten, ausgesprochen oder unausgesprochen, einen selbst gestellten demo­
kratischen Erziehungsauftrag. Beide wandten sich gegen kulturellen Eskapismus und 
eine nostalgische Flucht in eine verklärte Vergangenheit. Beide gerieten schließlich in 
der zweiten Hälfte der 1960er Jahre in die Krise, zerstritten sich untereinander über 
die Haltung zum Vietnamkrieg und zur ‚Neuen Linken‘ und lösten sich schließlich 
auf. Die Gruppe 47 zerfiel nach der Tagung in der Pulvermühle 19678. Der CCF brach 
nicht zuletzt aufgrund des öffentlichen Skandals über seine Finanzierung durch die 
CIA in den Jahren nach 1967 auseinander9.

Anders als der von Anfang an bewusst international aufgestellte CCF, der an T.S. 
Eliots Idee eines Nationen übergreifenden Netzwerks europäischer Kulturzeitschrif­
ten anknüpfte10, waren die Anfänge des ‚Ruf‘ und der Gruppe 47 betont deutsch, ja 
provinziell. Zwar richteten Andersch und Richter in ihrer Zeitschrift glühende Appel­
le an eine nicht näher bestimmte europäische Jugend11, im thematischen Zuschnitt, 
in der geistigen Ausrichtung und der organisatorischen Reichweite blieb ihre publi­
zistische und künstlerische Arbeit jedoch zunächst weitestgehend im deutschen Kon­
text verhaftet. Nicht zufällig tagten die Schriftsteller der Gruppe 47 in den späten 
1940er und frühen 1950er Jahren zumeist in Gasthöfen und Landschulheimen in der 
west- und süddeutschen Provinz. Erst 1954 reisten sie einmal nach Italien, genauer 
gesagt nach Cap Circeo, hundert Kilometer südlich von Rom. 1964 ging es nach Sig­
tuna in Schweden und zwei Jahre später über den Atlantik zu der wegen des amerika­
nischen Vietnamkrieges heftig umstrittenen Tagung in Princeton.

Ein mindestens ebenso wichtiger Unterschied zwischen den beiden Gruppierungen 
ist in ihrem ganz verschieden gearteten Verständnis von Sozialismus und Demokratie 
zu sehen und in den konträren Auffassungen darüber, welchen Ort das Deutschland 
nach Hitler in der Welt einzunehmen habe. Hans Werner Richter und Alfred An­
dersch huldigten im ‚Ruf‘ der Vision eines humanitären Sozialismus in einem neutra­
len Deutschland, das als Brücke zwischen Ost und West, zwischen sowjetischem 
Kommunismus und amerikanischem Kapitalismus dienen sollte; an dieser Perspek­
tive hielten sie auch nach ihrem Ausscheiden aus der Zeitschrift zunächst fest12. Ihre 
Hoffnungen richteten sich auf ein demokratisches und sozialistisches Europa, das die 
Exzesse sowohl des Nationalismus als auch des Kapitalismus hinter sich lassen und 
gleichzeitig die Fehler der kommunistischen Diktatur nicht wiederholen würde. Sie 
forderten einen radikalen Bruch mit der Vergangenheit, bei dem es nicht nur darum 
gehen sollte, die Reste des Nationalsozialismus, sondern auch Kapitalismus und libe­
rale Demokratie zu überwinden, hatten letztere doch ihrer Ansicht nach die faschisti­
sche Diktatur erst möglich gemacht. Die soziale Kraft, die hinter dieser Revolution 
stehen sollte, war für Richter und Andersch die junge Generation, die unter der Nazi­
herrschaft aufgewachsen war und einerseits die totalitäre Diktatur verabscheute, 

  8	 Siehe etwa Arnold, Ein kritischer Grundriß, S. 251–285.
  9	 Siehe zum Beispiel Wilford, The CIA.
10	 Vgl. Eliot, Die Einheit; siehe Scott-Smith, ‚A Radical Democratic Political Offensive‘, S. 274.
11	 Siehe etwa Andersch, Das junge Europa formt sein Gesicht, S. 19–25.
12	 Siehe hierzu und zum Folgenden Geppert, Bridge over Troubled Water.



324    Dominik Geppert

andererseits aber auch keinerlei Sympathien für Kapitalismus oder Liberalismus 
hegte, die sie nie kennengelernt hatte.

Im Gegensatz zum ‚Ruf‘ stand der ‚Monat‘ hingegen von Beginn an unter dem Pri­
mat des Antikommunismus und verfocht den Standpunkt, dass Deutschland als Teil 
Europas zu einer westlichen Kultur- und Wertegemeinschaft gehöre oder zumindest 
wieder gehören solle, die sich fundamental und sozusagen unüberbrückbar vom öst­
lichen Bolschewismus sowjetischer Prägung unterschied und gegen dessen Herr­
schaftsansprüche verteidigt werden musste – nicht nur politisch-militärisch, sondern 
gerade auch geistig-intellektuell13. Ganz in diesem Sinne sah der Kongress für kultu­
relle Freiheit seine Aufgabe darin, die europäischen Intellektuellen um einen antitota­
litären Konsens zu versammeln, der auf den Grundwerten der Gedankenfreiheit und 
des freien Meinungsaustausches beruhte. Anfang der 1950er Jahre, in der ersten 
Hochphase des Kalten Krieges, hatte dieser antitotalitäre Konsens eindeutig eine viel 
stärker antikommunistische als antifaschistische Stoßrichtung. Er zielte in erster Linie 
auf kommunistische Fellow Travellers oder Neutralisten unter den europäischen In­
tellektuellen, die wie Andersch und Richter eine Parteinahme für eine Seite im Ost-
West-Gegensatz ablehnten. Nicht umsonst war die Gründungsveranstaltung in Berlin 
als westliche Antwort auf die ‚Friedenskongresse‘ in Breslau, New York, Paris und 
Prag konzipiert worden, die 1948 und 1949 im Rahmen der Neutralitätskampagne 
des Kommunistischen Informationsbüros (Kominform) die Unterstützung vieler 
Intellektueller in Europa und den USA gefunden hatten.

Einer der führenden Vertreter eines kämpferischen Antikommunismus, der ameri­
kanische Publizist James Burnham, widmete seinen Redebeitrag auf dem Kongress in 
Berlin ganz und gar der Kritik des Neutralismus. Zwischen „Freiheit und Sklaverei“ 
sei kein Raum mehr für eine „Dritte Kraft“, argumentierte er14. Militärisch, wirt­
schaftlich und politisch sei für Europa ein Beharren auf Neutralität der sicherste Weg 
zum Verlust seiner Unabhängigkeit, weil es sich aus eigener Kraft, ohne amerikani­
sche Unterstützung, nicht verteidigen und auch nicht ökonomisch gesunden könne. 
Selbst wenn der Marshallplan eine „Erfindung des amerikanischen Imperialismus“ 
sei, wie die Kommunisten behaupteten, wäre ein „Imperialismus“, der Europa Waren 
im Wert von 15 Milliarden Dollar zuführe, einer als „Befreiung“ deklarierten Politik 
der Sowjetunion vorzuziehen, „die aus dem europäischen Osten Werte in gleicher 
Höhe herauspresst“. Auch intellektuell hielt Burnham eine Äquidistanz für ausge­
schlossen: „Coca-Cola mag ein scheußliches Getränk sein, aber die Scheußlichkeit 
Katyns oder Kolymas ist von einer anderen Kategorie.“ Er gebe gern zu, dass ameri­
kanische Comics und die amerikanischen Radioprogramme etwas Gräuliches seien; 
trotzdem gebe er ihnen „vor der NKWD den Vorzug“15.

In eine ähnliche Richtung zielte Arthur Koestlers These, dass der Gegensatz „rechts 
oder links“ unter den Verhältnissen des Kalten Krieges seinen Sinn verloren habe. 
Koestler hatte sieben Jahre lang der KPD angehört, bevor er sich 1937/38 unter dem 
Eindruck der stalinistischen Säuberungen und Schauprozesse vom Kommunismus 
abwandte und zum entschiedenen Antikommunisten wurde. Europa, so argumen­

13	 Vgl. Scott-Smith, ‚A Radical Democratic Political Offensive‘, S. 272.
14	 Burnham, Die Rhetorik des Friedens, S. 454.
15	 Ebenda, S. 453. 



Intellektuelle und Antikommunismus    325

tierte er 1950 in Berlin, erlebe eine Art der „sprachlichen Inflation“, die einen „Schwar­
zen Markt der Sprache“ geschaffen habe, „auf dem Worte zu einem illegalen Kurs 
gehandelt werden, der grundverschieden von ihrem offiziellen Kurs“ sei. Das gelte 
nicht nur für den Schwarzhandel mit Begriffen wie „Volksdemokratie“ oder „Frie­
densoffensive“, sondern auch für etablierte Gegensatzpaare wie „rechts oder links“ 
und „Sozialismus oder Kapitalismus“. Der Ausdruck „die Linke“ etwa sei zu einem 
„schädlichen Anachronismus“ geworden, weil er zu der falschen Annahme verführe, 
dass es eine Art von kontinuierlichem Spektrum zwischen der gemäßigten und der 
extremen „Linken“ gebe, „eine Geistesverwandtschaft zwischen den fortschrittlichen 
Liberalen und den Anbetern der Tyrannei und des Terrors“. Nicht mehr Sozialismus 
oder Kapitalismus, Planung oder Markt, Staatsbesitz oder Privateigentum lauteten 
die alles entscheidenden Alternativen, sondern „totale Tyrannei gegen relative Frei­
heit“16.

Der kämpferische Antikommunismus von Intellektuellen wie Burnham und 
Koestler ging einher mit Forderungen nach einer geistigen Befreiungspolitik, einem 
intellektuellen Rollback avant la lettre, wenn man so will. Burnham etwa kritisierte in 
seiner Berliner Rede die Neutralisten gerade auch dafür, dass sie sich nicht um das 
Schicksal der osteuropäischen Nationen unter sowjetischer Herrschaft scherten. Was 
halte man wohl in Städten wie Warschau, Kiew, Riga, Bukarest, Prag, Leipzig, Buda­
pest oder Leningrad von dem Bemühen, „die europäischen Werte durch Neutralität 
gegen die vereinten Angriffe Washingtons und Moskaus zu verteidigen“?, fragte er 
rhetorisch17. Burnham selbst beließ es nicht bei bloßen Worten. Er plante vielmehr 
mit polnischen Exilanten aus dem Kreis um die Zeitschrift ‚Kultura‘, irgendwo in 
Westeuropa eine Universität für Emigranten aus Osteuropa aufzubauen. Dabei ging 
es ihm nicht um ein wissenschaftliches Unternehmen: „If what you have in mind is a 
long-term, rather academic and ‘objective‘ institution“, schrieb er an den polnischen 
Maler und Kunstkritiker Jozef Czapski, „it has little interest for me. […] But a center 
which would be in effect an institutional weapon in the war, and a training ground 
for the liberation of Eastern Europe would be another matter.“18

Der leidenschaftliche, kämpferische und manichäische Antikommunismus à la 
Koestler und Burnham mit seiner unerbittlichen Stoßrichtung gegen Fellow Travellers 
und Neutralisten lässt sich über Stalins Tod 1953 hinaus in der Publizistik des Kon­
gresses finden. So polemisierte beispielsweise im Frühjahr 1958 Friedrich Torberg in 
der österreichischen Schwesterzeitschrift des ‚Monat‘, dem ‚Forum‘, in ätzender 
Schärfe gegen die Anti-Atomtod-Proteste linksliberaler deutscher Intellektueller um 
Hans Werner Richter und den von ihm 1956 gegründeten Grünwalder Kreis.19 Der 
österreichische Schriftsteller warf den Protestierern vor, sie unterschätzten die töd­
liche Gefahr, die weiterhin von der Sowjetunion ausgehe. Die gegen die Atomrüstung 
opponierenden Intellektuellen erinnerten ihn an einen „umgekehrte[n] Don Quicho­
te, der den Riesen für eine Windmühle hält“. Dem einen oder anderen unterstellte er 

16	 Koestler, Das falsche Dilemma, S. 436 f., 441.
17	 Burnham, Die Rhetorik des Friedens, S. 453.
18	 Burnham an Czapski, 20. 10. 1948, zitiert nach: Wiaderny, Der Kongress für kulturelle Frei­

heit, S. 58.
19	 Siehe dazu Geppert, Alternativen zum Adenauerstaat, S. 141–152.



326    Dominik Geppert

sogar, er ziele auf den „Abschluß einer kleinen Rückversicherungspolizze [sic] […] 
für den Fall der Fälle, man weiß ja nie, was kommt“. Der Artikel schloss mit der 
Bemerkung, die Parole „Lieber tot als Sklav‘!“ sei „ungleich anspruchsvoller“ als die 
Parole „Gegen den Atomtod!“20.

II. Traditionslinien des intellektuellen Antikommunismus

Vor dem Hintergrund derartiger Polemiken und angesichts der über ein Jahrzehnt 
zurückreichenden Frontstellung des Kongresses gegen den Neutralismus mag es ver­
wundern, dass Hans Werner Richter keine zwei Jahre später, im März 1960, ernsthaft 
darüber nachdachte, mit dem Kongress für kulturelle Freiheit zu kooperieren, um 
eine deutsch-amerikanische Stiftung ins Leben zu rufen, die er „1848-Gedächtnis-
Stiftung“ nennen wollte21. Dieser bemerkenswerte Plan – aus dem freilich ebenso 
wenig etwas wurde wie aus der Stiftung selbst – war kein Einfallsblitz aus heiterem 
Himmel. Schon anlässlich der Berliner Tagung der Gruppe 47 im Haus am Rupen­
horn Mitte Mai 1955 hatten die Schriftsteller auf Einladung von Lasky die Redaktion 
des ‚Monat‘ besucht22. Im Frühjahr 1956 nahm die Hamburger Regionalgruppe des 
CCF mit dem Grünwalder Kreis Kontakt auf. Man plante eine enge Kooperation, und 
einige Mitglieder des Hamburger CCF nahmen tatsächlich auch an der einen oder 
anderen Veranstaltung des Grünwalder Kreises teil23. Drei Jahre später, im April 1959, 
traf sich Richter mit Walter Hasenclever, damals Mitarbeiter des ‚Monat‘ und später, 
ab 1963, Geschäftsführer und Programmleiter des von Walter Höllerer initiierten Li­
terarischen Colloquiums in Berlin. Man verstand sich glänzend, versicherte einander 
gegenseitiger Wertschätzung und Sympathie und vereinbarte, künftig zusammen­
zuarbeiten. Nicht zufällig lief Richters Anfrage wegen der deutsch-amerikanischen 
Stiftung über Hasenclever.

Wie kam es zu diesen Kontakten? Wie ist die bemerkenswerte Kehrtwendung zu 
erklären? Zwei Gründe sollen im Folgenden etwas genauer betrachtet werden, weil sie 
wichtige Hinweise über die geistigen Verbindungslinien zur Zwischenkriegszeit als 
auch hinsichtlich der eingangs erwähnten verschiedenen Strömungen innerhalb des 
CCF und dessen Veränderung im Verlauf der 1950er Jahre geben.

Der erste Grund für die Annäherung des CCF an Männer wie Hans Werner Richter 
ist darin zu sehen, dass man, zumindest teilweise, denselben intellektuellen Traditions­
linien entstammte und ähnliche biographische Erfahrungen gemacht hatte. Wie Hans 
Werner Richter waren auch Zentralfiguren des CCF in den 1920er und frühen 1930er 
Jahren selbst Kommunisten gewesen. Das galt für Koestler, Burnham, Sperber, Silone 
und Lasky ebenso wie für Plievier oder Borkenau24. Auch die Stationen der Desillusi­
onierung und schließlich der enttäuschten Abwendung vom kommunistischen „Gott, 
der keiner war“ ähnelten einander: die erbarmungslose Verfolgung von Abweichlern 

20	 Torberg, „Fast das ganze geistige Deutschland…“, S. 167.
21	 Richter an Hasenclever, 26. 3. 1960, abgedruckt in: Cofalla, Briefe, S. 301 f.
22	 Vgl. Böttiger, Die Gruppe 47, S. 217.
23	 Siehe Hochgeschwender, Freiheit in der Offensive?, S. 428 f.
24	 Siehe Muraca, Die Rolle der exkommunistischen Intellektuellen.



Intellektuelle und Antikommunismus    327

innerhalb und außerhalb der Sowjetunion, die kommunistischen Säuberungen linker 
Gruppierungen im Spanischen Bürgerkrieg, der Große Terror und die Schauprozesse 
in Moskau 1936 bis 1938 und schließlich der Hitler-Stalin-Pakt vom August 193925.

Schon Zeitgenossen haben behauptet, der leidenschaftliche Hass und die ideologi­
sche Unerbittlichkeit, mit denen Männer wie Koestler oder Burnham dem Kommu­
nismus entgegentraten, sei die typische Überreaktion kommunistischer Konvertiten 
gewesen, die nicht anders als in den Kategorien von Schwarz und Weiß denken könn­
ten. Er sehe sich in seiner Ansicht bestärkt, schrieb der britische Historiker Hugh 
Trevor-Roper, der selbst am Kongress in Berlin teilgenommen hatte, „dass eine befrie­
digende Lösung von denjenigen kommen wird, die jenen obskurantistischen Unsinn, 
dessen Bodensatz nie ganz aus dem System ausgeschieden werden kann, nie ge­
schluckt haben und somit auch nicht erbrechen mussten“26. Dieser Erklärungsansatz 
kann nicht komplett überzeugen, denn es gab Exkommunisten, die anders reagierten 
und die Verteidigung der Freiheit eher über die Initiierung eines transnationalen 
intellektuellen Dialogs als durch die direkte Konfrontation mit dem Kommunismus 
erreichen wollten. Daniela Muraca hat jüngst Ignazio Silone als führenden Repräsen­
tanten dieser Richtung charakterisiert und zwischen einer Koestler- und einer Silone-
Strömung im CCF unterschieden27.

Hilfreicher ist die Beobachtung, dass viele exkommunistische Mitglieder des CCF 
in den 1930er Jahren keine Stalinisten gewesen waren, sondern Trotzkisten. Das gilt 
beispielsweise für Burnham und Lasky, aber auch für Sidney Hook und Irving Kristol 
aus der trotzkistischen Intellektuellenszene um die New Yorker Zeitschrift ‚Partisan 
Review‘28. David Rousset war 1935 wegen ‚Trotzkismus‘ aus der französischen sozia­
listischen Partei, der Section française de l’Internationale ouvrière (SFIO) ausgeschlos­
sen worden und hatte im Jahr darauf die trotzkistische Parti ouvrier internationaliste 
(POI) mit aus der Taufe gehoben. Sie alle hatten zwar in der zweiten Hälfte der 1940er 
Jahre nicht nur dem Trotzkismus, sondern auch dem Sozialismus längst den Rücken 
gekehrt. Aber ihre trotzkistischen Wurzeln sind wichtig, weil sie sowohl den elitären 
Grundzug des CCF erklären helfen als auch die Wertschätzung der Kultur – nicht um 
ihrer selbst willen, sondern als Vehikel politischer Agitation und sozialer Emanzipa­
tion, gleichsam als subversive Ergänzung der Politik, als Fortführung der Politik mit 
anderen Mitteln. „Art, like science, not only does not seek orders, but by its very 
essence, cannot tolerate them“, hatte Trotzki 1938 in der ‚Partisan Review‘ geschrie­
ben. Und weiter heißt es in dem Artikel: „Truly intellectual creation is incompatible 
with lies, hypocrisy and the spirit of conformity.“29

Hans Werner Richter, der 1932 als „trotzkistischer Abweichler“ aus der deutschen 
KP ausgeschlossen worden war, ist ebenfalls zu den Verfechtern einer derartigen Eli­
tenpolitik zu zählen, bei der einer Avantgarde von Gleichgesinnten ein besonderer 
Erziehungsauftrag zukommen sollte und bei der die Kultur für letztlich politische 
Zwecke in den Dienst genommen wurde – oder anders ausgedrückt: bei der Politik 

25	 Siehe Crossman, The God that Failed; für Richter siehe Cofalla, Briefe, S. 49–67, 83 f. 
26	 Zitiert nach: Muraca, Die Rolle der exkommunistischen Intellektuellen, S. 166.
27	 Vgl. Muraca, Die Rolle der exkommunistischen Intellektuellen.
28	 Vgl. Wald, The New York Intellectuals. 
29	 Zitiert nach: Scott-Smith, ‚A Radical Democratic Political Offensive‘, S. 268.



328    Dominik Geppert

und Kultur in eins gesetzt wurden. So ließe sich jedenfalls seine Motivation als Initia­
tor und spiritus rector der Gruppe 47 erklären. Richter sah deren Erfolgsgeheimnis in 
einem Prinzip des indirekten Einflusses. „Man lässt Texte lesen“, heißt es dazu im 
Herbst 1966 in seinem Tagebuch, „man lässt sie kritisieren. Es ist unwichtig, ob die 
Texte etwas besser oder schlechter sind, ob die Kritik brillant oder nicht brillant ist, es 
entsteht, so oder so, Kommunikation, es entsteht, setzt man dies Jahr für Jahr fort, ein 
literarisches Zentrum, ein literarischer Existenzmittelpunkt, es entsteht das, was ich 
den indirekten Einfluss nenne. Er muss sich – in einer demokratischen Gesellschaft 
– auch politisch auswirken. Dieser Einfluss ist unmerklich, kaum wahrnehmbar. Den­
noch bewirkt er mehr als alle Programme, alle Manifeste, mehr als jeder Versuch un­
mittelbar Einfluß zu nehmen.“30

III. Wandlungen des intellektuellen Antikommunismus

Die gemeinsamen weltanschaulichen Wurzeln im Kommunismus beziehungsweise 
im Trotzkismus erklären jedoch nur die ähnlichen Methoden politischer Einflussnah­
me, nicht die inhaltliche Annäherung von CCF und Richters politisch-literarischen 
Aktivitäten in der Gruppe 47, im Grünwalder Kreis und in der Initiative ‚Kampf dem 
Atomtod‘. Um diese inhaltliche Annäherung zu verstehen, muss man bedenken, dass 
die gegensätzlichen Positionen der Neutralisten und der Antikommunisten aus den 
späten 1940er und frühen 1950er Jahren nicht in Stein gemeißelt waren. Die Hoch­
phase neutralistischer Visionen, denen auch Richter und Andersch im ‚Ruf‘ angehan­
gen hatten, ging bereits 1947 ihrem Ende entgegen. Schon zur Jahreswende 1947/48 
war die Mehrzahl der westdeutschen Intellektuellen auf eine mehr oder weniger deut­
lich antikommunistische und prowestliche Linie eingeschwenkt. Bei dem zweiten 
deutschen Schriftstellerkongress, der im August 1948 in Frankfurt am Main, unweit 
des amerikanischen Hauptquartiers, zusammenkam und an dem auch Hans Werner 
Richter teilnahm, dominierte bereits ein liberaldemokratischer, antitotalitärer Frei­
heitsbegriff31.

Richters schrittweise mentale Ankunft in der Bundesrepublik und seine Wandlung 
vom Neutralisten und Gegner des ‚Adenauer-Staates‘ in den späten 1940er und frü­
hen 1950er Jahren hin zum parteipolitischen Engagement für Willy Brandts Sozial­
demokratie kann hier nur in groben Zügen umrissen werden. Zentral war eine ver­
änderte Einstellung zur Parteipolitik und insbesondere zur SPD. Sein Engagement für 
die Sozialdemokratie begann in der zweiten Hälfte der 1950er Jahre mit dem Grün­
walder Kreis und gipfelte in der Wahlkampfhilfe vieler Schriftsteller der Gruppe 47 
für die SPD in den Bundestagswahlkämpfen 1961, 1965, 1969 und 197232. Mit der 
Annäherung an die Bundesrepublik ging auch eine Veränderung des Selbstverständ­
nisses als Intellektueller einher. Diese führte weg von der Parteienskepsis der Weima­
rer Zeit und von der traditionellen prinzipienbewussten Distanz zu den Sphären von 
Macht und Herrschaft hin zur Republik, nicht nur als abstrakte Idee, sondern als 

30	 Tagebuch, 1. 10. 1966; zitiert nach: Geppert, Hans Werner Richter, S. 217.
31	 Vgl. Hochgeschwender, Freiheit in der Offensive?, S. 144 f.
32	 Vgl. Geppert, Von der Staatsskepsis zum parteipolitischen Engagement.



Intellektuelle und Antikommunismus    329

notwendigerweise unvollkommene Wirklichkeit. Über die mühsame und spannungs­
reiche Annäherung an die SPD gelangte ein Intellektueller wie Richter damit letztlich 
auch zu einer Anerkennung des politischen Systems der Bundesrepublik.

Mit Blick auf die Gruppe 47 ließe sich die These vertreten, dass den antikommu­
nistischen Aufwallungen in der Folge des Mauerbaus zwar keine auslösende, aber 
doch eine wichtige katalytische Wirkung in diesem Prozess der systemkonformen 
Politisierung zukam. Die organisatorische Trennung von politischen und literarischen 
Aktivitäten der Gruppe 47, so könnte man argumentieren, endete mit dem Mauerbau 
im Sommer 1961. Durch das Engagement gegen die Atombewaffnung waren einige 
ihrer Mitglieder zwar schon zuvor politisiert worden, aber eben außerhalb der Grup­
pe 47: im Grünwalder Kreis, in der Initiative ‚Kampf dem Atomtod‘. Spätestens seit 
dem Welterfolg von Grass’ ‚Blechtrommel‘ 1959 war der Gruppenname auch einer 
breiteren Öffentlichkeit ein Begriff. Mit dem Mauerbau kam die persönliche Betrof­
fenheit von in Berlin lebenden Gruppenmitgliedern wie Wolfdietrich Schnurre und 
Günter Grass sowie von Richter selbst hinzu, dessen Familie in Bansin auf Usedom 
lebte. Schnurre und Grass richteten an den Schriftstellerverband der DDR die Forde­
rung, zum Bau der Mauer nicht zu schweigen: „Wer den Beruf des Schriftstellers 
wählt, muss zu Wort kommen, und sei es nur durch ein lautes Verkünden, er werde 
am Sprechen gehindert.“33 Richter verfasste einen Brief an Chruschtschow und be­
schuldigte SED-Chef Walter Ulbricht, die Menschenrechte zu verletzen, den Frieden 
zu gefährden und gegen die Grundsätze des Sozialismus zu verstoßen34.

Nach dem Mauerbau ging es Richter um eine stärkere Politisierung der Gruppe 47. 
Dem WDR-Redakteur Roland Wiegenstein schrieb er, er wolle wieder „eine auch po­
litisch engagierte Gruppe haben“. Angesichts der Mauer sei ihm „eine nur literarische 
Gruppe ein Greuel“35. In ähnlichem Ton wandte er sich auch an Schnurre: „Wir 
können diese Dinge [gemeint war der Mauerbau, D.G.] nicht hinnehmen. Auch in 
den nächsten Monaten werden wir uns immer wieder zu Wort melden müssen. […] 
Günter Grass meinte, bevor ich abfuhr: Jetzt muss die Gruppe strapaziert werden. Ja, 
wir werden sie strapazieren.“36 Anfangs blieb das Engagement durchaus noch gewis­
sen überkommenen Denkmustern der Äquidistanz und des Neutralismus verhaftet. 
So forderten etwa zahlreiche Mitglieder der Gruppe 47 die UNO in einem offenen 
Brief auf, ihren Sitz nach Berlin zu verlegen, um nach dem Mauerbau die Sicherheit 
der geteilten Stadt zu gewährleisten37. Auch in dem Band ‚Die Mauer oder der 13. Au­
gust‘, den Richter im Herbst 1961 herausgab, spiegelt sich das Bemühen, auf keinen 
Fall in eine Rhetorik des Kalten Krieges zu verfallen. Das Buch liege ihm wie ein Stein 
auf der Brust, schrieb Richter damals an Fritz J. Raddatz. Es sei ihm, als schleppe er 
die ganze Mauer mit sich herum, „auf meinem Rücken sozusagen und oben auf der 
Mauer sitzt Schnurre [der schärfste Kritiker des Mauerbaus aus den Reihen der 
Gruppe 47, D.G.] und hört nicht auf zu schreien. Das macht mich ganz verrückt. Ich 
schlafe schon schlecht und in meinen Träumen sitzt mir dann Schnurre in einem Ohr 

33	 Abgedruckt in: Richter, Die Mauer, S. 65 f.
34	 Abgedruckt in: ebenda, S. 120–123.
35	 Richter an Wiegenstein, 26. 9. 1961, abgedruckt in: Cofalla, Briefe, S. 368.
36	 Richter an Schnurre, 26. 9. 1961, in: ebenda, S. 362 f.
37	 Abgedruckt in: Lettau, Die Gruppe 47, S. 455–458.



330    Dominik Geppert

und Hermlin [als Sprecher der DDR-konformen Schriftsteller, D.G.] in dem anderen 
und meine Familie sitzt im Gefängnis und das ‚Gewissen der Nation‘ ist geplatzt“38.

Solchen Gewissensnöten zum Trotz bleibt festzuhalten, dass sich Richter und mit 
ihm beträchtliche Teile der Gruppe 47 infolge der Mauerkrise eindeutig für den 
Westen und gegen das SED-Regime aussprachen, insofern also eine klar antikom­
munistische Position bezogen. Was die Mauer anbetreffe, schrieb Richter an den 
Publizisten Gerhard Schoenberner, so sei sie „ein Rudiment stalinistischer Politik, wie 
Ulbricht sowohl in seiner Strategie wie in seiner Taktik immer ein Anhänger Stalins 
war und bleiben wird. Nach meiner Ansicht muss sowohl die Mauer wie Ulbricht 
weg.“39 Das begeisterte Engagement Richters und anderer für Willy Brandt und des­
sen ‚Neue Ostpolitik‘, so ließe sich formulieren, ist gerade auch darauf zurückzu­
führen, dass ein ‚Wandel durch Annäherung‘ gleichsam eine Brücke schlug zwischen 
den gesamtdeutsch-sozialistischen Neutralitätsvisionen der späten 1940er Jahre und 
der mittlerweile als immer positiver anerkannten Verankerung der Bundesrepublik 
im Westen.

Die Person Willy Brandts führt zum Kongress für kulturelle Freiheit zurück. Denn 
jener war neben Carlo Schmid eines der sozialdemokratischen Aushängeschilder des 
Kongresses. In seinem Umfeld als Regierender Bürgermeister von West-Berlin befan­
den sich zahlreiche Mitglieder aus verschiedenen Regionalbüros des CCF: etwa der 
Redenschreiber Klaus Harpprecht aus Köln oder Siegfried Lenz aus Hamburg (letzte­
rer bildete eine weitere direkte personelle Brücke zur Gruppe 47). Schon bald nach 
dem Mauerbau, im September 1961, entwickelten Brandt und sein engster Berater 
Egon Bahr in einem Treffen mit verschiedenen Mitarbeitern des ‚Monat‘ erste politi­
sche Konsequenzen aus der Abriegelung der innerstädtischen Grenze, bei denen es 
sowohl um die Wiederherstellung der Freizügigkeit innerhalb der Stadt ging als auch 
um die Akzeptanz West-Berlins als integraler Bestandteil der Bundesrepublik: wenn 
man so will, eine konzeptionelle Keimzelle der Strategie des ‚Wandels durch Annähe­
rung‘40.

Diese Überlegungen stellten keinen deutschen Sonderweg innerhalb des CCF dar, 
sondern bewegten sich auf der Generallinie des Pariser Sekretariats. Der Wandel 
macht deutlich, dass die 1950er Jahre auch am Kongress für kulturelle Freiheit nicht 
spurlos vorübergegangen waren. Pointiert gesagt: Die Silone-Linie intellektuellen 
Austausches hatte sich gegen die Koestler-Linie eines kämpferischen Antikommunis­
mus durchgesetzt41. Nicht zufällig war Koestler selbst schon im Sommer 1951 aus 
dem CCF ausgeschieden – mit der bezeichnenden Begründung, was als „politische 
Kraft gegründet“ worden sei, habe sich „in eine verweichlichte Kunstbewegung 
verwandelt“42. Die Veränderung der Tonlage wie der inhaltlichen Schwerpunkte hatte 
eine Reihe von Gründen: den Tod Stalins, den Niedergang der Weltfriedensbewegung, 
das in den Aufständen in Ostdeutschland, Polen, der Tschechoslowakei und Ungarn 
1953 und 1956 deutlich werdende Legitimationsdefizit der kommunistischen Herr­

38	 Richter an Raddatz, 7. 11. 1961, in: Cofalla, Briefe, S. 376.
39	 Richter an Schoenberner, 16. 11. 1961, in: Cofalla, Briefe, S. 383 f.
40	 Hochgeschwender, Freiheit in der Offensive?, S. 522 f.
41	 Vgl. Muraca, Die Rolle der exkommunistischen Intellektuellen.
42	 Zitiert nach: ebenda, S. 169.



Intellektuelle und Antikommunismus    331

schaft in Ostmitteleuropa, die Marginalisierung der Kommunistischen Parteien in 
Westeuropa (sogar in ihren Hochburgen Frankreich und Italien), die Transformation 
der westeuropäischen gemäßigten Linken in „Volksparteien modernen Typs“ (Hoch­
geschwender) und ganz allgemein das sich ausbreitende Gefühl, der Westen habe den 
Kalten Krieg der Ideen gegen den Osten gewonnen und die westlichen Gesellschaften 
besäßen nun überzeugende Antworten auf die ideologischen wie praktischen Heraus­
forderungen durch den Marxismus bolschewistischer Spielart. Nicht mehr Koestlers 
„totale Tyrannei gegen relative Freiheit“ war die Losung, sondern die These vom 
„Ende der Ideologien“, die auf der berühmten Mailänder Großtagung des CCF 1955 
verhandelt wurde43.

Dadurch verschoben sich für den CCF die Akzente innerhalb des Antitotalitaris­
mus: weg von der alleinigen Konzentration auf den Antikommunismus, hin zu einer 
neuen Aufmerksamkeit für vermeintliche oder tatsächliche Gefährdungen westlich-
liberalen Gedankenguts von rechts. ‚Refaschisierung‘ wurde das damals genannt. Ge­
meint waren nicht nur Publikationen rechtsextremer Verlage und Autoren als Nähr­
boden für das erneute Wuchern nationalsozialistischer Denkmuster, sondern auch 
personelle Kontinuitäten zur NS-Zeit in Justiz, Schule und Verwaltung, fortbestehen­
de ideologische Verbindungslinien in Teilen der Schulbuchliteratur, auch die Sorge 
vor einer Rückkehr zu verhängnisvollen militaristischen Traditionen angesichts des 
seit Januar 1956 anlaufenden Aufbaus der Bundeswehr. In Gestalt dieser Bedrohungs­
szenarien ergaben sich zusätzliche Berührungspunkte mit Intellektuellen wie Richter 
und seinem Grünwalder Kreis, der sich ausdrücklich als ‚demokratische Feuerwehr‘ 
gegen derartige Tendenzen verstand44. Nicht zufällig liefen Richters Kontakte zum 
CCF über die Regionalbüros in Hamburg, Köln und München, wo diese neue 
Ausrichtung besonders stark vertreten war. Ein Vertreter des alten kämpferischen 
Antikommunismus wie Friedrich Torberg hingegen wurde für seine vorhin zitierten 
Attacken auf Hans Werner Richter von der Zentrale in Paris im Frühjahr 1959 aus­
drücklich gerügt und zurückgepfiffen.45

Aus der Sicht der Kongress-Zentrale in Paris waren dabei wohl nicht nur die ge­
schilderten Gemeinsamkeiten im Kampf gegen antidemokratische und antiliberale 
Gefährdungen von rechts wichtig. Vielmehr dürfte auch die Erkenntnis eine Rolle 
gespielt haben, dass man vielleicht den Kalten Krieg der Ideen gewonnen hatte, dass 
aber das intellektuelle Rollback, das Männern wie Koestler und Burnham vorge­
schwebt hatte, spätestens nach der Niederschlagung des Ungarn-Aufstands im Herbst 
1956 gescheitert war. Das Collège d’Europe, für das Burnham zusammen mit den Exil­
polen der Zeitschrift ‚Kultura‘ geworben hatte, stellte 1958 seine Tätigkeit ein46. Unter 
diesen Umständen waren es nicht mehr radikale Antikommunisten wie Burnham 
und Koestler, die am Engagement für die unterdrückten Völker in Ostmitteleuropa 
festhielten, sondern ehemalige Neutralisten vom Schlage Hans Werner Richters. So 
forderte der bereits erwähnte Publizist Gerhard Schoenberner für die Berliner Regio­
nalgruppe des Grünwalder Kreises den Ausbau von Kontakten zu polnischen Schrift­

43	 Vgl. Scott-Smith, The Politics of Apolitical Culture.
44	 Vgl. Geppert, „Kreuzwegqual zwischen Literatur und Politik“, S. 347.
45	 Vgl. Hochgeschwender, Freiheit in der Offensive?, S. 493 f.
46	 Vgl. Stöver, Die Befreiung (Kap. 9).



332    Dominik Geppert

stellern, um damit kritischeren Stimmen in der polnischen Gesellschaft Gehör zu 
verschaffen und den Pluralismus in der Volksrepublik zu stärken47. Richter selbst 
warb für die Errichtung sogenannter „fliegender Universitäten für Ostprobleme“ in 
Form von Vorlesungszyklen und Gastvorträgen zur marxistischen Philosophie und 
Ökonomie, zum historischen Materialismus, Stalinismus, zur Sowjetunion und DDR 
an Hochschulen und anderen Bildungseinrichtungen48. Die Forderung nach verbes­
serten Informationen über den ‚Feind im Osten‘ schien in der Situation des Jahres 
1957 konsensfähig, alles, was darüber hinaus ging – etwa Ernst Noltes Vorschlag einer 
Anerkennung der Oder-Neiße-Grenze –, zunächst noch nicht.

Selbst diese zögerlichen Aktivitäten wurden in Moskau und Ost-Berlin als Be­
drohung wahrgenommen. Das geht aus einer umfangreichen Akte des DDR-Staats­
sicherheitsdienstes über den Grünwalder Kreis hervor49. Im Januar 1957 bekam das 
Ministerium für Staatssicherheit in Ost-Berlin einen streng vertraulichen Hinweis aus 
Moskau, den Kreis im Auge zu behalten, weil er womöglich Kontakte „mit solchen 
Personen aus Polen und der DDR“ aufnehmen wolle, die „eine ‚Liberalisierung‘ 
anstreben“50. Auch Verbindungen mit dem Petöfi-Kreis, einem intellektuellen Zent­
rum der ungarischen Revolution von 1956, hielt Moskau für möglich. Derartige Be­
ziehungen erschienen in der Situation des Jahres 1957, vor dem Hintergrund des ge­
rade erst blutig niedergeschlagenen Volksaufstandes in Ungarn sowie der vorange­
gangenen Unruhen in Polen, besonders gefährlich. Die Spionageabwehr des 
DDR-Ministeriums für Staatssicherheit bestätigte die Einschätzung der sowjetischen 
Kollegen. Der Grünwalder Kreis, so glaubte man, strebe danach, „innerhalb des so­
zialistischen Lagers die Meinungsdifferenzen auszunutzen, um die sogenannte Libe­
ralisierung zu erreichen, die zu einer völligen Aufweichung“ führen solle51.

IV. Resümee

Abschließend lässt sich somit feststellen, dass es den Antikommunismus linker Intel­
lektueller in der Bundesrepublik nicht gab. Er existierte vielmehr in verschiedenen 
Schattierungen und in verschiedenen Mischungsverhältnissen von Antikommunis­
mus und Antifaschismus. Gleichzeitig bleibt auch zu konstatieren, dass die Polarisie­
rung ‚hier Neutralist, dort Kalter Krieger‘ im Verlauf der 1950er Jahre an Bedeutung 
verlor und einer größeren Einigkeit in der Verschiedenheit Platz machte. Dazu leistete 
gerade auch ein antikommunistischer Grundkonsens seinen Beitrag. Ein gemäßigter 
Antikommunismus, wie ihn Silone oder Aron innerhalb des CCF gegen polarisieren­
de Intellektuelle vom Schlage Koestlers vertraten, war offen für andere Formen des 
Antikommunismus – auch für solche sozialistischer oder sozialdemokratischer 
Provenienz, für die Männer wie Hans Werner Richter standen. Ein derart entradikali­
sierter Antikommunismus konnte die Plattform für ein zentristisches intellektuelles 

47	 Vgl. Heesch, Der „Grünwalder Kreis“, S. 59.
48	 Cofalla, Briefe, S. 247.
49	 BStU, MfS-AS, 48/61.
50	 Ebenda, Bl. 45, Bericht (übersetzt aus dem Russischen), 17. 1. 1957.
51	 Ebenda, Zitat Bl. 111, Arbeitsgruppe Sicherung I: Einschätzungsbericht, 27. 9. 1957.



Intellektuelle und Antikommunismus    333

Projekt jenseits der Extreme von rechts und links bilden, das manche Zeitgenossen 
unter dem Schlagwort vom ‚Ende der Ideologien‘ subsumierten und das Historiker 
im Rückblick mitunter als ‚Konsensliberalismus‘ beschrieben haben52. Auch wer nicht 
„die Fanfare des Kalten Krieges“ blasen wollte, wie Richter 1961 schrieb, der wusste 
doch, das James Burnham Recht hatte, wenn er betonte, dass Katyn und Kolyma 
schrecklicher waren als Coca Cola53.

52	 Vgl. etwa Doering-Manteuffel, Wie westlich sind die Deutschen?, S. 76.
53	 Hans Werner Richter an Gerhard Schoenberner, 16. 11. 1961, in: Cofalla, Briefe, S. 383 f.




