Anna Hdjkova
Mutmaflungen iiber deutsche Juden: Alte Menschen aus
Deutschland im Theresienstadter Ghetto

Jacob Jacobson, der 67 Jahre alte frihere Direktor des Gesamtarchivs der Juden in
Deutschland, bemerkte nach dem Krieg zu seiner Zeit in Theresienstadt: ,Es dauerte wohl
fir jeden einige Zeit, bis er sich in die neuartigen Verhéltnisse hineingefunden, und bis
er gelernt hatte mit Theresienstidter Augen zu sehen und alles um sich herum aus der
Besonderheit Theresienstadts zu verstehen und gerecht zu beurteilen.“! Jacobsons AuBe-
rung ist in vielerlei Hinsicht reprasentativ fir die altere Generation deutscher Juden, die
ins Ghetto Theresienstadt deportiert wurden. Als er nach Theresienstadt kam, war er ein
alter Mann; er besall nur eine geringe Kenntnis der Tschechoslowakei oder der tschechi-
schen Kultur. Theresienstadt war fur ihn zunachst ein Schock, doch konnte er sich den
Verhaltnissen im Ghetto anpassen und wurde zu einem Teil der ,Zwangsgemeinschaft®.

Der vorliegende Artikel analysiert die Stellung alterer deutscher Juden in der Theresien-
stadter Haftlingsgemeinschaft. Er nennt ihre Zahl und ihre Sterblichkeit, skizziert ihre
Lebensbedingungen im Ghetto, spiirt auBerdem ihren kulturellen Werten nach und fragt,
wie sie sich verhalten haben, was ihnen wichtig war und wie sie sich kulturell von anderen
Gruppen unterschieden. Er untersucht ihr Bild vom Ghetto und ihr Verstindnis der
»~Zwangsgemeinschaft®. Die meisten alteren deutschen Juden im Ghetto waren eine be-
sondere Gruppe von Underdogs, die sich indes in Theresienstadt als tiberraschend ge-
schickt und flexibel erwies.

Ein solcher Versuch wirft freilich die Frage auf, wie wir denn die Geschichte einer dezi-
mierten Gruppe schreiben kénnen, eine Geschichte von Menschen, die sterben? Schlie$3-
lich haben 92,18 Prozent der ilteren deutschen Juden Theresienstadt nicht tiberlebt.? Wir
Historiker arbeiten normalerweise tiber Leben, nicht tiber Tod. Auch sind die Quellen
mit Vorsicht zu behandeln: Zeugnisse werden von denen geschrieben, die noch leben.
Jene, die ein Tagebuch fithren, machen nur Notizen, solange es ihnen nicht allzu schlecht
geht. Berichte, die nach dem Krieg entstanden, stammen allein von Uberlebenden. Doch
konnen wir die Beziehung der Verfasser zu ihren Freunden und Verwandten untersu-
chen, wiahrend diese starben. Wir konnen sehen, wie sie mit dem Tod in Theresienstadt
umgingen, als er zu einem wahrscheinlichen Ereignis wurde. Das mag meine Interpreta-
tion zu positiv erscheinen lassen. In der Tat haben einige der dlteren deutschen Juden die
Befiirchtung geauBert, Theresienstadt in zu rosigem Licht geschildert zu haben. Aber die
Untersuchung von Schrecknissen hat nun einmal ein inhdrentes Problem: Ein Blick auf
das Elend ist noch keine Analyse; auch kann der Prozess einfach tiberwiltigend sein. Das
Folgende ist daher eine Wanderung auf schmalem Grat.

! Bericht von Jacob Jacobson, Yad Vashem Archives Jerusalem (YVA), O2, 373. Hier und im Folgen-
den habe ich die Orthografie nicht verbessert. Ich danke Ingrid Schupetta, Stefanie Schiiler-Springo-
rum, Peter Boehm, Eric Gordy und Rochelle Co6té fur ihre Kommentare und Hinweise, ebenso Doris
Bergen und Till van Rahden fir ihr detailliertes Feedback.

2 Gesamtzahl fiir die gesamte Existenz von Theresienstadt, gezihlt fiir die vor Ende 1883 Geborenen
(die also 60 Jahre und alter im Jahr 1943 waren). In Theresienstadt waren 32 077 mehr als 60 Jahre
alte deutsche Juden, von ihnen haben 2510 tiberlebt.

179



180 Anna Hajkova
Die Ankunft deutscher Juden in Theresienstadt

Theresienstadt wurde im November 1941 als Durchgangslager fiir Juden aus dem Protek-
torat Bohmen und Miahren gegriindet. Spater, als die deutschen und 6sterreichischen Ju-
den ankamen, erhielt das Lager die Funktion eines Ghettos fiir Altere und eines ,Vorzugs-
lagers“. Noch spiter putzten die Nationalsozialisten Theresienstadt als Propagandalager
auf, das einer Delegation des Internationalen Roten Kreuzes gezeigt werden konnte. Der
letzte Aspekt ist in der Theresienstadt-Forschung oft iiberbetont worden, wobei leicht aus
den Augen geriet, dass dieser Besuch und der danach gedrehte Propagandafilm wenig
Einfluss auf das Alltagsleben im Ghetto hatten. Die Hiftlinge starben an Unterernidhrung,
waren von Schmutz und Ungeziefer geplagt und lebten unter der stets gegenwartigen
Drohung der Deportation nach Osten. Insgesamt wurden 148 000 Juden nach Theresien-
stadt verbracht: 74 000 aus dem Protektorat, mehr als 42 000 aus Deutschland und uber
15000 aus Osterreich, auerdem noch kleinere Gruppen aus den Niederlanden, Dine-
mark, der Slowakei und Ungarn. Uber 33000 Menschen — mehrheitlich iltere — starben
in Theresienstadt an Krankheiten und Untererndhrung. Die meisten Familien waren ge-
trennt untergebracht, Manner und Frauen in verschiedenen Behausungen oder Riumen.
Die Zimmer enthielten von Insassen hergestellte Stockbetten und beherbergten zwischen
acht und sechzig Insassen. Theresienstadt stand unter SS-Verwaltung, da aber nur dreifig
SS-Angehoérige anwesend waren, tibernahmen tschechische Gendarmen, die alle drei
Monate ausgetauscht wurden, die Bewachung.

Es gab eine judische Selbstverwaltung, die ein komplexes System von Abteilungen her-
vorbrachte.® Theresienstadt war eher Uiber- als unterorganisiert. Das Ghetto wurde jedoch
nie ein Arbeitslager. Auf Grund der heruntergekommenen Verhiltnisse in der Stadt und
des hohen Anteils alter und kranker Menschen mussten 90 Prozent der Arbeitsleistung
firr die Erhaltung der Infrastruktur des Ghettos verwendet werden.* Es bestand fiir jeden
zwischen 14 und 60 Jahren Arbeitspflicht (die Grenzen veranderten sich im Laufe der
Zeit). Wer uber 60 Jahre alt war, brauchte nicht zu arbeiten, wollte er doch titig sein,
musste er einen Abteilungsleiter finden, der ihn beschaftigte. Daher bezeichne ich als
yalt* die tiber 60-Jdhrigen.

Die Lebensmittel wurden im Ghetto nach dem jeweiligen Status als Arbeitskraft verteilt.
Es gab ein kompliziertes System der Zuteilung, nach dem entschieden wurde, wer berech-
tigt war, Sonderrationen und ZubuBen zu empfangen. Grob gesprochen wurde zwischen
Schwerarbeiter, Normalarbeiter, Krankem und Nichtarbeiter unterschieden. Zwar ist eine
Tabelle der pro Tag in jeder Kategorie zugeteilten Kalorien tiberliefert, nach der Nicht-
arbeiter 1487 Kalorien erhalten sollten. Tatsachlich fielen aber in der Praxis die Portionen
der Nichtarbeiter jedoch anders aus, waren oft kleiner und enthielten vor allem keine Vi-
tamine, Ballaststoffe oder Eiwei. Nur diejenigen, die schwere korperliche Arbeit zu leis-
ten hatten, etwa Handwerker oder Koche, schafften es in die Kategorie ,Schwerarbeiter.

Ab Juni 1942 wurden bestimmte Gruppen von Juden aus ganz Deutschland, insgesamt
42000, nach Theresienstadt verbracht. Das Referat IVB4 des Reichssicherheitshauptamts
hatte die Deportation der tiber 65 Jahre alten gebrechlichen Juden mit Ehegatten, deko-
rierter Weltkriegsteilnehmer mit ihren Frauen, jadischer Partner aus nicht mehr beste-

3 Fir einen Uberblick siche die zwei Gliederungen (August 1944 und Januar 1945) in YVA, 064, 24.
4 Siehe Miroslav Karny, ,Pracovni® & ,zaopatfovaci“ Terezin? Iluze areality tzv. produktivniho ghetta,
in: Litoméficko XXV (1989), S.95-107.



Mutmalungen (iber deutsche Juden 181

henden Mischehen und solcher jidischer ,Mischlinge®, die nach den Niirnberger Geset-
zen als Juden galten (,Geltungsjuden®), verfigt, ferner der Funktiondre der Reichsver-
einigung der Juden; auch untergetauchte Juden, die aufgespiirt worden waren, wurden,
wenn sie Glick hatten, nicht nach Auschwitz, sondern nach Theresienstadt verschickt.
Beim Kriegsende, von Januar 1945 an, wurden die meisten jiidischen Partner aus noch
bestehenden Mischehen hierher gebracht.?

Die Schaffung dieser speziellen Kategorien hatte eine beruhigende Wirkung: Die
Deportierten erwarteten giinstigere Lebensbedingungen in einer Stadt mit einem ange-
nehmen Klima. Viele der deutschen Juden rechneten damit, dass Theresienstadt in ihr
Erfahrungsschema passte, dass es zu den bohmischen Badeorten gehorte, zu Karlsbad,
Franzensbad und Marienbad.

Zahlen und Menschen

Es waren meist dltere Menschen, vor allem Frauen (die zwei Drittel der Deportierten in
den deutschen Transporten ausmachten), die aus dem ,Altreich® nach Theresienstadt
verbracht wurden. Wie Rita Meyhofer in ihrer Studie tber die Berliner Deportierten nach
Theresienstadt zeigte, handelte es sich bei ihnen um Angehoérige der Mittelklasse und der
oberen Mittelklasse. Die Mehrheit der aus Berlin Deportierten hatte zuvor in Wilmers-
dorf, Charlottenburg und Schéneberg gewohnt.®

Fast drei Viertel der Deportierten (73 Prozent) waren alter als 60 Jahre, und darin sind
die Mischehen-Transporte des Winters 1945 enthalten, die im Durchschnitt wesentlich
junger waren. Der typische Ankémmling aus Berlin war eine 79 Jahre alte Frau. GroBSen
Teilen der eintreffenden deutschen und osterreichischen Juden wurden Unterkiinfte in
den unmoblierten Dachboéden der grofen Kasernen zugewiesen, dies waren in dem be-
reits Uberfiillten Ghetto die einzig verfliigbaren noch leeren Riume, weil sie als Unter-
kunft so wenig geeignet waren. Die alten Leute lagen hier auf dem nackten Boden; die
niachsten Waschgelegenheiten befanden sich in einem tiefer gelegenen Stockwerk oder
im Freien. Ab 1943, als sich die Verhaltnisse in Theresienstadt etwas besserten, lebten die
deutschen Juden zumeist nicht mehr in Kasernen, sondern in Hausern — doch waren die
Kasernen gerdumiger und verfiigten oft iber bessere Infrastruktur.”

Das Zusammenwirken elender Wohnverhiltnisse, mangelhafter Erndhrung und Alter
sowie minimaler medizinischer Versorgung fiihrte alsbald zu vielfachem Tod unter tbels-

5 Beate Meyer, ,Altersghetto, ,Vorzugslager* und Titigkeitsfeld: Die Reprisentanten der Reichsver-
einigung der Juden in Deutschland und Theresienstadt, in: Theresienstidter Studien und Dokumen-
te 2004, S.124-149; Alfred Gottwaldt/Diana Schulle, Die ,Judendeportationen® aus dem Deutschen
Reich 1941-1945, Wiesbaden 2005. Die Kategorien bedeuten jedoch nicht, dass alle Alteren iber 65
Jahre tatsichlich nach Theresienstadt deportiert wurden: Im Jahr 1942 gerieten 37% der Menschen
aus dieser Gruppe, die noch in Deutschland waren, in einen der Osttransporte.

6 Rita Meyhofer, Berliner Juden und Theresienstadt, in: Theresienstidter Studien und Dokumente
1999, S.31-51.

7 Die meisten der von mir untersuchten Diaristen und Autoren von Erinnerungsberichten schreiben
dartiber, dass sie in Hausern lebten, im Unterschied dazu lebten die jiingeren Menschen gewohnlich
in Baracken. Siehe auch Margarete Peddes (Archiv Pamatniku Terezin/Archiv der Gedenkstitte The-
resienstadt [APT], A, 10549 ) und Arnost Kleins Tagebuch (Archiv Zidovského muzea Prahy/Archiv
des Jidischen Museums in Prag [AZMP], Terezin, 324) (beide waren Hausilteste und schrieben aus-
fithrlich tber ihre Hausbewohner).



182 Anna Hajkova

ten Bedingungen. Im September 1942, als die Belegung mit 60 000 Insassen ihren Hohe-
punkt erreichte, starben 3976 Personen; alter als 65 Jahre waren 3700, und 2450 kamen
aus dem ,Altreich”. Die SS ,loste“ das Problem der I"Jberbelegung, indem sie alte Men-
schen gezielt nach Treblinka schickte; niemand von ihnen hat tiberlebt. Nach der Welle
der Treblinka-Transporte waren nur noch 33 Prozent der Ghetto-Insassen alter als 65
Jahre. Gegen Ende 1942, dem Jahr, in dem die meisten deutschen Juden dort eintrafen
(insgesamt 33 505 Menschen), dnderte sich gleichzeitig die Zusammensetzung: 8 953 star-
ben dort, 6913 wurden in die Lager im Osten verbracht. Am 31. Dezember 1942 war nur
noch die Halfte der deutschen Deportierten am Leben und somit auch in Theresienstadt.
Nur einmal erwies sich hohes Alter als Vorteil: Wahrend der im Herbst 1944 stattfinden-
den Liquidierungs-Transporte schiitzte die SS die tiber 65-Jadhrigen, um die Illusion des
Altersghettos zu erhalten. Zwischen Ende Oktober 1944, als der letzte Transport nach
Auschwitz ging, und Anfang Januar 1945, als aus dem Protektorat eine erhebliche Anzahl
von Juden aus Mischehen anlangte, waren die deutschen Juden eine ebenso starke Grup-
pe wie die tschechischen.®

Da die grole Mehrheit der deutschen Juden éalter als 60 Jahre war, unterlagen sie nicht
mehr der Arbeitspflicht; oft waren die alten Menschen ohnehin zu krank oder zu schwach.
Sie zahlten dann allerdings zur Kategorie der Nichtarbeiter, die nur ein Minimum an Le-
bensmitteln erhielt. Aber selbst wenn die Alteren arbeiteten, erreichten sie selten vorteil-
hafte Stellungen, in denen sie Zugang zu Sonderzuteilungen oder gar Schwerarbeiterrati-
onen gehabt hitten. Der Mangel an Nahrung hatte fatale Folgen. Die Menschen wurden
schwicher und konnten nicht einmal leichtere Krankheiten abwehren. Infektidse Enteri-
tis trat so haufig auf, dass man sie ,terezinka“ nannte; ihre Opfer starben an Dehydrie-
rung und Herzschwache. Im Frihjahr 1943 besuchte Karl Loewenstein, der Leiter der
Ghettowache, die Pathologie. Er war schockiert: ,Die Leichen der Verstorbenen, die ich
hier sah, bestanden lediglich aus mit Haut iberzogenen Knochen. Diese Toten waren im
wahrsten Sinne des Wortes verhungert. Ich sah Leichen, die nicht schwerer waren als ein
kleines Kind.“® Als er nachfragte, bestitigten die Arzte, dass solche Leichen gang und
gibe seien.

Im Folgenden wird die Sterblichkeit alter Menschen in Theresienstadt analysiert.!? Gibt
es signifikante Unterschiede hinsichtlich Geschlecht und Herkunft? Der Schwerpunkt
liegt auf den drei groBten Gruppen: den ilteren Deutschen, Tschechen und Osterrei-
chern. Die nachstehende Tabelle bietet einen Uberblick tiber die tiber 65-Jiahrigen, die
entweder im Ghetto starben oder dort befreit wurden — die in Lager im Osten Deportier-
ten sind also ausgeschlossen.

Die Sterberate alterer deutscher Juden lag etwas hoher als die der tschechischen und
osterreichischen Juden. Alte tschechische Judinnen verzeichneten die ,niedrigste” Sterb-
lichkeit, 84,47 Prozent, iltere deutsche Manner die hochste, 92,60 Prozent. Alles in allem
ist das Ergebnis insofern tliberraschend, als die Differenz nur sieben Prozent betragt. Die

8 Am 29.10.1944 lebten 3671 deutsche und 3764 tschechische Juden im Ghetto (Menschen aus
dem Sudetengau wurden als Tschechen gezéhlt). Vojtéch Blodig irrt in seiner Kalkulation, zu diesem
Zeitpunkt wiren deutsche Juden in der Mehrheit gewesen: Blodig, Die letzte Phase der Entwicklung
des Ghettos Theresienstadt, in: Miroslav Karny/Vojtéch Blodig/Margita Karna (Hrsg.), Theresien-
stadt in der ,Endl6ésung der Judenfrage®, Prag 1992, S. 267-278, hier S. 268.

9 Karl Loesten [Nachkriegsnachname Loewensteins], Aus der Hoelle Minsk in das ,Paradies“ There-
sienstadt 1941-1945, Leo Baeck Institute New York (LBI NY), ME 398, S. 262.

10 Tch méchte meinem Vater Radko Hajek fiir seine Hilfe bei der Analyse dieser Daten danken.



MutmaRungen lber deutsche Juden 183

Tabelle 1
Gruppen Insgesamt In Theresienstadt Prozent
verstorben

Tschechische Frauen 3225 2724 84,47
Tschechische Manner 2431 2067 85,03
Deutsche Frauen 12268 11133 90,75
Deutsche Manner 6865 6537 92,60
Osterreichische Frauen 3833 3272 85,36
Osterreichische Manner 2371 2120 89,41

tschechischen Juden kamen haufig mit ihren Kindern und Enkeln ins Ghetto, wihrend
die Familien der deutschen Deportierten meist emigriert oder in andere Lager verschleppt
worden waren; auBerdem wurden altere deutsche Juden gezielt nach Theresienstadt
deportiert. Man sollte annehmen, dass die Anwesenheit der Familie die Sterberate der
tschechischen Alten herabgesetzt haben wiirde, doch war das offensichtlich nicht der Fall.
Viele junge tschechische Juden erwahnen die Anwesenheit ihrer GroBeltern und deren
rapides Hinscheiden.!! In dieser Hinsicht ist die Sterblichkeit der deutschen Juden also
nicht auBergewohnlich hoch. Es ist auch merkwiirdig, dass die osterreichische Rate nicht
hoher liegt, da die alteren Osterreichischen Juden ohne ihre Familien in Theresienstadt
ankamen.

Sybil Milton sagte in ihrem bahnbrechenden Artikel ,Women and the Holocaust®, Frau-
en hitten sich in Konzentrationslagern und Ghettos besser angepasst und daher manch-
mal bessere Uberlebenschancen gehabt.!2 Auf Miltons Aufsatz gestiitzt, hat Anita Tarsi die
Situation der alteren deutschen Frauen in Theresienstadt untersucht. Sie kam zu dem Er-
gebnis, dass diese in der Tat eine hohere Uberlebensrate hatten als die élteren deutschen
Minner.'? Zwar fehlt uns zuverlissiges Material zur Uberpriifung der Behauptung Sybil
Miltons, doch dank der Haftlings-Datenbank des Instituts Theresienstadter Initiative kon-
nen wir die Lage in Theresienstadt genauer in Augenschein nehmen und Tarsis These
uberpriifen.

Wenn wir die oben gezeigte Tabelle betrachten, sehen wir, dass die Sterblichkeitsrate
der Frauen nicht wesentlich geringer ist als die der Méanner; die Differenz ist noch kleiner
als bei den nationalen Gruppen. Jedenfalls ist der gewiss vorhandene Unterschied nicht
grofl genug, um auflerhalb des historischen Zusammenhangs relevant zu sein. Seit Beginn
des 20. Jahrhunderts und seit es eine bessere medizinische Versorgung der Frauen gibt,
vor allem gynakologische Firsorge, haben Manner eine kiirzere Lebenserwartung als
Frauen. Die alten deutschen Juden, die nach Theresienstadt deportiert wurden, zwischen

11 Milo§ Pick, Nadéje se vzdat neumim, Brno 2010, S.35. Vgl. auch Interview von Irena S., AZMP,
Vzpominky, 407.

12 Sybil Milton, Women and the Holocaust: The Case of German and German-Jewish Women, in:
Renate Bridenthal/Atina Grossmann/Marion Kaplan (Hrsg.), When Biology Became Destiny: Women
in Weimar and Nazi Germany, New York 1984, S.297-333, hier S. 311 und 313. Diese Aussage muss in
dem Kontext gesehen werden, dass die Mehrzahl der Lagertiberlebenden Manner waren, und Frauen
viel schlechtere Chancen hatten, die Selektion zu tberstehen.

13 Anita Tarsi, Das Schicksal der alten Frauen aus Deutschland in Theresienstadt, in: Theresienstid-
ter Studien und Dokumente 1998, S. 100-130.



184 Anna Hajkova

1860 und 1883 geborene Menschen, gehorten der ersten Generation an, auf die diese
Verbesserung des Gesundheitswesens Einfluss gehabt hatte. Die Differenz in den Sterb-
lichkeitsraten der Méanner und Frauen ist also die Folge des historischen medizinischen
Fortschritts, nicht einer besseren Anpassung der Frauen. In einem zweiten Schritt wird
nun die Periode zwischen der Ankunft in Theresienstadt und dem Tod untersucht, wiede-
rum mit der Frage, ob Unterschiede zwischen Minnern und Frauen festzustellen sind.

Tabelle 21*

Gruppe Tage -19 20-49 50-99 100-199  200-299 >499  Gesamt Median
Tsch. Fr. 463 385 524 560 569 222 2723 98
Tsch. M. 250 278 375 482 520 162 2067 124
Dt. Fr. 1731 1711 1702 2811 2106 1023 11084 112
Dt. M. 817 974 1028 1646 1304 567 6336 117
Ostr. Fr. 377 523 626 788 620 316 3250 109
Ostr. M. 214 309 379 515 490 200 2107 144
Insgesamt

Tsch. 715 665 900 1049 1090 384 4803 108
Dt. 2579 2716 2758 4494 3437 1604 17588 114
Ostr. 591 832 1005 1303 1110 517 5358 115

Altere Frauen starben also in Theresienstadt wesentlich frither als Méanner. Tschechische
judische Frauen starben im Durchschnitt innerhalb von 98 Tagen nach ihrer Ankunft, die
Minner innerhalb von 124 Tagen. Fur die deutschen Juden betrug die Differenz nur fiinf
Tage (112 fur die Frauen, 117 fiir die Manner). Die alteren Tschechen starben frither als
die Deutschen und Osterreicher. Die meisten Menschen, 24,7 Prozent, starben zwischen
dem 100. und dem 199. Tag nach der Ankunft, die zweitgroBte Gruppe, 20,4 Prozent,
zwischen dem 200. und dem 499. Tag. Eine Analyse dieser traurigen diirren Zahlen legt
mehrere Folgerungen nahe: Erstens: Die Alteren starben nicht unmittelbar nach ihrer
Ankunft, wie es in Erinnerungsberichten oft gesagt wurde. Wurden sie nicht weiter depor-
tiert, lebten sie lang genug — zwischen drei Monaten und anderthalb Jahren —, um als La-
gerinsassen prisent zu sein. Zweitens: Altere Frauen starben ebenso oft wie die Manner
und in der Regel friher als diese, um rund 10 Prozent: Die Frauen schieden im Durch-
schnitt nach 109, die Manner nach 120 Tagen dahin. Wir kénnen also Tarsis These wider-
legen.

Natirlich kénnten und sollten diese Ergebnisse noch weiter geprift werden. Es wére
zum Beispiel interessant, das genaue Alter der iber 65 Jahre alten Manner und Frauen —
am Tag ihres Todes in Theresienstadt — herauszufinden. Vielleicht waren die Frauen im
Durchschnitt alter. Auch ist zu bedenken, dass viele der deutschen Frauen allein eintra-
fen, die meisten Mdnner hingegen mit ihrer Frau. (In die Emigration gingen mehr Mén-
ner als Frauen.) Es miusste also festgestellt werden, ob jene ohne Partner frither starben.
Uberdies wire danach zu fragen, in welchem MaBe die Transporte nach Osten unsere

4 Median bedeutet hier den Mittelwert der Verteilung der Anzahl der Tage zwischen Ankunft und
Tod. Fur einige Personen (sehr wenige, zum Beispiel 13 der alteren tschechischen Juden) kénnen
wir das Geschlecht nicht feststellen, daher der Unterschied in der Gesamtzahl.



MutmaRungen lber deutsche Juden 185

Statistik beeinflussen. Derartige Forschungen kosten jedoch viel mehr Zeit und Energie
als die hier vorgelegte Untersuchung, die einen quantitativen Rahmen zu der anschlie-
Benden qualitativen Analyse zeigen sollte. Quantitative Analysen konnen also, wann im-
mer sie moglich sind, sehr hilfreich sein bei der Ausbalancierung qualitativer Feststellun-
gen oder zu neuen Fragestellungen fithren.

Leben in Theresienstadt

Nahezu alle Zeugnisse zu diesem Thema stimmen darin tiberein, dass die tschechisch-ju-
dische Mehrheit gegen die deutschen Juden voreingenommen war. Doch ergab sich sol-
che Voreingenommenheit aus einem asymmetrischen Verhéltnis. Jede Gemeinschaft ent-
wickelt Annahmen ftiber in ihr existierende Gruppen, dazu gesellen sich Machtstrukturen,
die von Faktoren wie Alter, Ankunftszeit, Kultur und Herkunft abhingen. In Theresien-
stadt war die Tatsache, dass die tschechischen Juden zuerst da waren, sieben Monate vor
den deutschen, ein wichtiger Faktor in der Gestaltung der Struktur der Gemeinschaft.
Ferner stellten sie fiir einige Zeit die absolute Mehrheit dar und blieben auch danach die
groBte Gruppe im Ghetto. Die jungen tschechischen Juden wurden die sozial dominante
Gruppe im Ghetto; sie hatten den besten Zugang zu Ressourcen und waren gleichzeitig
eine Gruppe mit hohem sozialen Status und Prestige.!®

Kurzum, die tschechischen Juden waren die soziale Elite im Ghetto, und fiir sie rangier-
ten die deutschen Juden am unteren Ende der sozialen Hierarchie. Letztere kamen erst
seit Juni 1942 an, sie waren alt, schwach, verwirrt, sprachen kein Tschechisch und hatten
kaum eine Vorstellung von tschechischer Kultur, Geschichte oder Politik. Fir sie war die
Tschechoslowakei das Land mit dem Dreibiddereck!® und jenes, in das einige ihrer Freun-
de und Verwandten emigriert waren. Theresienstadt war in diesem Sinne die erste Begeg-
nung der Reichsdeutschen mit etwas Tschechischem, wo das deutsche Element nicht a
priori das starkere darstellte.

Meine Forschung zeigt den kraftigen, ja dominanten Einfluss von Nationalitit als einem
kategorisierenden Faktor in der Zwangsgemeinschaft. Die meisten Insassen eines jiidischen
Ghettos dachten in Stereotypen, die nationalistischen Anschauungen entstammten und
wihrend der ganzen Dauer von Theresienstadt recht lebendig blieben.!” In diesen An-
schauungen mischten sich nationale, ethnische, kulturelle und biologisierende Elemente.
So wurde zum Beispiel von den deutschen Juden gesagt, sie sihen so und so aus und ver-
hielten sich dementsprechend — nur weil sie aus Deutschland kamen.

Den tschechischen Juden stand ein ganzes Arsenal negativer historischer Stereotype zur
Verfiigung, aus dem sich alle in Theresienstadt vertretenen Generationen und die Men-

15 Anna Hajkova, Die fabelhaften Jungs aus Theresienstadt. Junge tschechische Ménner als dominan-
te soziale Elite im Theresienstidter Ghetto, in: Christoph Dieckmann/Babette Quinkert (Hrsg.), Im
Ghetto. Neue Forschungen zu Alltag und Umfeld (= Beitrage zur Geschichte des Nationalsozialis-
mus, 25), Gottingen 2009, S. 116-135.

16 Fiir eine herausragende kulturgeschichtliche Untersuchung der jihrlichen Kurreisen-Rituale sie-
he Miriam Triendl-Zadoff, Nachstes Jahr in Marienbad. Gegenwelten jiidischer Kulturen der Moder-
ne, Gottingen 2007.

17 Zum stirker werdenden Nationalismus in der Tschechoslowakei in dieser Zeit sieche u.a. Tara Zahra,
Kidnapped Souls: National Indifference and the Battle for Children in the Bohemian Lands, 1900-
1948, Ithaca 2008.



186 Anna Hajkova

schen der verschiedenen Regionen bedienten, ob sie nun Tschechisch, Deutsch oder bei-
des sprachen. Jifi Borskys Meinung ist ein gutes Beispiel dafiir, was viele tschechische Ju-
den tber die neu eintreffenden Deutschen dachten: ,Unangenehme Nachricht war die
Ankunft des ersten Transports aus Berlin am 2. Juni 1942. Es war ein fremdes und fremd-
sprachiges Element, sehr unterschiedlich in ihren saupreuBischen Gewohnheiten. Wir
fiirchteten zurecht, dass die SS die Juden aus dem Reich bevorzugen wird.“1®

Solch feindseliger Ton blieb den deutschen Juden nicht verborgen. Die eben zitierte
Kritik findet ihr Gegenstiick in der Aussage Egon Strassburgers, eines alteren Berliner Ju-
den, der 1943 nach Theresienstadt verbracht wurde:

,Die Tschechen mochten die Deutschen nicht lieben, und sie waren leider immer der Meinung, dass

die deutschen Juden schuld an Hitlers Debut waren. Und bewies der Deutsche Anhénglichkeit an

sein Vaterland, so behaupteten die Tschechen, dies wére ein schlechter Zug. Dabei liebte niemand

leidenschaftlicher die Heimat als der Tscheche, der geradezu von einem besonderen Chauvinismus
war. Die Tschechen hatten ja niemals unter Benesch [sic] und Masaryk zu leiden gehabt.“1?

Kurz gesagt, die deutschen Juden kamen in eine Gemeinschaft, deren élteste und stirkste
Gruppe missgiinstige und ziemlich konstante Vorurteile gegen die Neuankémmlinge
hegte. Das war eine Gegebenheit, mit der sie irgendwie zurechtkommen mussten.

Von dem Schock abgesehen, den die Deportationen in den Osten verursachten (den
Menschen war ja gesagt worden, Theresienstadt sei ihre endgtltige Bestimmung), war die
zweite Sorge eines jeden Hiftlings der Hunger. Menschen, die Nichtarbeiter-Rationen er-
hielten, drohte der Hungertod. Das traf vor allem alte Menschen und somit den GroBteil
der deutschen Juden.

Und so hungerten die dlteren deutschen Juden, verloren an Gewicht und mussten zuse-
hen, wie ihre Freunde und Bekannten starben. Gewicht wurde zu einem der zentralen
Themen in den Tagebtiichern und den Aussagen der ersten Nachkriegszeit. Menschen
verloren 30 bis 40 kg im Laufe eines Jahres, und wenn sie dann nicht starben, blieb ihr
Gewicht konstant. Louis Salomon, ein 74 Jahre alter Berliner, wunderte sich sehr dartiber,
dass er 48 kg verlieren und trotzdem am Leben bleiben konnte.?

Die Menschen suchten, so gut sie es vermochten, eine gute Stellung zu bekommen, wo
sie entweder sogenannte ZubuBlen erhielten oder aber eine Tétigkeit ausiibten, in der sie
an zusatzliche Lebensmittel kamen, sei es durch bevorrechteten Zugang, sei es durch
Diebstahl. Viele der deutschen Juden fanden, dass im Ghetto Arbeiten nicht nur gutes
Verhalten war, sondern fiir die Alteren tiber Leben und Tod entschied. Martha Glass aus
Hamburg, die ihren Mann in Theresienstadt verlor, notierte in ihrem Tagebuch sechs
Wochen nach ihrem 65. Geburtstag: ,Ich selbst hitte zu gerne eine mir zusagende Arbeit,
kann aber in meinem Alter nichts mehr finden. Nur Arbeitende sind hier Menschen, be-
kommen extra Rationen usw., Bader. Alle alten Leute sind uiberflissig und sollten verre-
cken. Wie lange werde ich es aushalten!!!!“?!

18 Ji¥i Borsky, APT, A, 476. Hier und im Folgenden meine eigene Ubersetzung aus dem Tschechi-
schen. Fiir einen ahnlichen Tonfall siche den Eintrag vom 19.1.1943 in Arnost Kleins Tagebuch.

19 Manfred Strassburger, YVA, O33, 988. Siehe auch den Brief ,an unbekannte Freunde® von Elly
und E. Michaelis, LBI NY, AR 11148 (nach Februar 1945 in der Schweiz geschrieben).

20 Tagebuch von Louis Salomon (nach Mai 1945 geschrieben, dieser Eintrag wurde also in der Riick-
schau verfasst), YVA, 033, 1560.

21 Martha Glass, ,Jeder Tag in Theresin ist ein Geschenk®. Die Theresienstidter Tagebiicher einer
Hamburger Judin 1943-1945, hrsg. von Barbara Miller-Wesemann, Hamburg 1996, Eintrag vom
19.3.1943.



MutmaRungen lber deutsche Juden 187

Mit dem Lebensmittelproblem war auch die Frage von Post und — ganz besonders —
Paketen verbunden. Die Anzahl der Lebensmittelpakete, die von auBlen ins Lager ka-
men, variierte erheblich, aber meist war der grofite Teil der ankommenden Post adres-
siert an tschechische Juden. Nur Menschen aus dem Protektorat konnten viermal im
Jahr ein 20-kg-Paket schicken; jedermann sonst, einschlieBlich der tschechischen Juden,
durfte 2-kg-Pakete empfangen, so oft sie eben kamen. Doch auf Grund der hohen tsche-
chischen Mischehenrate der Vorkriegszeit und nichtjiidischen Freunde erhielten die
meisten tschechischen Juden ziemlich regelmaBig Pakete, wahrend das in der deutschen
Gruppe nur bei einer Minderheit der Fall war. Es ist daher nicht tiberraschend, dass na-
hezu alle deutschen Juden ihre Mithéftlinge beneideten. Kithe Breslauer, eine ehemali-
ge Lehrerin aus Berlin, sagte im Riickblick: ,Wahrend die Reichsdeutschen nur kleine
Packchen erhalten durften, bekamen die Tschechen Riesenpakete, die ihnen von
Bekannten, denen sie Uberweisungsscheine ausgehindigt hatten, tibersandt wurden.“??
Jedoch konnte der Schein, der einen nichtjiidischen Freund berechtigte, ein Paket zu
schicken, die sogenannte Zulassungsmarke, von den tschechischen Insassen ihren nicht-
judischen Bekannten nicht einfach zugeschickt werden: Die Ubersendung von Paketen
war ein recht komplizierter Vorgang.?® Indes wurden tschechische Juden, die Pakete in
Empfang nehmen konnten, zu einem standigen und mit wachsender Bitterkeit durch-
setzten Thema in den Berichten deutscher Juden. Die Pakete der Anderen erschienen
immer grofer und gehaltvoller, sie trafen regelméBiger ein — und ihr Inhalt wurde nicht
geteilt.

Die meisten Insassen lebten in nach Geschlechtern getrennten Massenunterkiinften,
auf die alle Neuankémmlinge von der ,Raumwirtschaft® verteilt wurden. Das fiihrte zu
einer recht heterogenen Gesellschaft. Louis Salomon, der zu der kleinen Gruppe ortho-
doxer Juden gehorte, hat seine sechzehn Zimmergenossen anschaulich geschildert:

,Der Stubenaelteste war aus Wien, ein geborener Ungar, 74 Jahre alt, ein sonst guter Kerl, aber sehr

jaehzornig, er machte allerhand Geschaefte mit Goldsachen, Kleidungsstuecken und anderes. Nr. 2,

ein Rechtsanwalt aus Breisberg, auch ueber 70, ein sehr netter Mensch. Nr. 3, ein Arzt aus dem

Protektorat, ein sehr vornehmer Herr, der immer Hunger hatte. Nr. 4, ein Bankprokurist aus Wien,

Zionist und trotz seines Berufs Geldveraechter. Nr. 5, ein Diplomkaufmann aus Berlin, Zionist und

Jugendfuehrer. Nr. 6, ein Pelzhaendler aus Wien, polnischer Nationalitaet. Nr. 7, ein Herr aus Wien,

der alles verstehen wollte, aber kein Vertrauen genoss. Nr. 8, ein pensionierter hoher Eisenbahn-

Ingenieur aus Prag, der nichts von Judentum hielt. Nr.9 ein Juwelenhaendler aus Wien, der des

morgens Talles und Tefillen legte, dann aber die Menschen betrog. Nr. 10, ein Handelsvertreter aus

Breslau, zaenkisch und rechthaberisch. Nr. 11, ein Konfektionaer aus Breslau, ein sehr netter

Mensch. Nr. 12, Inhaber einer Moebelfabrik aus Breslau, ein wenig angenehmer Bursche. Nr. 13,

ein Kuerschner aus Berlin, der im Norden ein Pelzgeschaeft hatte. Nr. 14 ein Kaufmann aus Bonn

am Rhein der dort Putzgeschaeft hatte. Nr. 15, ein kriegsverletzter Reisender aus Berlin, aus den
niedrigsten Volksschichten stammend, ein Vielfrass, der mein und dein nicht unterscheiden konn-
te. Nr. 16, ein ehemaliger Rittmeister, ich glaube aber Rittmeister aus einem Gestuet, ein Ungar, der
sehr unangenehm war und von allen gemieden wurde. Der Hausaelteste war auch Czeche, ein
ehemaliger kleiner Gastwirt vom Lande, der uns Juden aus Deutschland moeglichst zuruecksetzte.

Auch ich gehoerte nicht zu seinen Freunden, da er mich zuruecksetzte und mir die Zulagen, die

mir als Arbeiter zustanden, zurueckhielt und anderen zuteilte.“%*

22 Kathe Breslauer, Wiener Library London (WL), P.IILh, 215 (15.1.1956).

2 Wie dargestellt bei FrantiSek Bene$/Patricia Tosnerové, Posta v ghettu Terezin = Die Post im Ghet-
to Theresienstadt = Mail Service in the Ghetto Terezin, Praha 1996.

24 Tagebuch von Louis Salomon, YVA, 033, 1560.



188 Anna Hajkova

Menschen aus fritheren Mischehen waren oft Eltern, und die zurtickgelassenen Kinder
stellten eine Verbindung zur nichtjidischen Gesellschaft dar. Die Position der ,arisch Ver-
sippten® kam mit spezifischen Vor- und Nachteilen. Einerseits verfiigten sie tiber einige
Verwandte, die ihnen schrieben und Pakete schickten, die sie buchstiblich durchfiitter-
ten. Sie hatten auBerdem ,einen Grund zu tUberleben®, jemand, der draulen auf sie war-
tete und mit dem sie in Verbindung standen, anders als viele deutsche Juden, die den
letzten Brief von ihren emigrierten Kindern schon vor Jahren bekommen hatten. Unter
den Uberlebenden finden wir einen iiberproportionalen Anteil von Partnern fritherer
Mischehen.?® Die briefliche Verbindung war aber nur einer der Faktoren, der zu ihrem
Uberleben beitrug. Wer aus einer Mischehe kam, war im Durchschnitt jiinger und tiber-
dies spater nach Theresienstadt deportiert worden, als die Verhaltnisse etwas besser wa-
ren. Auch genossen Partner von Mischehen einen gewissen Schutz vor Transporten nach
Auschwitz.?0

Auf der anderen Seite bezeugen die Tagebticher dieser Leute ihre extreme Einsamkeit;
sie lebten von Brief zu Brief. Wer Kinder, ,Mischlinge®, in Deutschland hatte, litt iiberdies
unter qualender und stindiger Ungewissheit. Auf Nachrichten zu warten, fithrte auch zu
sozialer Unsicherheit, die Menschen fragten sich, ob die Deportation nicht ihr Ansehen
geschmalert, die Zuneigung ihrer Verwandten geschwicht und ihre Autoritit als Eltern
beschidigt hatte. Da sie fast nichts iiber die Mechanismen der langsamen und unzuverlas-
sigen Postzustellung fiir Theresienstadt wussten (Postkarten konnten monatelang unter-
wegs sein, wenngleich Pakete nur normale Zeit brauchten), nahmen viele das Ausbleiben
von Post als Zeichen abnehmender Zuneigung, oder sie glaubten, man hétte die Kinder
als judisches deportiertes Elternteil in Verlegenheit gebracht. Margarete Pedde sprach in
ihrem Tagebuch ihre Tochter an: ,Schdmst Du Dich etwas, dal Deine Mami im Ghetto
ist? Aber nein — das tust Du nicht. So viel Gedanken schwirren mir durch den Kopf.*??

Pedde hatte ihre schwangere Tochter Inge zurticklassen mussen. Deren Freund war ein
Nichtjude, und auf Grund der Nurnberger Gesetze konnten sie nicht heiraten. Fir ein
biirgerliches Milieu eigentlich eine unvorstellbare Situation, die jedoch unter den gege-
benen Umstinden akzeptiert wurde.?® Wann immer sie ein kleines Kind sahen — meistens
ein tschechisches Kind —, wurden die judischen Eltern und GroBeltern daran erinnert,
dass sie bei wichtigen Familienereignissen nicht dabei waren: wenn ihre Kinder Babysa-
chen kauften, bei der Geburt von Enkelkindern und bei deren ersten Zihnen, Geh- und
Sprechversuchen. Pedde brachte im August 1943 ihre ganze Hilflosigkeit zum Ausdruck:

% In meiner Analyse von 78 Antrigen fiir den Status eines Opfers des Faschismus (OdF) waren 33
Mischehen, dies bedeutet einen viel groBeren Anteil (42%) als der von Partnern aus Mischehen in
den Transporten nach Theresienstadt. Centrum Judaicum Archiv Berlin (CJA), Collection 4.1 (OdF).
Zudem ist ein groBer Teil der Uberlebendenberichte von Partnern aus Mischehen.

26 H. G. Adler, Theresienstadt 1941-1945: Das Antlitz einer Zwangsgemeinschaft, Titbingen 1960,
S.224-240 und 193, behauptet, ,,Versippte* [konnten sich] meist nicht [retten].” Er hat allerdings
keinerlei auBer anekdotischen Nachweis dafiir — das Register der ,arischen” Verwandten ist nicht
iberliefert (siehe auch die vorherige Anmerkung). Fir einen Fall der Deportation siche den Antrag
von Erich Kalkstein, CJA, 4.1, 941.

27 Tagebuch von Margarete Pedde, Eintrag vom 14.10.1943, AZMP, Terezin, 324.

2 Ingeborg Hecht, Als unsichtbare Mauern wuchsen. Eine deutsche Familie unter den Niirnberger
Rassengesetzen, Hamburg 1984. Hechts Vater, der von ihrer Mutter geschieden war, wurde nach The-
resienstadt und von dort nach Auschwitz deportiert. Hecht (die in einer dhnlichen Situation war wie
Peddes Tochter) bringt eine interessante Perspektive, wie die ,arische® Seite den Kontakt nach The-
resienstadt aufrechterhielt.



MutmaRungen Ulber deutsche Juden 189

,Liebe Inge! Ein kleines spielendes Kind von vielleicht acht Monaten (wie Gitta) [ihre Enkelin
Brigitte] brachte mich derart zum Weinen, daf} ich jetzt in der auBlersten Ecke des Hauses auf einer
Fensterbank sitze, schreibe und heule. Mein Heimweh wird tiglich grofer und mein Herzweh
schlimmer. Schon mehr wie ein Jahr von Dir getrennt zu sein, hitte ich nie fiir méglich gehalten.
In Gedanken bin ich immer bei Euch. Ich sehe die Kleine so deutlich vor mir, als ob ich sie greifen
konnte. Wie ich das Kind lieb habe, ahnst Du kaum. “

In religiéser Hinsicht unterschieden sich die deutschen Juden von der tschechischen und
der osterreichischen Gruppe. Die tiberwaltigende Mehrheit der nicht zum Christentum
konvertierten deutschen Juden waren praktizierende Juden. Unter ihnen gab es kaum
Atheisten oder Agnostiker, wie man sie haufig unter tschechischen Juden antraf. Auch
brachten die deutschen Juden den konservativen Ritus mit, namentlich die Deportierten
aus Frankfurt und Hamburg.?® Dieser moderne und doch ausgesprochen konservative
Ritus war den tschechischen Juden neu und unbekannt. Interessanterweise waren die
Gottesdienste offenbar keine Stitte der Begegnung fiir die Juden unterschiedlicher
geografischer Herkunft. Die Wiener, Frankfurter und die mahrischen gliubigen Juden
besuchten ihre jeweiligen Gottesdienste, obschon einige der deutschen Rabbis recht be-
kannt waren, so der Frankfurter Leopold Neuhaus, der einige Zeit als oberster Rabbi des
Ghettos amtierte. Zwar fanden sich einige Intellektuelle, die manchmal an anderen
Gottesdiensten teilnahmen oder sogar dort predigten, wie Leo Baeck, aber der ,Normal-
verbraucher® blieb in seiner oder ihrer lokal abgegrenzten Gemeinde. Hier zeigt sich, wie
sehr Religion habituell verstanden wurde; sie bot Trostung, aber nur im vertrauten Rah-
men der eigenen Gemeinde.

Eine Ausnahme stellten die Christen im Ghetto dar, zwar getauft, doch ,rassisch
judisch“.3? Es gab eine katholische sowie eine evangelische Gruppe, beide mit agiler Agen-
da. So organisierte die katholische Gemeinde Predigten, Bibellesungen, Hilfen fir Kran-
ke, religidse Unterweisungen der Kinder und eine Vortragsreihe.®! Beide christlichen Ge-
meinden waren aktiv in Anwerbung der katholischen oder evangelischen Neuankémmlin-
ge. Dabei zdhlten die Katholiken Angehorige aller grofen nationalen Gruppen in ihren
Reihen; sie kamen aus Prag und Olomouc, Berlin und Wien, es gab Gottesdienste auf
Tschechisch und Deutsch. Wieso waren es nur die Christen, die jenseits von ethnischen
Trennlinien operierten? Es lag nicht nur an ihrer geringen Zahl, dass sie zusammenhiel-
ten — die Hamburger oder Frankfurter Gruppe praktizierender Juden war noch kleiner.
Die Offenheit der christlichen Gemeinde wurde noch zusatzlich durch eine gewisse Ver-
achtung ihrer Nachbarn und durch die nach aulen wirkenden Kontakte der Aktivisten in
der Gemeinde gefordert.

Was waren die zentralen Werte der alten deutschen Juden in Theresienstadt? Zum einen
gab es den stindig wiederkehrenden Bezug auf den fritheren Status und die Kontinuitat
der alten Muster. Fur viele Mdanner waren es die Erlebnisse, die sie im Ersten Weltkrieg
gehabt hatten. Sie sprachen von ihren militarischen Auszeichnungen, die sie auch in den

29 Hamburg: Dora Lehmann, Erinnerungen einer Altonaerin 1866-1946, Hamburg 1998; Frankfurt:
Erna Ogutsch an Else Christaller, 3.2.1946, Alte Synagoge Essen, AR 4729.

30 Jana Leichsenring, Die katholische Gemeinde in Theresienstadt und die Berliner Katholiken, in:
Theresienstadter Studien und Dokumente 2004, S.178-222; Arthur Goldschmidt, Geschichte der
evangelischen Gemeinde Theresienstadt 1942-1945, Tiibingen 1948.

31 Chronik der r-k. Gemeinde Theresienstadt, passim, Diozesanarchiv Wien, Erzbischofliche Hilfs-
stelle fir nichtarische Katholiken, Kassette 1. (Die Direktorin des DAW, Annemarie Fenzl, bereitet
eine Edition der Chronik vor.)



190 Anna Hajkova

diversen Antrigen hervorhoben,?? doch war die Anhinglichkeit an Militirisches eben fiir
jene deutschen Juden charakteristisch, die nicht emigriert waren: die dlteren und poli-
tisch konservativen. Noch wichtiger war der Habitus der Fronterfahrung: Einige der Mén-
ner sprachen immer wieder davon, wie sie vier Jahre im Schiitzengraben tiberlebt hatten,
umgeben vom Tod und ohne Moglichkeit, sich zu waschen; Theresienstadt konnte sie
nicht beeindrucken.

Viele hielten sich an ihren friheren Stand oder ihren ehemaligen Beruf. Menschen, die
Kollegen gewesen waren, erkannten einander auf der Strae wieder und trafen sich dann,
um iiber die alten Zeiten zu reden.?® Alte Leute, die sich, wenn sie mit jemand sprachen,
sehr ernsthaft iber den einstigen gesellschaftlichen Status erkundigten und ihr Verhalten
danach einrichteten, waren so zahlreich, dass Witze dartiber gemacht wurden. In There-
sienstadt spielte es schlieBlich keine Rolle, ob jemand adelige Freunde hatte oder selber
dem Adel angehorte; sie hausten alle im gleichen Raum, zogen sich vor anderen aus und
um, trugen die gleiche Kleidung und warteten in der gleichen Schlange vor der Toilette.

Die Unterschiede der gesellschaftlichen Herkunft machten sich immer wieder bemerk-
bar.?* Elisabeth Argutinsky, die aus Berlin stammende Witwe eines russischen Grafen,
illustrierte die Bedeutung dieser Problematik bei der Schilderung ihrer Zimmergenossen:
sErschreckend war die Erkenntnis, wie diinn unsere Schicht war, und wie unmoglich,
nach Aufgabe aller Begriffe der Asthetik, der Kultur, des Individualismus es war, sich an
alles zu gewohnen, gewissermaBen sich die Angewohnheiten der Unkultivierten zu eigen
zu machen.“% Indes machte Argutinsky ihren Frieden mit ihren Genossen, und sie schaff-
ten sich kleine Nischen. Leider wurde die Zimmerbelegschaft bei der nachsten Reorgani-
sation auseinandergerissen — die Insassen des Ghettos mussten recht haufig umziehen.
Argutinsky kam in die Nachbarstube mit 37 Insassen, und mit ihren neuen Genossen war
sie gar nicht glucklich:

LFir beide Teile begann das Zusammenleben mit einem anderen Kulturniveau, ein schauderhafter

Zustand, der mit unserem volligen Unterliegen endete. [...] Man nennt das Heraufkommen der

Unkultivierten, ein Sifteanstieg von unten, ist hier das Schlimmste [...] alle sagen, solange wir

noch mit Ariern zusammenlebten, nahmen sich die Juden zusammen - jetzt wird aus jedem Scha-
cherjuden ein Vorgesetzter.*

Die Erzahlerin machte klar, dass sie, ein distinguiertes Individuum, mit ihrer neuen ,pro-
letarischen“ Umwelt nicht auskommen konnte. Sie fiithlte sich nicht respektiert, verlangte
von den anderen, ruhig zu sein und Riicksicht zu nehmen. Jedoch war sie allein, wahrend
ihre unmittelbaren Nachbarn zu einer finfkopfigen Familie gehorten. In ihren eigenen
Augen hatte Argutinsky das letzte Wort, die Macht der Interpretation. Ihre Dominanz er-
gab sich fir sie aus dem Besitz eines wahrhaft sinnvollen inneren Wertes, namlich von
LJKultur®, unerreichbar fiir den ,Plebs“. Selbst wenn sie sich ,entzivilisieren“ musste, um

32 Edmund Hadra, LBI NY, AR 1249, 2; auch beispielsweise die Griinde, die in den Ausreihungsan-
tragen gegeben wurden, YVA, 064, 12-22. Auf die militdrische Erfahrung rekurrierten viele deutsche
Juden, um ihren Status und ihre Ménnlichkeit zu bestatigen.

3 Diese Treffen und Gespriche tiber den Beruf waren so beliebt, dass Philipp Manes in seine Vor-
tragsreihe eine Serie tber die Karriere der Menschen einbaute; Philipp Manes, Als ob’s ein Leben
war. Tatsachenbericht Theresienstadt 1942-1944, hrsg. von Ben Barkow und Klaus Leist, Berlin 2004,
S. 89f. und passim.

3 Ich stiitze mich in der Klassenanalyse auf Pierre Bourdieu, Die feinen Unterschiede. Kritik der
gesellschaftlichen Urteilskraft, Frankfurt a. M. 1982.

% Aufzeichnungen von Elisabeth Argutinsky, Eintrag vom 15. 3.1943, Beit Terezin, 16.



Mutmalungen (iber deutsche Juden 191

im Ghetto tiberleben zu konnen, war, wie sie glaubte, ihr ,Kultur® angeboren, eine Art
von innerem Kompass.

SchlieBlich ist festzuhalten, dass Argutinsky, wie viele andere deutsche Juden, wenn sie
von Plebs sprach, selten ethnische Herkunft ins Spiel brachte. Das war fiir ihre Lage be-
zeichnend: Eine hierarchische Abgrenzung nach ethnischen Kategorien schied aus; deut-
sche Juden rangierten auf der Leiter der Theresienstidter Gesellschaft ganz unten. Sie
akzeptierten ihre Position, ansonsten hitten auch sie eine ethnisch begriindete soziale
Hierarchie gesehen, wie das die tschechischen Juden oft taten. Die anderen als Unterklas-
se zu qualifizieren, war fiir die deutschen Juden ein Mittel der Selbstabgrenzung, der Eta-
blierung einer sozialen Hierarchie. Der ,Safteanstieg von unten“, die Canaille — man
braucht nur an Thomas Manns alten Konsul Buddenbrook zu denken—, das ist eine dra-
matisch andere Gruppe, von ganzlich geringerem Wert als die eigene Gemeinschaft. Die-
ser Unterscheidungsmechanismus erhielt fiir die alten Deutschen biirgerlicher Herkunft
im Ghetto Theresienstadt besondere Bedeutung: Hier waren alle zusammengewtirfelt, be-
raubt der wirtschaftlichen Merkmale, die zuvor Klassengrenzen abgesteckt hatten. Alle
Zimmerbewohner hatten gleiche Bettgestelle und gleiche Lebensmittelrationen. Mit dem
Fehlen des wirtschaftlichen Vermogens wurde das kulturelle Vermégen ausschlaggebend
fir die Legitimation der eigenen sozialen Uberlegenheit und fir die Aufrechterhaltung
des Selbstgefiihls, der gesellschaftlichen Einordnung.?® Das Bewusstsein gesellschaftlicher
Superioritit gewann fiir die deutschen Juden, die der Oberschicht und der oberen Mittel-
klasse angehort hatten, oft entscheidende Bedeutung; es war das einzige Bindeglied zu
ihrem fritheren Leben und verlieh ihnen ein Gefiihl von Kontrolle und Kontinuitét.

Alte deutschen Juden waren im kulturellen Leben von Theresienstadt sowohl als Orga-
nisatoren als auch als Besucher sehr aktiv, doch zeigten sie, im Vergleich zu tschechischen
und Osterreichischen Juden, einen altmodischen Geschmack. Als sich der Leiter des ,Ori-
entierungsdienstes“ und Organisator der geschitzten Vortragsreihe, der frithere Pelz-
héandler Philipp Manes, entschloss, auch Lesungen von Theaterstiicken zu veranstalten,
verfiel er sofort auf Goethes ,Faust“: ,Die Wahl der Stiicke bildete fiir mich kein Problem.
Gibt es tiberhaupt einen Zweifel, was man bringen soll? Doch nur Goethe. Und wenn ihn
— dann nur Faust. Ich griff nach den Sternen.“*” Indem er sich fiir Faust entschied, mani-
festierte Manes seine Bindung an das innerste, heiligste Herz deutscher Kultur. Er war bei
weitem nicht der einzige, der sich immer wieder mit dem Stiick beschiftigte; es wurde aus
der Bibliothek ausgeliechen und zitiert, ein Héftling schrieb sogar eine interpretierende
Abhandlung.?® Die tschechischen Juden nahm der Faust nicht gefangen, vielmehr wurde
das Drama als eine langweilige Geschichte mit ellenlangen Monologen empfunden. Was
wir als einen wunderschénen und bedeutungsvollen Ausdruck von Kultur sehen, ist oft
fiir Menschen, die aus einem anderen kulturellen Umfeld kommen, unverstindlich.
Tschechische Juden weinten, wenn sie Raphael Schichters Auffithrung von Smetanas
,Verkaufter Braut“ horten. Fir die deutschen Juden war das eine Operette.39

Der deutsch-judische Geschmack erwies sich aber nicht nur bei der Auswahl von Stii-
cken als altmodisch, sondern auch bei deren Inszenierung. Manes war begeistert von sei-

36 Ich folge der Argumentation von Rogers Brubaker und Frederick Cooper, nach der ,Identitit” ein

zu unklarer Begriff fiir eine konzise Analyse ist, und stiitze mich daher auf die von ihnen vorgeschla-
gene Terminologie. Siehe dies., Beyond Identity, in: Theory and Society 29 (2000), S. 1-47.

37 Manes, Als ob’s ein Leben war, S. 134.

% Edmund Hadra, LBI NY, AR 1249.

% Siehe den Artikel von Lisa Peschel in diesem Band.



192 Anna Hajkova

nem ,innigen“ und ,einfachen, rihrenden® Gretchen.** Ahnliches galt fur viele der
reichsdeutschen Kabaretts, die, anders als tschechische Darbietungen, entschieden un-
politisch waren. Die deutschsprachigen Produktionen einiger der Deutsch sprechenden
tschechischen Juden, wie zum Beispiel Petr Kien, waren hingegen modern und politisch.*!
Dies kann nicht allein mit der Furcht vor dem SS-Personal erklart werden, das kein Tsche-
chisch verstand. Zumeist wurde ja die Kontrolle von tschechischen Informanten besorgt,
deren Anwesenheit im Allgemeinen kein Geheimnis war. Auch gab es deutschsprachige
Kabaretts, die politisch und kritisch waren, wenngleich seltener.*?

Die alten deutschen Juden brachten wenig Interesse fiir FuBlball auf, einem in There-
sienstadt auBerordentlich populiren und offentlich ausgeiibten Sport.*3 Die Spiele fan-
den dreitausend oder sogar viertausend Zuschauer jeden Alters und jeder Herkunft. Aber
withrend alle tschechischen Juden erpicht darauf waren, die Spiele zu besuchen,** hielten
sich deutsche Juden zurtick. In all den Zeugenberichten und Tagebuchern deutscher
Juden, die ich analysiert habe, ist nicht einmal vom Besuch eines FuBlballspieles die Rede;
tiberhaupt wird FuBball kaum jemals erwihnt.*® In der tschechischen und der 6sterreichi-
schen Gesellschaft war FuBball in den Zwischenkriegsjahren ein Massenphdnomen ge-
worden, in dem es keine Alters- oder Klassenschranken gab. Deutschland hatte dieses
Phénomen nicht erlebt. Dem klassischen Theresienstiadter deutschen Juden, der zwischen
1860 und 1880 geboren war, galt Fu3ball als eine Sache der Arbeiterklasse.

Faust, Kabarett, Fulball: Diese drei Beispiele liefern Belege dafiir, wie stark generationell
segmentiert die deutschen Juden nach 1918 waren, oder zumindest die Gruppe, die nach
Theresienstadt deportiert worden war. Deutsche Juden zerfielen offenbar viel stirker in Ge-
nerationensegmente als zur gleichen Zeit die tschechischen und 6sterreichischen Juden.

Theresienstadt in den Augen der édlteren deutschen Juden

Die zentralen Begriffe, die das Gefiihl von Selbstverstindnis und Gemeinschaft konstitu-
ierten,*® waren Mut, Zihigkeit oder vielleicht Pflicht und Pathos. Diese Konzepte moégen
voneinander sehr verschieden und ohne Zusammenhang erscheinen, doch sind sie mit-
einander verbunden.

Viele Zeugnisse heben hervor, wie wichtig es fiir die Alten war, nicht zu klagen, auszu-
harren, sich in sein Schicksal zu fiigen. Die Leidensbereitschaft, wie sie die Texte atmen,
hat etwas Hartes und doch zugleich etwas sehr Passives an sich. Ein gutes Beispiel bietet

40 Manes, Als ob’s ein Leben wir, S. 135 und 137.

41 Petr Kiens Figur der Medea ist entschieden reif, reflektierend, ambivalent, sexuell aufgeladen und
gewaltttig; siche sein Manuskript ,Medea“, WL, 1365/2, 8.

42 Siehe u.a. Myra Strauss’ Gedichte (Strauss war Osterreicherin), WL, 958.

43 Uber FuBball in Theresienstadt sieche Nicole Schlichting, ,Kleiderkammer schlagt Géartner 9:3“. Ful-
ball im Ghetto Theresienstadt, in: Nurinst 2006, hrsg. von Jim G. Tobias und Peter Zinke, Nirnberg
2006, S. 73-90; FrantiSek Steiner, Fotbal pod Zlutou hvézdou, Praha 2009; Hajkovd, Fabelhafte Jungs.
4 Hana L. zur Autorin, 16.1.2009, Haifa. Hanas alte GroBmutter schaute gerne den Spielen zu.

4 Giinther Levy (ein Pseudonym), ein zehnjihriger ,Geltungsjude®, der in Theresienstadt in einem
der deutschsprachigen Jugendheime lebte und dort Fufiball spielte, er spielte FuBball als Teil der
Jugendheim-Kultur (die vollstindig von tschechischen Juden dominiert wurde) und nicht als ein
deutscher Jude; Beate Meyer, ,Jiidische Mischlinge“. Rassenpolitik und Verfolgungserfahrung 1933-
1945, Hamburg 1999, S. 343.

46 Brubaker/Cooper, Beyond Identity.



MutmaRungen lber deutsche Juden 193

die Erinnerung der 45 Jahre alten Stuttgarter Chemikerin Martha Haarburger an den
bertichtigten Zahlungsappell im Bauschowitzer Kessel. Im November 1943 verbrachte die
SS alle zu einem leeren Platz zwischen Theresienstadt und Bauschowitz/BohuSovice. Die
Haftlinge standen sechzehn Stunden lang in Regen und Kilte, ohne Toiletten oder die
Moglichkeit, sich zu setzen, wahrend die SS sie zu zdhlen versuchte. Haarburger erinnerte
sich vor allem an die alten Frauen:

slch fror erbarmlich. Aber da schaute ich die alten, ausgemergelten Frauen an, die tapfer standen,

mit triiben, miiden Augen, und ich dachte an die Freunde, die weit von mir aufgestellt waren, eini-

ge wohl nicht einmal auf trockenem Boden, sondern in Morast. Ich wollte standhalten, trotz Kalte
und Erschépfung.“17

Zugleich sind die Selbstzeugnisse der deutschen Juden, ob zeitgenossische Tagebiicher,
ob Nachkriegsberichte, mit Topoi des Pathos’ durchsetzt, manchmal mit einem Ton des
Leidens oder mit dem Fokus auf Dinge, die Empfindungen wecken, welche ausdriicklich
thematisiert wurden. Tschechische Erzéhler sprechen von vergleichbaren Situationen hin-
gegen mit Ironie oder Sentimentalitit. Ein Beispiel ist ein Brief der 72 Jahre alten Berli-
nerin Therese Klein. Kurz nach Kriegsende erinnert sie sich an den Augenblick, da sie
ihre Familie zum letzten Mal sah:
,[...] aber Rita [Tochter] und Kind sahen in meinen Augen hiibsch aus. Es ist mir nicht leicht, am
15.10. 44 gingen sie von mir, Daisy mit dem Rucksackchen auf dem kleinen Riicken, glaubte rosig
von der Reise, und waren ihre letzten Worte: ,Omi, Du sollst nicht traurig sein, ich werde immer
Packchen schicken und [unlesbares Wort] schreiben.® Lieber Herr Miller, man méchte kaum glau-

ben, was ein Mensch doch an Leid ertragen kann, meine Hoffnung ist leider auf den Nullpunkt
gesunken [...].“!8

Klein schreibt dartiber, wie sie ihre nachsten Familienangehorigen verliert, ihr Kind und
ihre Enkelin, und zu nichts zurtickkehrt. Die meisten dlteren deutschen Juden, die kei-
ne ,arischen“ Verwandten hatten und nach Deutschland zurtickkehrten, mussten diese
Erfahrung machen. Eine verzweifeltere Situation ist kaum vorstellbar. Doch ist es ty-
pisch, dass Klein nicht zusammenbrach, dass sie die Emotionen tiber den Verlust ihrer
Lieben artikulieren konnte. Sie fand ein Narrativ — bezeichnenderweise eines voller
Pathos, das zu ihrem kulturellen Hintergrund passte —, welches ihr ermoglichte, die Ka-
tastrophen, die tiber sie und ihre deutsch-jidischen Leidensgenossen hereinbrachen, zu
verstehen.

Dieser Ton gehort untrennbar zum Mut und zur Zahigkeit der alten deutschen Juden,
wie wir sie oben erwihnt haben; sie waren Pole der kulturellen Zugehorigkeit als burger-
licher, gebildeter, kultivierter Deutscher und Jude. In vieler Hinsicht stellten sie genau die
Werte dar, die fir das ganze deutsche Biirgertum, sofern im gleichen Zeitraum geboren
wie die hier untersuchte Gruppe, zentral waren. Kann uns also Theresienstadt etwas tliber
die Geschichte der dorthin deportierten Juden im Allgemeinen und der deutschen Juden
im Besonderen sagen? Ich denke schon. Wir sollten die genannten Werte im Auge haben,
wenn wir uns mit der Geschichte der deutschen Juden in der spaten Wilhelminischen und
der Weimarer Zeit beschiftigen.*

47 Martha Haarburger, YVA, M1E, 711/596 (1945).

48 Therese Klein an Herbert Miiller und Yvonne Adler (August 1945), YVA, O5.

49 Es gibt eine reiche Literatur zu deutschen Juden in der Wilhelminischen Zeit und eine substan-
zielle Menge fiir die Weimarer Jahre. Zentrale Arbeiten sind u.a. Marion Kaplan, Making of Jewish
Middle Class: Women, Family, and Identity in Imperial Germany, New York 1991; Michael A. Meyer
(Hrsg.), Deutsch-jiudische Geschichte in der Neuzeit, 4 Bde.: Stephen M. Lowenstein u.a. (Hrsg.),



194 Anna Héjkova

Wie haben die ilteren deutschen Juden die Theresienstidter Zwangsgemeinschaft er-
fahren? Die Haiftlingsgesellschaft war, im Vergleich zu anderen Ghettos wie Lodz oder
Warschau, relativ homogen und miteinander verbunden; alles in allem handelte es sich in
der Tat eher um eine Gemeinschaft als um einen willktirlich zusammengewtrfelten Hau-
fen von Menschen, die miteinander leben mussten. Das fand seinen Ausdruck in einem
Kodex von ungeschriebenen Verhaltensregeln, die Neuankémmlinge schnell zu lernen
hatten. Zu diesen Regeln gehorten folgende Vorstellungen:

— Arbeit fir das Ghetto diene dem Erhalt der Gemeinschaft. Daraus folgte die Logik der
Lebensmittelrationen, die zumeist als gerecht angesehen wurden, selbst von vielen Alten.

—Dem , Aufbaukommando®, also den ersten zwei, nur aus Mannern bestehenden Trans-
porten, die eine desolate Stadt auf weitere Deportationen vorbereiten sollten, gebtihre
hohes Prestige. Die Angehorigen der Kommandos galten als hochverdiente Pioniere mit
entsprechendem Status.

— Kinder seien die Zukunft und sollten daher bessere Betreuung, Erndhrung und Le-
bensbedingungen haben.

— Freiztuigige Sexualitit und Intimitit. Es gab die Auffassung, Sexualitit und romanti-
sche/sexuelle Beziehungen seien eine schone, sinnvolle und legitime Weise, die Zeit zu
verbringen und mit der Haft zurechtzukommen.

Die genannten Punkte trugen zu der Entstehung des Theresienstidter master narrati-
ves bei, was ich ,die Legende von Theresienstadt“ nenne: ein allgemein akzeptiertes Bild,
bereits im Ghetto entstanden, vom wahren Theresienstadt, eine legitimierende Geschich-
te Uber einen Ort, an dem die Insassen fir die Kinder sorgten und zivilisiert miteinander
umgingen, ein reiches kulturelles Leben pflegten und selbstlos fiir die Verbesserung der
Lebensverhiltnisse arbeiteten.>

Wir haben hier das faszinierende Moment vor uns, dass dltere deutsche Juden, die nicht
weiter deportiert wurden oder starben — oder eben bevor es dazu kam —, sich sehr fiir ihre
neue Umgebung zu interessieren begannen. Das geschah trotz der strukturellen Hinder-
nisse, der kulturellen Vorurteile der starksten Gruppe, der schlechten Behausung, des mi-
nimalen Zugangs zu Lebensmitteln und des Mangels an Tschechischkenntnissen. Die deut-
schen Juden erkundeten das Stidtchen, um mehr tber die Verhaltnisse herauszufinden,
um zu sehen, wie die Selbstverwaltung funktionierte und wo was zu bekommen war. Sie
lernten rasch ihre neuen Nachbarn kennen und waren zu neuen Freundschaften bereit —
nicht nur mit deutschen Juden, sondern auch mit Juden anderer Herkunft. Die deutsch-
judischen Alten nahmen die Legende von Theresienstadt bereitwillig an, wollten an ihr
teilhaben; wie das Jacob Plaut ausdriickte, ein 75 Jahre alter Witwer aus Bayern: ,Wenn
auch die Zukunft in Th[eresienstadt] fiir mich nicht gerade rosig aussah, lief} ich den Kopf
nicht hiingen, und um mich zu betiuben, verrichtete ich jegliche mir gebotene Arbeit.“®!

Umstrittene Integration 1871-1918 (Bd.3), Avraham Barkai/Paul Mendes-Flohr (Hrsg.), Aufbruch
und Zerstorung 1918-1945 (Bd.4), Miinchen 1997; Donald Niewyk, The Jews in Weimar Germany,
Baton Rouge 1980; Michal Brenner, The Renaissance of Jewish Culture in Weimar Germany, New
Haven 1996; Till van Rahden, Juden und andere Breslauer. Die Beziehungen zwischen Juden, Protes-
tanten und Katholiken in einer deutschen GroBstadt von 1860 bis 1925, Gottingen 2000.

%0 Jacob Plaut: ,Zwei Jahre brauchten die Juden, um Theresienstadt einigermaBen bewohnbar zu
machen. Kanalisation, elektrisches Licht, Bider wurden eingerichtet, die verbreitete Annahme, dass
Juden nur Handel treiben wiirden, ist in Theresienstadt glainzend widerrufen worden, jedes Hand-
werk war vertreten.“ YVA, M1E, 1942.

51 Ebenda.



MutmaRungen lber deutsche Juden 195

Die alteren deutschen Juden kamen aus einem Milieu, wo man voreheliche sexuelle
Erfahrungen missbilligte, wo tiberhaupt kaum tber Sexualitit gesprochen wurde. There-
sienstadt aber, wo junge Leute mit einem aktiven und romantischen Sexualleben das Kli-
ma bestimmten, blieb nicht ohne Wirkung auf die Wertvorstellungen der alten Deutschen.
Etliche Zeugnisse erwihnen die flirtende, gut aussehende, unbekiimmerte Jugend in
einem ausgesprochen wohlwollenden Ton.?? Der Hausilteste Otto Bernstein akzeptierte
das Anrecht jingerer Leute und deren Anspruch auf eine private Sphire als ein legitimes
Bediirfnis.?

Was das Verhiltnis der Theresienstidter deutschen Juden zur Sexualitit angeht, so gab
es einen klaren Unterschied zwischen den Generationen. Die alteren deutschen Juden
befanden sich in der Rolle von Beobachtern oder schufen auch manchmal Gelegenhei-
ten, waren aber nicht mehr selber aktiv. Bei den jingeren deutschen Juden lagen die
Dinge ganz anders. Viele der jingeren deutsch-jidischen Frauen kniipften romantische
oder sexuelle Beziehungen zu anderen Insassen an, sehr oft zu jungen Tschechen, der
sozialen Elite des Ghettos.”* Solche Beziehungen waren Teil der sexuellen Okonomie im
Ghetto. Bei dem Tausch investierten Frauen ihre Attraktivitit und ihre Gesellschaft (was
im Sinne Bourdieus als soziales Kapital zu verstehen ist) und wurden dafiir in die soziale
Elite aufgenommen (vorausgesetzt sie eigneten sich die dementsprechenden kulturellen
Verhaltensmuster an und lernten etwas Tschechisch); auch profitierten sie materiell.® Be-
zeichnenderweise entstanden diese Verhaltnisse meist zwischen fremden® Frauen und
»,einheimischen® (tschechischen) Mannern, wodurch die klassische Dichotomie schwa-
cher — starker geschaffen wurde: schwacher war fremd und weiblich, stirker einheimisch
und mannlich. Sexualitit war also auch ein Mittel des sozialen Aufstiegs, aber nur fur die-
jenigen, die in einem sexuell aktiven Alter waren und als attraktiv angesehen wurden.

Deutsche Juden beider Geschlechter und aller Generationen konstatierten wieder und
wieder, wie sorgfiltig sich tschechische Frauen anzogen, welche Aufmerksamkeit sie ihrer
Frisur widmeten und — dies vor allem — dass sie sich schminkten.’® Make-up schien den
deutschen Jidinnen unbekannt zu sein. Indes war es notwendig, wollte man zur Ingroup
gehoren. Die tschechische Umgebung machte den jiingeren deutschen Frauen bewusst,
dass ihre Anpassung auch die Anpassung der duBleren Erscheinung erforderte. Eva Noack
Mosse, 42-jdhrige ehemalige Journalistin, wurde im Februar 1945 nach Theresienstadt de-
portiert, wo sie in der Zentralevidenz arbeitete. Ihre neuen Kolleginnen legten ihr nahe,
sich zu schminken und Haare in kunstvolle Locken zu legen.’” Die ilteren deutschen Ju-
den sahen die geschminkten jingeren tschechischen Frauen weder als billig aufgetakelte
Prostituierte noch als elegante Pariserinnen. Sie verstanden das Schminken als Ausdruck

52 Neben anderen: Hedwig Ems, YVA, 033, 91; Thea Hochster, YVA, 033, 3534.

53 Otto Bernstein, YVA, 033, 1549.

54 Jif{ Borsky und Willy Mahler (APT, A, 5704) hatten deutsche Freundinnen, Helene und Gertrud.
Ruth Herskovits’ altere Stiefschwester Lotte und Arnold M.s jiingere Schwester Elli hatten beide
tschechische Freunde, die, so wird beschrieben, sich ,um sie kitmmerten“ und sie in ihre gesell-
schaftlichen Kreise einfiihrten. Interview mit Arnold M., 5.9.1995, Moses Mendelssohn Zentrum
Potsdam, Nr. 16; Ruth Gutmann-Herskovits, Auswanderung vorlaufig nicht moéglich. Die Geschichte
der Familie Herskovits aus Hannover, hrsg. von Bernard Strebel, Gottingen 2002, S. 133.

% Anna Héjkova, Sexual Barter in Times of Genocide: Negotiating the Sexual Economy of the
Theresienstadt Ghetto, in: Signs: Journal of Women in Culture and Society 38 (Spring 2013), No. 3,
S.503-533.

56 Tagebuch-Fragment von Bernhard Kolb, Eintrag vom 19. 6.1943, YVA, 02, 387.

57 Tagebuch von Eva Noack Mosse, Eintrag vom 26.2.1945, WL TAU, 504d.



196 Anna Hajkova

von Lebenshunger, von Hunger nach Leben hier und jetzt — und sei es auch in einem
Ghetto. Das war gut beobachtet, denn genau hier lag das Motiv der jungen Tschechinnen.
Sie hatten ihre Jugend in einem Ghetto zu verbringen, und da lebten sie ihre Jugend nun
auch aus, ohne viel Riicksicht auf weniger Bevorzugte, und sie lebten, so kann man sogar
sagen, weitgehend gliicklich.

Alles in allem ist der Ton deutsch-judischer Berichte generell positiv (tschechisch-judi-
sche Tagebticher klingen o6fter klagend). Die deutschen Juden loben die Organisation des
Ghettos, aulern sich gebtihrend enthusiastisch tber die ,aufopfernde Arbeit* und aner-
kennen die Effektivitit. Diese Wiirdigung der Tétigkeit der Administration wurde nicht
nur gegenuber den alten Bekannten von der Reichsvereinigung zum Ausdruck gebracht,
sondern auch gegeniiber den erst jetzt kennengelernten tschechischen Juden. Wenn sie
die hochrangigen tschechischen Funktionare charakterisieren, gebrauchen deutsche Ju-
den manchmal das Wort ,Schlitzohr® oder sie erwahnen ihre Schwiche fiir attraktive Se-
kretdrinnen, doch geschieht all das in einem wohlwollenden Ton. Ebenso positiv werden
die vielen interessanten Ghetto-Genossen beschrieben, dazu die schéne Umgebung, auch
wenn sie nur vom Festungswall aus zu sehen ist, und die Stadt selbst, die mit ihrer klassi-
zistischen Architektur an Italien erinnere.

Die deutschen Juden, alt wie sie waren, lernten sogar etwas Tschechisch und nahmen
unbewusst tschechische Ausdriicke an. Rose Scooler spricht in ihrer ,Ode an mein Bett in
Theresienstadt” von einer ,Policzka“ und nicht von einem Wandregal .>® Margarete Pedde
nennt sich babi¢ko, Oma, oder maminka, Mama.?®

Das Verhaltnis zwischen den tschechischen und den deutschen Juden, den beiden grof-
ten Gruppen im Ghetto, ist besonders interessant, da es auf vielfaltige Weise asymmetrisch
war. Die tschechischen Juden waren an den deutschen als Gruppe kaum interessiert; sie
werden nur beilaufig und am Rande erwihnt: als Leute, die um Essen betteln, die sterben
oder in irritierender Weise deutsch-national bleiben. Wenn ein deutscher Jude das Inte-
resse eines tschechischen Insassen weckte, dann weil er oder sie eine bemerkenswerte,
berithmte Person war.

Dagegen brachten die deutschen Juden viel mehr Neugier fiir die Tschechen auf. In
den Berichten der Deutschen wird die formidable korperliche Erscheinung der jungen
tschechischen Juden hervorgehoben. Man schildert sie in physischen, biologisierenden
Begriffen und betont ihr ,gesundes® und ,athletisches“ Aussehen. Wiederholt werden sie
als eine ,schone Rasse® beschrieben, als ,weitgehend assimiliert und ,nichtjiudisch® wir-
kend. Dieses ,assimilierte“ Aussehen wird manchmal als ,germanisch® bezeichnet, manch-
mal aber auch als ,typisch slawisch“: ,Ein prachtvoller Menschenschlag. Prachtige Bur-
schen — stramme junge Madel. Eine richtige Augenweide. Der slawische Typ tiberwiegend,
die Assimilation scheint in der Tschechoslowakei weit vorgeschritten zu sein.“’ Egon
Strassburger erinnerte sich an seine Begegnung mit den tschechischen Juden:

,Die Tschechen war [sic] mir liebe Menschen, sie waren offen, klar, hoflich und begabt. Immer

erwiesen sie sich als gute, verlaflliche Kameraden. So besonders waren die Manner und Frauen aus
der Briinner und Prager Gegend reizende Leute. Und weh tat es mir oft, wenn es hieB, gestern sind

% WL TAU, 586. Vgl. auch Hijkové, Die Poesie aus dem Ghetto, in: die tageszeitung, 21.1.2012.

59 Tagebuch von Margarete Pedde, Eintrag vom 17.8.1943, AZMP, Terezin, 324. Die Existenz des
tschechischen Vokativs war den nichttschechischen Insassen unbekannt, die dann Gber ihren Freund
Jirko (Jirka, Verniedlichung von Jifi) oder Hund Budulinku (Budulinek) schrieben.

50 Bericht von Otto Bernstein, YVA, 033, 1549; Strassburger, YVA, 033, 988.



MutmaRungen Ulber deutsche Juden 197

sie im Transport gegangen. Ihr Aussehen war ganz germanisch, und sogenannte jidische Merk-
male gab es selten. Die Menschen sind grofl und stramm, und besonders charmant sind die Frauen.
In Wut und Harnisch versetzt, sind sie tapfere, unerbittliche Gegner. Sie sind fleiBiig und scheuten
nie eine korperliche Arbeit. Faulheit und Bequemlichkeit kennt der tschechische Jude nicht.“

Von der Tschechoslowakei wussten die deutschen Juden nur wenig. Philipp Manes, der
aufmerksame Chronist des Ghettos, merkte dazu an:
,[Wir] wissen als so nahe Nachbarn nichts von der Kultur des Landes, wir hitten selbst in friedli-
chen Zeiten vom ,Behm‘ leicht ironisch gesprochen und gemeint — na, was leisten die schon? Die
Industrie Gablonz und Reichenberg ist deutsch — was gibt’s sonst ? Kaum etwas von Bedeutung.
[...] ich kenne leider auch zuwenig von der Tschechoslowakei, um tiber Land und Leute viel sagen

zu konnen. [...] Hier gérte alles — heiBes Temperament, vielleicht von glithendem, noch feurigen
Boden (die heiBen Quellen Karlsbads bezeugen ihn) her ist das Volk lodernder. “6!

Diese zugegebenermaBen etwas bizarre Erklirung weist darauf hin, wie oft das Unbekann-
te im Rahmen des Vertrauten gedeutet wird; hier kommt wieder das Dreibadereck ins
Spiel. Der biologisierende Blick sieht einen Zusammenhang zwischen Menschen und
Boden. Wenn wir die gegebene Situation mit der Begegnung 6stlicher und westlicher
Juden in anderen Ghettos vergleichen, kénnen wir nicht sagen, dass deutsche Juden in
Theresienstadt ostjiidische Stereotype benutzten. In Theresienstadt entwickelten die
deutschen Juden neue Klischees, die auf der bereits vorhandenen Kenntnis und auf den
Asymmetrien der Macht beruhten. So kam es, dass die tschechischen Juden als schén be-
schrieben wurden, als dominant in kérperlicher Hinsicht: Darin zeigte sich die Wirkung
der sozialen Hierarchie. Macht wurde hier als Schonheit interpretiert.

Altere deutsche Juden wiesen wiederholt darauf hin, wie assimiliert — kulturell oder
sozial — die tschechischen Juden seien. Dies wirft die Frage auf, wie das zu verstehen ist:
Waren die tschechischen Juden wirklich in hoherem Maf} assimiliert? Oder sollten wir
solche Bemerkungen als kategorisierenden Zugriff bei der Einordnung der einen Person
und der anderen begreifen, wenn die eigene Person als ,genuin® jidisch empfunden wird
und die anderen als ,nicht in der rechten Weise judisch®“ gesehen werden, folglich als assi-
miliert? Wenn wir die deutsch-jiidische und die tschechisch-jiidische Entwicklung in der
Zwischenkriegszeit bedenken, mit der hohen Zahl von Mischehen in der Tschechoslowa-
kei®?, dann deuten die Geschichten von mihrischen Juden, die im Ghetto walachische
Pelze trugen, den 28. Oktober feierten und Frantisek Halas’ ,Fur Prag® rezitierten, darauf
hin, dass uns Theresienstadt — mit seinem erzwungenen Vergleich — sehr wohl etwas tiber
den Grad der Assimilierung vor dem Krieg sagt. Wahrend die tschechischen Juden, vor
allem die jiingeren Generationen, sich auf eine Auflésung im nichtjiidischen Milieu zube-
wegten, lebte die dltere Generation deutscher Juden — die Protagonisten dieses Essays —
mehr unter ihresgleichen.% In Theresienstadt, wo die élteren Deutschen sich fortwiahrend
auf deutsche Hochkultur bezogen, auf Goethe, Schiller und Bismarck, wo sie sich an zen-
tralen Konzepten von Pflicht, Bindung, Leiden und Opfer orientierten, haben viele von
ihnen, als sie mit den tschechischen Juden konfrontiert wurden, entdeckt, wie judisch
oder deutsch-jidisch sie letzten Endes waren.

61 Manes, Als ob’s ein Leben wir, S. 113ff.

2 Die Zahl der gemischten Ehen in den 1930er Jahren in BShmen war die hochste in ganz Europa
— jeder zweite Jude heiratete einen Nicht-Juden; Franz Friedmann, Einige Zahlen tber die tschecho-
slovakischen Juden. Ein Beitrag zur Soziologie der Judenheit, Prag 1933.

63 Marion Kaplan prisentiert in ihrem klassischen ,Making of Jewish Middle Class“ das Argument
eines sich selbst reproduzierenden judischen kulturellen Milieus.



198 Anna Hajkova

Die alten deutschen Juden in Theresienstadt weisen manche charakteristischen Merk-
male auf, die uns bewegen sollten, unser Verstaindnis von deutsch-judischer Kultur- und
Sozialgeschichte zu Gberprifen und zu erganzen. Zwar halten sie in der Tat an vielen der
vertrauten Werte fest, an Mut, Pflicht und Pathos, doch zeigten sie sich auch tber-
raschend zdh, aufnahmebereit und flexibel, und das, obwohl sie die Gruppe im Ghetto
waren, die sich von Anfang an den tbelsten Bedingungen gegeniibersah: Sie waren alt,
kamen ohne Verwandte, kannten die Sprache nicht und waren mit massiven Vorurteilen
der tschechischen Mehrheitsgesellschaft konfrontiert. Verglichen mit der Uberlebensrate
der alteren Tschechen, die Verwandte in der Nahe hatten, war die Sterblichkeit der Deut-
schen eigentlich ,niedrig“. Dieses Ergebnis entspricht den qualitativen Feststellungen
uber die Zihigkeit und Flexibilitat der dlteren deutschen Juden. Obwohl sie aber ein Teil
der Gemeinschaft von Theresienstadt wurden, haben sie fir die junge Elite nicht wirklich
existiert. Die Lucke zwischen den Generationen erwies sich im Hinblick auf die soziale
Hierarchie als untiberbriickbar.

Uberleben war keine Sache des Zufalls. Unter den iiberlebenden alten Deutschen fin-
den wir viele mit nichtjidischen Verwandten, doch auch nicht wenige, die als Hausalteste
fungierten, also eine Tétigkeit austibten, mit der keine sonderlichen korperlichen An-
strengungen verbunden waren, gleichwohl bessere Lebensmittelrationen. Auch fiel zwar
die tiberwaltigende Mehrheit der élteren deutschen Juden den Strapazen der Transporte
oder in Theresienstadt dem Hunger zum Opfer, aber wer tiberlebte, war immerhin vor
den Liquidierungstransporten im Herbst 1944 geschiitzt.

Die alten deutschen Juden zahlten gewiss nicht zur Theresienstidter Jeunesse dorée,
doch wenn sie am Leben blieben — und dank der strukturellen Bedingungen, die ich skiz-
ziert habe, ist das einigen hundert tatsachlich gelungen —, wurden sie die ersten Chronis-
ten des Ghettos.’ Die jiingeren Uberlebenden waren zu sehr mit dem Wiederaufbau ih-
res Lebens beschaftigt, mit dem Abschluss ihrer Bildung und Ausbildung, mit der Grin-
dung von Familien. Die zuriickkehrenden alten deutschen Juden fanden ein Vakuum vor,
Verwandte und Freunde waren tot, die Heimatstadt zerstort, der Zufluchtsort zunachst oft
ein DP-Lager. So dringte es diese alten und zumeist einsamen Menschen, vor ihrem Hin-
scheiden Zeugnis abzulegen.% In ihren Berichten spiegelt sich ihre Faszination fiir die
Welt von Theresienstadt; manchmal kommt eine Art von Stolz zum Ausdruck, tuberlebt zu
haben, nicht nur beschreibend, sondern auch erklarend. Ihre Zeugnisse bieten einen Rei-
sefithrer, eine Enzyklopadie, einen Bericht tiber ihre Neugier und Aufnahmebereitschaft.
Wenn die Geschichte der alten deutschen Juden in Theresienstadt eine Moral hat, so die,
dass wir, selbst wenn die gegebenen Strukturen extrem ungtinstig sind, wenn wir mehr
iber Menschen in Extremsituationen wissen wollen, gut auf die vielen Stimmen aus The-
resienstadt horen sollten, so unterschiedlich sie sind. Sie kdnnen uns zeigen, dass es oft
die Underdogs sind, die uns als Erste die Geschichte erzahlen.

Aus dem Englischen tibersetzt von Hermann Graml

64 Zu den Chronisten vgl. Samuel D. Kassow, Ringelblums Vermichtnis. Das geheime Archiv des War-
schauer Ghettos, Reinbek bei Hamburg 2010.

% Viele der Erinnerungsberichte sind als Briefe an Bekannte oder Verwandte im Ausland verfasst
und betonen, wie einsam die Schreibenden sind. Viele der OdF-Antrage aus Berlin bezeugen den
Tod des Antragstellers innerhalb von drei Jahren nach der Befreiung.



