Lisa Peschel
Gegen eine uniforme Definition des Jiidischseins:
Drei Kabaretts aus dem Ghetto Theresienstadt

Uber sechzig Jahre nach dem Ende des Zweiten Weltkriegs gestatten uns erst jiingst ent-
deckte Quellen neue Einblicke in das Ghetto von Theresienstadt: Bei diesen neuen Doku-
menten handelt es sich um Kabaretts und Theaterstiicke, die die Gefangenen selbst ge-
schrieben haben. Wihrend der Forschungen zum kulturellen Leben des Ghettos, die ich
2005 in der Tschechischen Republik und in Israel betrieben habe, haben mir Uberleben-
de und ihre Familien geholfen, in kleinen Archiven und Privatsammlungen mehrere bis
dahin unveréffentlichte Manuskripte aufzufinden.! Hier analysiere ich kurz drei dieser
Theresienstidter Kabaretts, die alle von Juden aus der Tschechoslowakei geschrieben wur-
den. Ich will zeigen, dass die Gefangenen Theaterauffiihrungen benutzten, um die ihnen
von den Nationalsozialisten aufgezwungene homogene und entmenschlichende Identitdt
rassischer Unterlegenheit von sich zu weisen, indem sie sich selbst in ihrer ganzen natio-
nalen, politischen, sprachlichen und religiosen Verschiedenheit auf den Bithnen des
Ghettos in Szene setzten. Die Manuskripte lassen erkennen, dass sie ihre Vorkriegsidenti-
taiten bewahrten, indem sie Narrative schufen, die Kontinuitaten zwischen ihrer Vergan-
genheit und ihrer Gegenwart in Theresienstadt herstellten. Dadurch, dass sie Stiicke auf-
fuhrten, die ihre Identifikation mit bestimmten Gemeinschaften zum Ausdruck brachten,
erkannten tiberdies Schauspieler und Zuschauer ihre Mitgefangenen als Mitglieder dieser
Gemeinschaften und inszenierten so auch ihre Zugehoérigkeit zu Gemeinschaften auBler-
halb des Ghettos.

Welche waren diese grofleren Gemeinschaften, denen die tschechoslowakischen Juden
in Theresienstadt sich zugehorig fihlten? Im Ghetto bedeutete ,tschechoslowakischer
Jude® fast immer ,tschechischer Jude, da aus der Slowakei nur knapp 1500 Gefangene
und zudem sehr spat, in den letzten Kriegsmonaten, nach Theresienstadt deportiert
worden waren. Dagegen kamen fast 73 600 aus den tschechischen Regionen B6hmen und
Mihren.? Allerdings waren die tschechischen Juden keineswegs eine homogene Gruppe.
Sie waren vor dem Krieg in samtlichen politischen Parteien von den Kommunisten bis
hin zu den konservativen Agrariern zu finden gewesen, hatten religiése Auffassungen von
der Orthodoxie bis zum Atheismus vertreten und sich entweder auf Deutsch oder Tsche-
chisch oder in beiden Sprachen gleichermaBen verstindigt.®

! EIf dieser Manuskripte sind 2008 in einer zweisprachigen, deutsch-tschechischen Anthologie verdf-
fentlicht worden, deren englische Ausgabe in einer tiberarbeiteten und erweiterten Fassung dem-
nachst erscheint. Siehe Lisa Peschel (Hrsg.), Divadelni texty z terezinského ghetta/Theatertexte aus
dem Ghetto Theresienstadt, 1941-1945, Praha 2008 und dies., Performing Captivity, Performing
Escape. Cabarets and Plays from the Terezin/Theresienstadt Ghetto, Calcutta 2012.

2 Ludmila Chladkov4, The Terezin Ghetto, Praha 1991. Tschechische Juden waren anfangs einige
Monate lang die einzigen Gefangenen des Ghettos, nachdem es im November 1941 errichtet worden
war. Ab dem Sommer 1942 wurden dann auch Juden aus anderen Landern nach Theresienstadt de-
portiert: 42000 kamen aus Deutschland, 15000 aus Osterreich und kleinere Gruppen aus den Nie-
derlanden, Didnemark sowie, gegen Ende des Krieges, auch aus der Slowakei und Ungarn.

3 Bei der Volkszihlung von 1930 nannten 2,4 Prozent der befragten Tschechoslowaken das Juden-
tum als ihre Religion; 1,3 Prozent gaben Hebraisch oder Jiddisch als ihre Sprache an. Sprecher des
Jiddischen lebten fast ausschlieBlich in den 6stlichen Regionen der Slowakei und in dem Teil Ruthe-

167



168 Lisa Peschel

In diesem Aufsatz will ich nur einer einzigen, in der tschechoslowakischen Volkszéih-
lung institutionalisierten Identifikationskategorie nachgehen, und zwar der Nationalitit.
Das Statistische Amt befand 1921, dass Nationalitit als ethnische Zugehoérigkeit zu verste-
hen sei, wobei die Muttersprache das Hauptkriterium war; Juden durften indessen unab-
hingig von der Sprache, derer sie sich bedienten, die jidische Nationalitit angeben.* In
der Wahl der judischen Nationalitét spiegelten sich die verschiedensten Standpunkte; die-
se konnten von der Befirwortung eines jidischen Staates iber den Wunsch nach einer
Starkung jtdischer Identitit in der Diaspora bis hin zu dem Bedirfnis reichen, sich aus
dem deutsch-tschechischen ,Nationalititenkonflikt“ herauszuhalten, der in der Tschecho-
slowakei ausgefochten wurde.® In der Volkszihlung von 1930 gaben von den in Boéhmen,
Mahren und Schlesien lebenden Biirgern, die das Judentum als ihre Religion nannten, 36
Prozent die tschechoslowakische, 31 Prozent die judische und 30 Prozent die deutsche
Nationalitit an.® Theaterauffiihrungen in Theresienstadt gaben allen drei Gruppen die
Moglichkeit, ihre Identifikation mit ihrer jeweiligen Nationalitit zu inszenieren. Zu den
bekannten Stiicken aus der Vorkriegszeit, die im Ghetto zur Auffithrung gelangten, ge-
horten zum Beispiel Der Blumenstraufi (Kytice), ein Balladenzyklus aus der tschechischen
nationalen Renaissance von Karel Jaromir Erben, Goethes Faust und deutschsprachige
Operetten wie Die Fledermaus und Scholem Aleichems Tewje der Milchmann.”

Die trennenden Linien zwischen diesen drei Gruppen waren freilich beweglicher und
durchlassiger, als es die Volkszdhlungsstatistik nahelegt. Daher werde ich hier erértern, in-
wieweit die Gefangenen sich mit tschechischsprachiger Kultur, deutschsprachiger Kultur
und mit dem Zionismus identifizierten (Identifikationen, die sich keineswegs gegenseitig
ausschlossen), anstatt sie einer tschechischen, deutschen oder jiidischen ,Nationalitit* zu-
zuordnen. Anhand von drei Kabaretts werde ich zeigen, wie diese Texte es den Gefange-
nen ermdglichten, Kontinuititslinien von der Vergangenheit in die Gegenwart zu ziehen,
und ein Zusammengehorigkeitsgefiihl zu stiften, das nicht nur die verschiedenen Gemein-
den in Theresienstadt, sondern auch in der Welt jenseits der Ghettomauern erfasste.

niens, der am FuBe der Karpaten liegt. Siehe Joseph Rothschild, East Central Europe between the
two World Wars, Seattle 1977, S. 89f. und Tatjana Lichtenstein, Making Jews at Home: Jewish Nation-
alism in the Bohemian Lands, 1918-1938 (Ph.D. Diss., University of Toronto, 2009), S.99.

4 Das Biiro traf diese Entscheidung nach einer langen Debatte dariiber, ob fiir die Nationalitit die
subjektive Wahl der befragten Person ausschlaggebend sei, oder man sich auf objektivere Kriterien
wie Sprache stiitzen solle. Dies wurde als schwierig empfunden, da nur wenige bohmische und mahri-
sche Juden Jiddisch sprachen und daher ihre Nationalsprache ,verloren* hatten. Siehe Lichtenstein,
Making Jews at Home, S. 80f.

5 Zu den tschechischen Juden und dem Nationalititenkonflikt bis zum Ende des Ersten Weltkriegs
siche Hillel Kieval, The Making of Czech Jewry: National Conflict and Jewish Society in Bohemia,
1870-1918, New York/Oxford 1988.

6 Livia Rothkirchen, The Jews of Bohemia and Moravia: 1938-1945, in: The Jews of Czechoslovakia:
Historical Studies and Surveys, Bd. III, hrsg. von Avigdor Dagan, Gertrude Hirschler und Lewis Wei-
ner, Philadelphia 1984, S. 3-74, hier S.12. Die Zahlen fir Bohmen und Mihren unterschieden sich
deutlich, wobei die méihrischen Juden starker dazu neigten, fiir die jiidische Nationalitit zu optieren.
In Bohmen wihlten 46 Prozent die tschechoslowakische, 31 Prozent die deutsche und 20 Prozent die
judische Nationalitat. In Mahren-Schlesien entschieden sich 52 Prozent fiir die judische, 29 Prozent
fir die deutsche und 18 Prozent fiir die tschechoslowakische Nationalitit. Siehe Ezra Mendelsohn,
The Jews of East Central Europe, Bloomington 1983, S. 159.

7 Der Uberlebende Karel Hefman hat Plakate gesammelt, die detaillierte Informationen tber das
kulturelle Leben im Ghetto vermitteln. Zu diesen vier Auffiihrungen siehe die Sammlung Heiman,
Sbirkové oddéleni Pamatniku Terezin (Sammlungsabteilung der Gedenkstatte Theresienstadt, fortan
SO PT), Inv. Nrs. PT 4304, 3981, 4045 und 3918.



Gegen eine uniforme Definition des Jidischseins 169
Das Il. tschechische Kabarett (Il. ¢esky kabaret)

Tschechischsprachige Gefangene in Theresienstadt inszenierten und besuchten eine gro-
Be Bandbreite von Theaterauffithrungen, von den Stiicken Karel Capeks bis zu der Kin-
deroper Brundibdr® Den bei weitem herausragendsten Einfluss auf die in tschechischer
Sprache vorliegenden Originalmanuskripte hatte aber das ungeheuer populdre Befieite
Theater (Osvobozené divadlo) des Schauspielerduos Jiii Voskovec und Jan Werich. In erhal-
ten gebliebenen Notizen des Gefangenen Josef Taussig, der offenbar vorhatte, nach dem
Krieg einen Essay tiber das Theresienstidter Kabarett zu schreiben, ist die Rede von drei
tschechischen Kabaretts im Ghetto, die ,das Befreite Theater kannten und bewunderten*.?
Uberlebende, die das Manuskript des II. tschechischen Kabaretts gesehen haben, konnten
den Einfluss von Voskovec und Werich uberall erkennen, sei es an der Revue-Form, sei es
an ihrer besonderen Art des Wortspiels.!?

Aus Dokumenten in der Gedenkstatte Theresienstadt geht hervor, dass vier Autoren zu
dem Kabarett beigetragen haben: Dr. Felix Porges, Vitézslav ,Pidla“ Horpatzky, Pavel
Stransky und Pavel Weisskopf.!! Sie alle kamen mit demselben Transport junger Arbeiter
aus Prag im Dezember 1941 an. Porges inszenierte das II. tschechische Kabarett, schrieb
mehrere der Szenen und komponierte die Musik. Er und seine Kiinstlerkollegin Elly
Bernstein, die er im Ghetto kennenlernte und heiratete, blieben bis zum Kriegsende in
Theresienstadt. Stransky, der die Texte fiir einige der Lieder geschrieben hat, war im
Frithjahr und Sommer 1944, als das Kabarett aufgefithrt wurde, nicht mehr im Ghetto, da
er bereits im Dezember 1943 nach Auschwitz deportiert worden war. Uber Horpatzky und
Weisskopf und ihren Anteil am Text des Kabaretts ist wenig bekannt.

Mit ihrem Skript brachten die Autoren mehrere Elemente der Vorkriegsvergangenheit
in das Ghetto, darunter auch den Stil der von ihnen verehrten Kunstler Voskovec und
Werich. Dieser Stil bedeutete aber mehr als blofl Vertrautheit und Vergniigen: Voskovec
und Werich hatten einen auBerst speziellen Humor, mit dem sie jedes erdenkliche politi-
sche Ereignis kommentierten, so makaber es auch sein mochte, und Hitlers Machtzunah-
me versorgte sie leider mit reichlich Stoff. Ein Beispiel waren die politischen Hinrichtun-
gen, die im Sommer 1934 stattfanden und als die ,Nacht der langen Messer® bekannt
wurden. Zwischen dem 30.Juni und dem 2. Juli brachte das NS-Regime wenigstens 85
Menschen um, von denen die meisten der Sturmabteilung (SA) angehérten, ebenfalls
Nationalsozialisten also, die als Bedrohung fir Hitlers Macht angesehen und deshalb be-
seitigt wurden. In Voskovecs und Werichs Revue Der Henker und der Narr (Kat a bldzen), die
im Herbst 1934 Premiere hatte, versuchte Henker Raduzo herauszubekommen, wie sich
der Narr Mahuleno wohl noch vorschriftsmaBig hinrichten lassen wiirde, obwohl sie bei-
de seit Jahren auf einer verlassenen Insel gestrandet waren:

8 Siehe SO PT, Inv. Nrs. PT 3883 und 4010.

9 Josef Taussig, Uber Theresienstidter Kabarette, in: Theresienstidter Studien und Dokumente 1994,
S.207-246, hier S.234.

10 Die Akte einer Revue sind, anders als die eines Kabaretts, gewohnlich durch ein Thema oder eine
recht frei organisierte Handlung miteinander verbunden, aber beide werden definiert als populdre
Theaterunterhaltung, die Musik, Tanz und Sketche miteinander verbindet und haufig zeitgendssi-
sche Gestalten, Nachrichten oder Literatur satirisch behandelt.

1 Siehe SO PT, Inv. Nrs. PT 3826-3831. Das Kabarett trigt in allen Dokumenten den Titel Lacht mit
uns (Sméjte se s nami), der zugleich eine der ersten Zeilen des ersten Liedes ist.



170 Lisa Peschel

Mahuleno: Jeder weiB}, dass ich etwas Rum kriege; ich hab’ ein Recht auf ein Flaschchen Rum vor
meiner Hinrichtung, ein Schluck, um mich zu wappnen!

Raduzo: Verflixt, er hat recht, ich muss ihm den Rum geben, aber wo soll ich den bloB her-
nehmen?

Mahuleno: Frag’ mich nicht; dafar bist Du verantwortlich. Ich geh ins Gefingnis und warte auf
meinen Rum. Und denk blof nicht, dass ich bis zum 30. Juni warte — wenn sich der Tag jihrt, an
dem Freunde ihre Freunde umbringen.'?

Mit diesem Passus bezogen Voskovec und Werich sich auf die bedrohlichen Ereignisse,
die gleich hinter der Grenze stattfanden, und I6sten die Sorge ihres Publikums humorvoll
auf. Porges und Horpatzky setzten in ihren Rollen als komisches Duo eine dhnliche Stra-
tegie ein, um eines der traumatischsten Ereignisse in der Geschichte des Ghettos zu verar-
beiten. Am 11. November 1943 wurden alle Gefangenen im Bauschowitzer Kessel, der ge-
rade auBlerhalb von Theresienstadt lag, gezahlt. Fast 40 000 Menschen wurden dort ge-
zwungen, einen kalten und feuchten Tag lang im Freien zu stehen, ohne zu wissen, ob
man sie zihlen oder ermorden wiirde.!® Viele Gefangene starben in der Folgezeit, weil sie
dabei schwer erkrankt waren. Das II. tschechische Kabarett, geschrieben im April 1944, stell-
te sich diesem Vorfall in einer Szene, in der Horpatzky bemerkt, dass Porges das tschechi-
sche Volkslied Auf den Wiesen des Herrn vor sich hin summt.

P. Horpatzky: Sie sind ziemlich frohlich. Wissen Sie aber, dass wir in Theresienstadt tatsachlich eine

Wiese des Herrn hatten?

F. Porges: Nein, davon weil} ich nichts.

P. Horpatzky: Die hiel Bauschowitzer Kessel. Dort gabs ein groBles Treffen, sehr schéne Massen-

szenen.

F. Porges Aha, ich wei} schon, wie dort das All-Sokol-Treffen war.14

Die Anspielung auf den Sokol, die nationalistische tschechische Turnorganisation, durf-
ten die tschechischen Juden ohne weiteres sofort erkannt und verstanden haben. An den
riesigen, choreografierten Ubungen, die bei All-Sokol-Treffen veranstaltet wurden, nah-
men Hunderte von Mitgliedern teil. Indem sie die Gefangenenzihlung mit einer Sokol-
Versammlung verglichen, fiigten Porges und Horpatzky das Ereignis auf eine komische
Art in ihr Skript ein und verankerten es damit fest in einem Deutungsrahmen aus der
Vorkriegszeit.

Die Autoren machten Kontinuitit auch ausdriicklich zu einem Gegenstand ihres
Skripts, beschrankten sich aber nicht darauf, ihre Vergangenheit mit der Gegenwart zu
verkntipfen. Alle Szenen waren — mit Ausnahme der ersten und der letzten, die im Ghetto
selbst spielten — in ein Nachkriegsprag der Zukunft verlegt, das in jeder Hinsicht mit dem
Vorkriegsprag ihrer Vergangenheit identisch war. Im Rahmen des Kabaretts besuchten
Porges und Horpatzky beliebte Wahrzeichen am Wenzelsplatz, trafen alte Freunde aus
Theresienstadt und ergingen sich in Erinnerungen an ihre Erfahrungen im Ghetto. In-
dem sie eine Kontinuitét darstellten, die nicht nur von der Vergangenheit in die Gegen-
wart, sondern auch von der Gegenwart in die Zukunft reichte, woben sie selbst Theresien-
stadt in ein Narrativ ein, das ihr eigenes Uberleben projiziert.

12 Jiti Voskovec/Jan Werich, Kat a blazen, in: Jifi Voskovec/Jan Werich, Hry, Praha 1980, S. 155-276,
hier S.173.

13 Das Ereignis ist dargestellt bei H. G. Adler, Theresienstadt: das Antlitz einer Zwangsgemeinschaft,
Gottingen 2005, S. 158-161.

14 Felix Porges/Vitézslav Horpatzky/Pavel Stransky/Pavel Weisskopf, Das II. tschechische Kabarett,
ubersetzt von Michael Wogerbauer, in: Peschel (Hrsg.), Divadelni texty/Theatertexte, S.214-277,
hier S.234.



Gegen eine uniforme Definition des Jidischseins 171

Das II. tschechische Kabarett versetzte die Darsteller in die Lage, sich wieder mit tsche-
chischsprachigen Gemeinden im Ghetto selbst zu verbinden, einschlieflich der Gemein-
schaft derjenigen, die die Arbeit von Voskovec und Werich bewunderten. Diese Verbun-
denheit hatte nicht nur emotionale und asthetische Aspekte, sondern auch einen beson-
deren politischen Gehalt. Viele Anhdnger des Befreiten Theaters gehoérten einer
Generation an, deren fritheste Erinnerungen bei der Weltwirtschaftskrise einsetzten und
die ins Erwachsenenalter eintraten, als sich die faschistische Bedrohung in Europa auszu-
breiten begann. Voskovec und Werich, beide Jahrgang 1905, waren fir diese jungen
Tschechen, judische wie nichtjiidische, gleichsam zu Bannertriagern geworden. Obwohl
sie sich entschieden weigerten, einer politischen Partei beizutreten, traten sie in ihren
Auffithrungen doch fir linke Ideen von sozialer und 6konomischer Gerechtigkeit ein
und waren engagierte Antifaschisten. Dieses Engagement nahm in dem MaBe zu, in dem
Hitlers Macht wuchs. Thre Komdédien wurden scharfer, blieben aber im Kern optimistisch
und starkten die Moral des Publikums mit ihrem Vertrauen auf die Stirke gewohnlicher,
aber geeinter Menschen.!® Die Gefangenen in Theresienstadt wussten, dass Voskovec und
Werich 1939 in die Vereinigten Staaten geflohen waren, noch bevor die Nationalsozialis-
ten Bohmen und Mahren besetzten, und dass sie iiber die Radiosendungen der Voice of
America die Verbindung zur Gemeinschaft der tschechischen Antifaschisten aufrechter-
hielten. Indem sie den Stil von Voskovec und Werich ins Ghetto brachten, inszenierten sie
ihre fortdauernde Zugehorigkeit zur groleren Gemeinschaft der Antifaschisten auBerhalb
der Ghettomauern — und ihre eigene Opposition gegen die Nationalsozialisten.

Das Hofer-Kabarett

Im Ghetto arbeiteten deutschsprachige Darsteller aus Bohmen und Méhren eng mit de-
nen aus Osterreich und Deutschland zusammen. Eine Lesung des Faust beispielsweise, die
Philipp Manes aus Berlin organisierte, wurde von Teilnehmern aus Deutschland, Oster-
reich und Bohmen bestritten. Das Gleiche gilt auch fir das vielleicht bekannteste Kaba-
rett im Ghetto, Das Karussell des Berliner Schauspielers und Regisseurs Kurt Gerron.!% In
dem Hofer-Kabarett, das einer Darstellung tschechisch-jiidischer Verbundenheit mit der
deutschsprachigen Kultur am néchsten kam, traten auch Schauspieler aus allen drei Lan-
dern auf. Eine Sammlung von Liedern, die aus der Feder des Gastgebers, Autors und
Darstellers Hans Hofer stammen, ist im Jiidischen Museum in Prag erhalten.

Hofer (sein eigentlicher Name war Hans oder Hanu$ Schulhof) wurde 1907 in Prag
geboren, zog aber 1924, als er 17 Jahre alt war, mit seiner Familie nach Wien. Er war bis
nach dem Anschluss am Wiener Theater aktiv und kehrte dann nach Prag zuriick.!” Im
Juli 1942 wurden er und seine Osterreichische Frau Lisl (geb. Steinitz) gemeinsam nach
Theresienstadt deportiert, wo sie sofort im deutschsprachigen Kulturleben des Ghettos

aktiv wurden.!8

15 Jarka Burian, Modern Czech Theatre: Reflector and Conscience of a Nation, Iowa City 2000, S.51.
16 Sjehe SO PT, Inv. Nrs. PT 3981 und 3933.

17 Sjehe Frantisek Ehrmann/Ota Heitlinger/Rudolf Iltis (Hrsg.), Terezin, Praha 1965, S. 320.

18 Erich Weiner, Freizeilgestaltung in Theresienstadt, in: Rebecca Rovit/Alvin Goldfarb (Hrsg.), Theat-
rical Performance during the Holocaust: Texts, Documents, Memoirs, Baltimore 1999, S.209-230,
hier S.220. Hofer ist auf mehreren Plakaten genannt, die in der Sammlung Hefman erhalten sind,
einschlieBlich SO PT, Inv. Nrs. PT 3850, 3911, 3981, 4072-4076, 4045 und 4194-4195.



172 Lisa Peschel

Da Hofer einen so groBen Teil seiner Laufbahn in Wien verbracht hat, ist schwer zu
sagen, ob seine Theateraktivititen im Ghetto eher fur deutschsprachige tschechisch-judi-
sche Kunstler oder eher fir osterreichisch-judische Kiinstler reprasentativ waren. Die
Frage, inwieweit es dabei tiberhaupt einen wahrnehmbaren Unterschied gibt, tibersteigt
die Moglichkeiten meines Aufsatzes, doch habe ich mich dafiir entschieden, seine Arbeit
als stellvertretend fiir deutschsprachige tschechische Juden anzusehen, weil — das Beispiel
Das Ghettomddel zeigt es — der Einfluss Osterreichischer Theaterformen fir diese Gruppe
typisch gewesen zu sein scheint.

Die Kontinuitit kultureller Formen aus der Vorkriegszeit in Hofers Texten diirfte fir
das Publikum in Theresienstadt offenkundig gewesen sein: Alle seine Lieder orientierten
sich an Wiener Operetten- und Kabarett-Melodien aus den 1920er und 1930er Jahren.
Die meisten seiner Liedtexte drehten sich um das Leben im Ghetto, und Anspielungen
auf Ereignisse in Theresienstadt erlauben oft sogar eine recht genaue Datierung ihrer
Entstehung. So befasste sich eine seiner Arbeiten, Der Hauptplatz, mit der sogenannten
Stadtverschonerung, die in Vorbereitung des Besuchs einer Kommission des Internationalen
Roten Kreuzes in Theresienstadt im Juni 1944 vorgenommen wurde. Der Text, wahr-
scheinlich im Friihjahr 1944 geschrieben, folgte der Melodie von Mein Herr Marquis (Adele)
aus der Operette Die Fledermaus:'

Es gab hier nen Platz,

Auf den darf ka Katz,

Denn ringsum war Stacheldraht.

Dann brachte man Sand

Und der Draht verschwand

Und Blumen man angepflanzt hat.

Dann baute man hin in der Eil’ 'nen Pavillon

Und brachte Rasch hin Geigen und Saxofon

Und 40 Mann Kapelle, die war’'n sofort zur Stelle.

Jetzt hort man hier bei Tag und bei Nacht Prachtkonzert

Und mancher Mann denkt still bei sich, wenn er das hort,

Ja, sehr komisch, hahaha ist die Sach, hahaha

drum verzeihn sie hahaha wenn ich lache hahahaha

ja, sehr komisch hahaha ist die Sache hahaha
Sehr komisch hihihi sind die.

Hofer etablierte eine Form der Kontinuitiat, indem er einfach eine Melodie aus dieser
beliebten Operette ins Ghetto brachte. Eine weitere stellte er mit der besonderen Art her,
wie er der Arie Bedeutung fiir ihre eigene, gegenwartige Erfahrung verlieh. In Die Fleder-
maus kehrt Adele, die eigentlich die Kammerzofe des Marquis ist, in ihrer Verkleidung als
Schauspielerin mit dem sanften Spott dieser Arie voriibergehend die Machtverhiltnisse
um, die zwischen ihr selbst und ihrem Arbeitgeber bestehen. Mit seinen Texten brachte
Hofer sich selbst und seine Zuhorer in eine dhnliche Machtposition, namlich die der Kri-
tiker, die dem Handeln der Nationalsozialisten eine bizarre Komik abgewinnen konnten,
ohne sie als sonderlich bedrohlich anzusehen. In den letzten vier Zeilen trat das letzte die
(mit dem die Nationalsozialisten gemeint waren) an die Stelle des Sie aus der Original-
Fledermaus, mit dem Adele den Marquis anspricht: Dies war Hofers einzige, subtile Anspie-
lung auf die Unterdriicker, und mit ihr demontierte er sie und ihre ausgekliigelten Pline,
indem er sie eher als Quelle der Erheiterung denn der Furcht darstellte.

19 Siehe SO PT, Inv. Nr. PT 4045.



Gegen eine uniforme Definition des Jidischseins 173

Es gibt allerdings einen deutlichen Unterschied zwischen Hofers komischem Stil und
dem Humor in den tschechischsprachigen Manuskripten. Eine Forscherin hat bemerkt,
dass fiir das Wiener Kabarett eher eine ,Mischung aus skurrilem und warmherzigem Witz*
als eine beiBende Satire charakteristisch sei.2’ Hofers Texte stiitzen dies; seine Verse sind
gewiss satirisch, wirken aber eher verwundert als bissig. Wahrend der Humor in tsche-
chischsprachigen Kabaretts die traumatischsten Ereignisse im Ghetto wie die Gefangenen-
zihlung und abgehende Transporte ansprach, mieden Hofers deutschsprachige Texte
diese Themen. Seine Lieder galten Alltagsproblemen des Ghettolebens, die von dem Ver-
such, eine gestohlene Thermosflasche zuriickzubekommen tuber Korruption in den
Kiichen bis hin zu den biirokratischen Hindernissen beim Erwerb einer Eintrittskarte fiir
das Theater reichten. Er geht diesen tiglichen Miithen sorgfaltig und witzig bis ins Detail
nach, versucht aber nicht, die gefahrlichsten Seiten des Ghettolebens komédiantisch um-
zudeuten.

Die deutschsprachigen Texte unterschieden sich von den anderen auch darin, dass
ihnen eine klare Orientierung auf die Zukunft fehlte. Die tschechischsprachigen Juden
stellten sich in ihren Kabaretts ihre Riickkehr nach Prag vor, wihrend die Zionisten sich
auf ein Leben in Palistina einstellten; die deutschsprachigen Kabaretts sahen nicht tiber
die Gegenwart hinaus. Warum war das so? Als Hitlers Einfluss wuchs, mussten die deutsch-
sprachigen tschechischen Juden mitansehen, wie der Antisemitismus ihrer nichtjidischen
deutschsprachigen Nachbarn stirker wurde. Gleichzeitig mussten sie erfahren, wie an-
tideutsche Ressentiments unter ihren tschechischsprachigen Nachbarn zunahmen. Sie
konnten sich offensichtlich nur schwer vorstellen, welchen Platz die deutschsprachige
Kultur in einer Nachkriegstschechoslowakei wiirde einnehmen kénnen, und es fiel ihnen
nicht leichter, sich auszumalen, wo sie selbst sich nach dem Krieg in einer tschechoslowa-
kischen Gemeinschaft wiederfinden wiirden. Hofers eigener Fall war wahrscheinlich
wegen seiner langen Jahre in Wien kompliziert. Wenn seine Texte fir die Inszenierung
einer Verbundenheit mit der oOsterreichischen Kultur standen, muss dieses Verbunden-
heitsgefiihl von seinem Wissen um die Gewalt beeintrachtigt worden sein, die Juden wih-
rend der Annexion nicht nur von deutschen Nationalsozialisten, sondern auch von ge-
wohnlichen Einwohnern Wiens angetan worden war. Anders als das tschechischsprachige
Kabarett, das sein Theresienstadter Publikum mit einer spezifisch tschechischen politi-
schen Gemeinschaft verknupfte, der sie sich nach dem Krieg wieder anzuschlieBen hoff-
ten, standen Hofers Texte fir die Verbindung mit einer diffuseren, rein asthetischen Vor-
stellung von einer deutschsprachigen Kultur. Seine Lieder moégen ein Solidarititsgefiihl
unter seinen Zuschauern erzeugt haben, indem sie ihre gemeinsame Hingabe an eine
deutschsprachige Kultur zur Auffithrung brachten, aber sie inszenierten keine Beziehung
zu einer spezifischen politischen Gemeinschaft auBlerhalb der Ghettomauern.

Das Purimspiel
Die Zionisten in Theresienstadt konzentrierten sich im kulturellen Leben tendenziell

eher auf Vorlesungsreihen und auf die Arbeit mit Kindern und Jugendlichen. In Theater-
aktivititen waren sie dagegen weniger involviert als andere Gefangene. Spezifisch judi-

20 Lisa Appignanesi, The Cabaret, New Haven 2004, S. 206.



174 Lisa Peschel

schem Theater widmeten sich lediglich zwei Gruppen. Die Prager Regisseurin Irena
Dodalova, die jedoch keine Zionistin war, organisierte mit der Unterstiitzung von Evzen
Weisz einige Auffihrungen, die sich auf klassische jiddische Texte stiitzten; diese Stiicke
waren eher eine ésthetische als eine politische Wahl.!

Der junge Zionist Walter Freud war sehr viel aktiver, wenn es darum ging, Auffithrun-
gen mit judischer Thematik zu organisieren. Freud wurde 1917 in Wien geboren, wuchs
aber in Briinn auf. Wahrend der nationalsozialistischen Besatzung wurde er von der Briin-
ner judischen Gemeinde als Shaliach angestellt und bereiste ganz Mahren, wobei er Vorle-
sungen zu jiidischen Themen hielt.?? Er besuchte regelmiBig die Stadt Straznice, um mit
einer groBen Makkabi-Jugendgruppe zusammenzuarbeiten.?® Dort lernte er Ruth Felixova
kennen, die er 1941 heiratete. Anfang 1942 wurde Walter zum Leiter des jiidischen Wai-
senhauses in Brinn ernannt; nur wenige Monate spéater wurden die dort untergebrachten
80 Kinder mitsamt ihren Betreuern nach Theresienstadt deportiert.

Im Ghetto wurden Walter und Ruth fir die Arbeit im Heim 1410 fir junge Méadchen
eingeteilt. In der Gedenkstitte Theresienstadt tberlieferte Plakate zeigen, dass in vielen
seiner Auffihrungen junge Darsteller sowohl aus dem Heim L410 als auch aus dem
zionistischen Heim fir Jugendliche Q710 auftraten. Er stellte mehrere Programme fir
bestimmte Feiertage zusammen und brachte auch selbst Texte wie die deutschsprachige
Revue Wie war Mordechai? und das tschechischsprachige Stiick Menorah fir Channuka auf
den Weg.?* Der einzige Originaltext aus Freuds Hand, der bisher entdeckt wurde, ist das
deutschsprachige Purimspiel, das sich im Beit Terezin-Archiv in Israel erhalten hat. Aus
einem Plakat im Archiv der Gedenkstitte Theresienstadt geht hervor, dass es im Mérz 1943
aufgefiihrt wurde.?

Der Text des Purimspiels stellte in mehrfacher Hinsicht Kontinuititen zwischen der Vor-
kriegsvergangenheit und der Gegenwart her. So fiithrten seine Themen und sein komi-
scher Stil die Tradition des Purimspiels fort, von humorvollen Auffithrungen also, mit de-
nen der Purimfeiertag seit dem 16.Jahrhundert begangen wurde.?® Die auf dem Buch
Esther basierende Purimerzidhlung handelte vorgeblich zwar von der Vergangenheit, be-
zog sich aber zugleich auf Gegenwart und Zukunft, indem sie Sieg und Uberleben der
Juden angesichts drohender Vernichtung darstellte.?” Die Gefangenen diirften die Paral-

21 Siehe z.B. das Souvenirplakat fiir eine Auffithrung von Yitzkhok Leibush Peretz’ The Golden Chain
und Scholem Aleichems Tewje der Milchmann, SO PT, Inv. Nr. PT 3918. Weisz stammte aus der Karpato-
ukraine am Ostlichen Zipfel der Zwischenkriegstschechoslowakei, so dass seine Muttersprache Jiddisch
gewesen sein konnte.

22 In der Zionistischen Bewegung bildete der Shaliach vor allem Jugendliche aus, um sie auf ihre
Auswanderung nach Paléstina vorzubereiten.

23 Maccabi-Gruppen waren Ableger einer internationalen jiidischen Sportorganisation. Die erste
Gruppe in der Tschechoslowakei wurde 1919 gegrindet. Siehe Ruth Bondy, Mezi nami feceno. Jak
mluvili Zidé v Cechach a na Moravé, Praha 2003, S. 90.

24 Sjehe SO PT, Inv. Nrs. PT 8413 und 8420.

25 Sjehe SO PT, Inv. Nr. PT 4041.

2 Brigitte Dalinger, Verloschene Sterne: Geschichte des jidischen Theaters in Wien, Wien 1998,
S.19.

27 Das Buch Esther berichtet iber Ereignisse, die im 5. Jh. v. Chr. in Shushan, der Hauptstadt Persiens,
stattgefunden haben. Der Schurke Haman hat den persischen Kénig Ahasver durch eine List dazu
gebracht, der Ermordung der Juden zuzustimmen. Haman, ein Minister des Konigs, beginnt mit sei-
nen Plinen gegen die Juden, nachdem Mordechai, Ahasvers judischer Ttrhiiter, ihm eine Verneigung
verweigert, weil er sich als Jude nur vor Gott verneigt. Haman sagt Ahasver, die Juden gehorchten
den Gesetzen des Konigs nicht und verlangt eine Anordnung, die es den Feinden der Juden erlau-



Gegen eine uniforme Definition des Jidischseins 175

lelen zu ihrer eigenen Situation ohne weiteres erkannt haben. Indem Freud die Purim-
geschichte nach Theresienstadt brachte, gab er zu verstehen, dass diese Gefangenschaft
lediglich als eine weitere Priifung in der langen Reihe von Katastrophen zu verstehen sei,
die das judische Volk schon tberstanden hatte.

Der Text brachte auch européiische und deutschsprachige kulturelle Traditionen in die
Gegenwart des Ghettos. Freuds Purimspiel selbst war wie ein Kabarett aufgebaut, mit kur-
zen Sketchen und Szenen, die einander mit Musikeinlagen abwechselten. Freud baute
vielfach auf den gleichen musikalischen Einfliissen wie Hofer auf, wenn er seine Szene
auf populire deutschsprachige Kabarettlieder stitzte und Melodien aus Filmen und Ope-
retten verwendete. So lehnte sich eine ganze Szene an das Lied Auf Wiedersehen Herr Froh-
lich an, das schon in den 1920er Jahren eine populire Kabaretthummer gewesen war.?
Sie endete mit dem folgenden Vers, in dem Elemente der Purimgeschichte zu erkennen
sind:

Fr. Miiller: Herr Schoén, Herr Schon!

Schon: Was gibt es Frau Miller?

Fr. Miiller: Haben Sie schon gehort?

Schon: Ich weiss, es tut sich etwas in Schuschan!

Fr. Miller: Aber was, Herr Schon!

Schoén: Sie wissen es?

Fr. Miller: Und ob ichs weiss, der Haman hat auf der Burg mit dem Konig und der Konigin einen

Krach gehabt und der Konig lasst ihn aufhiangen.

Schoén: Ist denn das auch sicher?

Fr. Miiller: Natiirlich und dann sind wir frei, der 14. Adar fallt ins Wasser.

Schon: Auf Wiedersehen, Frau Miiller.

Fr. Miller: Auf Wiedersehen, Herr Schén!??

Hofer und Freud nutzten diese Lieder allerdings auf eine fundamental verschiedene Wei-
se. Hofers Lieder verbanden die geliebten kulturellen Formen aus der Vergangenheit sei-
nes Publikums mit Ereignissen aus ihrer Gegenwart im Ghetto. In seinem Fall ist das Me-
dium die Botschaft: Seine Zuschauer erlebten die Kontinuitit ihrer eigenen ersehnten
deutschsprachigen Kultur. In Freuds Stiick waren die deutsche Sprache und die Vorkriegs-
melodien, die den jungen Zionisten vertraut waren, nur ein Vehikel fir den wesentlich
wichtigeren, spezifisch judischen Inhalt. Wie spatere Szenen hervorhoben, wollten die
jungen Zionisten Hebraisch lernen, das dann als Medium der Vermittlung jiidischer Kul-
tur an die Stelle der deutschen Sprache treten wiirde.

Sowohl der Text des Purimspiels als auch der Stil der Auffihrung, wie ihn die Regiean-
weisungen nahelegten, dienten dazu, die Bande zwischen den Zionisten in Theresienstadt
zu stirken und ein Gefiihl der Verbundenheit mit der gréBeren zionistischen Gemein-
schaft auBBerhalb des Ghettos herzustellen. Von Anfang an kntpfte die Auffihrung tber
die Handlungen der Darsteller, wie sie in den Regieanweisungen erhalten sind, ein star-
kes Band zwischen ihnen und den Zuschauern, das ebenso inklusiv wie informell wirkte:

ben sollte, diese an einem bestimmten Tag, dem 13. Adar, zu t6ten. Der Konig willigt ein, nicht wis-
send, dass seine zweite Frau Esther, die junge und schéne Konigin, ein jiidisches Waisenmadchen und
Mordechais Nichte ist. Als Esther dem Koénig Hamans Plan enthiillt, verurteilt Ahasver Haman zum
Tode. Ahasver kann zwar seine eigene Anordnung nicht widerrufen, erldsst aber eine zweite, die es
den Juden gestattet, sich selbst zu verteidigen, und diese triumphieren tber ihre Feinde.

28 Der Rhythmus von Freuds Text passt allerdings nicht zu der vertrauten Melodie; die Szene diirfte
cher gesprochen als gesungen worden sein.

29 Walter Freud, Purimspiel, in: Peschel (Hrsg.), Divadelni texty/Theatertexte, S. 362-413, hier S. 379.



176 Lisa Peschel

(Die gesamte Theatertruppe mit dem Direkior kommt durch das Publikum eine Huha Horra singend®® auf das
Podium.)

Direktor: Nun ihr Kunstler kommt jetzt her,

alles freut sich schon so sehr,

euer Spiel sich anzuschauen ...%!

Indem die Darsteller durch das Publikum auf die Bithne gingen, versinnbildlichten sie
ihren Status als Mitglieder und Vertreter der Gemeinschaft. Die Grenzen zwischen Publi-
kum und Schauspielern blieben flieBend, da die Darsteller sich auch wahrend des Stiicks
unter den Zuschauern bewegten und deren Anwesenheit kommentierten. Als beispiels-
weise der Regisseur versuchte, den Konig dazu zu bewegen, sich den anderen Darstellern
auf der Bithne anzuschlieBen, antwortete der Konig:

Direktor: Schnell herauf aufs Podium,

dort ist der Platz fiirs Publikum.

Koénig: Ich sag es euch in einem Satz.

Ich such zum Sitzen einen Platz.

Direktor: Ha ha, was fallt Dir ein?

Weisst du denn nicht, die ersten Reihen

sind reserviert — Tabu — Honoration!

Koénig: Zu der gehore ich auch, habe einen Thron —

Direktor: Nur fiir den Altestenrat,

und du bist nur Kénig — ohne Staat!

und dann nur ein Konig im Spiel.
Kénig: Und die da sind echt, auch in Zivil?*?

Es ist sehr wahrscheinlich, dass einige Mitglieder des Altestenrates bei der Auffiihrung
tatsichlich dabei waren. Der Vertreter des Judeniltesten im Friithjahr 1943, Jakob Edel-
stein, vorher selbst Judeniltester, war Zionist, und das Stiick wurde in den Magdeburger
Barracken aufgefiihrt, wo sich die Verwaltungsbiiros des Altestenrates befanden. Doch an-
statt sie feierlich als verehrte Gaste zu behandeln, schlieft Freud sie in die Gemeinschaft
ein, indem er sie in seinen humorvollen Kreis aufnimmt und sie zum Mitlachen auffor-
dert.? Auf seine Art war dieser Witz allerdings genauso bissig wie der von Porges und
Horpatzky tber die Gefangenenzdhlung. Einerseits stimmte es, dass die Ratsmitglieder in
ihrer Zivilkleidung nicht die Insignien der Macht trugen, die Konig Ahasver erwarten
durfte. Andererseits, und dies wussten alle Gefangenen und auch die Mitglieder des Altes-
tenrats selbst, konnten ungeachtet ihrer Titel und ihrer Befugnisse alle ihre Entscheidun-
gen in jedem Moment von der SS gekippt werden. Freud schreckte in seinem Purimspiel
nicht vor der existenziellen Bedrohung zurtuck, der sie sich gegeniibersahen: Sie alle
waren letztlich auf Gedeih und Verderb denen ausgeliefert, die sie im Ghetto gefangen
hielten.

30 Huha Horra: wahrscheinlich der hora, ein Kreistanz, oft aufgefiihrt zu dem hebraischen Volkslied
Hava Nagila, das moglicherweise auch das Lied ist, das die Darsteller bei Betreten der Biihne singen.
Was Huha bedeutet, ist unklar. Moglicherweise soll das Wort dem Namen des Tanzes eine komische
Wendung geben.

31 Freud, Purimspiel, S. 373.

32 Ebenda.

33 Beim Purimfest, das ein karnevalsihnlicher Feiertag ist, werden traditionell hierarchische Macht-
strukturen auf den Kopf gestellt. Obwohl auch andere tschechisch- und deutschsprachige Kabaretts
Satiren auf die jiidischen Fithrungspersonlichkeiten im Ghetto enthalten, sieht dieses Manuskript als
einziges in der Sammlung eine solche Satire auch in Anwesenheit der fraglichen Fithrungsperson-
lichkeiten vor.



Gegen eine uniforme Definition des Jidischseins 177
Schluss

Mit allen diesen drei Texten im Kabarett-Stil schufen die Autoren einen Sinn fir Konti-
nuitdt zwischen ihren Vorkriegsvergangenheiten und ihrer Gegenwart im Ghetto. In eini-
gen Fillen dehnten sie diese Kontinuitat auf eine imaginierte Nachkriegszukunft aus.
Die Stiicke erlaubten es Darstellern und auch den Zuschauern, ein Zugehorigkeitsgefiihl
zu den Gemeinschaften in Szene zu setzen, die sie sowohl in Theresienstadt selbst als
auch in der Welt auBlerhalb des Ghettos als ihre eigenen ansahen. Doch erfullten sich fur
diejenigen Gefangenen, die den Krieg uberlebten, die Hoffnungen, denen diese Stiicke
Gestalt gaben? Erstreckte sich die Kontinuitét, die sie darstellten, tatsichlich in die Zu-
kunft, und konnten sie sich ihren Gemeinschaften auBlerhalb des Ghettos wieder an-
schlieBen?

Viele der tschechischsprachigen tschechischen Juden, insbesondere die vergleichsweise
jungen und politisch links orientierten, integrierten sich wieder in die tschechoslowaki-
sche Gesellschaft der Nachkriegszeit, eine Gesellschaft, die sich nach sechs Jahren natio-
nalsozialistischer Besatzung unter nationalen Gesichtspunkten sehr viel tschechischer gab
als zuvor und politisch auch weiter links stand als vor dem Krieg. Sie stieBen angesichts
des Nachkriegsantisemitismus auf verschiedene, mehr oder weniger gravierende Schwie-
rigkeiten, u. a. bei ihren Bemuthungen, ihr Eigentum zurtickzubekommen. Tausende emi-
grierten, spatestens als die Kommunisten 1948 an die Macht gelangten. Aber viele von
denen, die an die Versprechungen der neuen Regierung von sozialer und 6konomischer
Gerechtigkeit glaubten, blieben in der Tschechoslowakei. Fiir sie tibertrug sich die Konti-
nuitét, die sie im Ghetto inszeniert hatten, in einem gewissen Ausmall auf eine Kontinui-
tat in der Nachkriegszeit. Horpatzky und Weisskopf erlebten die neue Ordnung allerdings
nicht mehr; beide kamen nach ihrer Deportation aus Theresienstadt nach Auschwitz im
Herbst 1944 um. Da Porges nicht weiter deportiert wurde, gelang es ihm, ein Archiv sei-
ner eigenen Werke sowie Arbeiten anderer Kinstler zu retten, das er wahrend seiner Zeit
im Ghetto zusammengestellt hatte.?* Obwohl er diese Arbeiten mit nach Hause brachte,
als er und Elly nach Prag zurtickkehrten, befassten sich weder sie noch Stransky nach
dem Krieg mit Theater. Stransky uberlebte sieben Monate in Auschwitz, Zwangsarbeit in
Schwarzheide und einen Todesmarsch, der ihn zurtiick nach Theresienstadt fuhrte. Er
blieb in der Tschechoslowakei und feierte seinen 90. Geburtstag in Prag im Februar 2011.
Er hat zwei S6hne und vier Enkelkinder.

Viele der tiberlebenden Zionisten hatte der Krieg nur in ihrer Uberzeugung gestarkt,
dass allein die Auswanderung nach Paléstina eine sichere Zukunft gewihrleistete. Als die
Einwanderung nach Israel 1948 legalisiert wurde, verlieen Tausende tschechische Juden
das Land.? Viele Uberlebende aus Theresienstadt entschieden sich fiir den Kibbuz Givat
Chayim, wo sich heute das Beit Terezin-Archiv befindet. Freud erlebte die Erfullung sei-
nes Traumes nicht. Er kam nach seiner Deportation aus Theresienstadt nach Auschwitz
im Herbst 1944 um.

34 Die hier zitierte und in den genannten Anthologien wiedergegebene Version des Kabaretts hat
Hana Lojinova aufbewahrt, die in dem Kabarett Tanzerin war.

% Die Schitzungen schwanken, doch nach den meistzitierten Statistiken traten von den 43000 Ju-
den, die nach dem Krieg in die Tschechoslowakei zurtickgekehrt waren, zwischen 15000 und 19 000
um 1948,/49 die Reise nach Israel an. Siehe Petr Brod, Zidé v povalecném ceskoslovensku, in: Vaclav
Veber (Hrsg.), Zidé v novodobych dé&jindch, Praha 1997, S.147-162, hier S.151.



178 Lisa Peschel

Die deutschsprachigen tschechischen Juden kehrten in eine Nachkriegstschechoslowa-
kei zurtick, die fir deutschsprachige Kultur kaum Platz hatte. Diejenigen, die sich bei der
Volkszihlung von 1930 fir die deutsche Nationalitit entschieden hatten, sahen sich von
der Vertreibung bedroht. Als das Innenministerium im September 1946 schliefllich eine
Verordnung ausgab, die die Position von ,Personen jlidischer Herkunft® klarte, waren ge-
gen etwa 1500 Juden, die einen Antrag auf Beibehaltung ihrer tschechoslowakischen
Staatsangehorigkeit gestellt hatten, Ermittlungen eingeleitet worden, bei denen sie sich
Fragen zu ihrer ,nationalen Zuverlissigkeit* hatten gefallen lassen miissen.?®

Hans Hofer tiberlebte die Deportation nach Auschwitz und mehrere Monate in Kaufe-
ring, einem der AuBlenlager Dachaus. Lisl tiberlebte mehrere harte Arbeitslager, bevor sie
in Mauthausen befreit wurde. Die beiden kehrten im Juli 1945 nach Prag zurtick. Da er
zweisprachig und ein engagierter Linker war, blieb er in der Tschechoslowakei und setzte
dort seine Schauspielerkarriere anderthalb Jahrzehnte lang fort. 1960 siedelte er aber in
die DDR uber, wo er sich dem Ensemble des Rostocker Volkstheaters anschloss und die
von ihm so geliebten Lieder aus der Fledermaus wieder auf Deutsch darbieten konnte. Er
setzte sich Anfang 1973 zur Ruhe und starb am 12. April desselben Jahres. Lisl folgte ihm
nach Abschluss ihrer Ausbildung als Beleuchtungstechnikerin in Prag nach Rostock und
arbeitete bis zu ihrem Ruhestand im Volkstheater. 1989 kehrte sie fiir ein Interview mit
dem Regisseur Volker Kithn nach Theresienstadt zuriick und beschrieb das dortige Thea-
terleben fir Kithns Dokumentarfilm Totentanz: Kabarett hinter Stacheldraht. Kurz nachdem
der Film im deutschen Fernsehen ausgestrahlt worden war, starb sie am 11.Februar 1992
in Rostock.’

Aus dem Englischen vibersetzt von Pascal Trees

3 Helena Krej¢ova, Cesky a slovensky antisemitismus, 1945-1948, in: Karel Jech (Hrsg.), Strankami
soudobych déjin: Sbornik stati k pétasedesitinam historika Karla Kaplana, Praha 1993, S.158-172,
hier S.161. Vgl. auch David Gerlach, Juden in den Grenzgebieten: Minderheitenpolitik in den Boh-
mischen Lindern nach dem Zweiten Weltkrieg, in: Theresienstidter Studien und Dokumente 2008,
S.12-47.

37 Volker Kuhn, Kabarett im KZ, Begleitbuch zum CD/DVD-Satz Totentanz: Kabarett im KZ, Neckarge-
miind 2000, S. 38.



