
  167

Lisa Peschel

Gegen eine uniforme Definition des Jüdischseins:  
Drei Kabaretts aus dem Ghetto Theresienstadt 

Über sechzig Jahre nach dem Ende des Zweiten Weltkriegs gestatten uns erst jüngst ent-
deckte Quellen neue Einblicke in das Ghetto von Theresienstadt: Bei diesen neuen Doku-
menten handelt es sich um Kabaretts und Theaterstücke, die die Gefangenen selbst ge-
schrieben haben. Während der Forschungen zum kulturellen Leben des Ghettos, die ich 
2005 in der Tschechischen Republik und in Israel betrieben habe, haben mir Überleben-
de und ihre Familien geholfen, in kleinen Archiven und Privatsammlungen mehrere bis 
dahin unveröffentlichte Manuskripte aufzufinden.1 Hier analysiere ich kurz drei dieser 
Theresienstädter Kabaretts, die alle von Juden aus der Tschechoslowakei geschrieben wur-
den. Ich will zeigen, dass die Gefangenen Theateraufführungen benutzten, um die ihnen 
von den Nationalsozialisten aufgezwungene homogene und entmenschlichende Identität 
rassischer Unterlegenheit von sich zu weisen, indem sie sich selbst in ihrer ganzen natio-
nalen, politischen, sprachlichen und religiösen Verschiedenheit auf den Bühnen des 
Ghettos in Szene setzten. Die Manuskripte lassen erkennen, dass sie ihre Vorkriegsidenti-
täten bewahrten, indem sie Narrative schufen, die Kontinuitäten zwischen ihrer Vergan-
genheit und ihrer Gegenwart in Theresienstadt herstellten. Dadurch, dass sie Stücke auf-
führten, die ihre Identifikation mit bestimmten Gemeinschaften zum Ausdruck brachten, 
erkannten überdies Schauspieler und Zuschauer ihre Mitgefangenen als Mitglieder dieser 
Gemeinschaften und inszenierten so auch ihre Zugehörigkeit zu Gemeinschaften außer-
halb des Ghettos.

Welche waren diese größeren Gemeinschaften, denen die tschechoslowakischen Juden 
in Theresienstadt sich zugehörig fühlten? Im Ghetto bedeutete „tschechoslowakischer 
Jude“ fast immer „tschechischer Jude“, da aus der Slowakei nur knapp 1 500 Gefangene 
und zudem sehr spät, in den letzten Kriegsmonaten, nach Theresienstadt deportiert 
worden waren. Dagegen kamen fast 73 600 aus den tschechischen Regionen Böhmen und 
Mähren.2 Allerdings waren die tschechischen Juden keineswegs eine homogene Gruppe. 
Sie waren vor dem Krieg in sämtlichen politischen Parteien von den Kommunisten bis 
hin zu den konservativen Agrariern zu finden gewesen, hatten religiöse Auffassungen von 
der Orthodoxie bis zum Atheismus vertreten und sich entweder auf Deutsch oder Tsche-
chisch oder in beiden Sprachen gleichermaßen verständigt.3

1  Elf dieser Manuskripte sind 2008 in einer zweisprachigen, deutsch-tschechischen Anthologie veröf-
fentlicht worden, deren englische Ausgabe in einer überarbeiteten und erweiterten Fassung dem-
nächst erscheint. Siehe Lisa Peschel (Hrsg.), Divadelní texty z terezínského ghetta/Theatertexte aus 
dem Ghetto Theresienstadt, 1941–1945, Praha 2008 und dies., Performing Captivity, Performing 
Escape. Cabarets and Plays from the Terezin/Theresienstadt Ghetto, Calcutta 2012.
2  Ludmila Chládková, The Terezín Ghetto, Praha 1991. Tschechische Juden waren anfangs einige 
Monate lang die einzigen Gefangenen des Ghettos, nachdem es im November 1941 errichtet worden 
war. Ab dem Sommer 1942 wurden dann auch Juden aus anderen Ländern nach Theresienstadt de-
portiert: 42 000 kamen aus Deutschland, 15 000 aus Österreich und kleinere Gruppen aus den Nie-
derlanden, Dänemark sowie, gegen Ende des Krieges, auch aus der Slowakei und Ungarn. 
3  Bei der Volkszählung von 1930 nannten 2,4 Prozent der befragten Tschechoslowaken das Juden-
tum als ihre Religion; 1,3 Prozent gaben Hebräisch oder Jiddisch als ihre Sprache an. Sprecher des 
Jiddischen lebten fast ausschließlich in den östlichen Regionen der Slowakei und in dem Teil Ruthe-



168  Lisa Peschel

In diesem Aufsatz will ich nur einer einzigen, in der tschechoslowakischen Volkszäh-
lung institutionalisierten Identifikationskategorie nachgehen, und zwar der Nationalität. 
Das Statistische Amt befand 1921, dass Nationalität als ethnische Zugehörigkeit zu verste-
hen sei, wobei die Muttersprache das Hauptkriterium war; Juden durften indessen unab-
hängig von der Sprache, derer sie sich bedienten, die jüdische Nationalität angeben.4 In 
der Wahl der jüdischen Nationalität spiegelten sich die verschiedensten Standpunkte; die-
se konnten von der Befürwortung eines jüdischen Staates über den Wunsch nach einer 
Stärkung jüdischer Identität in der Diaspora bis hin zu dem Bedürfnis reichen, sich aus 
dem deutsch-tschechischen „Nationalitätenkonflikt“ herauszuhalten, der in der Tschecho-
slowakei ausgefochten wurde.5 In der Volkszählung von 1930 gaben von den in Böhmen, 
Mähren und Schlesien lebenden Bürgern, die das Judentum als ihre Religion nannten, 36 
Prozent die tschechoslowakische, 31 Prozent die jüdische und 30 Prozent die deutsche 
Nationalität an.6 Theateraufführungen in Theresienstadt gaben allen drei Gruppen die 
Möglichkeit, ihre Identifikation mit ihrer jeweiligen Nationalität zu inszenieren. Zu den 
bekannten Stücken aus der Vorkriegszeit, die im Ghetto zur Aufführung gelangten, ge-
hörten zum Beispiel Der Blumenstrauß (Kytice), ein Balladenzyklus aus der tschechischen 
nationalen Renaissance von Karel Jaromír Erben, Goethes Faust und deutschsprachige 
Operetten wie Die Fledermaus und Scholem Aleichems Tewje der Milchmann.7 

Die trennenden Linien zwischen diesen drei Gruppen waren freilich beweglicher und 
durchlässiger, als es die Volkszählungsstatistik nahelegt. Daher werde ich hier erörtern, in-
wieweit die Gefangenen sich mit tschechischsprachiger Kultur, deutschsprachiger Kultur 
und mit dem Zionismus identifizierten (Identifikationen, die sich keineswegs gegenseitig 
ausschlossen), anstatt sie einer tschechischen, deutschen oder jüdischen „Nationalität“ zu-
zuordnen. Anhand von drei Kabaretts werde ich zeigen, wie diese Texte es den Gefange-
nen ermöglichten, Kontinuitätslinien von der Vergangenheit in die Gegenwart zu ziehen, 
und ein Zusammengehörigkeitsgefühl zu stiften, das nicht nur die verschiedenen Gemein-
den in Theresienstadt, sondern auch in der Welt jenseits der Ghettomauern erfasste. 

niens, der am Fuße der Karpaten liegt. Siehe Joseph Rothschild, East Central Europe between the 
two World Wars, Seattle 1977, S. 89 f. und Tatjana Lichtenstein, Making Jews at Home: Jewish Nation-
alism in the Bohemian Lands, 1918–1938 (Ph.D. Diss., University of Toronto, 2009), S. 99. 
4  Das Büro traf diese Entscheidung nach einer langen Debatte darüber, ob für die Nationalität die 
subjektive Wahl der befragten Person ausschlaggebend sei, oder man sich auf objektivere Kriterien 
wie Sprache stützen solle. Dies wurde als schwierig empfunden, da nur wenige böhmische und mähri-
sche Juden Jiddisch sprachen und daher ihre Nationalsprache „verloren“ hatten. Siehe Lichtenstein, 
Making Jews at Home, S. 80 f.
5  Zu den tschechischen Juden und dem Nationalitätenkonflikt bis zum Ende des Ersten Weltkriegs 
siehe Hillel Kieval, The Making of Czech Jewry: National Conflict and Jewish Society in Bohemia, 
1870–1918, New York/Oxford 1988. 
6  Livia Rothkirchen, The Jews of Bohemia and Moravia: 1938–1945, in: The Jews of Czechoslovakia: 
Historical Studies and Surveys, Bd. III, hrsg. von Avigdor Dagan, Gertrude Hirschler und Lewis Wei-
ner, Philadelphia 1984, S. 3–74, hier S. 12. Die Zahlen für Böhmen und Mähren unterschieden sich 
deutlich, wobei die mährischen Juden stärker dazu neigten, für die jüdische Nationalität zu optieren. 
In Böhmen wählten 46 Prozent die tschechoslowakische, 31 Prozent die deutsche und 20 Prozent die 
jüdische Nationalität. In Mähren-Schlesien entschieden sich 52 Prozent für die jüdische, 29 Prozent 
für die deutsche und 18 Prozent für die tschechoslowakische Nationalität. Siehe Ezra Mendelsohn, 
The Jews of East Central Europe, Bloomington 1983, S. 159.
7  Der Überlebende Karel Heřman hat Plakate gesammelt, die detaillierte Informationen über das 
kulturelle Leben im Ghetto vermitteln. Zu diesen vier Aufführungen siehe die Sammlung Heřman, 
Sbírkové oddělení Památníku Terezín (Sammlungsabteilung der Gedenkstätte Theresienstadt, fortan 
SO PT), Inv. Nrs. PT 4304, 3981, 4045 und 3918.



Gegen eine uniforme Definition des Jüdischseins  169

Das II. tschechische Kabarett (II. český kabaret) 

Tschechischsprachige Gefangene in Theresienstadt inszenierten und besuchten eine gro-
ße Bandbreite von Theateraufführungen, von den Stücken Karel Čapeks bis zu der Kin-
deroper Brundibár.8 Den bei weitem herausragendsten Einfluss auf die in tschechischer 
Sprache vorliegenden Originalmanuskripte hatte aber das ungeheuer populäre Befreite 
Theater (Osvobozené divadlo) des Schauspielerduos Jiří Voskovec und Jan Werich. In erhal-
ten gebliebenen Notizen des Gefangenen Josef Taussig, der offenbar vorhatte, nach dem 
Krieg einen Essay über das Theresienstädter Kabarett zu schreiben, ist die Rede von drei 
tschechischen Kabaretts im Ghetto, die „das Befreite Theater kannten und bewunderten“.9 
Überlebende, die das Manuskript des II. tschechischen Kabaretts gesehen haben, konnten 
den Einfluss von Voskovec und Werich überall erkennen, sei es an der Revue-Form, sei es 
an ihrer besonderen Art des Wortspiels.10 

Aus Dokumenten in der Gedenkstätte Theresienstadt geht hervor, dass vier Autoren zu 
dem Kabarett beigetragen haben: Dr. Felix Porges, Vítězslav „Pidla“ Horpatzky, Pavel 
Stránský und Pavel Weisskopf.11 Sie alle kamen mit demselben Transport junger Arbeiter 
aus Prag im Dezember 1941 an. Porges inszenierte das II. tschechische Kabarett, schrieb 
mehrere der Szenen und komponierte die Musik. Er und seine Künstlerkollegin Elly 
Bernstein, die er im Ghetto kennenlernte und heiratete, blieben bis zum Kriegsende in 
Theresienstadt. Stránský, der die Texte für einige der Lieder geschrieben hat, war im 
Frühjahr und Sommer 1944, als das Kabarett aufgeführt wurde, nicht mehr im Ghetto, da 
er bereits im Dezember 1943 nach Auschwitz deportiert worden war. Über Horpatzky und 
Weisskopf und ihren Anteil am Text des Kabaretts ist wenig bekannt.

Mit ihrem Skript brachten die Autoren mehrere Elemente der Vorkriegsvergangenheit 
in das Ghetto, darunter auch den Stil der von ihnen verehrten Künstler Voskovec und 
Werich. Dieser Stil bedeutete aber mehr als bloß Vertrautheit und Vergnügen: Voskovec 
und Werich hatten einen äußerst speziellen Humor, mit dem sie jedes erdenkliche politi-
sche Ereignis kommentierten, so makaber es auch sein mochte, und Hitlers Machtzunah-
me versorgte sie leider mit reichlich Stoff. Ein Beispiel waren die politischen Hinrichtun-
gen, die im Sommer 1934 stattfanden und als die „Nacht der langen Messer“ bekannt 
wurden. Zwischen dem 30. Juni und dem 2. Juli brachte das NS-Regime wenigstens 85 
Menschen um, von denen die meisten der Sturmabteilung (SA) angehörten, ebenfalls 
Nationalsozialisten also, die als Bedrohung für Hitlers Macht angesehen und deshalb be-
seitigt wurden. In Voskovecs und Werichs Revue Der Henker und der Narr (Kat a blázen), die 
im Herbst 1934 Premiere hatte, versuchte Henker Raduzo herauszubekommen, wie sich 
der Narr Mahuleno wohl noch vorschriftsmäßig hinrichten lassen würde, obwohl sie bei-
de seit Jahren auf einer verlassenen Insel gestrandet waren: 

8  Siehe SO PT, Inv. Nrs. PT 3883 und 4010. 
9  Josef Taussig, Über Theresienstädter Kabarette, in: Theresienstädter Studien und Dokumente 1994, 
S. 207–246, hier S. 234. 
10  Die Akte einer Revue sind, anders als die eines Kabaretts, gewöhnlich durch ein Thema oder eine 
recht frei organisierte Handlung miteinander verbunden, aber beide werden definiert als populäre 
Theaterunterhaltung, die Musik, Tanz und Sketche miteinander verbindet und häufig zeitgenössi-
sche Gestalten, Nachrichten oder Literatur satirisch behandelt. 
11  Siehe SO PT, Inv. Nrs. PT 3826–3831. Das Kabarett trägt in allen Dokumenten den Titel Lacht mit 
uns (Smějte se s námi), der zugleich eine der ersten Zeilen des ersten Liedes ist. 



170  Lisa Peschel

Mahuleno: Jeder weiß, dass ich etwas Rum kriege; ich hab’ ein Recht auf ein Fläschchen Rum vor 
meiner Hinrichtung, ein Schluck, um mich zu wappnen!
Raduzo: Verflixt, er hat recht, ich muss ihm den Rum geben, aber wo soll ich den bloß her
nehmen?
Mahuleno: Frag’ mich nicht; dafür bist Du verantwortlich. Ich geh ins Gefängnis und warte auf 
meinen Rum. Und denk bloß nicht, dass ich bis zum 30. Juni warte – wenn sich der Tag jährt, an 
dem Freunde ihre Freunde umbringen.12 

Mit diesem Passus bezogen Voskovec und Werich sich auf die bedrohlichen Ereignisse, 
die gleich hinter der Grenze stattfanden, und lösten die Sorge ihres Publikums humorvoll 
auf. Porges und Horpatzky setzten in ihren Rollen als komisches Duo eine ähnliche Stra-
tegie ein, um eines der traumatischsten Ereignisse in der Geschichte des Ghettos zu verar-
beiten. Am 11. November 1943 wurden alle Gefangenen im Bauschowitzer Kessel, der ge-
rade außerhalb von Theresienstadt lag, gezählt. Fast 40 000 Menschen wurden dort ge-
zwungen, einen kalten und feuchten Tag lang im Freien zu stehen, ohne zu wissen, ob 
man sie zählen oder ermorden würde.13 Viele Gefangene starben in der Folgezeit, weil sie 
dabei schwer erkrankt waren. Das II. tschechische Kabarett, geschrieben im April 1944, stell-
te sich diesem Vorfall in einer Szene, in der Horpatzky bemerkt, dass Porges das tschechi-
sche Volkslied Auf den Wiesen des Herrn vor sich hin summt. 

P. Horpatzky: Sie sind ziemlich fröhlich. Wissen Sie aber, dass wir in Theresienstadt tatsächlich eine 
Wiese des Herrn hatten?
F. Porges: Nein, davon weiß ich nichts.
P. Horpatzky: Die hieß Bauschowitzer Kessel. Dort gabs ein großes Treffen, sehr schöne Massen
szenen.
F. Porges Aha, ich weiß schon, wie dort das All-Sokol-Treffen war.14

Die Anspielung auf den Sokol, die nationalistische tschechische Turnorganisation, dürf-
ten die tschechischen Juden ohne weiteres sofort erkannt und verstanden haben. An den 
riesigen, choreografierten Übungen, die bei All-Sokol-Treffen veranstaltet wurden, nah-
men Hunderte von Mitgliedern teil. Indem sie die Gefangenenzählung mit einer Sokol-
Versammlung verglichen, fügten Porges und Horpatzky das Ereignis auf eine komische 
Art in ihr Skript ein und verankerten es damit fest in einem Deutungsrahmen aus der 
Vorkriegszeit. 

Die Autoren machten Kontinuität auch ausdrücklich zu einem Gegenstand ihres 
Skripts, beschränkten sich aber nicht darauf, ihre Vergangenheit mit der Gegenwart zu 
verknüpfen. Alle Szenen waren – mit Ausnahme der ersten und der letzten, die im Ghetto 
selbst spielten – in ein Nachkriegsprag der Zukunft verlegt, das in jeder Hinsicht mit dem 
Vorkriegsprag ihrer Vergangenheit identisch war. Im Rahmen des Kabaretts besuchten 
Porges und Horpatzky beliebte Wahrzeichen am Wenzelsplatz, trafen alte Freunde aus 
Theresienstadt und ergingen sich in Erinnerungen an ihre Erfahrungen im Ghetto. In-
dem sie eine Kontinuität darstellten, die nicht nur von der Vergangenheit in die Gegen-
wart, sondern auch von der Gegenwart in die Zukunft reichte, woben sie selbst Theresien-
stadt in ein Narrativ ein, das ihr eigenes Überleben projiziert.

12  Jiří Voskovec/Jan Werich, Kat a blázen, in: Jiří Voskovec/Jan Werich, Hry, Praha 1980, S. 155–276, 
hier S. 173. 
13  Das Ereignis ist dargestellt bei H. G. Adler, Theresienstadt: das Antlitz einer Zwangsgemeinschaft, 
Göttingen 2005, S. 158–161.
14  Felix Porges/Vítězslav Horpatzky/Pavel Stránský/Pavel Weisskopf, Das II. tschechische Kabarett, 
übersetzt von Michael Wögerbauer, in: Peschel (Hrsg.), Divadelní texty/Theatertexte, S. 214–277, 
hier S. 234. 



Gegen eine uniforme Definition des Jüdischseins  171

Das II. tschechische Kabarett versetzte die Darsteller in die Lage, sich wieder mit tsche-
chischsprachigen Gemeinden im Ghetto selbst zu verbinden, einschließlich der Gemein-
schaft derjenigen, die die Arbeit von Voskovec und Werich bewunderten. Diese Verbun-
denheit hatte nicht nur emotionale und ästhetische Aspekte, sondern auch einen beson-
deren politischen Gehalt. Viele Anhänger des Befreiten Theaters gehörten einer 
Generation an, deren früheste Erinnerungen bei der Weltwirtschaftskrise einsetzten und 
die ins Erwachsenenalter eintraten, als sich die faschistische Bedrohung in Europa auszu-
breiten begann. Voskovec und Werich, beide Jahrgang 1905, waren für diese jungen 
Tschechen, jüdische wie nichtjüdische, gleichsam zu Bannerträgern geworden. Obwohl 
sie sich entschieden weigerten, einer politischen Partei beizutreten, traten sie in ihren 
Aufführungen doch für linke Ideen von sozialer und ökonomischer Gerechtigkeit ein 
und waren engagierte Antifaschisten. Dieses Engagement nahm in dem Maße zu, in dem 
Hitlers Macht wuchs. Ihre Komödien wurden schärfer, blieben aber im Kern optimistisch 
und stärkten die Moral des Publikums mit ihrem Vertrauen auf die Stärke gewöhnlicher, 
aber geeinter Menschen.15 Die Gefangenen in Theresienstadt wussten, dass Voskovec und 
Werich 1939 in die Vereinigten Staaten geflohen waren, noch bevor die Nationalsozialis-
ten Böhmen und Mähren besetzten, und dass sie über die Radiosendungen der Voice of 
America die Verbindung zur Gemeinschaft der tschechischen Antifaschisten aufrechter-
hielten. Indem sie den Stil von Voskovec und Werich ins Ghetto brachten, inszenierten sie 
ihre fortdauernde Zugehörigkeit zur größeren Gemeinschaft der Antifaschisten außerhalb 
der Ghettomauern – und ihre eigene Opposition gegen die Nationalsozialisten. 

Das Hofer-Kabarett 

Im Ghetto arbeiteten deutschsprachige Darsteller aus Böhmen und Mähren eng mit de-
nen aus Österreich und Deutschland zusammen. Eine Lesung des Faust beispielsweise, die 
Philipp Manes aus Berlin organisierte, wurde von Teilnehmern aus Deutschland, Öster-
reich und Böhmen bestritten. Das Gleiche gilt auch für das vielleicht bekannteste Kaba-
rett im Ghetto, Das Karussell des Berliner Schauspielers und Regisseurs Kurt Gerron.16 In 
dem Hofer-Kabarett, das einer Darstellung tschechisch-jüdischer Verbundenheit mit der 
deutschsprachigen Kultur am nächsten kam, traten auch Schauspieler aus allen drei Län-
dern auf. Eine Sammlung von Liedern, die aus der Feder des Gastgebers, Autors und 
Darstellers Hans Hofer stammen, ist im Jüdischen Museum in Prag erhalten. 

Hofer (sein eigentlicher Name war Hans oder Hanuš Schulhof) wurde 1907 in Prag 
geboren, zog aber 1924, als er 17 Jahre alt war, mit seiner Familie nach Wien. Er war bis 
nach dem Anschluss am Wiener Theater aktiv und kehrte dann nach Prag zurück.17 Im 
Juli 1942 wurden er und seine österreichische Frau Lisl (geb. Steinitz) gemeinsam nach 
Theresienstadt deportiert, wo sie sofort im deutschsprachigen Kulturleben des Ghettos 
aktiv wurden.18 

15  Jarka Burian, Modern Czech Theatre: Reflector and Conscience of a Nation, Iowa City 2000, S. 51.
16  Siehe SO PT, Inv. Nrs. PT 3981 und 3933. 
17  Siehe František Ehrmann/Ota Heitlinger/Rudolf Iltis (Hrsg.), Terezín, Praha 1965, S. 320. 
18  Erich Weiner, Freizeitgestaltung in Theresienstadt, in: Rebecca Rovit/Alvin Goldfarb (Hrsg.), Theat-
rical Performance during the Holocaust: Texts, Documents, Memoirs, Baltimore 1999, S. 209–230, 
hier S. 220. Hofer ist auf mehreren Plakaten genannt, die in der Sammlung Heřman erhalten sind, 
einschließlich SO PT, Inv. Nrs. PT 3850, 3911, 3981, 4072–4076, 4045 und 4194–4195.



172  Lisa Peschel

Da Hofer einen so großen Teil seiner Laufbahn in Wien verbracht hat, ist schwer zu 
sagen, ob seine Theateraktivitäten im Ghetto eher für deutschsprachige tschechisch-jüdi-
sche Künstler oder eher für österreichisch-jüdische Künstler repräsentativ waren. Die 
Frage, inwieweit es dabei überhaupt einen wahrnehmbaren Unterschied gibt, übersteigt 
die Möglichkeiten meines Aufsatzes, doch habe ich mich dafür entschieden, seine Arbeit 
als stellvertretend für deutschsprachige tschechische Juden anzusehen, weil – das Beispiel 
Das Ghettomädel zeigt es – der Einfluss österreichischer Theaterformen für diese Gruppe 
typisch gewesen zu sein scheint.

Die Kontinuität kultureller Formen aus der Vorkriegszeit in Hofers Texten dürfte für 
das Publikum in Theresienstadt offenkundig gewesen sein: Alle seine Lieder orientierten 
sich an Wiener Operetten- und Kabarett-Melodien aus den 1920er und 1930er Jahren. 
Die meisten seiner Liedtexte drehten sich um das Leben im Ghetto, und Anspielungen 
auf Ereignisse in Theresienstadt erlauben oft sogar eine recht genaue Datierung ihrer 
Entstehung. So befasste sich eine seiner Arbeiten, Der Hauptplatz, mit der sogenannten 
Stadtverschönerung, die in Vorbereitung des Besuchs einer Kommission des Internationalen 
Roten Kreuzes in Theresienstadt im Juni 1944 vorgenommen wurde. Der Text, wahr-
scheinlich im Frühjahr 1944 geschrieben, folgte der Melodie von Mein Herr Marquis (Adele) 
aus der Operette Die Fledermaus:19 

Es gab hier nen Platz,
Auf den darf ka Katz,
Denn ringsum war Stacheldraht.
Dann brachte man Sand
Und der Draht verschwand
Und Blumen man angepflanzt hat.
Dann baute man hin in der Eil’ ’nen Pavillon
Und brachte Rasch hin Geigen und Saxofon
Und 40 Mann Kapelle, die war’n sofort zur Stelle.
Jetzt hört man hier bei Tag und bei Nacht Prachtkonzert
Und mancher Mann denkt still bei sich, wenn er das hört,
Ja, sehr komisch, hahaha ist die Sach, hahaha
drum verzeihn sie hahaha wenn ich lache hahahaha
ja, sehr komisch hahaha ist die Sache hahaha
Sehr komisch hihihi sind die.

Hofer etablierte eine Form der Kontinuität, indem er einfach eine Melodie aus dieser 
beliebten Operette ins Ghetto brachte. Eine weitere stellte er mit der besonderen Art her, 
wie er der Arie Bedeutung für ihre eigene, gegenwärtige Erfahrung verlieh. In Die Fleder-
maus kehrt Adele, die eigentlich die Kammerzofe des Marquis ist, in ihrer Verkleidung als 
Schauspielerin mit dem sanften Spott dieser Arie vorübergehend die Machtverhältnisse 
um, die zwischen ihr selbst und ihrem Arbeitgeber bestehen. Mit seinen Texten brachte 
Hofer sich selbst und seine Zuhörer in eine ähnliche Machtposition, nämlich die der Kri-
tiker, die dem Handeln der Nationalsozialisten eine bizarre Komik abgewinnen konnten, 
ohne sie als sonderlich bedrohlich anzusehen. In den letzten vier Zeilen trat das letzte die 
(mit dem die Nationalsozialisten gemeint waren) an die Stelle des Sie aus der Original-
Fledermaus, mit dem Adele den Marquis anspricht: Dies war Hofers einzige, subtile Anspie-
lung auf die Unterdrücker, und mit ihr demontierte er sie und ihre ausgeklügelten Pläne, 
indem er sie eher als Quelle der Erheiterung denn der Furcht darstellte. 

19  Siehe SO PT, Inv. Nr. PT 4045. 



Gegen eine uniforme Definition des Jüdischseins  173

Es gibt allerdings einen deutlichen Unterschied zwischen Hofers komischem Stil und 
dem Humor in den tschechischsprachigen Manuskripten. Eine Forscherin hat bemerkt, 
dass für das Wiener Kabarett eher eine „Mischung aus skurrilem und warmherzigem Witz“ 
als eine beißende Satire charakteristisch sei.20 Hofers Texte stützen dies; seine Verse sind 
gewiss satirisch, wirken aber eher verwundert als bissig. Während der Humor in tsche-
chischsprachigen Kabaretts die traumatischsten Ereignisse im Ghetto wie die Gefangenen-
zählung und abgehende Transporte ansprach, mieden Hofers deutschsprachige Texte 
diese Themen. Seine Lieder galten Alltagsproblemen des Ghettolebens, die von dem Ver-
such, eine gestohlene Thermosflasche zurückzubekommen über Korruption in den 
Küchen bis hin zu den bürokratischen Hindernissen beim Erwerb einer Eintrittskarte für 
das Theater reichten. Er geht diesen täglichen Mühen sorgfältig und witzig bis ins Detail 
nach, versucht aber nicht, die gefährlichsten Seiten des Ghettolebens komödiantisch um-
zudeuten.

Die deutschsprachigen Texte unterschieden sich von den anderen auch darin, dass 
ihnen eine klare Orientierung auf die Zukunft fehlte. Die tschechischsprachigen Juden 
stellten sich in ihren Kabaretts ihre Rückkehr nach Prag vor, während die Zionisten sich 
auf ein Leben in Palästina einstellten; die deutschsprachigen Kabaretts sahen nicht über 
die Gegenwart hinaus. Warum war das so? Als Hitlers Einfluss wuchs, mussten die deutsch-
sprachigen tschechischen Juden mitansehen, wie der Antisemitismus ihrer nichtjüdischen 
deutschsprachigen Nachbarn stärker wurde. Gleichzeitig mussten sie erfahren, wie an-
tideutsche Ressentiments unter ihren tschechischsprachigen Nachbarn zunahmen. Sie 
konnten sich offensichtlich nur schwer vorstellen, welchen Platz die deutschsprachige 
Kultur in einer Nachkriegstschechoslowakei würde einnehmen können, und es fiel ihnen 
nicht leichter, sich auszumalen, wo sie selbst sich nach dem Krieg in einer tschechoslowa-
kischen Gemeinschaft wiederfinden würden. Hofers eigener Fall war wahrscheinlich 
wegen seiner langen Jahre in Wien kompliziert. Wenn seine Texte für die Inszenierung 
einer Verbundenheit mit der österreichischen Kultur standen, muss dieses Verbunden-
heitsgefühl von seinem Wissen um die Gewalt beeinträchtigt worden sein, die Juden wäh-
rend der Annexion nicht nur von deutschen Nationalsozialisten, sondern auch von ge-
wöhnlichen Einwohnern Wiens angetan worden war. Anders als das tschechischsprachige 
Kabarett, das sein Theresienstädter Publikum mit einer spezifisch tschechischen politi-
schen Gemeinschaft verknüpfte, der sie sich nach dem Krieg wieder anzuschließen hoff-
ten, standen Hofers Texte für die Verbindung mit einer diffuseren, rein ästhetischen Vor-
stellung von einer deutschsprachigen Kultur. Seine Lieder mögen ein Solidaritätsgefühl 
unter seinen Zuschauern erzeugt haben, indem sie ihre gemeinsame Hingabe an eine 
deutschsprachige Kultur zur Aufführung brachten, aber sie inszenierten keine Beziehung 
zu einer spezifischen politischen Gemeinschaft außerhalb der Ghettomauern. 

Das Purimspiel 

Die Zionisten in Theresienstadt konzentrierten sich im kulturellen Leben tendenziell 
eher auf Vorlesungsreihen und auf die Arbeit mit Kindern und Jugendlichen. In Theater-
aktivitäten waren sie dagegen weniger involviert als andere Gefangene. Spezifisch jüdi-

20  Lisa Appignanesi, The Cabaret, New Haven 2004, S. 206. 



174  Lisa Peschel

schem Theater widmeten sich lediglich zwei Gruppen. Die Prager Regisseurin Irena 
Dodalová, die jedoch keine Zionistin war, organisierte mit der Unterstützung von Evžen 
Weisz einige Aufführungen, die sich auf klassische jiddische Texte stützten; diese Stücke 
waren eher eine ästhetische als eine politische Wahl.21 

Der junge Zionist Walter Freud war sehr viel aktiver, wenn es darum ging, Aufführun-
gen mit jüdischer Thematik zu organisieren. Freud wurde 1917 in Wien geboren, wuchs 
aber in Brünn auf. Während der nationalsozialistischen Besatzung wurde er von der Brün-
ner jüdischen Gemeinde als Shaliach angestellt und bereiste ganz Mähren, wobei er Vorle-
sungen zu jüdischen Themen hielt.22 Er besuchte regelmäßig die Stadt Strážnice, um mit 
einer großen Makkabi-Jugendgruppe zusammenzuarbeiten.23 Dort lernte er Ruth Felixová 
kennen, die er 1941 heiratete. Anfang 1942 wurde Walter zum Leiter des jüdischen Wai-
senhauses in Brünn ernannt; nur wenige Monate später wurden die dort untergebrachten 
80 Kinder mitsamt ihren Betreuern nach Theresienstadt deportiert. 

Im Ghetto wurden Walter und Ruth für die Arbeit im Heim L410 für junge Mädchen 
eingeteilt. In der Gedenkstätte Theresienstadt überlieferte Plakate zeigen, dass in vielen 
seiner Aufführungen junge Darsteller sowohl aus dem Heim L410 als auch aus dem 
zionistischen Heim für Jugendliche Q710 auftraten. Er stellte mehrere Programme für 
bestimmte Feiertage zusammen und brachte auch selbst Texte wie die deutschsprachige 
Revue Wie war Mordechai? und das tschechischsprachige Stück Menorah für Channuka auf 
den Weg.24 Der einzige Originaltext aus Freuds Hand, der bisher entdeckt wurde, ist das 
deutschsprachige Purimspiel, das sich im Beit Terezín-Archiv in Israel erhalten hat. Aus 
einem Plakat im Archiv der Gedenkstätte Theresienstadt geht hervor, dass es im März 1943 
aufgeführt wurde.25

Der Text des Purimspiels stellte in mehrfacher Hinsicht Kontinuitäten zwischen der Vor-
kriegsvergangenheit und der Gegenwart her. So führten seine Themen und sein komi-
scher Stil die Tradition des Purimspiels fort, von humorvollen Aufführungen also, mit de-
nen der Purimfeiertag seit dem 16. Jahrhundert begangen wurde.26 Die auf dem Buch 
Esther basierende Purimerzählung handelte vorgeblich zwar von der Vergangenheit, be-
zog sich aber zugleich auf Gegenwart und Zukunft, indem sie Sieg und Überleben der 
Juden angesichts drohender Vernichtung darstellte.27 Die Gefangenen dürften die Paral-

21  Siehe z. B. das Souvenirplakat für eine Aufführung von Yitzkhok Leibush Peretz’ The Golden Chain 
und Scholem Aleichems Tewje der Milchmann, SO PT, Inv. Nr. PT 3918. Weisz stammte aus der Karpato
ukraine am östlichen Zipfel der Zwischenkriegstschechoslowakei, so dass seine Muttersprache Jiddisch 
gewesen sein könnte. 
22  In der Zionistischen Bewegung bildete der Shaliach vor allem Jugendliche aus, um sie auf ihre 
Auswanderung nach Palästina vorzubereiten. 
23  Maccabi-Gruppen waren Ableger einer internationalen jüdischen Sportorganisation. Die erste 
Gruppe in der Tschechoslowakei wurde 1919 gegründet. Siehe Ruth Bondy, Mezi námi řečeno. Jak 
mluvili Židé v Čechách a na Moravě, Praha 2003, S. 90. 
24  Siehe SO PT, Inv. Nrs. PT 8413 und 8420. 
25  Siehe SO PT, Inv. Nr. PT 4041. 
26  Brigitte Dalinger, Verloschene Sterne: Geschichte des jüdischen Theaters in Wien, Wien 1998, 
S. 19. 
27  Das Buch Esther berichtet über Ereignisse, die im 5. Jh. v. Chr. in Shushan, der Hauptstadt Persiens, 
stattgefunden haben. Der Schurke Haman hat den persischen König Ahasver durch eine List dazu 
gebracht, der Ermordung der Juden zuzustimmen. Haman, ein Minister des Königs, beginnt mit sei-
nen Plänen gegen die Juden, nachdem Mordechai, Ahasvers jüdischer Türhüter, ihm eine Verneigung 
verweigert, weil er sich als Jude nur vor Gott verneigt. Haman sagt Ahasver, die Juden gehorchten 
den Gesetzen des Königs nicht und verlangt eine Anordnung, die es den Feinden der Juden erlau-



Gegen eine uniforme Definition des Jüdischseins  175

lelen zu ihrer eigenen Situation ohne weiteres erkannt haben. Indem Freud die Purim
geschichte nach Theresienstadt brachte, gab er zu verstehen, dass diese Gefangenschaft 
lediglich als eine weitere Prüfung in der langen Reihe von Katastrophen zu verstehen sei, 
die das jüdische Volk schon überstanden hatte.

Der Text brachte auch europäische und deutschsprachige kulturelle Traditionen in die 
Gegenwart des Ghettos. Freuds Purimspiel selbst war wie ein Kabarett aufgebaut, mit kur-
zen Sketchen und Szenen, die einander mit Musikeinlagen abwechselten. Freud baute 
vielfach auf den gleichen musikalischen Einflüssen wie Hofer auf, wenn er seine Szene 
auf populäre deutschsprachige Kabarettlieder stützte und Melodien aus Filmen und Ope-
retten verwendete. So lehnte sich eine ganze Szene an das Lied Auf Wiedersehen Herr Fröh-
lich an, das schon in den 1920er Jahren eine populäre Kabarettnummer gewesen war.28 
Sie endete mit dem folgenden Vers, in dem Elemente der Purimgeschichte zu erkennen 
sind: 

Fr. Müller: Herr Schön, Herr Schön!
Schön: Was gibt es Frau Müller?
Fr. Müller: Haben Sie schon gehört?
Schön: Ich weiss, es tut sich etwas in Schuschan!
Fr. Müller: Aber was, Herr Schön!
Schön: Sie wissen es?
Fr. Müller: Und ob ichs weiss, der Haman hat auf der Burg mit dem König und der Königin einen 
Krach gehabt und der König lässt ihn aufhängen.
Schön: Ist denn das auch sicher?
Fr. Müller: Natürlich und dann sind wir frei, der 14. Adar fällt ins Wasser.
Schön: Auf Wiedersehen, Frau Müller.
Fr. Müller: Auf Wiedersehen, Herr Schön!29 

Hofer und Freud nutzten diese Lieder allerdings auf eine fundamental verschiedene Wei-
se. Hofers Lieder verbanden die geliebten kulturellen Formen aus der Vergangenheit sei-
nes Publikums mit Ereignissen aus ihrer Gegenwart im Ghetto. In seinem Fall ist das Me-
dium die Botschaft: Seine Zuschauer erlebten die Kontinuität ihrer eigenen ersehnten 
deutschsprachigen Kultur. In Freuds Stück waren die deutsche Sprache und die Vorkriegs-
melodien, die den jungen Zionisten vertraut waren, nur ein Vehikel für den wesentlich 
wichtigeren, spezifisch jüdischen Inhalt. Wie spätere Szenen hervorhoben, wollten die 
jungen Zionisten Hebräisch lernen, das dann als Medium der Vermittlung jüdischer Kul-
tur an die Stelle der deutschen Sprache treten würde. 

Sowohl der Text des Purimspiels als auch der Stil der Aufführung, wie ihn die Regiean-
weisungen nahelegten, dienten dazu, die Bande zwischen den Zionisten in Theresienstadt 
zu stärken und ein Gefühl der Verbundenheit mit der größeren zionistischen Gemein-
schaft außerhalb des Ghettos herzustellen. Von Anfang an knüpfte die Aufführung über 
die Handlungen der Darsteller, wie sie in den Regieanweisungen erhalten sind, ein star-
kes Band zwischen ihnen und den Zuschauern, das ebenso inklusiv wie informell wirkte: 

ben sollte, diese an einem bestimmten Tag, dem 13. Adar, zu töten. Der König willigt ein, nicht wis-
send, dass seine zweite Frau Esther, die junge und schöne Königin, ein jüdisches Waisenmädchen und 
Mordechais Nichte ist. Als Esther dem König Hamans Plan enthüllt, verurteilt Ahasver Haman zum 
Tode. Ahasver kann zwar seine eigene Anordnung nicht widerrufen, erlässt aber eine zweite, die es 
den Juden gestattet, sich selbst zu verteidigen, und diese triumphieren über ihre Feinde. 
28  Der Rhythmus von Freuds Text passt allerdings nicht zu der vertrauten Melodie; die Szene dürfte 
eher gesprochen als gesungen worden sein. 
29  Walter Freud, Purimspiel, in: Peschel (Hrsg.), Divadelní texty/Theatertexte, S. 362–413, hier S. 379.



176  Lisa Peschel

(Die gesamte Theatertruppe mit dem Direktor kommt durch das Publikum eine Huha Horra singend30 auf das 
Podium.)
Direktor: Nun ihr Künstler kommt jetzt her,
alles freut sich schon so sehr,
euer Spiel sich anzuschauen …31

Indem die Darsteller durch das Publikum auf die Bühne gingen, versinnbildlichten sie 
ihren Status als Mitglieder und Vertreter der Gemeinschaft. Die Grenzen zwischen Publi-
kum und Schauspielern blieben fließend, da die Darsteller sich auch während des Stücks 
unter den Zuschauern bewegten und deren Anwesenheit kommentierten. Als beispiels-
weise der Regisseur versuchte, den König dazu zu bewegen, sich den anderen Darstellern 
auf der Bühne anzuschließen, antwortete der König: 

Direktor: Schnell herauf aufs Podium,
dort ist der Platz fürs Publikum.
König: Ich sag es euch in einem Satz.
Ich such zum Sitzen einen Platz.
Direktor: Ha ha, was fällt Dir ein?
Weisst du denn nicht, die ersten Reihen
sind reserviert – Tabu – Honoration!
König: Zu der gehöre ich auch, habe einen Thron –
Direktor: Nur für den Ältestenrat,
und du bist nur König – ohne Staat!
und dann nur ein König im Spiel.
König: Und die da sind echt, auch in Zivil?32

Es ist sehr wahrscheinlich, dass einige Mitglieder des Ältestenrates bei der Aufführung 
tatsächlich dabei waren. Der Vertreter des Judenältesten im Frühjahr 1943, Jakob Edel-
stein, vorher selbst Judenältester, war Zionist, und das Stück wurde in den Magdeburger 
Barracken aufgeführt, wo sich die Verwaltungsbüros des Ältestenrates befanden. Doch an-
statt sie feierlich als verehrte Gäste zu behandeln, schließt Freud sie in die Gemeinschaft 
ein, indem er sie in seinen humorvollen Kreis aufnimmt und sie zum Mitlachen auffor-
dert.33 Auf seine Art war dieser Witz allerdings genauso bissig wie der von Porges und 
Horpatzky über die Gefangenenzählung. Einerseits stimmte es, dass die Ratsmitglieder in 
ihrer Zivilkleidung nicht die Insignien der Macht trugen, die König Ahasver erwarten 
durfte. Andererseits, und dies wussten alle Gefangenen und auch die Mitglieder des Ältes-
tenrats selbst, konnten ungeachtet ihrer Titel und ihrer Befugnisse alle ihre Entscheidun-
gen in jedem Moment von der SS gekippt werden. Freud schreckte in seinem Purimspiel 
nicht vor der existenziellen Bedrohung zurück, der sie sich gegenübersahen: Sie alle 
waren letztlich auf Gedeih und Verderb denen ausgeliefert, die sie im Ghetto gefangen 
hielten.

30  Huha Horra: wahrscheinlich der hora, ein Kreistanz, oft aufgeführt zu dem hebräischen Volkslied 
Hava Nagila, das möglicherweise auch das Lied ist, das die Darsteller bei Betreten der Bühne singen. 
Was Huha bedeutet, ist unklar. Möglicherweise soll das Wort dem Namen des Tanzes eine komische 
Wendung geben. 
31  Freud, Purimspiel, S. 373. 
32  Ebenda. 
33  Beim Purimfest, das ein karnevalsähnlicher Feiertag ist, werden traditionell hierarchische Macht-
strukturen auf den Kopf gestellt. Obwohl auch andere tschechisch- und deutschsprachige Kabaretts 
Satiren auf die jüdischen Führungspersönlichkeiten im Ghetto enthalten, sieht dieses Manuskript als 
einziges in der Sammlung eine solche Satire auch in Anwesenheit der fraglichen Führungspersön-
lichkeiten vor.



Gegen eine uniforme Definition des Jüdischseins  177

Schluss

Mit allen diesen drei Texten im Kabarett-Stil schufen die Autoren einen Sinn für Konti-
nuität zwischen ihren Vorkriegsvergangenheiten und ihrer Gegenwart im Ghetto. In eini-
gen Fällen dehnten sie diese Kontinuität auf eine imaginierte Nachkriegszukunft aus. 
Die Stücke erlaubten es Darstellern und auch den Zuschauern, ein Zugehörigkeitsgefühl 
zu den Gemeinschaften in Szene zu setzen, die sie sowohl in Theresienstadt selbst als 
auch in der Welt außerhalb des Ghettos als ihre eigenen ansahen. Doch erfüllten sich für 
diejenigen Gefangenen, die den Krieg überlebten, die Hoffnungen, denen diese Stücke 
Gestalt gaben? Erstreckte sich die Kontinuität, die sie darstellten, tatsächlich in die Zu-
kunft, und konnten sie sich ihren Gemeinschaften außerhalb des Ghettos wieder an-
schließen? 

Viele der tschechischsprachigen tschechischen Juden, insbesondere die vergleichsweise 
jungen und politisch links orientierten, integrierten sich wieder in die tschechoslowaki-
sche Gesellschaft der Nachkriegszeit, eine Gesellschaft, die sich nach sechs Jahren natio-
nalsozialistischer Besatzung unter nationalen Gesichtspunkten sehr viel tschechischer gab 
als zuvor und politisch auch weiter links stand als vor dem Krieg. Sie stießen angesichts 
des Nachkriegsantisemitismus auf verschiedene, mehr oder weniger gravierende Schwie-
rigkeiten, u. a. bei ihren Bemühungen, ihr Eigentum zurückzubekommen. Tausende emi-
grierten, spätestens als die Kommunisten 1948 an die Macht gelangten. Aber viele von 
denen, die an die Versprechungen der neuen Regierung von sozialer und ökonomischer 
Gerechtigkeit glaubten, blieben in der Tschechoslowakei. Für sie übertrug sich die Konti-
nuität, die sie im Ghetto inszeniert hatten, in einem gewissen Ausmaß auf eine Kontinui-
tät in der Nachkriegszeit. Horpatzky und Weisskopf erlebten die neue Ordnung allerdings 
nicht mehr; beide kamen nach ihrer Deportation aus Theresienstadt nach Auschwitz im 
Herbst 1944 um. Da Porges nicht weiter deportiert wurde, gelang es ihm, ein Archiv sei-
ner eigenen Werke sowie Arbeiten anderer Künstler zu retten, das er während seiner Zeit 
im Ghetto zusammengestellt hatte.34 Obwohl er diese Arbeiten mit nach Hause brachte, 
als er und Elly nach Prag zurückkehrten, befassten sich weder sie noch Stránský nach 
dem Krieg mit Theater. Stránský überlebte sieben Monate in Auschwitz, Zwangsarbeit in 
Schwarzheide und einen Todesmarsch, der ihn zurück nach Theresienstadt führte. Er 
blieb in der Tschechoslowakei und feierte seinen 90. Geburtstag in Prag im Februar 2011. 
Er hat zwei Söhne und vier Enkelkinder.

Viele der überlebenden Zionisten hatte der Krieg nur in ihrer Überzeugung gestärkt, 
dass allein die Auswanderung nach Palästina eine sichere Zukunft gewährleistete. Als die 
Einwanderung nach Israel 1948 legalisiert wurde, verließen Tausende tschechische Juden 
das Land.35 Viele Überlebende aus Theresienstadt entschieden sich für den Kibbuz Givat 
Chayim, wo sich heute das Beit Terezín-Archiv befindet. Freud erlebte die Erfüllung sei-
nes Traumes nicht. Er kam nach seiner Deportation aus Theresienstadt nach Auschwitz 
im Herbst 1944 um. 

34  Die hier zitierte und in den genannten Anthologien wiedergegebene Version des Kabaretts hat 
Hana Lojínová aufbewahrt, die in dem Kabarett Tänzerin war.
35  Die Schätzungen schwanken, doch nach den meistzitierten Statistiken traten von den 43 000 Ju-
den, die nach dem Krieg in die Tschechoslowakei zurückgekehrt waren, zwischen 15 000 und 19 000 
um 1948/49 die Reise nach Israel an. Siehe Petr Brod, Židé v poválečném československu, in: Václav 
Veber (Hrsg.), Židé v novodobých dějinách, Praha 1997, S. 147–162, hier S. 151. 



178  Lisa Peschel

Die deutschsprachigen tschechischen Juden kehrten in eine Nachkriegstschechoslowa-
kei zurück, die für deutschsprachige Kultur kaum Platz hatte. Diejenigen, die sich bei der 
Volkszählung von 1930 für die deutsche Nationalität entschieden hatten, sahen sich von 
der Vertreibung bedroht. Als das Innenministerium im September 1946 schließlich eine 
Verordnung ausgab, die die Position von „Personen jüdischer Herkunft“ klärte, waren ge-
gen etwa 1 500 Juden, die einen Antrag auf Beibehaltung ihrer tschechoslowakischen 
Staatsangehörigkeit gestellt hatten, Ermittlungen eingeleitet worden, bei denen sie sich 
Fragen zu ihrer „nationalen Zuverlässigkeit“ hatten gefallen lassen müssen.36 

Hans Hofer überlebte die Deportation nach Auschwitz und mehrere Monate in Kaufe-
ring, einem der Außenlager Dachaus. Lisl überlebte mehrere harte Arbeitslager, bevor sie 
in Mauthausen befreit wurde. Die beiden kehrten im Juli 1945 nach Prag zurück. Da er 
zweisprachig und ein engagierter Linker war, blieb er in der Tschechoslowakei und setzte 
dort seine Schauspielerkarriere anderthalb Jahrzehnte lang fort. 1960 siedelte er aber in 
die DDR über, wo er sich dem Ensemble des Rostocker Volkstheaters anschloss und die 
von ihm so geliebten Lieder aus der Fledermaus wieder auf Deutsch darbieten konnte. Er 
setzte sich Anfang 1973 zur Ruhe und starb am 12. April desselben Jahres. Lisl folgte ihm 
nach Abschluss ihrer Ausbildung als Beleuchtungstechnikerin in Prag nach Rostock und 
arbeitete bis zu ihrem Ruhestand im Volkstheater. 1989 kehrte sie für ein Interview mit 
dem Regisseur Volker Kühn nach Theresienstadt zurück und beschrieb das dortige Thea-
terleben für Kühns Dokumentarfilm Totentanz: Kabarett hinter Stacheldraht. Kurz nachdem 
der Film im deutschen Fernsehen ausgestrahlt worden war, starb sie am 11. Februar 1992 
in Rostock.37

Aus dem Englischen übersetzt von Pascal Trees

36  Helena Krejčová, Český a slovenský antisemitismus, 1945–1948, in: Karel Jech (Hrsg.), Stránkami 
soudobých dějin: Sborník statí k pětašedesátinám historika Karla Kaplana, Praha 1993, S. 158–172, 
hier S. 161. Vgl. auch David Gerlach, Juden in den Grenzgebieten: Minderheitenpolitik in den Böh-
mischen Ländern nach dem Zweiten Weltkrieg, in: Theresienstädter Studien und Dokumente 2008, 
S. 12–47.
37  Volker Kühn, Kabarett im KZ, Begleitbuch zum CD/DVD-Satz Totentanz: Kabarett im KZ, Neckarge-
münd 2000, S. 38. 


