
JHMTh/ZNThG; 2022 29(2): 206–256

Knud Henrik Boysen

Friedrich Niebergalls „Praktische Dogmatik“ –
Eine Lektüre nach 100 Jahren
DOI https://doi.org/10.1515/znth-2022-0013

Abstract: Der vorliegende Aufsatz untersucht aus systematisch-theologischer
Sicht den von dem Heidelberger und Marburger Praktischen Theologen Friedrich
Niebergall (1866–1932) zwischen ca. 1900 bis 1925 ausgeabeiteten Ansatz einer
„Praktischen Dogmatik“. Niebergall wollte damit primär eine pastoraltheologisch
orientierte Dogmatik entwickeln, die dem christlichen Prediger Handwerkszeug
für seine „Erziehungsarbeit“ an der Gemeinde bereitstellt, mit deren Hilfe er
die Gemeindeglieder zur Integration christlicher Ideale in die Pluralität ihres
sozialen Alltags anleiten soll. Der Aufsatz unternimmt eine kritische Sichtung
von theologischen Voraussetzungen, Inhalt, Aufbau und Folgen von Niebergalls
Ansatz und stellt auch die Frage nach der Möglichkeit einer heutigen Adaption.

In this paper the theological approach of „Praktische Dogmatik“ (practical dog-
matics), which was elaborated by Friedrich Niebergall (1866–1932) in Heidelberg
and Marburg from 1900 to 1925, will be reviewed from a systematic-theological
perspective. Niebergall meant to propose a dogmatics grounded in pastoral
theology. In doing so, he hoped to provide the Christian preacher with all the
tools needed to „educate“ parishioners and thereby guide them to integrate
Christian ideals into the many-faceted social realities of their lives. Theological
presuppositions will be critically reviewed within the paper, as will be content,
structure and the consequences of Niebergall’s approach. The latter gives rise to
the question of contemporary adaptions, which the paper will address.

Keywords: Friedrich Niebergall, Dogmatik, Praktische Theologie, Praktische
Dogmatik, Theologiegeschichte, Theologische Enzyklopädie, Liberale Theologie

Knud Henrik Boysen: Universität Greifswald, Lehrstuhl für Systematische Theologie, Am Ru-
benowplatz 2/3, 17487 Greifswald, Deutschland, E-Mail: knud.boysen@uni-greifswald.de

Open Access. ©2022 The Author(s), published by De Gruyter. This work is licensed under the
Creative Commons Attribution 4.0 International License.



Friedrich Niebergalls „Praktische Dogmatik“ 207

1 Einleitung

Diese Studie möchte an den letzten programmatischen Entwurf unter dem Titel
einer „Praktischen Dogmatik“ erinnern, wie ihn der Heidelberger und Marburger
Praktische Theologe Friedrich Niebergall (1866–1932) zwischen 1900 und 1920
formuliert hat.1 Dieser Ansatz ist dabei in der Vergangenheit bereits als Besonder-
heit von Niebergalls praktisch-theologischem Entwurf beschrieben worden.2 Er

1 Friedrich Niebergall, „Die Bedeutung der Kaftan’schen Dogmatik für die Praxis.“Monatsschrift
für die kirchliche Praxis 1 (1901): 271–284; Friedrich Niebergall, Die paulinische Erlösungslehre im
Konfirmandenunterricht und in der Predigt. Ein Beitrag zur „Praktischen Dogmatik“. Tübingen: J. C.
B. Mohr (Paul Siebeck), 21910 (die erste Auflage von Niebergalls Heidelberger Habilitationsschrift

erschien 1903 noch ohne den Untertitel); Friedrich Niebergall, Praktische Theologie. Lehre von der
kirchlichen Gemeindeerziehung auf religionswissenschaftlicher Grundlage. Erster Band: Grundla-
gen. Die ideale und die empirische Gemeinde. Aufgaben und Kräfte der Gemeinde. Tübingen: J. C. B.
Mohr (Paul Siebeck), 1918, bes. 313–393 (im Folgenden abgekürzt als PTh I); Friedrich Niebergall,

„Die Aufgabe einer praktischen Dogmatik.“ In Festgabe für Julius Kaftan. Zu seinem 70. Geburtsta-
ge dargebracht von Schülern und Kollegen, hg. von Theodor Haering. Tübingen: J. C. B. Mohr (Paul
Siebeck), 1920, 243–251. Im 18. und frühen 19. Jh. gehörten Bücher unter dem Titel „Praktische“

oder „Populäre Dogmatik“ zum gängigen Repertoire der Aufbereitung von Theologie für die Hand

von Predigern und von Laien des aufgeklärten Bürgertums, die mitunter durchaus kritisch gegen-

über Kirchenregiment und Schultheologie eingestellt waren. Vgl. dazu Volker Drehsen, „Theologia

Popularis. Notizen zur Geschichte und Bedeutung einer praktisch-theologischen Gattung.“ Pasto-
raltheologie 77 (1988): 2–20; Marco Stallmanm, Johann Jakob Griesbach (1745–1812). Protestanti-
sche Dogmatik im populartheologischen Diskurs des 18. Jahrhunderts, Beiträge zur historischen
Theologie, Band 190. Tübingen: Mohr Siebeck, 2019. Diese Bemühungen, wissenschaftliche Theo-

logie für Nichtfachleute „populär“ aufzubereiten, lässt sich in gewisser Weise bis in die Gegenwart

fortschreiben. Der Obertitel einer „Praktischen Dogmatik“ sowie der kirchenkritische Impetus sind

dabei freilich entfallen. Ich konnte bei meinen Recherchen für die Zeit nach Niebergall (1918/1920)

keine eigenständige Veröffentlichung mehr unter dem Titel „Praktische Dogmatik“ finden. Vgl.

allerdings die Aufnahme in gänzlich anderer Hinsicht bei Notger Slenczka, „Theologia popula-

ris. Beispiel Taufkatechese: Realistische Möglichkeit oder frommes Wunschdenken?“ Praktische
Theologie 45 (2010): 83–91; neuerdings werden jedoch auch wieder praktisch-theologische Annä-
herungsversuche an die Thematik diskutiert, vgl. Johannes Greifenstein, „Was ist praktische Dog-

matik? Überlegungen aus Sicht der Praktischen Theologie.“ Zeitschrift für Theologie und Kirche
118 (2021): 350–376 (zu Niebergall 367 f., 370, jedoch ohne besondere Betonung seines Ansatzes).

2 Vgl. dazu Jörg Victor Sandberger, Pädagogische Theologie. Friedrich Niebergalls Praktische
Theologie als Erziehungslehre, Arbeiten zur Pastoraltheologie, Band 10. Göttingen: Vandenhoeck
& Ruprecht, 1972, 131–137; Wolfgang Steck: Das homiletische Verfahren. Zur modernen Predigt-
theorie, Arbeiten zur Pastoraltheologie, Band 13. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1974, 191–

194, 214; Henning Luther, Religion, Subjekt, Erziehung. Grundbegriffe der Erwachsenenbildung
am Beispiel der praktischen Theologie Friedrich Niebergalls. München: Kaiser, 1984, 103; Hen-
ning Luther, „Praktische Theologie als Praktische Wissenschaft. Werk und Konzeption Friedrich

Niebergalls.“ Zeitschrift für Theologie und Kirche 82 (1985): 430–454, hier 435 f.; Achim Plagentz,



208 Knud Henrik Boysen

wurde in seiner Durchführung jedoch bisher nicht inhaltlich und unter dezidiert
systematisch-theologischen Gesichtspunkten betrachtet.3

Obwohl Niebergall in der zeitgenössischen Theologielandschaft in Deutsch-
land einigen Einfluss besaß und teils auch im europäischen Ausland wahrge-
nommen wurde,4 hat sein Entwurf zu Beginn und Mitte des 20. Jh. kaum Schule

Ulrich Schwab, „Religionswissenschaftlich-empirische Praktische Theologie: Friedrich Nieber-

gall.“ In Geschichte der Praktischen Theologie. Dargestellt anhand ihrer Klassiker, hg. von Christi-
an Grethlein, Michael Meyer-Blanck. Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt, 2000, 237–278, hier

250 f.; Ruth Conrad, Kirchenbild und Predigtziel. Eine problemgeschichtliche Studie zur ekklesio-
logischen Dimension der Homiletik, Praktische Theologie in Geschichte und Gegenwart, Band 11.
Tübingen: Mohr Siebeck, 2012, 402 f.

3 Sowohl Jörg V. Sandberger als auch Henning Luther haben in ihren Arbeiten zwar einige der

theologischen Leitbegriffe Niebergalls (u. a. Erziehung, Psychologie, Persönlichkeit, Gemein-

schaft, Religion) systematisch und werkgenetisch dargestellt, die als solche auch in der „Prakti-

schen Dogmatik“ eine Rolle spielen (vgl. Sandberger, Pädagogische Theologie, 24–109; Luther,
Religion, Subjekt, Erziehung, 69–272). Sie haben daraus aber keine grundsätzlichen Schlüsse
über Inhalt und Aufgabe einer sich als „praktisch“ verstehenden Dogmatik gezogen, sondern sie

in andere Bereiche ausgezogen. Fast überraschend ist es jedoch, dass auch der aktuelle, umfas-

sende Sammelband zu Niebergalls Leben und Werk aus Anlass seines 150. Geburtstages (David

Käbisch [Hg.], Friedrich Niebergall.Werk und Wirkung eines liberalen Theologen, Praktische Theo-
logie in Geschichte und Gegegnwart, Band 19. Tübingen: Mohr Siebeck, 2016) für diesen Bereich

seines Werkes eine inhaltliche Lücke lässt, auch wenn Bernd Schröder den programmatischen

Charakter der „Praktischen Dogmatik“ für das Verstehen von Niebergalls Werk richtig benennt

(vgl. Bernd Schröder, „Beeinflussung durch Übertragung von Werten. Friedrich Niebergalls Religi-

onspädagogik in seinen Marburger Jahren.“ In: Käbisch [Hg.], Friedrich Niebergall, 41–58, hier
41–44). Die Schlussfolgerung Dietrich Zilleßens, Niebergall sei „an der Erörterung dogmatischer

Wahrheit [. . .] wenig interessiert“ (Dietrich Zilleßen, „Friedrich Niebergall [1866–1932].“ In Klassi-
ker der Religionspädagogik, Festschrift für Klaus Wegenast, hg. von Henning Schröer, Dietrich
Zilleßen. Frankfurt am Main: Diesterweg, 1989, 161–180, hier 174) ist also gerade nicht zutreffend.
NB: Niebergall wird in Käbischs Sammelband und auch in meiner folgenden Untersuchung als

Adept „liberaler“ Theologie im Gefolge Albrecht Ritschls gesehen. Dies geschieht im Bewusstsein,

dass „liberal“ hier ein nachträgliches theologiegeschichtliches „Label“ ist. Niebergall selbst be-

vorzugte die Selbstbezeichnung „moderne Theologie“ und wollte sich darin gerade von einer

bestimmten Richtung „liberaler Theologie“ des 19. Jh. wie auch von der aufkommenden „dialekti-

schen Theologie“ abgrenzen (vgl. dazu Conrad, Kirchenbild und Predigtziel, 350 mit Anm. 232).
4 So war Niebergall 1913–1915 Vorsitzender des „Bundes für Reform des Religionsunterrichts“

und hat in zeitgenössischen religionspädagogischen Fachorganen maßgeblich gewirkt. Vgl. dazu

Henrik Simojoki, „Unbeirrbare liberale Stetigkeit? Friedrich Niebergall im Kontext der Diskurse

seiner Zeit.“ In Käbisch (Hg.), Friedrich Niebergall, 25–40, hier bes. 27–30. Zur transnationalen
Wirksamkeit Niebergalls vgl. David Käbisch, Bernd Schröder, „Anstöße und Perspektiven. Aufga-

ben der (historischen) Religionspädagogik im Gespräch mit Friedrich Niebergall.“ In Käbisch (Hg.),

Friedrich Niebergall, 217–231, hier 227–231. Auf die organisierte staatliche Lehrerausbildung
dagegen besaß Niebergall kaum Einfluss, vgl. David Käbisch, „Praktisch-theologische Bildungs-

räume. Friedrich Niebergall und die Institutionen der Pfarrer- und Lehrerbildung in Hessen,.“ In

Käbisch (Hg.), Friedrich Niebergall, 131–153, v. a. das Fazit 152.



Friedrich Niebergalls „Praktische Dogmatik“ 209

gemacht.5 Zunächst fand sie in der damaligen theologiegeschichtlichen Situa-
tion der aufstrebenden Dialektischen Theologie, in der Niebergall selbst einen
„neoorthodoxen Widerstand“ gegen den „modernen Menschen“ sah,6 wegen
ihres empirischen, psychologischen und anthropologischen Interesses zum Teil
scharfe Ablehnung.7 So ist von Karl Barth ein (dann allerdings nicht gedruckter)
Satz aus dem Entwurf zum Vorwort der ersten Auflage seines Römerbriefs von
1919 überliefert, der an Deutlichkeit nichts zu wünschen übrig lässt: „Die Tatsa-
che, daß die heutige Theologie über die historische Kärnerarbeit hinaus nichts
Besseres zu bieten weiß als psychologische und pastorale Plattheiten à la Nieber-
gall, halte ich für eines der bedenklichsten Symptome des geistigen Marasmus
unsrer Zeit.“8 In Barths Vorwort zur zweiten Auflage ist der Hinweis auf Nieber-
gall zwar weniger offen polemisch geraten, trägt den Spott aber dennoch in sich:
„Meinen die Historiker denn wirklich, damit hätten sie ihre Pflicht gegenüber
der menschlichen Gesellschaft erfüllt, daß sie re bene gesta im fünften Band
– Niebergall das Wort erteilen?“9 Hier ist darauf angespielt, dass Niebergalls
Praktische Auslegung des Neuen Testaments für Prediger und Religionslehrer zuerst
1909 als fünfter Band der historisch-kritischen Kommentarreihe Handbuch zum
Neuen Testament (HNT) erschienen war.10 Dabei handle es sich um nichts ande-
res als eine nachträgliche Verflachung der Exegese zur Anleitung einer bloßen
Erbaulichkeit, welche nicht nur sowohl die Aufgabe der Exegese wie der Predigt
verkennt, sondern in der sich auch die Auflösung der Schriftauslegung als ge-
meinschaftliche Aufgabe aller Theologie zeige. Besonders in diesem Sinne hat
dann auch Rudolf Bultmann (der seit 1922 Niebergalls Kollege in Marburg war)

5 Zur Rezeptionsgeschichte Niebergalls vgl. Plagentz, Schwab, „Religionswissenschaftlich-

empirische Praktische Theologie: Friedrich Niebergall“, 272–275; Conrad, Kirchenbild und Pre-
digtziel, 348–351.
6 Vgl. Luther, „Praktische Theologie als Praktische Wissenschaft“, 446 f.; Conrad, Kirchenbild
und Predigtziel, 348 f. Karl Barth und Eduard Thurneysen zählen für Niebergall darum bereits zur

„Nachmoderne“, vgl. Friedrich Wintzer, Die Homiletik seit Schleiermacher bis in die Anfänge der
‚dialektischen Theologie‘ in Grundzügen, Arbeiten zur praktischen Theologie, Band 6. Göttingen:
Vandenhoeck & Ruprecht, 1969, 177.

7 Vgl. auch Sandberger, Pädagogische Theologie, 12–15.
8 Karl Barth, Der Römerbrief (Erste Fassung) 1919, hg. von Hermann Schmidt, Karl Barth Gesamt-
ausgabe, Band II/1. Zürich: Theologischer Verlag Zürich, 1985, 597.

9 Barth, Karl: Der Römerbrief (Zweite Fassung) 1922, hg. von Cornelis van der Kooi, Katja Tolstaja,
Karl Barth Gesamtausgabe, Band II/13. Zürich: Theologischer Verlag Zürich, 2010, 13.

10 Friedrich Niebergall, Praktische Auslegung des Neuen Testaments für Prediger und Religi-
onslehrer, 2 Bände, Handbuch zum Neuen Testament, Band 5/1–2. Tübingen: J. C. B. Mohr (Paul

Siebeck), 31923 (außerhalb der Reihe und in einem Band).



210 Knud Henrik Boysen

die Kritik Barths an der „Praktischen Auslegung“ wörtlich aufgenommen.11 Der
Name Niebergalls gilt den Dialektischen Theologen also geradezu als Chiffre für
diejenige Form von Theologie mit der sie nachhaltig zu brechen beabsichtigten.12

Nach dem wissenschaftsparadigmatischen Umbruch der 1960er Jahren er-
kannte man dann in Niebergall zunächst vereinzelt einen Vorreiter der eigenen
zeitgenössischen Neuausrichtung in der Praktischen Theologie (sog. „zweite
empirische Wende“), ohne ihn jedoch in breiterer Weise programmatisch heran-
zuziehen.13 Weiterführend erschient an seinem überaus umfangreichen Werk14

dabei vor allem, die von ihm angedachte soziologische („volkskundliche“) und
psychologische Wahrnehmung der „Mehrdeutigkeit“ des menschlichen Lebens
in der Moderne und die Aufnahme dieser Erkenntnisse für die praktische kirch-
liche Arbeit in Predigt und Unterricht.15 In der gegenwärtigen Forschung gilt
Niebergall dabei zwar noch immer eher als Größe der Disziplingeschichte denn
als Wegbereiter, ist jedoch inzwischen in seinem Status als „Klassiker“ der Prak-
tischen Theologie und Religionspädagogik unbestritten.16

11 Rudolf Bultmann, „Das Problem einer theologischen Exegese des Neuen Testaments.“ Zwi-
schen den Zeiten 3 (1925): 334–357, hier 357. Zu anderen despektierlichen brieflichen Äußerun-
gen Bultmanns über Niebergall, in denen er ihn als lächerlichen „Faselhans“ bezeichnete vgl.

Käbisch, „Praktisch-theologische Bildungsräume“, 152 mit Anm. 65.

12 Vgl. auch Sandberger, Pädagogische Theologie, 13.
13 Aus dieser Zeit stammen die fachhistorisch ausgerichteten Arbeiten von Wintzer, Die Homile-
tik seit Schleiermacher bis in die Anfänge der ‚dialektischen Theologie‘ in Grundzügen, 171–179;
Sandberger, Pädagogische Theologie; Steck, Das homiletische Verfahren; Gert Otto, „Moderne
Predigt als Erziehung des Hörers. Friedrich Niebergall.“ In Ders., Von geistlicher Rede. Sieben
rhetorische Profile. Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus Gerd Mohn, 1979, 79–91; Luther, Religion,
Subjekt, Erziehung; Luther, „Praktische Theologie als Praktische Wissenschaft“; Wilhelm Gräb,

„Dogmatik als Stück der Praktischen Theologie. Das normative Grundproblem in der praktisch-

theologischen Theoriebildung.“ Zeitschrift für Theologie und Kirche 85 (1988): 474–492, hier
477–481; Zilleßen, „Friedrich Niebergall (1866–1932)“ (Zilleßen formuliert bereits eine Sichtung

und Kritik der damaligen Niebergall-Forschung, so dass hier ein gewisser Abschluss dieser Phase

zu erkennen ist). Der gerade nicht-programmatische Anschluss dieser Rezeptionen an Niebergall
wird besonders darin deutlich, dass etwa Henning Luther sein Anliegen explizit so umschreibt,

dass es ihm „nicht um das Programm eines Niebergall redivivus“ gehe, „sondern um die Aufklä-

rung problemgeschichtlicher Entwicklungslinien und die kritische Rekonstruktion bestimmter

Fragestellungen“ (Luther, Religion, Subjekt, Erziehung, 70 f.; zu Luthers Niebergall-Rezeption vgl.
jetzt Ulrike Wagner-Rau, „Ein kritischer Sympathisant. Henning Luthers Rezeption der praktischen

Theologie Friedrich Niebergalls.“ In Käbisch [Hg.], Friedrich Niebergall, 179–198).
14 Luther, Religion, Subjekt, Erziehung, 379–392 listet 580 (!) eigenständige Veröffentlichungen
Niebergalls auf.

15 Vgl. Plagentz, Schwab, „Religionswissenschaftlich-empirische Praktische Theologie: Friedrich

Niebergall“, 276.

16 So setzt sich die fachhistorische Heranziehung v. a. in der Predigtlehre und der Religions-

pädagogik weiterhin fort und hat sich in den letzten Jahren verstärkt (vgl. auch David Käbisch,



Friedrich Niebergalls „Praktische Dogmatik“ 211

2 Niebergalls Theorie der „Beeinflussung“

Niebergall Ansatz dreht sich insgesamt darum, eine „Gesamtanschauung“ der-
jenigen „Gedankenkreise“, „Systeme“, „Bruchstücke“ und „Werturteile“ zu ge-
winnen, welche als „Überzeugungen“ das „geistige“ und das „praktische Leben“
von Menschen prägen.17 Ausgangspunkt ist es also, die geistige Verfassung jener
Situation der Gegenwart zu verstehen, auf welche das Christentum mit seiner
Botschaft trifft. Dieses Verstehen ist darum für die Praktische Theologie notwen-
dig, weil der Pfarrer (zu Niebergalls Zeiten noch ohne weibliches Pendant) in
eben diese vielfach geprägten Vollzüge „praktischen Lebens“ in seiner Gemeinde
eintritt. Und dies geschieht eben mit der Aufgabe, nun seinerseits die christliche

„[. . .] Gesamtanschauung von Leben und Welt [. . .] lehrmäßig [. . .] jedem neuen Geschlecht
nahe zu bringen, in der Hoffnung, daß sie nicht nur in sein Inneres [. . .] eindringe, sondern

„Einleitung“. In Ders. [Hg.], Friedrich Niebergall, 1–21, hier 20 f.): Vgl. etwa Matthias Heesch, Lehr-
bare Religion? Studien über die szientistische Theorieüberlieferung und ihr Weiterwirken in den
theologisch-religionspädagogischen Entwürfen Richard Kabischs und Friedrich Niebergalls, Theo-
logische Bibliothek Töpelmann, Band 80. Berlin, New York: Walter de Gruyter, 1997; Lars Emersle-

ben, Kirche und Praktische Theologie. Eine Studie über die Bedeutung des Kirchenbegriffes für die
Praktische Theologie anhand der Konzeptionen von C. I. Nitzsch, C. A. G. v. Zeschwitz und Fr. Nie-
bergall, Theologische Bibliothek Töpelmann, Band 99. Berlin, New York: Walter de Gruyter, 1999;

Plagentz, Schwab, „Religionswissenschaftlich-empirische Praktische Theologie: Friedrich Nieber-

gall“; Folkart Wittekind, „Karl Barth und die moderne Predigt. Homiletik und Glaubensverständnis

bei Niebergall, Tillich und Barth.“ Zeitschrift für Theologie und Kirche 98 (2001): 344–371, 351–
357; Hans-Martin Dober, „Die moderne Predigt. Über Friedrich Niebergalls Homiletik.“ In Klassiker
der protestantischen Predigtlehre. Einführungen in homiletische Theorieentwürfe von Luther bis
Lange, hg. von Christian Albrecht, Martin Weeber. Tübingen: Mohr Siebeck, 2002, 161–183; Achim
Plagentz, Religion lehren? Eine theoriegeschichtliche Untersuchung zur liberalen Religionspäd-
agogik im Kontext der Reformpädagogik, Jugend in Kirche und Gesellschaft, Band 1. Münster: Lit,
2006, 221–282;Martina Kumlehn,Geöffnete Augen – gedeutete Zeichen. Historisch-systematische
und erzähltheoretisch-hermeneutische Studien zur Rezeption und Didaktik des Johannesevan-
geliums in der modernen Religionspädagogik, Praktische Theologie im Wissenschaftsdiskurs 1.

Berlin, New York: Walter de Gruyter, 2007, 8–40; Conrad, Kirchenbild und Predigtziel, 343–409;
David Käbisch, „Von der Katechetik zur Religionspädagogik? Friedrich Niebergall und die Religi-

onslehrererbildung in Marburg.“ In Protestantismus und Gesellschaft. Beiträge zur Geschichte
von Kirche und Diakonie im 19. und 20. Jahrhundert, Festschrift für Jochen-Christoph Kaiser, Kir-
che und Gesellschaft, Augsburg, Band 47. hg. von. Tobias Sarx, Rajah Scheepers, Michael Stahl.

Stuttgart: Kohlhammer, 2013, 451–462; Ders. (Hg.), Friedrich Niebergall; Friedrich Schweitzer,
„Praktische Theologie als ‚religionswissenschaftlich begründete Religionspädagogik‘. Das Pro-

gramm und Religionsverständnis Friedrich Niebergalls (1866–1932).“ In Die Religion der Bürger.
Der Religionsbegriff in der protestantischen Theologie vom Vormärz bis zum Ersten Weltkrieg, hg.
von. Georg Pfleiderer, Harald Matern.Tübingen: Mohr Siebeck, 2021, 671–683.

17 Vgl. Niebergall, „Die Aufgabe einer praktischen Dogmatik“, 243 f.



212 Knud Henrik Boysen

auch [. . .] mit dem Anspruch [. . .] ein Stück Einfluß auf das geistige Leben der Gesamtheit der
einzelnen darzustellen.“18

Die kirchliche Aufgabe besteht also darin, selbst Einfluss auf die vielfältigen
prägenden Überzeugungen von Menschen zu nehmen. Aus diesem Grund ist
auch die Praktische Theologie für Niebergall insgesamt „kirchliche Gemeinde-
erziehung“,19 sie ist in ihrer Ganzheit Pädagogik bzw. Erziehung,20 in dessen
Zentrum der Pfarrer als Erzieher steht, der sowohl durch seine Persönlichkeit
wie auch durch seine Lehre Einfluss auf das Leben der Gemeinde nimmt.

Diese dem Pfarrer aufgetragene „Beeinflussung“ stellt nun zugleich eine
äußerst schwierige Angelegenheit und doch auch die „Hauptfrage aller Seelenlei-
tung“21 dar. Grundsätzlich muss es sich bei ihr um eine „Vermittlung“ zwischen
den Extremen eines „wenn auch noch so gläubigen Nichtstun[s], das alles dem
Geist Gottes oder der Entwicklung überläßt“, und eines „Bekehrungstrieb[s], der
alles meint erzwingen zu müssen“22 handeln. Inhaltlich vollzieht sich die „Be-
einflussung“ darin, biblisch-dogmatisch und traditionell geformte und zugleich
die praktische Arbeit organisierende „Ideale“23 einer Einheit von christlichem
Leben, christlicher Gemeinschaft und christlichem Denken in die unüberschau-
bar diversen Lebensvollzüge der Gemeindeglieder einzubringen. Auf diese Weise
soll dann schließlich „eine ideale Gemeinde angebahnt werde[n]“24 auch wenn
diese zugleich empirisch „noch so unerreichbar“25 sei.

Niebergalls Ansatz geht dabei von der empirisch „gegebene[n] Gemeinde“
aus, wie sie einst „aus dem Brunnquell urwüchsiger christlicher Frömmigkeit
hervorgegangen“ ist. Zugleich ist diese „empirische Gemeinde“ als solche aber
auch das „Ziel der Arbeit und, soweit sie schon vorhanden ist, das wesentliche

18 Niebergall, „Die Aufgabe einer praktischen Dogmatik“, 244.

19 Vgl. den Untertitel von Niebergalls Hauptwerk: Lehre von der kirchlichen Gemeindeerziehung
auf religionswissenschaftlicher Grundlage.
20 Vgl. Luther, „Praktische Theologie als Praktische Wissenschaft“, 437; Plagentz, Schwab,

„Religionswissenschaftlich-empirische Praktische Theologie: Friedrich Niebergall“, 252 f.; Bernd

Dressler, „Die Kirche als ‚Erziehungsanstalt‘ und Bildungsinstitution. Oder: Hat uns Friedrich

Niebergall bildungstheoretisch noch etwas zu sagen?“ In: Käbisch (Hg.), Friedrich Niebergall, 199–
214, hier 200–202; ausführlich Sandberger, Pädagogische Theologie; Luther, Religion, Subjekt,
Erziehung, 96–104, 111–169.
21 Niebergall, PTh I, 287.
22 Niebergall, PTh I, 285.
23 Vgl. die Darstellung bei Niebergall, PTh I, 14–28.
24 Niebergall, PTh I, 287.
25 Niebergall, PTh I, 285.



Friedrich Niebergalls „Praktische Dogmatik“ 213

Mittel zu seiner Verwirklichung.“26 Es ist also stets das plurale „Vorhandene“
von dem in der kirchlichen Praxis je neu auszugehen ist, dieses Vorhandene soll
jedoch zugleich durch die Arbeit des Pfarrers immer auch in die Richtung auf
das nie vollends zu verwirklichende „Ideal“ gebracht werden.27 Die pastorale
Gemeindeerziehung ist in diesem Sinne dann zugleich immer auch als eine „Hilfe
zur Lebensbewältigung“28 für die Gemeindeglieder innerhalb der empirischen
Gemeinde zu verstehen, weil durch sie das vorliegende Leben, so wie es sich
derzeit verhält, stets neu auf eine „ideale“ christliche Ausrichtung gebracht
werden soll. Niebergall fasst diese Aufgabe so zusammen:

„Es kommt darauf an, Geist anzubieten, und zwar Geist als sittliche Kraft, als religiös christ-
liches Lebensgut, und nicht ohne Gedanken darüber, woher er kommt und wohin er führt.
[. . .] Wir können [. . .] nur Reize anbieten, die aufgenommen werden, wie es der Eigenart der
andern entspricht.“29

Dabei kann sich diese „Beeinflussung“ für Niebergall in keiner Weise als eine
„erzwungene Gleichheit“ vollziehen, nach der am besten alle Christen eine kon-
forme, stromlinienförmige Einheit werden sollten, die alle dasselbe denken und
glauben, sondern sie besteht vielmehr in der Wahrnehmung, dass ihre „Stärke
in der Mannigfaltigkeit“ liegt.30

„Das religiöse Ideal darf nicht und kann nicht einheitlich sein, wie wir alle immer gar zu
gern unsere Eigenart als absolut und die der andern höchstens als Eigenart, wenn nicht als
abnorm betrachten möchten. Haben wir uns all die verschiedenen Arten, Grade, Färbungen
vor Augen führen lassen, wie sie aus Natur, Charakter und Geschichte kommen,31 so werden

26 Niebergall, PTh I, 270. Diesem grundlegenden Ansatz folgt auch die Einteilung von Niebergalls

Lehrbuch: Die Verwirklichung der „Gemeinde“ ist das „Ziel der Gemeindearbeit“ (Erster Hauptteil).

Der Ausgangspunkt dieser Arbeit muss jedoch eben die empirisch „gegebene Gemeinde“ (Zweiter

Hauptteil) sein. Und nur diese bereits vorhandene Gemeinde selbst kann diejenige „Trägerin

der Arbeit“ (Dritter Hauptteil) und „Inhaberin der Kräfte“ (Vierter Hauptteil) sein, welche zu ihrer

eigenen Verwirklichung im Sinne des Ideals hinführen.

27 Niebergall nennt dies auch den „Kirchenbauplan“ hin zum „Ideal der lebendigen Gemeinde“,

vgl. Niebergall, PTh I, 268–276.
28 So die passende Überschrift bei Wintzer, Die Homiletik seit Schleiermacher bis in die Anfänge
der ‚dialektischen Theologie‘ in Grundzügen, 171, vgl. auch 173 f.
29 Niebergall, PTh I , 302.
30 Niebergall, PTh I, 287.
31 Der Nachzeichnung dieser vielfältigen Prägungen der „gegeben Gemeinde“ durch „Natur-

grundlagen“ (Volk, Geschlecht, Verstand etc.), individuellen Charakter, historische gewachsene

Traditionsbildungen und das Berufsleben hatte Niebergall bereits zuvor einen Hauptteil seines

Lehrbuchs unter der (an die Begriffsbildung von Paul Drews angelehnten) Überschrift „religiöse

Seelen- und Volkskunde“ gewidmet (vgl. Niebergall, PTh I, 31–167). Besonders dieser Teil von



214 Knud Henrik Boysen

wir darauf verzichten, allen Bäumen eine Rinde wachsen zu lassen. Freilich darf auch nicht
alles so bleiben, wie es gewachsen ist [. . .]. Die mancherlei Gaben müssen von einem Geiste
verbunden werden, wenn es denn eine leidliche Gemeinde geben soll; aber innerhalb dieses
Geistes darf jeder seine Gabe haben und seine Sprache reden.“32

Die Pluralität und Diversität der verschiedenen Lebensentwürfe hat also kon-
stitutive Kraft für die Art und Weise, wie christliche Gehalte in sie eingebracht
werden sollen oder können. Aus diesem Grund aber bestehe die eigentliche
Aufgabe darin,

„[...] daß sich die Mannigfaltigkeit der gegebenen Naturen nicht üppig auswachse und alle
Kräfte verliere, sondern daß sie sich von verschiedenen Punkten aus dem Einen nähere; nur
so besteht wirklich der Leib Christi aus verschiedenen Gliedern, die seine Vollkommenheit
ausmachen, welche ihnen allein nicht erreichbar ist.“33

Weil der Leib Christi selbst aus vielfältigen Gliedern besteht, kann es keine
Einheitsmethode und keine Einheitsideale des Christentums geben, auf deren
Anerkennung hin man nun alle Glieder „einnorden“ müsste, sondern diese
„idealen“ Gehalte des Christentums als solches gehen auf genauso vielfältige
Weise in diesen Leib ein, wie er Glieder hat. Um diesem Grundsatz gerecht zu
werden, habe die Theorie die korrespondierende Aufgabe,

„[. . .] aufWege zu sinnen, wie jenes Eine den vielen undmannigfaltigen Einzelnenwirklich zu
eigen werde und ganz mit dem ich verwachse, mag auch dieses Ich einen starken Einschlag
von Eigenheit mit dazu bringen. [. . .] Jedenfalls bedeutet [. . . es] eine Abwehr, und zwar gegen
alle Versuche, [. . .] jene Strebungen nach dem Geistigen und der Gemeinschaft samt den

Niebergalls Entwurf gilt heute jedoch als „voll von großbürgerliche[n] Vorurteilen und Peinlich-

keiten“, da die bis ins Physiognomische reichenden phänomenologischen Beschreibungen etwa

der „kleinen Leute“ durch keinerlei soziologische oder selbstkritische Einsichten korrigiert wer-

den, sondern sich in heute teils satirisch zu lesende Polemiken ergehen (Michael Meyer-Blanck,

„[Rez.] Friedrich Niebergall,Werk und Wirken eines liberalen Theologen“, Praktische Theologie
in Gesellschaft und Geschichte, Band 19. Tübingen: Mohr Siebeck, 2016.“ Theologische Litera-
turzeitung 142 [2017]: 962–964, hier 963). Fortschrittlich daran ist dennoch, dass Niebergall mit
seinen, allerdings vollkommen unmethodisch vorgehenden Beschreibungen die tatsächlichen

pluralen, individuellen, psychologischen und geschichtlichen Prägungen der Gemeinde seiner

Gegenwart erheben wollte, um darüber in Erfahrung zu bringen, wie die christliche Predigt von ei-

nem bestimmten Milieu überhaupt aufgenommen und gehört werden kann. Ein Ansatz mit dem er

die viel später aufkommenden soziologischen „Milieu-“ oder „Sozialraumanalysen“ von der Ge-

meindearbeit vorgängigen „Konfessionskulturen“ oder „Mitgliedschaftsverhalten“ vorwegnahm.

32 Niebergall, PTh I, 286 f.
33 Niebergall, PTh I, 287.



Friedrich Niebergalls „Praktische Dogmatik“ 215

sie tragenden Erkenntnissen des Glaubens einfach mit Gewohnheit oder Gewalt der Seele
‚überzuziehen‘, woraus noch lange keine Ueberzeugung wird.“34

Die mannigfachen Antriebskräfte des christlichen Glaubens sollen also mit der
kirchlichen Arbeit des Pfarrers so zusammengeführt werden, dass sie in ihrer
Vielfalt erhalten und doch zugleich in Richtung auf das dieser Vielfalt zugrunde-
liegende christliche „Ideal“ gebracht und an diesem gehalten werden. Henning
Luther hat diesen Ansatz Niebergalls treffend zusammengefasst:

„[O]bjektiver Gehalt der Religion und der christlichen Überlieferung einerseits und aktuelle
kirchliche Tätigkeit andererseits [treffen] zusammen. Die äußere (extrinsische) Wirkungsauf-
gabe der kirchlichen Arbeit geht überein mit der inneren (intrinsischen) Wirkungstendenz
von (christlicher) Religion und Religiosität (Frömmigkeit).“35

3 Die Aufgabe einer „Praktischen Dogmatik“

An seine Bestimmung der kirchlichen Praxis als „Beeinflussung“ der Einzelnen
und der Gemeinde im Sinne der christlichen „Ideale“ knüpft Niebergall nun
eine heftige Kritik an der vorherrschenden historischen Ausbildung an den theo-
logischen Fakultäten an, welche die Pfarrer in keiner Weise auf diese Aufgabe
vorbereiten:

„Dieser Dienst [. . .] erfordert vor allem eines, daß der Mann, der so viel predigen und lehren
muß, auch wisse, was er zu sagen hat. Dazu verhilft ihm aber nicht der übliche Betrieb der
geschichtlichen Fächer [. . .]. Es ist [e]ine Gesamtüberzeugung nötig, die der Prediger haben
muß, um einen festen Halt zu besitzen; und diese muß er im Lauf seiner Wirksamkeit in
die Seelen seiner Pfleglinge hinüberzudringen suchen, wobei immer wieder vorbehalten
werden muß, daß sie, fern davon ganz als solche aufgenommen, verstanden und behalten
zu werden, in verschiedenem Grad von Klarheit Besitztum der Seelen zu werden bestimmt
ist. Mit einemWort: ein Prediger und Religionslehrer darf nicht nur Erlebnisse, Eindrücke
und Stimmungen, sondern er muß auch eine Gesamtanschauung, kurz herausgesagt, eine
Dogmatik haben. [. . . Ansonsten] entwickeln sich beide [sc. wissenschaftliche Theologie und
kirchliche Praxis] auf die bekannte Weise auseinander: die Praxis lebt von ‚Erlebnissen‘ und
von so oder so beschaffener Amtsgewohnheit, und die Theologie bleibt als totes Kapital im
Geiste liegen, bis sie langsam dem Gedächtnis entschwindet.“36

34 Niebergall, PTh I, 287.
35 Luther, Religion, Subjekt, Erziehung, 103.
36 Niebergall, „Die Aufgabe einer praktischen Dogmatik“, 244 f., 250.



216 Knud Henrik Boysen

Niebergalls theologisches Interesse gilt also einer Dogmatik, die der Pfarrperson,
die innerhalb professioneller Praxisaufgaben steht, dabei hilft, diese Praxisauf-
gaben in einer kohärenten Weise mit dem zu verbinden, was in legitimer Weise
als genuin christlich gelten darf. So formuliert Niebergall schon 1901 programma-
tisch: „Die ganze Theologie ist doch für den Pfarrer da, der wieder für die Leute
da ist, um ihnen Antriebe und Trost, Orientierung über das Ziel des Lebens und
Gewissheit darüber zu geben. Darum brauchen wir eine Dogmatik.“37

Wie gelingt es, in der Vielfalt des gelebten Lebens, innerhalb dessen die
Pfarrperson ihre praktische Arbeit tut, zugleich eine feste Größe dessen zu eta-
blieren, was als anerkanntermaßen „christlich“ in diese Vielfalt eingebracht
werden kann? Nötig wäre dazu eine Dogmatik, die diese Praxisanforderungen
ihrerseits in sich aufgenommen hat, so dass sie eben zu einer „Praktischen
Dogmatik“ wird. Sie soll „den Raum zwischen theoretischer und praktischer
Beschäftigung mit der Theologie auffüllen“38. Dies bedeutet für Niebergall nicht,
dass sie dogmatische Lösungen für konkrete Praxissituationen aufzeigen soll, sie
sollte jedoch das Potential für eine praktische Auswertung in sich tragen, welche
„die praktischen Wirkungen von Religion und Theologie bedenkt und religiöse
Praxis auf ihre theologischen Voraussetzungen und Implikationen befragt“39, so
dass diese in ihre Urteilsbildung einbezogen werden. Diese dogmatischen Urteile
aber sollen dann von der Praktischen Theologie nicht einfach aus der Dogmatik
übernommen werden, sondern diese sollen vielmehr so dargeboten werden, dass
die Praktische Theologie sie ihrerseits selbst rekonstruieren und nutzbar machen
kann.40 Eine „Praktische Dogmatik“ müsste damit für Niebergall

„[. . .] ein System darbiete[n], daß auch praktisch wertvoll werden kann. [. . . Ihr] eigentliches
Absehn muß nach wie vor darauf gerichtet bleiben, Erkenntnisse theoretischer Art zu geben,
wie sie zwar mit [. . .] praktischen Beziehungen verwoben, [. . .] den Anspruch aufrecht erhält,
ein Bild der göttlichen Dinge zu bieten, wie sie dem Glauben erscheinen. [. . .] Es kommt also
darauf an, planmäßig und grundsätzlich darüber nachzudenken, wie dogmatisches Gut in
homiletisches und katechetisches verwandelt werden kann. Dogmatik bleibt, was sie ist und
behält ihren Eigenwert; aber es schließt sich an sie eine Arbeit eigener Art an, sie gleichsam
für den wirklich praktischen Gebrauch weiterzubilden und fähig zu machen. [. . .] Aus einem
Gefüge dogmatischer, also theologisch-logischer Art, das Wirklichkeit abbildet, soll dann
ein teleologisch-pädagogisches werden, das Wirksamkeit unterstützt.“41

37 Niebergall, „Die Bedeutung der Kaftan’schen Dogmatik für die Praxis“, 272.

38 Niebergall, Die paulinische Erlösungslehre im Konfirmandenunterricht und in der Predigt, 40.
39 Luther, „Praktische Theologie als Praktische Wissenschaft“, 438.

40 Vgl. Plagentz, Schwab, „Religionswissenschaftlich-empirische Praktische Theologie: Friedrich

Niebergall“, 251.

41 Niebergall, „Die Aufgabe einer praktischen Dogmatik“, 247 f.; vgl. ganz ähnlich schon Nieber-

gall, „Die Bedeutung der Kaftan’schen Dogmatik für die Praxis“, 271 f.; Niebergall, Die paulinische
Erlösungslehre im Konfirmandenunterricht und in der Predigt, 41 f.



Friedrich Niebergalls „Praktische Dogmatik“ 217

Damit schließt sich Niebergall an seinen Lehrers Julius Kaftan an, für den die
ganze Durchführung materialer Dogmatik letztlich dazu dient, „den Satz von
dem praktischen Charakter der Religion [. . .] zu beweisen“42. Zeitgenössisch
trifft er sich aber eigentlich noch deutlicher mit Ernst Troeltschs bekannten
Diktum, die Dogmatik sei „ein Stück der praktischen [sic!] Theologie, und zwar
ihr wichtigstes“, da sie eben einen dezidiert „praktischen Zweck“ verfolge.43

Dieser praktische Zweck liegt für Troeltsch

„[. . .] in der Unterweisung von Predigern und Lehrern einer Gemeinschaft und will dieser
einen Leitfaden christlich-religiöser Gedanken zu freiem Gebrauch darbieten. Der einzelne
Laie bedürfte eines solchen nicht, sondern kann sich mit einer etwas prinziplosen Mischung
von praktischen Lebenserfahrungen, wissenschaftlichen Theorien und religiösen Apho-
rismen begnügen, wie er das ja auch in der Regel tut. Aber Predigt und Unterricht einer
Gemeinschaft bedürfen einer solchen Anleitung, eines solchen Vorschlages zu geordnetem
religiösem Denken, um eine klare Gedankenrichtung und eine zusammenhaltende Gemein-
samkeit der Grundlehren zu besitzen. Auch erklärt sich bei diesem Zweck der weitgehende
Anschluß an die Formen, Worte und Lehren der Ueberlieferung, die [. . .] für das Ganze die
Kontinuität festhalten [. . .].“44

Dieser von Troeltsch und Kaftan skizzierte inhärente Praxischarakter der Dog-
matik aber soll für Niebergall nun eben auch von praktisch-theologischer Seite
mit eigener Methodik und Zielsetzung (als „Arbeit eigener Art“) fortgeführt und
so erst zur wahren Erscheinung gebracht werden. Anders als Troeltsch ordnet
er damit die Dogmatik nicht insgesamt der praktischen Seite der Theologie zu,
sondern nur die Zielsetzung und Fortführung ihrer Theorien in der wirksamen
Praxis des Pfarrers, während er ihr weiterhin zugesteht, auch Darüberhinausge-
hendes leisten zu können, welches jedoch dann im Bereich der „theoretischen“
Religionsphilosophie, Metaphysik oder der Theologiegeschichte liegt.

Die praktisch-theologische Aufgabe der „Praktischen Dogmatik“ möchte Nie-
bergall dabei noch genauer als „religionspsychologisch“ fassen, indem sie auch

42 Julius Kaftan, Dogmatik, Grundriss der theologischen Wissenschaften, Band 5/1. Freiburg
u. a.: J. B. C. Mohr (Paul Siebeck), 1897, 13. Zum durchgehenden Anschluss an Kaftan vgl. Nieber-

gall, „Die Bedeutung der Kaftan’schen Dogmatik für die Praxis“, 273–284. In der dort gegebenen

Zusammenfassung der Kaftan’schen Dogmatik steckt im Grunde der gesamte Aufriss von Nieber-

galls eigenem Ansatz und Verständnis der einzelnen Lehrstücke. Vgl. auch Niebergall, Die paulini-
sche Erlösungslehre im Konfirmandenunterricht und in der Predigt, 40–55. Zur programmatischen
Übereinstimmung zwischen Niebergall und Kaftans Dogmatik vgl. bereits Sandberger, Pädagogi-
sche Theologie, 131, 133; Schröder, „Beeinflussung durch Übertragung von Werten“, 50–52.
43 Ernst Troeltsch, „Die Dogmatik der ‚religionsgeschichtlichen Schule‘ [1913].“ In Ders., Zur
religiösen Lage, Religionsphilosophie und Ethik, Gesammelte Schriften, Band 2. Tübingen: J. C. B.
Mohr (Paul Siebeck), 1913, 500–524, hier 515.

44 Troeltsch, „Die Dogmatik der ‚religionsgeschichtlichen Schule‘“, 515.



218 Knud Henrik Boysen

klären soll, „wie man als Verkündiger die Worte und besonders die Bilder zu
wählen hat, um die beabsichtigten Wirkungen zu erzielen“45. Niebergall möch-
te also über Troeltsch hinaus in der Praktischen Dogmatik gerade auch jene
„praktischen Lebenserfahrungen, wissenschaftlichen Theorien und religiösen
Aphorismen“ miterfassen, und zwar eben weil sie das religiöse Leben der Laien
prägen, denen ja gepredigt werden soll. Durch ihre praktisch-dogmatische Bear-
beitung soll es dem Pfarrer dann ermöglicht werden, diese Anschauungen so
weit wie möglich zu erfassen und seine gemeindeerzieherische Arbeit mit ihnen
zu korrelieren. Um dies zu ermöglichen, solle eine Praktische Dogmatik etwa in
der Lage sein, folgende Fragen zu klären:

„Womit etwa erweckt man die Ehrfurcht vor Gott, womit die Gewißheit, daß er unsere Schuld
vergibt, womit die, daß der Herr der Welt auch der Inhaber der höchsten Werte ist und
umgekehrt? So weit soll die praktische Dogmatik die Dogmatik an die Praxis heranführen:
also neben dem Was auch noch etwas von dem Wie bieten, soweit es mit systematischen
Erkenntnissen zusammenhängt; die Ausgestaltung, die Verteilung undDurchführung solcher
Gedanken im einzelnen bleibt dann den technischen Fächern, der Lehre von der Predigt und
dem Unterricht, überlassen.“46

4 Die inhaltliche Durchführung der „Praktischen Dogmatik“

Der von ihm selbst programmatisch gestellten Aufgabe der „Praktischen Dog-
matik“ hat sich Niebergall in seinem Lehrbuch der Praktischen Theologie nun
ausführlich unter eben dieser Überschrift gestellt.47 Im Durchgang durch die
einzelnen Abschnitte fällt jedoch auf, wie sehr hier im Grunde bestimmte tra-

45 Niebergall, „Die Aufgabe einer praktischen Dogmatik“, 250. Damit geht er auch über Kaftan

hinaus, der einer psychologischen „Darlegung [. . .] der Art, wie die einzelnen psychischen Func-

tionen [sic!] am religiösen Leben beteiligt sind“, keinerlei eigenen „Erkenntniswerth“ zumessen

will (Kaftan, Dogmatik, 10).
46 Niebergall, „Die Aufgabe einer praktischen Dogmatik“, 250.

47 Niebergall, PTh I, 313–393. Die Schriftlehre ist den eigentlichen dogmatischen Topoi in einem
eigenen Abschnitt unter der Überschrift „das Wort“ vorgeschaltet (vgl. 306–313). Da Niebergall

„Wort“ als „die gesamte Formen- und Wirkungsbreite des in der Schrift substantiell zu Grunde

gelegten Evangeliums, das uns entgegentritt“ versteht, das sowohl in Form von „Lehre“, wie

auch als „Persönlichkeit“ und als „praktische Gestaltung“ erscheint, ergibt sich aus dem „Wort“

darum nicht etwa nur die Praktische Dogmatik, sondern auch die beiden weiteren folgenden

Unterabschnitte über die „persönlichen Kräfte“ in der Gemeinde (d. h. die Pfarrerpersönlichkeit)

und die „Gestaltung der Umwelt“ als „Volkserziehung“ und als Organisation des Gemeindelebens.

Vgl. dazu Emersleben, Kirche und Praktische Theologie, 245–250, Zitate 245.



Friedrich Niebergalls „Praktische Dogmatik“ 219

ditionelle dogmatische Topoi wirksam sind, aus denen dann Schlüsse für eine
praktische Anwendung innerhalb der pastoralen Arbeit gezogen werden.

4.1 Die dogmatische Grundlegung des Erziehungsbegriffs

Zuerst macht Niebergall eine grundsätzliche Typologie auf zwischen seinem Ver-
ständnis der Praktischen Theologie als Gemeindeerziehung und einer biblisch-
dogmatischen Grundlegung des Erziehungsbegriffs.48 Das gegenwärtige Ziel die-
ser Erziehung ist es,

„[. . .] die Gemeinde, wie sie ist, immer mehr von jenen zwei Gestalten loszumachen, die [. . .]
alles, was Mensch heißt beherrschen: es sind die Triebe der Selbstsucht und der Sinnlichkeit
und es ist der Druck, der vom Mechanismus des sinnlich-seelischen Lebens, sowie von der
Macht der Umstände und der Leute ausgeht. Für das erste können wir biblisch sagen Fleisch,
für das zweite aber Gesetz [. . .].49

Es fällt Niebergall hier nicht schwer, biblisch und dogmatisch hochvorausset-
zungsreiche Begriffe auf die praktische Arbeit zu beziehen, indem er ihnen einen
eindeutigen gegenwärtigen praktischen Sinn zuschreibt: Das „Gesetz“ wird so
als äußerliche „Macht der Umstände“, die Sünde dagegen als psychologischer
„Trieb“ erklärbar, die beide den Menschen an seiner Persönlichkeitswerdung
im Sinne des christlichen Ideals hindern. Die ungleich größeren Zusammen-
hänge dieser Begriffe in Bibel und Dogmatik, z. B. die Gestalt des Gesetzes als
Gotteswort und als Offenbarer der Sünde, werden dabei ausgeblendet.

In einem zweiten Schritt unterlegt Niebergall nun den Erziehungsbegriff
selbst dogmatisch:50

„Wo eine Erziehung ist, da ist auch ein Erzieher. Gott der Erzieher der Menschheit, das
ist der umfassende Rahmen für unsere Lehre von der Erziehung der Gemeinde durch die
Gemeinde; wir sind Gottes Mitarbeiter. [. . .] Und es wird sich uns ergeben, daß wir am besten
alsGegenständeundalsGehilfendes erziehendenGottes indieGeschichte eintreten, die seine
Erziehungsarbeit darstellt [. . .]. Mit denMitteln, die wir ihr [sc. der Bibel] entnehmen, erfüllen
wir unsere Aufgabe, die Menschen der Gegenwart für eine bessere Zukunft zu bilden.“51

Niebergall überträgt also die Erkenntnis von Gottes heilsamen Wirken am Men-
schen gegen die Widerstände von Fleisch, Sünde und Gesetz recht einfach typo-

48 Vgl. dazu auch Sandberger, Pädagogische Theologie, 36–44; Schweitzer, „Praktische Theolo-
gie als ‚religionswissenschaftlich begründete Religionspädagogik‘“, 677 f.

49 Niebergall, PTh I, 303.
50 Vgl. dazu auch Dressler, „Die Kirche als ‚Erziehungsanstalt‘ und Bildungsinstitution“, 201.

51 Niebergall, PTh I, 308.



220 Knud Henrik Boysen

logisch auf das Wirken der mit der kirchlichen Erziehung Beauftragten an den
Gemeindegliedern.

„[Die] Erkenntnis der Erziehung der Menschheit durch Gott [wird] zu einer Hilfe, um andere
wieder zu Gott zu erziehen. [. . . Wir] müssen [helfen], immer wieder jedes neue Volk und
Geschlecht, wie das Gott in den Jahrtausenden mit der Menschheit getan hat, von der Fins-
ternis zu seinem wunderbaren Licht emporzuheben, also von einem Leben der Sinnlichkeit
und Bindung, das von Furcht und Bösem erfüllt war, zu einem Leben in dem Geist, voller
Frieden und Freiheit.“52

Dies erinnert an den Gedanken aus Lessings Erziehung des Menschengeschlechts
(1780),53 nach dem Gott einen fortschreitenden „Erziehungsplan“ (§ 54) verfolgt,
der die Menschheit im Laufe ihrer natürlichen geschichtlichen Entwicklung zu-
gleich über die Stufen des Judentums (mit dem Alten Testament als Lehrbuch)
und des Christentums (mit Christus als Lehrer) schließlich in ein „drittes Zeital-
ter“ (§ 89) führt, in welchem die Erziehung im Ewigen zur Vollendung kommt
und dabei alle religiöse Spekulation und alle Bedürfigkeit nach einem Lehrer
und einem Lehrbuch abstreift. Diesen dritten Schritt freilich vollzieht Niebergall
nicht mit, sondern bleibt auf der Stufe stehen, nach der das Christentum mit
seiner Erkenntnis Gottes als Erzieher selbst bereits die höchste Stufe darstellt.
Dabei handeln die Pfarrpersonen quasi als „Erfüllungsgehilfen“ in der direk-
ten Fortführung dieses erzieherischen Handelns Gottes am Menschen in der
Geschichte, jedoch unter den veränderten Voraussetzungen eines „modernen“
Verständnisses des Menschen, das durch den zeitlichen Abstand zur Bibel und
nachfolgende historische Entwicklungen bedingt ist.

4.2 Methode und Aufbau der Praktischen Dogmatik

Als Grundgedanken für den Aufbau seiner Praktischen Dogmatik hält Niebergall
fest, sie solle „eine Umrahmung für ein Ideal des religiösen Lebens“ bieten. Als
solche umschließt sie

„Gedanken, die bestimmt sind, die Gläubigen frei und getrost zu machen [. . .]. Wir stellen
also [sc. in der Praktischen Dogmatik] zusammen, was uns das Wesentliche der christlichen
Verkündigung zu sein scheint, die die Christen ruhig und stark machen will. [. . .] So ist es
nun unsere Aufgabe, die praktisch wirksame christliche Gedankenwelt darzustellen, wie sie
der Frömmigkeit als Ausdruck, als begleitendes Bewußtsein und als Mittel des Verkehrs zu

52 Niebergall, PTh I, 311 f.
53 Gotthold Ephraim Lessing, Die Erziehung des Menschengeschlechts, hg. von Walter Sparn.
Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt, 2018.



Friedrich Niebergalls „Praktische Dogmatik“ 221

dienen hat, wie sie sich niederschlägt in Stimmungen und Gewöhnungen in der Seele selbst
und in Sitten und Einrichtungen in der Gemeinschaft.“54

Die „Praktische Dogmatik“ soll also eine umfassende Darstellung von „Chris-
tentumskultur“ bieten, die sowohl die historisch gewordenen Prägungen durch
christliche Inhalte, wie auch die gegenwärtigen Niederschläge des Glaubens in
Individuum und Gemeinschaft umfasst. Ihr Stoff ist die Erhellung der christli-
chen Formung der Lebenswelt, nicht etwa indem nur überall christliche Gehalte
identifiziert werden, sondern indem die kulturprägenden Kräfte der „Ideale“ des
Christentums in verschiedenen Kontexten nachgezeichnet werden.

Um dies zu erreichen, möchte Niebergall an einen Ort „vor“ der eigentlichen
dogmatischen Begriffsbildung zurücktreten, dorthin wo der „gedankliche Roh-
stoff [. . .] mit der Frömmigkeit in [...] Beziehungen steht, ehe er mit Hilfe der
Philosophie zu festen theoretischen Sätzen mit eignem Erkenntniswert verar-
beitet worden ist“.55 Es geht ihm also um eine „Rekurrenz“ auf den Glauben
affizierenden Größen, die den ausformulierten Bekenntnisse oder Dogmen der
Kirche, in die sie schließlich einmünden, noch voraus liegen, d. h. es geht ihm
um die Suche nach Beschreibungen dessen, was im Akt des Glaubens eigentlich
psychologisch und erkenntnistheoretisch vor sich geht, bevor dieser nach außen
tritt. Nicht der feste dogmatische Begriff und der ihm eigene Erkenntniswert,
sondern sein ihm vorausliegende und ihn begründender „Rohstoff“ in Gestalt
der „Frömmigkeit“ ist es, die hier interessiert. In Schleiermacherscher Diktion
wäre dies das ahnende „Vorgefühl“ zu nennen, das zwar „zweifellos eine Be-
wußtseinsintention“, aber eben noch kein klar konturiertes „Bewußthaben“ ist,
wie es sich dann in der festen Formulierung von Glaubensinhalten, Begriffen,
Dogmen etc. niederschlägt.56

Um diese sozusagen „prä-dogmatische“ Frömmigkeit zu erhellen, muss aber
nun auf die biblischen Schriften selbst zurückgegangen werden, durch deren
„Grundstimmungen“57 für Niebergall ebenjene Persönlichkeit und Gemeinschaft
prägende Frömmigkeit immer wieder aufs Neue stimuliert werden. Dies zeichnet
er an zentralen Texten wie Ps 23, Röm 8,28–39, 1Joh 3,1, Vaterunser und Berg-
predigt nach, aus denen Menschen durch alle Zeiten hindurch immer wieder

54 Niebergall, PTh I, 312 f.
55 Niebergall, PTh I, 313.
56 Niebergall, PTh I, 86. Vgl. Schleiermacher, GL2 II, § 114,1 (213) am Beispiel der Vollendung

der Kirche im Reich Gottes: Das Vorgefühl der eschatologischen Vollendung kann zwar „für sich

allein keine Lehre [. . .] bilden [. . .], weil es kein abschließbarer Moment des Selbstbewußtseins

ist“, jedoch vermag es dennoch „der Auffassung desselben die Probe“ zu geben.

57 Niebergall, PTh I, 314.



222 Knud Henrik Boysen

neu einen „Optimismus“ in Gestalt von Halt, Trost oder individueller und ge-
meinschaftlicher Orientierung ziehen und in ihre Lebenswelt einbinden.58 Bei
diesen durch die biblischen „Grundstimmungen“ ausgelösten Affektionen unter-
scheidet Niebergall darum zwischen „Motiven“ und „Quietiven“.59 D. h. es geht
um „Gedanken, die einerseits zur sittlichen Tat anregen und die andererseits
das Gewissen des Einzelnen beruhigen.“60

Die architektonische Zusammenstellung dieser wesentlichen Hauptgedanken
des Christentums ist in Niebergalls Entwurf wie folgt:61

Methodisches (313–316)
[I] Die ewige Welt (316–339)

[a] Der Himmel (316–324) [b] Gott (324–339)
[II] Das Heil (339–374)

[IIa Der erste Gedankenkreis: Das Lebens- und Weltziel in Gott]
[a] Gottes Leitung; Vorsehung und Wunder

(339–348)
[b] Schöpfung (348 f.)

[IIb Der zweite Gedankenkreis: Das menschliche Tun in Abkehr von
und in Ausrichtung auf Gott]

[Einleitung:] Erlösung von Sünde und Schuld (349 f.)
[a: Die negative Triade (= Sünde, Schuld,

Strafe)]
[b: Die positive Triade (= Vergebung,

Wiedergeburt, Erlösung)]
Die Sünde (350–362) Vergebung der Sünden (362–365)

Wiedergeburt (366–368) Die Erlösung von
der Welt (368–371)

[Zusammenfassung:] Kindschaft Gottes (371–374)
[III] Jesus Christus (374–392)

[a] Der Heiland (374–384) [b] Der Sohn Gottes (384–387)

[Anhang]62
[a] Heiliger Geist und Dreieinigkeit (387–389) [b] Die letzten Dinge (389–392)

58 Vgl. Niebergall, PTh I, 314–316. Zum Glauben als Haltung des „Optimismus“ auch Luther,

Religion, Subjekt, Erziehung, 138.
59 Vgl. etwa Niebergall, PTh I, 312, 317, 324; auch Niebergall, „Die Aufgabe einer praktischen
Dogmatik“, 248; für die Homiletik breit ausgearbeitet vor allem in Friedrich Niebergall,Wie pre-
digen wir dem modernen Menschen? Erster Teil. Eine Untersuchung über Motive und Quietive.
Tübingen: J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 21905; vgl. dazu Luther, Religion, Subjekt, Erziehung, 136–
142; Wintzer, Die Homiletik seit Schleiermacher bis in die Anfänge der ‚dialektischen Theologie‘ in
Grundzügen, 175 f.; Schweitzer, „Praktische Theologie als ‚religionswissenschaftlich begründete
Religionspädagogik‘“, 673 f.

60 Plagentz, Schwab, „Religionswissenschaftlich-empirische Praktische Theologie: Friedrich

Niebergall“, 250. Vielleicht darf man es als weitere ungenannte Spitze gegen Niebergall verstehen,

wenn Karl Barth diese Unterscheidung ohne jede Auseinandersetzung verwirft, weil sie einen

Dualismus in das eineWort Gottes als Gesetz und Evangelium eintrage (vgl. KD I/2, 342).

61 In eckigen Klammern stehen jeweils von mir ergänzte, von Niebergall nur implizit gemachte

Gliederungen.



Friedrich Niebergalls „Praktische Dogmatik“ 223

Allein schon am Umfang der einzelnen Teile wird deutlich, wie Niebergall den
aus einem subjektiven „Erlebnis“ der Verschränkung von Reich-Gottes-Gedanken
(„ewige Welt“, Teil I) und Erlösungsgedanken (Teil IIa) in Christus (Teil III) ent-
stehenden Heilsglauben ins Zentrum seiner Dogmatik stellt. Diese erlebte, innere
Welt des Glaubens ermöglicht durch die Überwindung ihrer negativen Gegen-
sätze, die als Sünde beschrieben werden (Teil IIb), den subjektiven sittlichen
Fortschritt hin zur ewigen Welt.63 Niebergall will mit seiner Dogmatik dem Predi-
ger bei der „praktischen“ Ausführung genau dieser Zusammenhänge in Predigt
und Unterricht unterstützen. Dogmatische Zusammenhänge, die sich dem entzie-
hen, werden dabei von ihm entweder nur kurz abgehandelt oder in den Anhang
verschoben. Dies betrifft, darin Schleiermacher nachfolgend, v. a. die Trinitäts-
lehre und die Eschatologie.64

Bei der inhaltlichen Durchführung der einzelnen Abschnitte folgt Niebergall
dabei einem (allerdings eher impliziten und nicht immer durchgehaltenen) Drei-
schritt aus (1) der Formulierung des idealen christlichen Gehalts, (2) der Suche
nach historischen, bildlichen oder symbolischen Anschauungsmöglichkeiten

62 Es steht hier keine eigene Überschrift, die beiden letzten Abschnitte sind jedoch durch einen

Trennstrich, den es bei den übrigen Unterabschnitten nicht gibt, im Druckbild klar vom vorherigen

Teil zu Jesus Christus abgegrenzt.

63 Man vgl. schon 1901 die Zusammenfassung des Praxisbedeutung der Dogmatik bei Niebergall,

„Die Bedeutung der Kaftan’schen Dogmatik für die Praxis“, 284: „Die Bedeutung der Kaftan’schen

Dogmatik für unsere Praxis liegt also darin, dass sie anleitet, in dem Glauben an die Offenbarung

Gottes und seines Reiches in der geschichtlichen Erscheinung Jesu Christi den Weg zum höchsten

Ziel und Gut, zugleich den stärksten Antrieb und Trost, endlich die wahre Antwort auf die letzten

Fragen, und das alles in Einem zu gewinnen.“

64 Esmag verwundern, dass auch die Ekklesiologie ausfällt. Diese wird von Niebergall außerhalb

der Praktischen Dogmatik und auch nicht im eigentlichen Sinne materialdogmatisch, entwickelt

(vgl. Niebergall, PTh I, 217–284; das dort vorgeführte praktisch-theologische Kirchenverständ-
nis ist umfassend bearbeitet bei Emersleben, Kirche und Praktische Theologie, 187–326, bes.
253–310; vor dem Hintergrund der zeitgeschichtliche Entwicklung und der dadurch bedingten Ak-

zentverschiebungen in Niebergalls Beiträgen zur Kirchenlehre dagegen differenzierter bei Tobias

Sarx, „Volkskirche und Volkerziehung. Friedrich Niebergalls Kirchenbegriff im Wandel der Zeiten

(1918–1932).“ In Käbisch [Hg.], Friedrich Niebergall, 89–107). In seiner Gesamtdarstellung hält
Niebergall zunächst grundsätzlich fest, dass es „kein Dogma von der Kirche gibt“ (Niebergall, PTh
I, 218). Vielmehr handele es sich bei der Kirche um die „Trägerin der Gotteskräfte“, d. h. „einer Fül-

le von ungreifbaren, geistigen Kräften, [. . .] die in Gewohnheiten und Sitten, in starken Ueberliefe-

rungen und wirklichen geistigen Werten enthalten sind und immer aufs neue auf Menschen über-

strömen“ (280). Diese „Gotteskräfte“ schaffen immer wieder eine Gemeinde als „tiefe unsagbare

Gemeinschaft“ der communio sanctorum, die als solche über jede Form einer „kirchenpolitischen

Versammlung“ hinausgeht (264). Auf diese Weise könne die Kirche „dem Einzelnen eine gesicher-

te Grundlage der Wahrheit anbieten, um ihm ein beständiges Neuanfangen zu ersparen“ (239).



224 Knud Henrik Boysen

für dieses Ideal und (3) der Nachzeichnung des sich aus dem Ideal und seiner
Anschauung ergebenden psychologischen Eindrucks und Folgerungen für die
Praxisgestaltung.

4.3 Die materiale Durchführung

4.3.1 Abschnitt I: Die ewige Welt
(1) Der Himmel. Ideal: Ausgangspunkt der materialen Dogmatik ist für Nieber-
gall der Begriff des „höchsten Gutes“ als eines „Wertes über allen Werten“ bzw.
eines absoluten „Wertmaßstabs“.65 Ohne diesen absoluten Wert habe „die ganze
christliche Religion und kirchliche Verkündigung gar keinen Sinn und Zusam-
menhalt“, da das Evangelium in all seinen Teilen selbst Spiegel dieses ewigen
und absoluten höchsten Gutes sei.66 Das Vorgehen der Praktischen Dogmatik
muss es darum, ganz in vermittlungstheologischer Absicht, sein, „daß wir uns
aus unserer Grundstimmung heraus einen Begriff von diesem höchsten Gute
machen, aber uns zugleich auf die Mittel und Wege besinnen, wie wir es Alt und
Jung zur Kenntnis bringen können.“67 Symbol für dieses Gut aber sei der Himmel
als „Ort der Werte, [. . .] da das Vollkommene wohnt“68. Um ihn zu beschreiben,
schlägt Niebergall dem Prediger die Methode der via negationis vor: Der Himmel
solle nicht als der Ort „des Wiedersehns“ oder eines Nirvana-ähnlichen „Auf-
gehn[s] im Universum“ beschrieben werden, sondern als die Verwirklichung der
höchsten Werte, welche alle Raum- und Zeitbegriffe sprengt und sich auch der
bildlichen Spekulationen im, auch noch so hehren, irdischen Gleichnis (z. B. als
Stadt, Licht, Heimat) entzieht.69 Auch Jesu Himmelreichsgleichnisse, etwa vom
Schatz im Acker und der kostbaren Perle, zeigten eben keine Inhalte, sondern
den absoluten Wert des Himmelreiches.70

Anschauung: Um aber trotz dieses Entzugs von fester Vorstellung für „An-
schauung“ zu sorgen, rät Niebergall, und darin ist er als Adept der liberalen
Theologie seiner Zeit deutlich erkennbar, dazu, das „Persönlichkeitsleben“ Jesu
selbst als Gleichnis des höchsten Gutes zu wählen:71

65 Niebergall, PTh I, 317. Vgl. schon Niebergall, Die paulinische Erlösungslehre im Konfirman-
denunterricht und in der Predigt, 44 f.
66 Niebergall, PTh I, 316 f.
67 Niebergall, PTh I, 317.
68 Niebergall, PTh I, 318.
69 Vgl. Niebergall, PTh I, 318–320.
70 Niebergall, PTh I, 319.
71 Vgl. auch Kaftan, Dogmatik, 422–437, bes. 434 f.: Jesu Gottheit zeige sich in seiner „ununter-
brochenen[n] sittliche[n] Bewährung“ und seiner „vollkommenen Freiheit von der Welt“. Kritisch



Friedrich Niebergalls „Praktische Dogmatik“ 225

„Diese eigenartige Weltüberlegenheit, diese Zusammenfassung aller seelischen Kraft, diese
Eigentümlichkeit im Großen und Guten [. . .]. Das ist gleichsam der Stoff, aus dem unser
Himmel gemacht ist. Darum ist es der Himmel, im Herrn, in Christus zu sein. Christus ist aus
dem Himmel gekommen, wie er aus Gott oder aus der Wahrheit gekommen ist. Er ist in den
Himmel zurückgegangen, weil er in die Sphäre der geistigen Welt zurückkehrt ist, aus der
er kam. [. . .] Christus im Himmel und der Himmel in Christus – das gilt es nicht nur einmal,
sondern immer und wieder zu sagen“72

Deutlich ist hier ein, zwar in das „geschichtliche Gewand“ eines dieser Welt
angehörenden Jesus gekleidetes, darin jedoch grundsätzlich unhistorisches, in
gewisser Weise auch doketisch-gnostisierendes Jesusbild, das Christus als vom
Himmel gesandten Erzieher zu ewigen, geistigen Werten zeichnet, welche in
ihm auf geheimnisvolle Weise beschlossen sind.73 Diese Werte sieht Niebergall
im Stil der Zeit in Jesu „Weltüberlegenheit“ und „seelischer Kraft“ ausgedrückt.
Von dieser Verbindung von Himmel und Jesus ausgehend kann Niebergall nun
„gemäß unserer sinnbildlichen Glaubensauffassung“ den Blick aber auch weiten
und den Himmel nicht nur durch Jesus, Gott und den Heiligen Geist erschlossen,
sondern auch von einer „Gemeinschaft persönlicher Geister“ bevölkert sehen:
Patriarchen, Propheten, Franz von Assisi, Luther, Eltern, Ehepartner „und was
uns sonst immer teuer ist“.74 Solange es darum geht, „mittels gefühlskräftiger
Anschauungen die rechten Gefühle gegenüber“75 den himmlischen höchsten Wer-
ten zu wecken, sind für Niebergall all diese Vorstellungen über eine himmlische
Gemeinschaft der Erlösten praktisch-dogmatisch durchaus zu begrüßen.

gegen diese „pathetische“ Christologie Niebergalls (und Kaftans) schon Ernst Troeltsch, „Ueber

historische und dogmatische Methode in der Theologie [1898].“ In Ders., Zur religiösen Lage, Reli-
gionsphilosophie und Ethik, Gesammelte Schriften, Band 2. Tübingen: J. C. B. Mohr (Paul Siebeck),
1913, 729–753, hier 752: „Die Persönlichkeit Jesu muß [sc. für Niebergall] eine Durchbrechung der

gewöhnlichen geschichtlichen Kausalität darstellen. Aber [. . .] hier wird zunächst nur von dem

geheimnisvollen und unableitbaren Wesen der Persönlichkeit geredet, gerade als ob das nicht

von jeder Persönlichkeit überhaupt gälte [sic!].“

72 Niebergall, PTh I, 321. Vgl. bereits Niebergall, „Die Bedeutung der Kaftan’schen Dogmatik für
die Praxis“, 283: „[U]m Gewissheit von ihm [sc dem Glaubenschristus] zu begründen, dazu bedarf

es der Anknüpfungspunkte im geistig persönlichen Leben Jesu Christi, wie es ein unzweifelhafter

Bestandteil dieser Welt war.“

73 Die zeitgenössische Kritik Albert Schweitzers (dessen Geschichte der Leben Jesu Forschung
erstmals 1906 erschien) ist hier bruchlos auf Niebergall anwendbar: „Der Jesus von Nazareth, der

als Messias auftrat, die Sittlichkeit des Gottesreiches verkündete, das Himmelreich auf Erden

gründete und starb, um seinem Werke die Weihe zu geben, hat nie existiert. Sie ist eine Gestalt,

die vom Rationalismus entworfen, vom Liberalismus belebt und von der modernen Theologie

in ein geschichtliches Gewand gekleidet wurde.“ Albert Schweitzer, Geschichte der Leben-Jesu-
Forschung. Tübingen: J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 91984, 620.
74 Niebergall, PTh I, 322.
75 Niebergall, PTh I, 322.



226 Knud Henrik Boysen

Eindruck: Um diese Ausrichtung auf die im „Himmel“ symbolisierten „Wer-
te“ durch sinnliches Erleben zu verstärken, gibt Niebergall abschließend einige
Hinweise, wie durch den sorgsamen Einsatz von Kunst und Musik, von bestimm-
tem Liedgut, von Rede, Feierlichkeit oder Stille „das Heilige und Hohe selbst
dem Gefühl so unmittelbar nahe“ gebracht werden kann, „wie das überhaupt
nur geht“.76 In einer so gestalteten inneren und äußeren Einheit von „Erlebnis
und Wort“ sollen die „Erlebnisse des Handelns, Erleidens und der Feier“ zu-
sammengebunden, so dass schließlich „das Ewige“ selbst „erfahren werden“
kann.77

(2) Gott: Ideal: Im zweiten Unterabschnitt widmet sich Niebergall dem Pro-
blem der Gotteserkenntnis, und zwar in der speziellen Hinsicht, welches Bild
von Gott die Verkündigung vor Augen malen müsse, um „dem christlichen Glau-
bensdenken [. . .] zu seiner Grundstimmung“ im Verhältnis zur Person Gottes zu
verhelfen.78 In der Haltung gegenüber Gott erweiterten sich wie von selbst die
„Grundstimmung“ des „Optimismus“ zum „Vertrauen“, der „sittliche Grundzug“
zum „Gehorsam“ und der „transzendente zur Ehrfurcht“.79 In dieser Haltung
aber liege die Wurzel des christlichen Ideals einer frohen und friedlichen Persön-
lichkeit im vertrauensvollen und ehrfürchtigen Gegenüber zu Gott. Um dieses
Ideal zu erreichen, müsse aber Gott korrespondierend zuallererst als „Wille“
gedacht werden,80 der solch Vertrauen, Gehorsam und Ehrfurcht darum auf sich
ziehen kann, weil sein Inhalt und Wesen eben „das Gute“ ist, das im Symbol
des Himmels angeschaut wurde.81 Dieser Wille kann darum nicht nur „Wunsch“
und „Sollen“, sondern muss vielmehr „Geschehen“ und „Sein“ sein, welches
„Wert“ und „Wirklichkeit“ zugleich ist.82

76 Niebergall, PTh I, 323.
77 Niebergall, PTh I, 324.
78 Niebergall, PTh I, 324 f.
79 Niebergall, PTh I, 325. Niebergall bringt nachträglich auch den Bezug zur Katechismusformel
„wir sollen Gott über alle Dinge fürchten, lieben und vertrauen“ (328).

80 Niebergall gibt damit zwar eine zurückhaltendere „Definition“ Gottes, als noch 1901 in Nie-

bergall, „Die Bedeutung der Kaftan’schen Dogmatik für die Praxis“, 273, die hier aber nichtsde-

stotrotz korrespondiert und bereits in nuce den ganzen Abschnitt enthält: „Gott ist die höchste

Wirklichkeit. Er ist das Absolute. Damit soll indessen keine inhaltliche Erkenntnis seines Wesens

gegeben werden, sondern nur eine allgemeine Orientierung über seine Stellung und Bedeutung

für die Menschen. Er ist nämlich das absolute Ziel und Ende alles menschlichen Strebens, und

er ist die absolute Macht über alles Wirkliche. [. . .] Die Erkenntnis Gottes ist eine praktische Sa-

che, indem sie bloss [sic!] da sich verwirklicht, wo jemand in Gott sein höchstes Gut sieht und die

Macht, die es wirklich machen kann.“

81 Niebergall, PTh I, 325.
82 Niebergall, PTh I, 325 f.



Friedrich Niebergalls „Praktische Dogmatik“ 227

Anschauung: Im Folgenden gibt Niebergall nun Beispiele, an welchen Orten
diese Wirklichkeit Gottes zu erkennen sei. Er tut dies jedoch in einer stark ent-
differenzierenden Vereinerleiung: Natur und Geschichte, Gewitter und Weltkrieg
sind für ihn im Grunde dieselbe Art der Offenbarung göttlicher Wirklichkeits-
macht und Machtwillens. „[S]ittliche Gestalten wie Mose und Kant“ ließen Gottes
Reich des Guten, „tiefe“ Persönlichkeiten wie „Jesus, Augustin oder Plato“ dage-
gen seine „geistige Welt persönlichen, weltüberlegenen Lebens“ erahnen.83 Diese
verschiedenen Orte aber bieten Niebergall nun zugleich auch jenen „Vorrat von
Bildern oder genauer von Modellvorstellungen“, mit welchen man die Abstrakta
von Gottes Wirklichkeit wiederum in die Anschaulichkeit hineinziehen kann.84

In diesem Sinne wird Gott dann einerseits in Begriffen wie Universum, Macht,
das Unendliche, das Ungeheure, das Weite, die Weltseele, die Natur, das Leben,
der Grund zugänglich, die nicht von einem „bewußte[n] Willen“, sondern von
der Vorstellung einer gewaltiger Übermacht ausgehen oder aber andererseits in
personalen Begriffen wie König, Herr, Richter, Vater, die von Modellbildern für
sittliche Persönlichkeiten und ihrem „Wertwillen“ ausgehen.85 Beide Arten von
Bildern sind für Niebergall notwendig, damit sie sich in ihren jeweiligen Einsei-
tigkeiten gegenseitig erhellen und korrigieren können: „Ausdehnung und Kraft
ohne Wille ist blind, Wille aber ohne Ausdehnung und Kraft ist schwach.“86

Und für Gott müsse eben beides, Wille und Macht, gegeben sein.87

Diesen Bildern stellt Niebergall dabei nun jedoch noch zusätzlich sein eige-
nes Bild des Erziehers für Gott an die Seite, obwohl es nicht biblisch sei:88

„Daß man dabei Gott nicht im Geist der alten Prügelpädagogik oder in dem der alten verge-
waltigenden Erziehungsweise faßt, versteht sich von selbst. [. . . E]s ist [stattdessen] der Geist
eines Verfahrens, das Leben des Zöglings so zu gestalten, daß er sich unter der Nötigung,
diesen so zum Guten gestalteten Verhältnissen anzupassen, entwickelt, damit die in ihm
steckenden Anlagen ganz herausgearbeitet werden. [. . .] Erziehung zur Lebensfähigkeit durch
Lebensgestaltung.“89

83 Niebergall, PTh I, 327.
84 Niebergall, PTh I, 329.
85 Niebergall, PTh I, 329 f.
86 Niebergall, PTh I, 331.
87 Niebergall, PTh I, 331. Dass Gottes Wille und Macht ihren höchsten Ausdruck jedoch gerade
in der Machtlosigkeit Christi finden könnte, kommt Niebergall dabei freilich nicht in den Blick.

88 Niebergall, PTh I, 330.
89 Niebergall, PTh I, 333. Für diese Auffassung von Erziehung beruft sich Niebergall auf die Päd-
agogik Johann Heinrich Pestalozzis, dessen Ideal des Erziehers nun jedoch direkt zum erkennt-

nisleitenden Gottesbild mutiert. Vgl. auch 345: „Gott erzieht uns, wie Pestalozzi seine Armen

erziehen wollte, durch das Leben für das Leben ohne allzuviele Worte.“



228 Knud Henrik Boysen

Eindruck: Aus der Anschaulichkeit dieses Gottesgedankens soll sich für Nie-
bergall nun ein religionspsychologisch wirksamer „Untergrund unseres Innenle-
bens“ ergeben, die Gott in allen Lebenssituation „immer dicht unter der Schwelle
des Bewußtseins“ hält.90 Er versteht darunter ein stetiges „an Gott denken“:

„An Gott denken – in freudigen und schweren Erlebnissen und angesichts großer Entschei-
dungen und Aufgaben; an Gott denken, also ihn mit Willen als Motiv und Quietiv in das
Seelenleben hereinziehen, um seinen Einfluß gegen niederdrückende oder niederziehende
seelische Mächte aufzubieten. Ist so Gott erschienen auf dem Felde unsres Bewußtseins,
dannmuß er sich selbst mit seiner Macht geltendmachen [. . .]. Das höchste Ziel bleibt freilich
die volle Kraft und der tiefe Friede der Seele [. . .], die Gelassenheit und Gehaltenheit des
innern Lebens [. . .]. Wer Gott einmal in seiner Verzweiflung gefunden, geht nicht mehr von
ihm ab. Nur das ist wirklich Gott, die Macht, die einen Menschen von der Verzweiflung zu
erretten und wieder auf einen festen Stand zu stellen vermag.“91

Die Gesamtheit des Glaubens als Lebensvollzuges in Passivität und Aktivität,
Handeln und Verantworten, Erleben und Vertrauen in Ausrichtung auf Gott
findet so seine Zusammenfassung in diesem stetigen „an Gott denken“.

Zur „höchsten Stufe“ dieses Lebensvollzuges erklärt Niebergall dabei das
Gebet, „und zwar in seinem ganzen Umfang als Gebetsleben. Wer an den persön-
lichen Gott glaubt, betet; wer nicht betet, glaubt auch nicht wirklich trotz aller
Theorie an den persönlichen Gott.“92 Dabei lehnt er allerdings die vor allem mit
dem Bittgebet verbundene „unpersönliche“ Vorstellungen von Gott als einer Art

„[. . .] Automat [. . .], der auf den Einwurf eines Gebets herausgeben muß, was der Beter
verlangt“ ebenso ab wie „die in manchen überfrommen Kreisen herrschende anmaßende
Vorstellung [. . .], als müßte Gott erhören, wenn nur recht viele Beter ihre geistige Kraft auf
ein Ziel vereinigen, um etwa das Ziel der Weltmission zu beschleunigen“.93

90 Niebergall, PTh I, 332.
91 Niebergall, PTh I, 333 f. Niebergall ist in diesem Gedanken äußerst optimistisch. Selbst wenn

es lange dauere „bis Ruhe eintritt, sodaß dann auch Gott einen verlassen zu haben scheint“,

so stelle sich diese Ruhe irgendwann doch ein. „Dann ist es, als ob man sich mit dem Rücken

wider eine Mauer stemmte und einfach lachen müßte über die andern und über sich selbst, wie

man sich so hat irre machen lassen können. Dann geht es später immer leichter, wenn es wieder

etwas zu überwinden gibt [. . .]“ (ebd.). Angesichts der modernen Erkenntnisse der Psychologie

über die akuten und langzeitlichen Folgen etwa von Traumata und Krisenerlebnissen scheint

sein Grundvertrauen in göttliches Eingreifen jedoch einerseits naiv und zugleich andererseits

unangemessen autoritär gegenüber denen, bei denen sich solche göttlich vermittelte „Ruhe“

nicht einstellt.

92 Niebergall, PTh I, 335.
93 Niebergall, PTh I, 335. Vgl. auch die längeren Polemiken gegen Leute, „die ihren Gott ‚Wunsch‘
anbete[n], um ihn aber wegzuwerfen, sobald er dauernd seinen Hofdienst vergißt“ oder die Deus
ex machina Vorstellungen innerhalb eines naiven Wunderglaubens pflegen (337 f.).



Friedrich Niebergalls „Praktische Dogmatik“ 229

Stattdessen müsse man Gott im Gebet

„[. . .] nach dem Modell eines heiligen menschlichen Willens [. . .] denken, mit dem man spre-
chen kann [. . .] Beten heißt ihm alles sagen, was durch unsere Seele geht; oder psychologisch
ausgedrückt, Beten umfaßt alle auf Gott beziehbaren Affekte.“94

Im letzten Unterabschnitt geht Niebergall nun abschließend auf die Verknüp-
fung des Wortes „Gott mit dem Bild von Jesus Christus“ ein. Dabei will er die
„altgriechische Denkweise“ ablegen, „die wesentliche Einheit beider vermöge der
Trinität und der Menschwerdung“ zu denken. Vielmehr soll die Einheit dadurch
hergestellt werden „daß in Jesus der Wille erkannt werden, der Gott beherrscht.
So ist tatsächlich Gott der in die Allmacht erhobene Jesus Christus, oder Jesus
das Modell für den Willen Gottes, der nur der Erhebung in die Allmacht be-
darf“.95 Diese Auffassung der traditionellen Christologie dient für Niebergall
nun aber überraschenderweise nicht einer eigentlichen Dogmenkritik, sondern
soll einer vereinseitigten Jesusfrömmigkeit wehren, die Gott nur das Unheimli-
che, Zornige und Untergründige, Jesus dagegen die Gnade und die Versöhnung
zuschreibt. Diese Abwehr geht nun aber umgekehrt so weit, dass Jesus bei Nie-
bergall sozusagen zur bloßen „Ableitung“ von einer vorgängigen, und auch für
die Praxis „wertvolleren“ Gotteserkenntnis wird:

„Wir dürfen eher von Jesus schweigen als von Gott. Wir müssen lernen, ganz naiv und sicher
von Gott zu reden als von der sicherstenWirklichkeit. Der Gedanke ‚Gott‘ muß unbedingt den
begleitenden Ton für alle unsere Aussagen bilden [. . .]. Für einen Kult von Jesus oder auch
von Christus sind unsere Kirchen nicht gebaut. Das beherrschende Leitwort muß unter allen
Umständen das paulinische ‚Gott in Christus‘ sein. Dabei muß auf der einen Seite das erste
der beiden Wörter betont werden, um ja einen bloßen Christuskult auszuschließen, auf der
anderen Seite aber auch das zweite; denn damit wird Gottes Art und Wille bezeichnet.“96

Während die praktisch-dogmatische Aufgabe für Niebergall nun genau an dieser
Stelle der Erkenntnis endet, „daß wir von Gott nur in Aussagen über seine
Affekte sprechen“ können, wie sie sich im Glauben niederschlagen, so sieht er für
die eigentliche Systematische Theologie darüber hinaus weiterhin die Aufgabe,
„diese affektvolle Erkenntnis des affektvollen Gottesbildes durch Spekulation
metaphysisch zu stützen“.97 Auf solche „spekulativen“ Gehalte der Gotteslehre
will er selbst aber nicht mehr eingehen, da die Frage danach in der Praxis nur
höchst selten aufkäme.

94 Niebergall, PTh I, 335.
95 Niebergall, PTh I, 336.
96 Niebergall, PTh I, 337.
97 Niebergall, PTh I, 339.



230 Knud Henrik Boysen

4.3.2 Abschnitt II: Das Heil
(1) Gottes Leitung: In diesem Abschnitt geht Niebergall zunächst von dem grund-
sätzlichen Gegenüber von Sein und Sollen aus. Die ganze den Menschen umge-
bende, unüberschaubar plurale Welt, das „Sein“, begegnet ihm im Lichte des
Glaubens nämlich immer wieder als Aufruf zu einem tätigen „Sollen“. Die Welt
ist so „voll von Gelegenheiten zur Liebe; wir können auch sagen, zu jeder andren
Tugend, zur Geduld, zur Selbstverleugnung, zum Bekenntnis der Wahrheit und
was es sonst immer sei. Das Geschehen bekommt eine Beziehung auf das Soll,
die Wirklichkeit auf den Wert. Gaben werden zu Aufgaben aber auch Versagun-
gen werden zu aufgaben. Das ist praktisch erlebbarer teleologischer sittlicher
Optimismus.“98 Dieser Aufruf zum Sollen aber ist wiederum durch Gottes „Wil-
len“ motiviert, der Menschen zu einem „sittlichen“ und „rechtlichen“ Leben
anhält, wie es dem Handeln Gottes als selbst sittlich und rechtlich entspricht.99

Als den „psychischen“ Ort, an dem sich diese Wahrnehmungen von Sein und
daraus folgendem tätigem Sollen abspielen, beschreibt Niebergall dabei das
Gewissen, in dem sich „der größte Teil unsres Erlebens gleichsam aus seinem
[. . .] chaotischen Zustand zu einem organischen Ganzen zusammenordnen“100.
Dieses sich ordnende Erleben aber ist wiederum „der Anfang zu einem um-
fassenden Verständnis des Lebens [. . .], weil sich ein Wert ergibt, der als Sinn
dienen kann“101. Diesen sinnproduktiven „Wert“ nennt Niebergall „Reich Got-
tes“.102 Dieser Wert vermag es, das ganze umfassende menschliche Leben und
Erleben neu zu orientieren, so dass aus ihm „dann langsam in dem bekannten
Vorgang der Heterogonie der Zwecke alles [wird], was gut und tief und fromm
heißt. [. . .] So schafft das Leben von außen, was der heilige Geist Gottes von
innen anbahnt: geistige Freiheit und Liebe.“103 Diese Lebensorientierung als
Produktion von Wert und Sinn innerhalb der Pluralität des umgebenden Seins
ist es, das Niebergall nun mit Gottes Vorsehung und Leitung im persönlichen

98 Niebergall, PTh I, 342.
99 Vgl. Niebergall, PTh I, 340.
100 Niebergall, PTh I, 343.
101 Niebergall, PTh I, 344. Dieser Sinnorientierung schreibt Niebergall dann wiederum eine opti-

mistische Kraft zu, die es vermag, über alles Leid hinweg „nur noch gut Wetter“ zu sehen, zu dem

auch Sturm und Regen gehören und alle „Trübsal“ immer nur als eine „Tür ins Reich Gottes“ ver-

steht (ebd.). Mit einem solchen die menschlichen Leiderfahrungen letztlich einfach applanieren-

den gläubigen „Optimismus“ sind für ihn also offensichtlich alle Fragen authentischer Theodizee

und auch das Problem sinnzerstörender Übel in der Welt erledigt. Dies ist eine zu einfache und

theologisch fahrlässige Antwort, deren Problem sich schon darin zeigt, dass Niebergall sie auch

explizit auf die Schrecken des Weltkrieges anwendet, in dem Gottes überwältigende Nähe als

„Reiz“ für „stärkste Kräfte“ spürbar sei (vgl. 346 f.).

102 Vgl. Niebergall, PTh I, 344.
103 Niebergall, PTh I, 345.



Friedrich Niebergalls „Praktische Dogmatik“ 231

Leben wie innerhalb des Weltgeschehens identifiziert.104 Kurz streift Niebergall
dazu auch die Frage des Wunders. Diese versteht er als Durchbrechung des von
Menschen als Naturzusammenhang konstruierten Seins durch Gott, die für den
Glauben seine unberechenbare Schöpferkraft und Vorsehung bestätigen und
zugleich die Relativität der menschlichen Weltwahrnehmung aufzeigen.105

(2) Schöpfung: Nur sehr kurz hält sich Niebergall mit dem Komplex der
Schöpfungslehre auf.106 Sie ist für ihn nichts weiter als eine christliche Betrach-
tungsweise des gegebenen Daseins:

„Wir haben hier nichts weiter zu sagen, als daß wir unsere Grundüberzeugung auch in einem
Glauben ausdrücken können, der die Entstehung der Welt wie ihr gegebenes Dasein dem
Willen, der Werte gibt und Werte nimmt, unterworfen denken muß. [. . .] So haben wir es
also weder mit einem Wissen noch mit einer Spekulation noch mit einem Urteil über die
Entstehung der Welt, sondern mit einer Beurteilung durch den Glauben zu tun, wie sie als
Erfordernis und als Voraussetzung zu dem [. . .] praktischen Glauben des Lebens gehört.“107

Damit hat für Niebergall die ganze Schöpfungslehre schon ihr Bewenden.108

(3) Erlösung von Sünde und Schuld: In diesem Abschnitt erklärt Niebergall
mit dem Schöpfungsglauben zunächst den ersten „praktischen Gedankenkreis“
für „abgeschlossen“ (eine Einteilung, die er zuvor nirgends deutlich machte), in
dem es darum gegangen sei, „alle gefühlsbetonen, also wichtiger[e]n Erlebnisse
[. . .] auf das große Lebens- und Weltziel, das Reich Gottes und höchste Gut“ zu
beziehen.109 Diesen Gedankenkreis fasst er jetzt so zusammen:

„Gott gestaltet sie [sc. die Erlebnisse] als der Leiter von Leben und Welt so, daß sie als Wege
zu jenem Ziele führen müssen. Damit bekommen sie einen einheitlichen Sinn, im Geist
unsres zugrundegelegten Optimismus, also in jenem des Glaubens, werden sie bewältigt und
verarbeitet. Am besten wird man ihrer Herr, wenn man sie als Reize zu allem Guten auffaßt

104 Vgl. Niebergall, PTh I, 346.
105 Vgl. Niebergall, PTh I, 346 f.; Niebergall, „Die Bedeutung der Kaftan’schen Dogmatik für

die Praxis“, 275. Vgl. den Abschnitt zum Wunder bei Kaftan, Dogmatik, 263–272, bes. 270: „Das
Wunder bedeutet, dass in einem natürlichen Ereigniss [sic!] durch die begleitenden Umstände

die darin waltende göttliche Vorsehung ausdrücklich eingeprägt und das Geschehene in seiner

Beziehung auf den heilszweck verständlich wird. [. . .] Das Wunder wird nur von dem erlebt, den

es angeht.“

106 Schon bei Kaftan ist die Schöpfungslehre nur äußerst kurz abgehandelt, vgl. Kaftan, Dogma-
tik, 231–235.
107 Niebergall, PTh I, 348; vgl. mit demselben Schluss Kaftan, Dogmatik, 234 f.
108 Es folgt noch eine weitere Seite über den Ansporn, den der gläubige Optimismus für eine

„Entwicklung persönlichen Lebens“ auch angesichts von Widerständen in der Welt verleiht (Nie-

bergall, PTh I, 348 f.).
109 Niebergall, PTh I, 349.



232 Knud Henrik Boysen

und so auf sie reagiert. Aus Erlebnissen werden also Taten Gottes und wieder Handlungen
des Menschen.“110

Daran schließt Niebergall nun den zweiten Gedankenkreis an, der „weniger
unser Erleben als unser Tun“ zum Inhalt habe und zwar „[b]esonders [. . .] das
abnorme Tun, also was wir mit Sünde und Schuld bezeichnen“.111 Darunter
versteht er die nachträgliche Neubewertung eines Tuns als „Unlust“, auch wenn
es selbst „aus Lust und mit Lust geschehen sein“ mag.112 Es geht in diesem
Gedankenkreis also sowohl um das menschliche Tun selbst als auch um seine
(nachträgliche) Bewertung und die sich aus diesem Tun und seiner Bewertung
ergebenden weiteren „Erlebnisse“. Darum müsse auch der Begriff der „Strafe“
noch hinzugezogen werden, um „die entscheidende ethische Dreiheit voll“ zu
machen.113

Dieser negativen Triade von Sünde, Schuld und Strafe stellt Niebergall nun
die positive Triade von Erlösung, Vergebung und Wiedergeburt gegenüber. Diese
Gegenüberstellung kennzeichnet er als Ausdruck einer „zweifache[n] Erfahrung“,
dass „jenes abnorme Tun zu Erlebnissen hingeführt [wird], die das Erleben der
Strafe überwinden“ und „zugleich [. . .] auch wieder die Fähigkeit zu neuem
besserem Tun“ herstellen.114 Die optimistische Grundstimmung des Glaubens
soll durch die Überwindung ihrer Hinderung und immer erneute Ausrichtung
auf das höchste Gut wieder hergestellt werden.115 Diese „positive[n] Vorzeichen“
seien dann wiederum auch für die Predigt zu beachten.116

(4) Sünde, Schuld, Strafe: Ideal: Niebergall unterscheidet zunächst grundsätz-
lich zwischen „Sünde“ und „Sünden“ auf der einen und „Schuld“ und „Schul-
den“ auf der anderen Seite.

Als Sünde bestimmt er primär ein grundsätzliches und in den Tiefen der
Seele liegendes „Unrecht gegen Gott oder Unrecht [. . .] unter dem Gesichtspunkt

110 Niebergall, PTh I, 349. Damit fasst Niebergall im Grunde Kaftans Abschnitte zur aus

Schöpfungs- und Vorsehungslauben gewonnenen „christlichen Weltanschauung“ (Kaftan, Dog-
matik, 242–262) zusammen, die darin bestehe, „dass der Christ, alles was ihm widerfährt [. . .]

als ein ihm verordnetes Mittel des ewigen Lebens unmittelbar aus Gottes Hand nehmen lernt“

(251), so dass es ihm zugleich zum „Stoff für sein sittliches Leben“ (255) werde.

111 Niebergall, PTh I, 349. Auch bei Kaftan wird an genau dieser Stelle von der „christlichen
Weltanschauung“, welche alleWiderfahrnisse imGlauben als Taten Gottes zum Zwecke des ewigen

Lebens erlebt, zur Lehre vomÜbel und der Sünde als besonderer Formdieses Erlebens übergeleitet

(vgl. Kaftan, Dogmatik, 255 f.).
112 Niebergall, PTh I, 349.
113 Niebergall, PTh I, 350.
114 Niebergall, PTh I, 350.
115 Vgl. Niebergall, PTh I, 350.
116 Niebergall, PTh I, 350.



Friedrich Niebergalls „Praktische Dogmatik“ 233

Gottes“.117 Sie ist alles, „was gegen das Ideal der Persönlichkeit und der Gemein-
schaft verstößt“, und sei es nur die feinste „Regung des Widerwillens gegen das
Gute“.118 Dieser grundsätzliche Widerstand gegen Gott findet seinen Ausdruck
in den einzelnen Tatsünden (als Beispiele nennt er Mord, Ehebruch, Meineid,
Habsucht, Ehrgeiz, Wollust).119

Als Schulden bestimmt er hingegen „einzelne Taten, die uns aufs Gewissen
fallen, weil wir uns damit gegen unsre Pflicht verfehlt haben“.120 Diese Einzelta-
ten gerinnen zur „Schuld“ als einem „Vergehen gegen Gottes Gebot und unsere
Pflicht“, welches aber aus „eignem Wissen und Willen [geschieht], für das wir al-
so verantwortlich sind“.121 Als Ergebnis dieser Gegenüberstellung hält Niebergall
fest:

„Ueberwiegt also bei demWort Sünde die Beziehung auf Gott und seine Maßstäbe, so bei
demWort Schulden die auf unser eigenes Ich und seine von uns verletzte Pflicht. [. . .] Ist die
Voraussetzung der Sünden der ewige Maßstab Gottes, so die der Schulden das menschliche
Gewissen und die Freiheit, also die Fähigkeit, die Pflicht zu erkennen und zu tun. So kann
es Sünde geben, die keine Schuld ist, aber jede Schuld ist Sünde. [. . .] Unrecht wird Sünde,
weil es einemWillen widerspricht, der hinter den Gesetzen und Idealen steht; Sünde wird
Schuld, weil sie Tat oder Ausfluß eines menschlichen Willens ist, der etwas dafür kann.“122

Den dritten Begriff der Strafe ordnet Niebergall den beiden anderen nun im Sinne
des (von ihm jedoch nur implizit beschriebenen) Tun-Ergehens-Zusammenhanges
zu. Das eigene schuldhafte oder sündige Verhalten wird nämlich über kurz oder
lang zwangsläufig „üble Folgen“ zeitigen, welche dann „als Strafe empfunden
werden müssen. Leichtsinn macht krank, Ehrgeiz lächerlich, Faulheit arm, Ei-
telkeit nervös; irgendeine Folge übler Art hat die Sünde immer.“123 Dass dieser
inhärente Zusammenhang der Erfahrung nach nicht überall sofort ins Auge
springt, muss seiner Wahrheit für Niebergall keinen Abbruch tun.124

117 Niebergall, PTh I, 350.
118 Niebergall, PTh I, 351.
119 Niebergall, PTh I, 350.
120 Niebergall, PTh I, 351.
121 Niebergall, PTh I, 351.
122 Niebergall, PTh I, 351, 354. Diese Unterscheidung und Definition von „Sünde“ und „Schuld“
findet sich ebenfalls bei Kaftan, Dogmatik, 314–340 (§ 34–36 zu „Sünde“, „Schuld“ und „Strafe“),
v. a. 316 f. Auch die folgenden Ausführungen Niebergalls zum Zusammenhang der drei Begriffe,

einschließlich des dogmatischen Erziehungsgedankens durch Schuldgefühl und Empfindung der

göttlichen Strafe (vgl. 332, 337, 340), lassen sich dort wiederfinden. Vgl. auch schon Niebergall,

„Die Bedeutung der Kaftan’schen Dogmatik für die Praxis“, 275.

123 Niebergall, PTh I, 356.
124 Vgl. Niebergall, PTh I, 357.



234 Knud Henrik Boysen

Anschauung: Niebergall verwendet breitere Passagen darauf, Anschauungs-
möglichkeiten für die Manifestation von Sünde und Schuld im menschlichen
Lebensvollzug der Hörer zu finden.125 Er nennt hierfür: (1) die Erfahrung des
„Rückschlags“ oder der „Gegenwirkung“ des Bösen gegen das Gute, wo das Gute
gewollt, aber Böses bewirkt wird; (2) die Erfahrung des schnellen Umschlags
von positiven in negative Gesinnungen und Verhaltensweisen (Sparsamkeit in
Geiz, Klugheit in List, Charakter in Eigensinn); (3) die Erfahrung des „Motivwan-
dels“ in der Ausführung von Zwecken, der hierzu je nach Widerstand gegen das
eigene (und vielleicht zuerst in den besten Absichten geschehenden) Handeln
schließlich bis auf die bösesten und bis zur Selbstzerstörung reichenden Mittel
zur Erreichung des eigenen Zwecks zurückgreift.126 All dies ist in je gradueller
Steigerungsmöglichkeit Ausdruck für das grundsätzlich Böse, welches sich des
menschlichen Tuns, seiner Ansprüche, Zwecke, Mittel und Ziele bemächtigen
kann.127 Niebergall greift hier auch auf die augustinische Definition des Bösen
als privatio boni zurück und beschreibt es als „Mangel an Wertschätzung“ ge-
genüber „Gütern und Werten“.128 Wo dieser Mangel schließlich jedes „Vertrauen
zu dem Wert und des Kraft des Guten“ ergreift, „da herrscht Verzweiflung in
der schlimmsten Form“. Diesen Zustand bezeichnet Niebergall mit dem Begriff
der „Hölle [. . .], wo die Menschen nicht nur Elend werden aus Bosheit, sondern
immer böser werden auf Verzweiflung“129.

Aufgrund entwicklungspsychologischer Erwägungen erklärt Niebergall den
Umfang von Schuld für „kleiner als de[n] der Sünde, weil sich unser sittlicher
Wille nur langsam klärt und wächst.“130 Dabei wird Schuld von ihm primär als
eigene Schuldwahrnehmung verstanden, die an die Bedingungen Selbsterkennt-
nis, Selbstreflexion und Selbstbestimmung geknüpft ist. Aus diesem Grund sind
Handlungen, die temporal vor einer solchen Einsicht oder vor der Möglichkeit
ihres Erlernens liegen, für Niebergall „schuldfrei“. Das Leben wird jedoch umso
mehr „schuldhaft“, je weiter man sich von diesem unreflektierten Zustand zum
„sittlich empfindenden Menschen“ fortentwickelt.131 Diese Handlungen sind dann
schuldhaft, „weil wir uns selbst durch eigne Tat oder Unterlassung [. . .] unsrer
Freiheit, d. h. der Herrschaft über uns beraubt haben.“132 Auch wenn schuldhaf-

125 Vgl. dazu auch schon Niebergall, Die paulinische Erlösungslehre im Konfirmandenunterricht
und in der Predigt, 126–142.
126 Vgl. Niebergall, PTh I, 352–354.
127 Vgl. Niebergall, PTh I, 354.
128 Niebergall, PTh I, 354.
129 Niebergall, PTh I, 354.
130 Niebergall, PTh I, 355.
131 Vgl. Niebergall, PTh I, 355.
132 Niebergall, PTh I, 355.



Friedrich Niebergalls „Praktische Dogmatik“ 235

tes Handeln also mit dem Lebensfortschritt progressiv ansteigt, so gehört für
Niebergall noch eine weitere Steigerung dazu, dies auch tatsächlich als eige-
ne Schuld anzuerkennen.133 Diese Anerkennung ist für Niebergall höchst selten
und deutlich von Formen wie einem lamoryanten Klagen über die Umstände,
die einen zum schuldhaften Tun getrieben hätten, von pharisäischer Selbstbe-
zichtigung als Selbstüberhöhung oder von zwanghaften Schuldkomplexen zu
unterscheiden.134 Echte Schuldanerkennung ermöglicht neue Freiheit und eine
erneuerte „Wertschätzung des innersten Ich“, welches durch die Schuldaner-
kennung die Ideale der eigenen „Lebens- und Weltanschauung [. . .] bejaht und
rechtfertigt“.135

In ähnlicher Weise hebt Niebergall auch für die Anschauung der Strafe auf
ein Strafbewusstsein ab. Dieses bestehe darin, dass jeden „ernsten und gewissen-
haften Menschen“ Schuldgefühle plagen, die negative Auswirkungen auf seinen
Lebensvollzug und sein Glaubensleben haben müssen:

„[S]ie müssen mit sich unzufrieden sein und sich verachten [. . .]. Es fehlt ihnen an dem
sonnigen Vertrauen, das das Wesen unsrer religiösen Grundauffassung [. . .] ist. Ein Schatten
fällt aus ihrer trüben Grundstimmung in ihr Leben hinaus, und macht die Vergangenheit
zur Strafe, die Gegenwart zur Qual und die Zukunft voll Sorge und Angst. [. . .] Wer damit
unzufrieden ist, weil das ja ‚bloß‘ eine Strafe für das Bewußtsein sei, der weiß nicht, wie wir
weniger in den Dingen als in den Gedanken über die Dinge leben und darin unser Glück und
unser Unglück finden. Die Strafe liegt also darin, daß uns Christen jene Grundstimmung des
Vertrauens zu Gott abhanden kommt; ihr Mangel ist beides, Ursache und Strafe der Sünde
[. . .]. Es ist also diese Strafe eine Beeinträchtigung unsres Rechtes, mit Gott zu verkehren und
zu leben, wie es seine lieben Kinder dürfen. Ist doch überhaupt die Strafe eine Beraubung
gerade des Gutes, an dem einem etwas liegt.“136

Ausdrücklich bezeichnet Niebergall dies nur als Auffassung „für Christen, denen
etwas an Frieden und Gemeinschaft mit Gott [. . .] gelegen ist [. . .]. Sie empfinden
dann diese innern Folgen ihrer Abweichung von Gott [. . .] als Auswirkung des
Zornes Gottes, der aber nicht aufhört, ihr Vater zu bleiben. Es sind also Erzie-
hungsstrafen [!], die sie erleiden müssen.“137 Den Makel, dass sich aus einem
solchen subjektiven Bewusstsein nun keine umfassende theologische Theorie
über den Zusammenhang von Bösem, Sünde, Schuld und Strafe gewinnen lässt,
begründet Niebergall mit dem Zweck der Praktischen Dogmatik: Es gehe in ihr

133 Vgl. Niebergall, PTh I, 355.
134 Vgl. Niebergall, PTh I, 355 f.
135 Niebergall, PTh I, 356.
136 Niebergall, PTh I, 357.
137 Niebergall, PTh I, 357.



236 Knud Henrik Boysen

ja nicht um eine „sittliche oder juristische“, sondern allein um „eine religiöse
Auffassung für die Gläubigen“ selbst.138

Eindruck: Zuletzt gibt Niebergall einige ausführlichere Hinweise darauf, in
welcher Weise und mit welchem Ziel diese Zusammenhänge in der Predigt zur
Sprache kommen sollen. Dazu sei es erst einmal nötig, den Hörern zu einer
Erkenntnis von Sünde und Schuld zu verhelfen, die sich im Bekenntnis der
eigenen Sünde ausdrückt, bevor dann das eigentliche Ziel ihrer Überwindung
in Angriff nehmen könne.139 Dazu stellt Niebergall mehrere Möglichkeiten vor:
Anhand des Spiegels der Gebote Gottes könne zuerst das entsprechende Ideal
dargestellt werden, so dass den Predigthörern ihr eigener Abstand zu diesem
deutlich würde.140 Da aber viele Menschen von sich selbst nur zu gern Gutes
denken und sich so über sich selbst täuschen, hält Niebergall es zweitens für
nötig, die Sünde in der Tat „beim Namen zu nennen“ und ihre innerweltlichen
Ausdrucksformen zu beschreiben, ohne dabei aber spezifisch auf Personen oder
aktuelle Probleme als Anschauungsmaterial einzugehen. Die Sünde soll dabei
nicht als „größte Verderbtheit“, sondern als allgemeine Möglichkeit zum Bösen
beschrieben werden, die wie „Fetzen vom Gewand des alten Menschen“ auch
„an den Besten und Frommsten“ und zuerst auch am Prediger selbst hängen
bleiben.141 Dazu könne es drittens hilfreich sein, die Gemeinde zur Selbstbeob-
achtung anzuhalten, um so ihre Schuldeinsicht zu fördern oder aber (im Sinne
der aus dem Tun folgenden Strafe) aus der Beobachtung eines aktuellen Übels
in ihrem Leben auf ihre zugrundeliegende Sünde zu schließen.142

Schwieriger sei es nun, von dieser allgemeinen Erkenntnis der Sünde zu der
Erkenntnis eigener Schuld zu kommen und dazu die allfälligen Selbstgerechtig-
keiten und den Selbstbetrug zu überwinden. Ganz im Sinne der oben genannten
Anschauungen solle dazu zunächst der Widerspruch zwischen einer freudigen
Schuldidentifikation bei anderen und der Abwehr eigener Schuld aufgezeigt
und die befreiende Wirkung des Schuldeingeständnisses hervorgehoben werden,
während zugleich dem Abschieben der eigenen Schuld auf „die Umstände“ ein
Riegel vorgeschoben werden soll.143 Das Gewissen und die Schuldeinsicht sol-
len dabei aber nicht etwa durch Drohung mit Höllenstrafen geweckt werden,
sondern gerade im Spiegel des Angebotes der Gnade und Vergebung deutlich
werden.144 Wie auch in der Seelsorge kann das Schuldeingeständnis nicht er-

138 Niebergall, PTh I, 357.
139 Vgl. Niebergall, PTh I, 357 f.
140 Vgl. Niebergall, PTh I, 358 f.
141 Vgl. Niebergall, PTh I, 359.
142 Vgl. Niebergall, PTh I, 360.
143 Vgl. Niebergall, PTh I, 361.
144 Vgl. Niebergall, PTh I, 361; ebenso Kaftan, Dogmatik, 340.



Friedrich Niebergalls „Praktische Dogmatik“ 237

zwungen werden, sondern der Prediger soll vielmehr darauf hinwirken und dazu
verhelfen, dass dieses Bekenntnis aus freier Einsicht erfolgt und darum nach der
Gnade verlangt. Dies korrespondiert damit, dass als Ziel dieses Bekenntnisses
nicht die Erkenntnis des Menschen als „reuigem Sünder“, sondern die Wieder-
herstellung des Christenmenschen als mit sich und Gott in Ruhe und Frieden
lebendem Individuum ausgegeben wird.145

(5) Vergebung der Sünden/Wiedergeburt/Erlösung von der Welt/Gottes-
kindschaft: Während Niebergall die negative Triade von Sünde, Schuld und
Strafe als einen einzigen ineinandergreifenden Komplex behandelte, so teilt er
die diesen Komplex überwindende positive Triade von Vergebung, Wiedergeburt
und Erlösung im Folgenden auf drei eigene Abschnitte auf, die er schließlich
in einem vierten Abschnitt im Begriff der ‚Gotteskindschaft‘ zusammenfasst. Da
sich die Gedanken in diesen Unterabschnitten allerdings in großen Teilen über-
schneiden, werden sie hier zusammen behandelt, auch da sich Niebergall hier
weitgehend auf die Darstellung des ‚Ideals‘ beschränkt.

So ist Vergebung für ihn definiert als „Erleben der Gnade Gottes. Sie wird
erlebt als Aufhebung der Schuld und als Wiedergeburt des ganzen Wesens; sie
ist also Erlösung in einem ernsten, tiefen Sinn.“146 Sie ist

„[. . .] der Triumph des sittlichen Personalismus, der Gottes freie Macht allen Bedenken zum
Trotz festzuhalten weiß [. . .]. Gott, der persönliche sittliche Wille [. . .] hebt gewisse Folgen
unseres bösen Tuns einfach auf, und wir dürfen uns darauf verlassen.“147

Dies bedeutet nicht, das tatsächlich alle innerweltlichen Folgen des eigenen Tuns
aufgehoben oder abgebrochen werden, vielmehr geht es darum, dass der inner-
liche Druck und die innerliche „Verdüsterung“ aufgrund des eigenen schlechten
Gewissens durch die „unableitbare“ Botschaft der gnädigen Vergebung über-
wunden werden, so dass ein neues „freies und sicheres Streben zum Guten
möglich“ wird.148 Das Leiden aufgrund der eigenen Verfehlungen werde durch
die Vergebung erträglicher, während die aus ihm folgenden Strafen als bleibende
Mahnungen und Erziehungsbeispiele Gottes bestehen bleiben.149 Da Niebergall
die Vergebung als „innerliche“ Besserung des schlechten Gewissens begreift,
ist es nur konsequent, dass er sie auch nur als „Bedürfnis gewissenhafter Men-
schen“ beschreibt. Diese „Voraussetzung“ des Gewissens sei jedoch in der Ge-

145 Vgl. Niebergall, PTh I, 362.
146 Niebergall, PTh I, 362.
147 Niebergall, PTh I, 362 f.
148 Vgl. Niebergall, PTh I, 363.
149 Vgl. Niebergall, PTh I, 363. Als Beispiele führt Niebergall Gesangbuchlieder von Paul Gerhard
und anderen über die Macht der Vergebung als Antrieb zu neuem Lebensmut an (vgl. 364 f.).



238 Knud Henrik Boysen

genwart mehr und mehr abhandengekommen, so dass sie in der Predigt der
Sündenvergebung eine besondere Betonung erhalten müsse.150

Die Wiedergeburt wird von Niebergall nun in dem Sinne der Vergebung
zugeordnet, als das sie auch deren aktive Seite betont. Während die Vergebung
auf reinem Empfangen im Vertrauen beruht, ist dies bei der Wiedergeburt anders:

„Wiedergeburt ist der passive Ausdruck für das Ganze, der auch [. . .] die eigene Arbeit umfaßt.
[. . . S]ittliches Neuwerden [. . .] kann nicht rein geschenkt, sondern es muß auch erworben
werden, weil gemachtes Sittliches kein Sittliches mehr ist. Dadurch wird aber die religiöse
Auffassung des Ganzen als Wiedergeburt nicht beeinträchtigt. Gott gibt wirklich das Wollen
und Vollbringen, denn er gibt uns die höchsten Beweggründe zu den höchsten Aufgaben
und ihm dankt der Glaube alles Gelingen. So tritt diese Gabe und das zu ihr gehörige Erlebnis
neben die Vergebungsgnade.“151

Auf diese Weise mündet die Vergebung in der Wiedergeburt als einer völligen
Erneuerung des Sünders. Sie ist der religiöse Ausdruck für eine „gründliche
und dauernde Umwertung der Dinge in Leben und Welt“, die zu einer völligen
Neubesetzung aller „Gedanken, Worte und Werke“ in Hinblick auf „die ganze
Fülle der idealen Güter und Lebensgewohnheiten“.152 Darin ist die Wiedergeburt
ein lebenslanger Prozess, der den Charakter des Menschen neu prägt. Diesem
Prozess soll nun durch die Predigt geholfen werden, indem sie die erstrebens-
werten christlichen Werte immer wieder anbietet und vorführt: „geistiges Leben,
Innenleben, Frieden und Kraft, Gemeinschaft, [. . .] Liebe, geistige Haltung des
Lebens usw.“153

Dem dritten Begriff der „Erlösung von der Welt“ widmet Niebergall einen
eher problemgeschichtlichen Abschnitt. Diese Erlösung soll nämlich weder mit
theosophischer oder buddhistischer Erlösungslehre, noch mit Weltflucht oder
Mystik verwechselt werden.154 Stattdessen müssten die Erlösung von der Welt
und die sittliche Wiedergeburt zum Leben in der Welt einander komplementär
zugeordnet werden, denn dies allein entspreche dem Wesen des Protestantismus:

„[E]s muß erkannt werden, daß die sittliche Wiedergeburt zu einem reinen und guten Leben
in der Welt abhängt von der Erlösung von der Welt. [. . . N]icht nebeneinander, sondern
ineinander sollen beide Seiten des Lebens gerückt werden; durch das ewige Gut frei von der

150 Vgl. Niebergall, PTh I, 365.
151 Niebergall, PTh I, 368. Dies ist eine Zusammenfassung des Abschnittes zur Wiedergeburt
bei Kaftan, Dogmatik, 500–510: Bei Kaftan ist die Wiedergeburt die Einheit von (1) Tat Gottes, (2)
Widerfahrnis des Menschen, (3) bleibende Aufgabe der Verwirklichung im sittlichen Leben.

152 Niebergall, PTh I, 366. Niebergall nennt sie darum auch ausdrücklich „Bekehrung“ (368).

153 Niebergall, PTh I, 367.
154 Vgl. Niebergall, PTh I, 368 f.



Friedrich Niebergalls „Praktische Dogmatik“ 239

Welt, als ob es sie gar nicht gäbe, in der Kraft dieser Freiheit aber ganz auf den Dienst Gottes
in der Welt gerichtet, als wenn wir nichts kennten als die in ihr gestellte Aufgabe. [. . .] Der
Christ ist der Welt innerlich los und selig in Gott; aber umso mehr wird er geschickt, in der
Welt den Willen des Vaters zu tun.“155

Alle drei Begriffe bzw. ihre Anschaulichkeit finden nun für Niebergall in einem
übergeordneten Wertbegriff zusammen, und zwar dem der Kindschaft Gottes.156

„Kind Gottes ist der Ausdruck für eine Stimmung und Gesinnung Gottes und der Welt gegen-
über [. . .]. Es ist die Stimmung ruhigen Vertrauens auf Gott und einer Selbsteinschätzung
des Menschen, die jener im armen Sünder vorausgesetzten gerade entgegengesetzt ist. Man
weiß, daß man sehr weit hinter dem Ideal zurückgeblieben ist und noch dahinter bleibt; aber
zugleich weiß man, daß man sich auf Gott verlassen und sich zu ihm rechnen kann, wie er
uns vertraut und sich zu uns rechnet. [. . .] Das ist die Normallage des Christen.“157

Dieser „Normallage“ der Kindschaft ordnet Niebergall nun abschließend drei
Kennzeichen zu:158 (1) Das Gebet als Ausdrucksform von Vertrauen und Gehor-
sam gegenüber dem Vater und seinem Willen; (2) eine Selbständigkeit gegenüber
Gott, welche das Vorrecht der Kinder Gottes als Träger des göttlichen Geistes
ist (vgl. Röm 8,14–17) und die sich im christlichen Gewissen als „Verbindung
von Selbständigkeit und Bindung“ ausdrückt; (3) die Heilsgewissheit als eine
Gewissheit der Erwählung zu Kindern Gottes im Glauben.159

4.3.3 Abschnitt III: Jesus Christus
(1) Der Heiland: Ideal: Nachdem Niebergall die Betrachtung des Heils abgeschlos-
sen hat, will er nun im dritten Abschnitt die Frage angehen, wie „alle Verkün-

155 Niebergall, PTh I, 370; vgl. in diesemSinne auch Kaftan,Dogmatik, 504 f. Für diese Zuordnung
lassen sich leicht Nähen zu Luthers Unterscheidung des „inneren und äußeren Menschen“ in der

Freiheitsschrift feststellen, der durch Befreiung von der Welt durch den Glauben zum Dienst an

der Welt in der Liebe befreit wird. Wobei Niebergall dialektische Figur des „inneren Menschen“

bei Luther zu sehr in den Raum einer gewissen Form von „Innerlichkeit“ hineinzieht.

156 Vgl. auch Kaftan, Dogmatik, 463. Bei Kaftan dient der biblische Begriff der „Kindschaft“

(Röm 8,14) allerdings als „Übergang“ zu dem dogmatischen Gedankenkreis von Erlösung und

Wiedergeburt und nicht als dessen Zusammenfassung.

157 Niebergall, PTh I, 371.
158 Vgl. Niebergall, PTh I, 371–373.
159 Es schließt sich ein Exkurs über die Bedeutung der Erwählungslehre für die Predigt an (Nie-

bergall, PTh I, 373 f.), in der Niebergall von einer über diese Basisaussage hinausgehende Behand-
lung in der Verkündigung abrät. Denn dann könne die Lehre einerseits einem „aristokratischen“

Missbrauch durch Einzelne als besondere „Erwählte“ Vorschub leisten, wie sie andererseits der

Masse eine falsche Zügel- und Schrankenlosigkeit als insgesamt „Erwählte“ suggerieren könne:

„Sie soll höchste und letzte Deutung bringen, aber keine Entlastung und Verführung. Darum soll



240 Knud Henrik Boysen

digung des Heiles mit Jesus Christus in Zusammenhang“160 steht. Niebergall
stellt die Titulatur Jesu als Heiland an die Spitze, da sie seine helfende Funktion
aufzeige, uns die „Erlebnisse“ des Heils so zu vermitteln, wie sie eben allein „auf
dem Wege des Erlebens empfangen werden“ können.161 Allerdings hat dieses Er-
lebnis des Heils für Niebergall nichts mit einer Offenbarung des Mittlers Christus
zu tun, sondern sie ist vielmehr eine Frage der individuellen psychologischen
Veranlagung:

„Wer z. B. das Ewige in der Gestalt der pantheistischen Mystik zu erleben veranlagt ist, wird
es nicht leicht in der des personalistischen sittlichen Lebens erleben. Wer es aber darin zu
erleben berufen ist, für den wird Jesus der Mittler werden können. Zugleich aber wird er uns
in den Stand setzen, jede andre Art, bei aller Achtung für die Wahrheit des persönlichen
Erlebens, als nicht christlich abzulehnen.“162

Niebergall verwendet den Hauptteil dieses Unterabschnittes im Folgenden dar-
auf, eine triadische Typologie der Zusammenstellung von Jesus und Heil zu
entwerfen.163 Dabei will er jedoch keiner der drei Typen (zumal nicht der or-
thodoxen Satisfaktionslehre) den Vorzug geben, denn einerseits seien sie alle
zugleich „nun einmal feste Typen in dem Neuen Testament, die wohl gewisse
gemeinsame Züge und Uebergänge zeigen, die sich aber doch ziemlich deutlich
voneinander [sic!] abheben. Ebenso ziehen sie sich [. . .] auch durch die Kirchen-
geschichte hindurch [. . .].“164 Andererseits aber sei es gerade diese Pluralität der
Zugänge zur Verbindung von Jesus und Heil welche „der Fülle der Herrlichkeit
Jesu und der Fülle der seine Gestalt aufnehmenden Jünger entspricht“165.

man nicht zu oft die Menschen mit Gedanken über Erwählung und Heilsgewißheit auf diese Hö-

he führen, wo [. . .] eine sehr dünne Luft herrscht.“ (374) Die nachdrückliche Betonung von Phil

2,12b–13 sei hier der einzig gangbare Ausweg aus diesem Dilemma (vgl. 373).

160 Niebergall, PTh I, 374; vgl. die Bestimmung der Christlichkeit der Dogmatik bei Schleierma-
cher, GL2 I, § 11, Leitsatz.
161 Niebergall, PTh I, 374 f.
162 Niebergall, PTh I, 375.
163 Vgl. Niebergall, PTh I, 375–380.
164 Niebergall, PTh I, 376; vgl. aber 386, wo die Typen dann doch wieder ineinander gemengt
werden. Die hier noch einmal vorgeführte Überführung der biblischen, paulinischen Erlösungsleh-

re in Unterricht und Predigt der Gegenwart unter „praktisch-dogmatischen“ Gesichtspunkten war

der Gegenstand von Niebergalls Habilitationsschrift, vgl. Niebergall, Die paulinische Erlösungs-
lehre im Konfirmandenunterricht und in der Predigt.
165 Niebergall, PTh I, 376. Dieser Betonung der Pluralität der Annäherungen an ein Verstehen
Jesu schon in der Bibel entspricht es auch, dass Niebergall vorschlägt, die in der Verkündigung

vorherrschenden „dinglich kultisch bedingten Bilder“ von „Sühne, Strafe, Stellvertretung, Opfer

usw.“ vermehrt durch „persönlich geartete“ oder „weniger beliebte Bildworte“ zu ergänzen, wie

etwa von Jesus als Hirte, Krieger, Held, Samenkorn, Eckstein oder als „Lotsen, der in den Tod



Friedrich Niebergalls „Praktische Dogmatik“ 241

Typus „synoptisch“ „paulinisch“ „johanneisch“

Leitsatz „Jesus verkündigt das
Heil“

„Jesus erwirbt das
Heil“

„Jesus ist das Heil“

innerkirchliche
Wirkung

Rationalismus,
Moderne

Orthodoxie,
Apostolicum,
Katechismus,
Gesangbuch,
Kirchenjahr

Ältere und neuere
Mystik

Verknüpfung
von Jesus und
Heil

Jesu Verkündigung
versichert uns des
Heils durch sein Wort
und sein Tun, dem
eine „Kirche des
Wortes“ nur vertrauen
kann.

Jesus als der
menschgewordene
Sohn versöhnt Gottes
Zorn indem er durch
sein Opfer im Drama
von Leiden, Tod,
Auferstehung,
Erhöhung und
himmlischer Fürbitte
für uns objektive
„Heilstatsachen“
erwirbt.166

Die Persönlichkeit
Jesu selbst ist die
Fülle, aus der wir
unerschöpfliche
Gnade und neues
Leben empfangen.

Anschauung
der Erlösung

Jesu Worte und Taten
kämpfen gegen die
Sünde als den
Menschen ergreifende
Macht (Gleichnisse
und Wunder).
Jesus vergibt die
Schuld, welche sich in
Sorge, Gewissensnot
und Herzensangst
zeigt durch Wort und
Tat und tröstet
Leidende durch sein
eigenes Leiden.
Das von Jesus
verkündigte
eschatologische Reich
Gottes ist Ausdruck
der kommenden
Erlösung von der Welt.

Befreiung von der
Sünde durch
Anteilhabe an der
Auferstehung Jesu, die
den neuen Menschen
heraufführt.
Befreiung von der
Schuld durch die
Rechtfertigung aus
Gnade. Diese erzeugt
eine Heilsgewissheit,
der alles dienen muss
(Röm 8).
Erlösung von der Welt
durch Anteilhabe am
Neuen Aion durch
Gottes Geist.

Versenkung in
Christus ist
Wiedergeburt zum
neuen Leben und
darin
Weltüberwindung.167

geht, um die Insassen des gefährdeten Schiffes vor der Klippe zu warnen, an der es scheitern



242 Knud Henrik Boysen

Anschauung: Niebergall will aus dieser Zusammenordnung nun keine „Erlö-
sungstheorie“ ableiten, sondern vielmehr „eine Anleitung zur Verkündigung“,
die zur „Anbahnung wirklicher Erlösung“ verhelfen soll.168 Ein solcher „Besitz
der Erlösung“ beruhe eben nicht auf einer bestimmten theoretischen Lehrform,
sondern dazu

würde“. Diese Abwechslung ermögliche es auch, denen näher zu kommen „die ihre Gefühle und

Gedanken“ über Jesus in anderen als den üblichen Bildern ausdrückten (384).

166 Niebergall wendet gegen den Begriff der „Heilstatsache“ allerdings, fast im Sinne der Aus-

sagen seines späteren Marburger Kollegen Rudolf Bultmanns (zum schwierigen Verhältnis der

beiden, das sich an der Frage der Gestaltung der Universitätsgottesdienste entzündete vgl. aller-

dings Konrad Hammann, „Rudolf Bultmann und der Universitätsgottesdienst in Marburg.“ Zeit-
schrift für Theologie und Kirche 90 [1993]: 87–116, hier 99) ein, dass als geschichtliche Tatsachen
nur die Kreuzigung und der Glaube der Jünger an die Auferstehung fassbar seien (so auch bei

Rudolf Bultmann, „Neues Testament und Mythologie. Das Problem der Entmythologisierung der

neutestamentlichen Verkündigung [1941].“ In Kerygma und Mythos. Ein theologisches Gespräch,

hg. von Hans-Werner Bartsch, Hamburg: Evangelischer Verlag, 1948, 15–53, hier 47). Dass aus die-

sen historischen Tatsachen jedoch „Heilstatsachen“, d. h. „die Versöhnung und aus dem Glauben

an diese die Eröffnung eines neuen Lebens wird, ist eine andre Sache: es ist der Glaube selbst,

für den solches eintritt. So stützt sich also nicht Glaube auf Tatsachen, sondern Glaube stützt

sich auf Glaube, der sich in solcher Deutung zum Ausdruck bringt.“ (Niebergall, PTh I, 377) Nie-
bergall bezeichnet diese Lehrform an anderer Stelle sogar ausdrücklich als „Mythos“, mit dem

der moderne Mensch nichts anfangen könne und darum in eine andere Denkform aufzuheben sei

(Niebergall, Die paulinische Erlösungslehre im Konfirmandenunterricht und in der Predigt, 49).
167 Niebergall schließt hier eine Unterscheidung an, die stark an die wenige Jahre zuvor in seinen

Soziallehren veröffentlichte Distinktion Ernst Troeltschs zwischen „Kirche“ und „Mystik“ erinnert.

Während die „Kirche [. . .] sich auf das Verdienst Christi gründet, der Gnade und Heil erworben

hat“, so steht neben ihr die Mystik als eine „sehr stark persönlich geartete Frömmigkeit“, der es

„weniger [um] deren Schätze der Vergebung“ als vielmehr darum geht, „das Leben zu erringen,

das als das Leben Gottes und als der tiefste Grund der Welt dem Durst nach dem Absoluten und

Ewigen Befriedigung verheißt.“ (Niebergall, PTh I, 380; vgl. dazu die Typologisierung bei Ernst
Troeltsch, Die Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen, Gesammelte Schriften, 1. Band.
Tübingen: J. C. B. Mohr [Paul Siebeck], 1912, 967–969, jetzt: Ders., Die Soziallehren der christli-
chen Kirchen und Gruppen [1912], Kritische Gesamtausgabe, Band 9, hg. von Friedrich Wilhelm
Graf in Zusammenarbeit mit Daphne Bielefeld, Eva Hanke, Johannes Heider, Fotios Komotoglou,

Hannelore Loidl-Emberger. Berlin, Boston: De Gruyter, 2021, 1848–1854; zur Nähe von Niebergall

und Troeltsch vgl. auch Emersleben, Kirche und Praktische Theologie, 254 f.). Man vgl. dazu auch
Niebergall, PTh I, 217 f., wo die Unterscheidung zwischen „Kirche“ und „Sekte“ eingeführt wird,
und die darauf aufbauende Durchführung seiner Kirchentypologie (218–233) und seine Verhältnis-

setzung von Volkskirche, Landeskirche und Freikirche (241—258), die ebenfalls stark an Troeltsch

erinnert. Niebergall nennt Troeltsch an dieser Stelle allerdings nicht und die Soziallehren finden
sich, anders als andere Schriften Troeltschs, auch nicht im Literaturverzeichnis.

168 Niebergall, PTh I, 380. Diese Anleitung hatte er schon ausführlich in Niebergall, Die paulini-
sche Erlösungslehre im Konfirmandenunterricht und in der Predigt, 112–156, gegeben, die hier
zusammengefasst wird.



Friedrich Niebergalls „Praktische Dogmatik“ 243

„[. . .] muß [man] Kräfte empfangen haben, die den Sinn und die Wertschätzung dauernd und
wirklich [. . .] frei machen von allem, was bindet und niederhält, von dem Druck der Not, [. . .]
des bösen Gewissens, den Fesseln für unseren Willen, dem Druck der Welt auf unsere Seele.
Daß es solche Kräfte anbietet, ist das Göttliche und Ewige am Evangelium. Solche Kräfte sind
vor allem in Jesus zu gegeben und in ihm anschaulich und gewinnend zu finden.“169

Eindruck: Die Anschaulichkeit dieser Kraft der Erlösung in Jesus ist es also, die
es in der Predigt vor allem zu vermitteln gilt und auf ihr liegt der Schwerpunkt
der folgenden Ausführungen. Dazu schlägt Niebergall vor, hier grundsätzlich im
pädagogischen Sinne „vom Bekannten zum Unbekannten, von dem Anschauli-
chen zum Gedanken fortzuschreiten“170. Dieses Anschauliche aber seien eben
die Taten und Worte Jesu, sein Leiden und sein Kreuz und von diesen „feste[n]
Punkte[n]“ aus gelte es nun

„[. . .] die ganze Fülle von hohen und erhabenen Eindrücken zu entbinden, die in jenem Bild
und Lebensgang [sc. Jesu] verborgen sind. Dabei wird sich herausstellen, daß jeder weiß
und spürt, daß diese erhebenden Eindrücke in dem Maße zunehmen und stärker werden,
als es in die Leidensgeschichte hineingeht. Hier haben wir das Heilige an sich, in einer so
hehren Gestalt, wie wir es in unserm ganzen Kulturzusammenhang nicht mehr finden. [. . .]
Man merkt es, so oft man sie [sc. die Leidensgeschichte] nur auch vor einer stumpfsinnigen
Gemeinde oder einer wilden Schulklasse behandelt, hier sind die stärkstenMächte gebunden
und durch einfache herzliche Darstellung zu entbinden, die des tiefsten, in oft heiliger Stille
spürbaren Einflusses sicher sind.“171

Als besonders geeignet, diesen Eindruck hervorzurufen, führt Niebergall die
Darstellungsform des dramatischenKampfes vor. Diese führe vor Augen, wie Jesus
„mit der Sünde in all ihren Formen“ im Streit liegt und beide Seiten im Verlauf
der Passion immer klarer zu Tage treten. Dabei gehen bei Niebergall emotionale,
dramatische oder ikonische Annäherungen fließend ineinander über, in denen
ein zeitgenössischer frommer Sentimentalismus und ideologischer Pathos in der
Darstellung Jesu überaus deutlich werden.

„Jesus allein angewiesen auf die geistige Macht, die er von Gott her besitzt, und auf der
anderen Seite die Gegner aber mit der Macht zu schaden und zu vernichten, wie sie Parteien
undObrigkeiten innewohnt. Jemehr sichderKampf zuspitzt, umsogrößerwirddie Teilnahme
[sc. der Hörer], auch wenn man den Ausgang weiß. [. . .] Der tragische Untergang, den der
Träger des Lichtes durch die Mächte der Finsternis erleidet, muß das Tiefste an Erregung
und Mitgefühl aufrühren. So kann sich der Eindruck festsetzen von dem Verderben, das
Heuchelei und Bosheit über den Wahrhaftigen bringen, also etwas Aehnliches, wie es die
antike Tragödie mit Furcht und Mitleid erwecken wollte. – So kann das Herz dem Heiland

169 Niebergall, PTh I, 381.
170 Niebergall, PTh I, 381.
171 Niebergall, PTh I, 381 f.



244 Knud Henrik Boysen

zufliegen und damit dem Bösen abgewandt werden, das ihn so jämmerlich mißhandelt
hat.“172

Diese Darstellung des heroischen Dramas173 Jesu könne dann für diejenigen,
„die über die von uns sogenannte religiöse Grundkategorie verfüg[en], um hinter
heilsamen Eindrücken und Einflüssen Gott zu schauen“174 zur Ausgangsbasis
für eine eigene Art von Erleben werden:

„Dann kann sich der Eindruck der beugenden und erhebenden, der brechenden und heilen-
den Macht Gottes in einem Erlebnis anbahnen, das immer mehr zu dem Mittelpunkt alles
Erlebens von Gottes Kraft und Gnade wird. [. . .] Denn der Gott, der uns das getan hat, daß er
unsern Willen bricht und erneuert durch die Hingebung Jesu in den Tod, wird uns auch die
Schuld vergeben in dem Heiland, der mit Wort und Tat in seinem Leben manches betrübte
Gewissen bestärkt und beruhigt hat. Dann geht die tiefste Auffassung von dem Kreuz des
Herrn in das Tiefste ein, was wir von Gott überhaupt zu sagen wissen: daß er unser Erzieher
ist, der uns aus aller Not und aus allem Druck herauszieht und in ein neues Leben versetzt,
das als ein Leben der Gemeinschaft mit seinem Sohn und mit ihm selbst, ein Leben der
Freiheit und des Friedens ist.“175

In diesen Sätzen kann man die Zusammenfassung von Niebergalls Praktischer
Dogmatik erblicken – und ebenso ihre nicht reflektieren, und darin ideologischen
Engführungen auf bestimmte Begriffe und Ziele.

(2) Der Sohn Gottes: Seine Vorordnung Jesu als des Heilandes und Helfers
zum eigenen religiösen Erleben will Niebergall nun im Sinne Melanchthons
verstanden wissen, die beneficia Christi seiner „Wesensbestimmung“ vorzuziehen.
Aus diesem Grund folgt jetzt erst die Behandlung der Person Christi als des
Sohnes Gottes.176 Allerdings geht es hier jetzt nicht, wie zu erwarten wäre, um
Fragen der Personchristologie, das Verhältnis von Vater und Sohn oder ähnliches,
sondern Niebergall will einen Jesus vor Augen führen,

„[. . .] der weder Gott noch Mensch [sic!], sondern der er selber war, der sich durchringt zu
dem höchsten Willen Gottes in der Versuchung, der dann Jünger sammelt und um das Volk

172 Niebergall, PTh I, 382. Allerdings sei angemerkt, dass sich Niebergall zugleich von allen
Aussagen über eine Schuld bestimmter Gegner oder gar „der Juden“ am Tod Jesu enthält. Jesu

Tod müsse als „der organische Abschluß“ (381) seines Lebens dargestellt werden, das im Kampf

gegen die Sünde bestand. Es handelte sich bei ihm um „eine geschichtliche Notwendigkeit; wie

Jesus und wie seine Gegner waren, so war kein anderer Ausgang möglich“ (383).

173 Vgl. auch Kaftan, Dogmatik, 424, der für Jesus grundsätzlich nur „das Heroische zum Ver-

gleich und zur Verdeutlichung“ heranziehen will.

174 Niebergall, PTh I, 382.
175 Niebergall, PTh I, 383.
176 Vgl. Niebergall, PTh I, 384.



Friedrich Niebergalls „Praktische Dogmatik“ 245

wirbt, der lehrt und heilt, der den Sündern Mut macht zu einem neuen Leben und der die
eingebildeten Pharisäer in den Staub beugt; der seine Jünger erzieht und umbildet, indem er
ihnen ganz neue Ideale und ganz neue Gedanken über Gott nahebringt; der dann den Kampf
mit den herrschenden Gewalten im Volk aufnimmt und in ihm unterliegt, aber doch in seines
Geistes und Lebens Kraft die Zukunft bestimmt.“177

Die Predigt solle Christus so darstellen, dass

„[. . .] das, was Jesus gebracht hat und was in Christus war und ist, [. . .] mit dem höchsten
Sinn und Ziel der Welt in die engste Verbindung gebracht“ wird, so dass der Glaube „hinter
oder über Jesus die Fülle der Gewalt über die Welt und den Sinn des Daseins erblickt, von wo
aus alles Licht und Zusammenhang bekommt [. . .].“178

Dies bringt Niebergall nun wieder auf die drei von ihm unterschiedenen Typen
der neutestamentlichen Christologie, die jedoch darin übereinstimmen, „daß
Jesus und der höchste Sinn der Welt zusammengehört.“179 Darum sei es auch
einerlei, auf welchen Typus der Schwerpunkt gelegt werde oder auf welche psy-
chologische Verfasstheit von christlichen „Lieblingsauffassungen und Grundan-
schauung[en]“ die Verkündigung stößt, solange nur diese Zusammengehörigkeit
deutlich werde:

„Es muß praktisch ein enger Zusammenhang zwischen Gott und Jesus hergestellt werden.
Diese beiden Begriffe [sic!] müssen sich so innig miteinander im Denken und vor allem im
unbewußten Empfinden [. . .] verknüpfen, daß sofort Jesus als Anschauung vor Augen steht,
wenn das Wort Gott erschallt, und daß sofort an Gott gedacht werden kann, wenn von Jesus
die Rede ist.“180

4.3.4 Der Anhang
(1) Heiliger Geist und Dreieinigkeit: Nur aus traditionellen Gründen will Nieber-
gall überhaupt noch etwas über „diese blassen und recht unbekannten Dinge“
sagen. Zuallererst müsse jedoch festgehalten werden, „daß der ‚Glaube an sie‘
nichts Notwendiges sein darf“.181 So sei über die Trinität „spekulativ [. . .] nichts
zu sagen“182. Sie ist vielmehr nur ein weiterer lehrmäßiger Ausdruck für die
Zusammengehörigkeit von Gott und Christus,183 bei der gleichzeitigen Möglich-

177 Niebergall, PTh I, 385.
178 Niebergall, PTh I, 386.
179 Niebergall, PTh I, 386.
180 Niebergall, PTh I, 387. Vgl. in diesem Sinne bereits Niebergall, „Die Bedeutung der

Kaftan’schen Dogmatik für die Praxis“, 280 f.

181 Niebergall, PTh I, 387.
182 Niebergall, PTh I, 388.
183 Dies ist schon Schleiermachers Argument, vgl. GL2 II, § 170,1.



246 Knud Henrik Boysen

keit, bestimmte Glaubensaussagen nur einem der Beiden zuzuschreiben, so
dass z. B. der Patripassianismus ausgeschlossen werden könne.184 Auch auf die
Pneumatologie sei im Grunde gänzlich zu verzichten. „Geist“ sei stattdessen
ein Wechselbegriff für die gegenwärtige Kraft Jesu oder Gottes im geistigen Wort
oder im Erleben, die zu der Wirkung der beiden jedoch nichts hinzufüge oder
wegnehme. Damit könne auch aller „schwärmerischen Ausdeutung“ des Geistes
gewehrt werden, denn das Erleben des Geistes Gottes und Jesu müsse „verstan-
den und gefühlt werden [. . .], um zu wirken, nicht magisch, sondern organisch,
auch nicht im Sturm, sondern zumeist langsam, nicht mit dem Geschrei der
Pfingstleute, sondern in aller Stille und Echtheit.“185

(2) Die letzten Dinge: Ideal: Im Grunde ganz ähnlich verhält es sich für
Niebergall mit der Eschatologie. Zwar handelt es sich bei ihren Aussagen um
„echte religiöse Aussagen, [. . .] deren Kennzeichen die Verbindung von Gefühlen
mit ihnen entsprechenden ‚Dichtungen‘“ sind, welche „eine höhere Welt und
einen überweltlichen Willen zum Gegenstand haben“.186 Jedoch handelt es sich
eben um „Dichtungen“, die nichts anderes aussagen, als jene „optimistische
Grundstimmung“ des Christentums auf die Zukunft und das Transzendente hin
auszurichten, zu ihr also nichts Eigenes hinzufügen, sondern sie nur bekräfti-
gen.187

Eindruck: Die Gewissheit darüber, dass das vom „gläubigen Optimismus“
erwartete, auch eintreten werde, mache die Eschatologie jetzt immerhin zu einem
„starken Mittel des Trostes“, welche über alles irdische Leiden hinweghelfen kön-
ne.188 Und in diesem Sinne sei darum auch die Verkündigung zu gestalten, wobei
die biblischen eschatologischen Symboliken, vor allem bei Johannes, klar als
„Bilder“ benannt werden sollen.189 Eigens hebt Niebergall zuletzt noch die Rede
vom Gericht, von der Auferstehung und von der Hölle hervor. Während man das
Gericht „aus der biblischen Verbindung mit dem Gedanken der Wiederkunft“
Christi lösen müsse, um stattdessen aufzuzeigen „wie es in der Weltgeschichte
und in unserm Gewissen wirksam ist“190, so solle der Auferstehungsgedanke

184 Vgl. Niebergall, PTh I, 388 f.
185 Niebergall, PTh I, 388.
186 Niebergall, PTh I, 389.
187 Vgl. Niebergall, PTh I, 389 f.
188 Vgl. Niebergall, PTh I, 390 f., Zitat, 390.
189 Niebergall, PTh I, 391. Dazu führt Niebergall für die Praxis aus: „Solches müssen unsre Ge-
meinden ertragen lernen. Immer wieder muß man [. . .] betonen, wie wenig wir von den Endge-

schicken der Welt wissen, wie wir darauf angewiesen sind, unsern Glauben in Bildworten zum

Ausdruck zu bringen. Jede Neugierde und jedes Herumwühlen in den Aussagen der Schrift müssen

wir zu unterdrücken suchen.“

190 Niebergall, PTh I, 392.



Friedrich Niebergalls „Praktische Dogmatik“ 247

nur als „Eingang“ in das ewige Leben betrachtet werden und darum zu Gunsten
dieses Ausdrucks zurücktreten.191 Die Hölle sollte schließlich „angesichts uns-
rer buddhistischen Gegenwartsstimmung“ nicht als Vernichtungsort dargestellt
werden, sondern „im Anschluß an die [. . .] möglichen Erfahrungen von der Un-
seligkeit des [. . .] Gewissens, als das ins Unendliche gesteigerte Schuldgefühl“192.

5 Zusammenfassung und Kritik

Es war kein Geringerer als Friedrich Schleiermacher, der in seiner Glaubenslehre
das (zu seiner Zeit theologisch gängige) Unternehmen einer „populären“ bzw.
„praktischen Dogmatik“ gänzlich zurückgewiesen hat. Seiner Meinung nach
handele es sich bei diesen Versuchen teils um „Mitteldinge zwischen einem
Lehrgebäude und einem Katechismus, teils schon [um] Bearbeitungen der Dog-
matik für die Homiletik“193. Diese nutzten zwar teilweise auch die dogmatische
Fachsprache und einen systematischen Aufbau, dennoch seien sie außerhalb des
Bereichs dessen zu stellen, was man im eigentlichen Sinne als Dogmatik bezeich-
ne. Es handle sich bei ihnen vielmehr um Verfallsformen der Dogmatik, durch
die bei Laien „mehr Verwirrung angerichtet und Oberflächlichkeit befördert
[. . .] als wahrer Nutzen erzielt“194 werde. Die auf die Homiletik ausgerichteten
praktischen Dogmatiken sind für Schleiermacher Ausdruck einer Schwäche der
Praktischen Theologie, den Pfarrern „die nötigen allgemeinen Vorschriften über
den Stoff der religiösen Mitteilung wie über [. . . seine] Form“195 beizubringen.
„Praktische Dogmatik“ fungiert also schon bei Schleiermacher als Ausdruck für
die Krise Systematischer und Praktischer Theologie, ihre Erkenntnisse sachge-
mäß sowohl an die christlichen Laien wie auch die Predigenden zu vermitteln.
Diese Schwäche aber führe dazu, sie durch unangemessen verflachende Formen
zu substituieren.

Nun zielt auch Niebergalls Praktische Dogmatik vor allem darauf, dem Pfar-
rer Handwerkszeug für die von ihm geforderte „moderne Predigt“ und den „neu-

191 Vgl. auch Kaftan, Dogmatik, 638 f.: Unter Auferstehung will Kaftan allein „die Aufhebung
des Schattenhaften in ihrem [sc. der Einzelnen] Dasein, die endliche definitive Verherrlichung“

verstehen, alles darüber Hinausgehende sei als „grob-materialistische“ Spekulation über das

„schlechthin Ausserordentliche“ abzulehnen.

192 Niebergall, PTh I, 392.
193 Schleichermacher, GL2 I, § 28, Zusatz.
194 Schleichermacher, GL2 I, § 28, Zusatz.
195 Schleichermacher, GL2 I, § 28, Zusatz.



248 Knud Henrik Boysen

en Unterricht“ zu geben.196 Mit Hilfe religionspsychologischer und volkskundli-
cher Korrelationen soll dabei die Aktualität christlich-dogmatischer Inhalte für
die Gemeindeglieder erschlossen werden, um die Predigt für sie „verständlich,
interessant und wirksam“197 zu machen. Um dieses Ziel zu erreichen, muss der
Prediger jedoch zuerst wissen, in welcher Weise dogmatische Inhalte für den
„modernen Menschen“ so verständlich und interessant werden können, dass sie
schließlich eine prägende Wirksamkeit im Lebensumfeld entfalten können.198

Erst wenn diese Inhalte dann in entsprechender Form auf die Kanzel oder in
den Unterricht gebracht werden, kann auch die gewünschte „beeinflussende“
Wirkung auf die Gemeinde erzielt werden.

„Niebergalls praktische Dogmatik impliziert die Forderung, daß der Pfarrer und Gemeindeer-
zieher theologisch einen festen Standort bezieht, den er erst einmal kennen, sich aneignen,
dann aber auch entfalten und verteidigen können muß. [. . .] Die Gemeindeglieder können zu
selbständigen Urteilen in Glaubensdingen nur unter der Voraussetzung erzogen werden, daß
der Gemeindeerzieher zuerst selbst zu einem eigenen Urteil gelangt ist.“199

Die „Praktische Dogmatik“ hat also insgesamt eine pastoraltheologische Ziel-
setzung, da sie Dogmatik für die Hand des Pfarrers im Vollzug seiner Arbeit
ist.200 Diese Zielsetzung zieht sich durch alle Veröffentlichungen Niebergalls zur
praktischen Bedeutung der Dogmatik seit der Besprechung von Julius Kaftans
Glaubenslehre von 1901 hindurch. Sie wirkt sich dabei aber zugleich nicht wie in
der alten Pastoraltheologie des 19. Jh. bis in die private Lebensführung des Pfar-
rers aus, dessen ganze Existenz bestimmte christlich-dogmatische Grundsätze
spiegeln sollte,201 sondern beschränkt sich primär auf ihre „handwerkliche“ An-
wendung in Homiletik und Katechetik. Es geht dabei nicht darum, eine bestimm-
te vorgeführte Dogmatik einfach für die Gemeinde absolut zu setzen,202 sondern
die Dogmatik soll durch den Pfarrer so in die Mannigfaltigkeit der religiösen

196 Diesem Verständnis kommt im Grunde auch Johannes Greifenstein in seinen aktuellen Annä-

herungen an eine „praktische Dogmatik“ wieder nahe, wenn er ihre Praktischwerdung u. a. in der

Reflexion innerhalb der Predigtvorbereitung und in der Kommunikation mit Gemeindegliedern

über im weitesten Sinne „dogmatische“ Inhalte verortet (vgl. Greifenstein, „praktische Dogma-

tik“, 354–356, 372 f.). Auch das schon von Schleiermacher bemängelte Verständnis als „populäre

Theologie“ taucht in diesem Zusammenhang bei ihm wieder auf (vgl. 355).

197 Steck, Das homiletische Verfahren, 187.
198 Vgl. Steck, Das homiletische Verfahren, 188.
199 Sandberger, Pädagogische Theologie, 135.
200 Vgl. Sandberger, Pädagogische Theologie, 137.
201 Vgl. dazu Friedemann Merkel, „[Art.] Pastoraltheologie II. Evangelisch.“ In Theologische
Realenzyklopädie, Band 26. Berlin, New York: Walter de Gruyter, 1996, 76–83, hier 79.

202 Vgl. Sandberger, Pädagogische Theologie, 135.



Friedrich Niebergalls „Praktische Dogmatik“ 249

Lebenswelten, Gottesbilder und Christusbilder der einzelnen Gemeindeglieder
hineingesprochen werden, dass sie Relevanz für deren eigene Glaubenspraxis ge-
winnen kann.203 Nicht die Kenntnis und die Zustimmung zu einer dogmatischen
Theorie, sondern das Bewusstsein des geistigen Besitzes ihres Inhaltes sei dabei
das Ziel.204 Dabei dient Niebergalls „Praktische Dogmatik“ implizit auch als Fun-
dus für die Lehrpredigt, indem sie dem Prediger bestimmte Ausdrucksweisen,
Beispiele oder Methodiken nahelegen will. Diese Beispiele zeigen heute jedoch
ihre Zeitgebundenheit oft überdeutlich und ergehen sich in ihren Versuchen,
bestimmte christliche Wahrheiten unter die sprichwörtlichen Leute zu bringen,
zudem in „pastoralklugen“ Banalitäten oder in Vorurteilen über die geistige und
seelische Verfasstheit der Hörer. Wie leicht dieses Vorgehen zudem in eine Form
von Versöhnungsideologie kippt, zeigt sich besonders da, wo, wie in der Predigt
der Passion, durch affektive Rede direkt auf die Psyche der Hörer eingewirkt
werden soll, um so ganz bestimmte religiöse Erlebnisse hervorzurufen, welche
ein christliches Leben in Frieden und Vertrauen auf Gott in Gang setzen und
dann auch sichtbare soziale Folgen zeitigen sollen.205

Niebergalls Ansatz könnte nun im besten Sinne als eine Anwendung von
Schleiermachers Verständnis der Kirchenleitung als Kunst der „Seelenleitung“
verstanden werden, die dazu dienen soll, das Christentum durch „Einwirkungen
auf die Gemüter“ je und je „reiner darzustellen“206: „Nicht ein mechanischen
Bewirken also, sondern eine Kunst des richtigen Handelns (der Einwirkung auf

203 Dies ist auch der Punkt an Niebergalls Konzeption, den Gert Otto für die Zukunft festhalten

will. Vgl. Otto, „Moderne Predigt als Erziehung des Hörers“, 91: „[D]aß in seinen [sc. Niebergalls]

Überlegungen die Kategorie der Einwirkung, der Beeinflussung des Hörers in praktischer Absicht

und in konkretem Zusammenhang eine bestimmte Rolle spielt, ist wichtig und für heute neu zu

bedenken. Man braucht nur das Stichwort Sozialisation zu nennen [. . .].“

204 Vgl. Niebergall,Die paulinische Erlösungslehre imKonfirmandenunterricht und in der Predigt,
53 f., 155. Es geht nicht um„Erlösungstheorie“, sondernumdenBesitz von „Erlösungsbewusstsein“

als „Selbstgefühl“, welches die Predigt anzubieten habe.

205 Vgl. Niebergall,Die paulinische Erlösungslehre imKonfirmandenunterricht und in der Predigt,
146–151, wo aus der Predigt der Erlösung über das Hervorrufen bestimmter religiöser Erkenntnisse

als „Selbstgefühl“ direkt zur sozialen Folge überschritten wird, z. B. Wohnungsnot zu beseitigen,

Alkoholismus zu bekämpfen, weil sie die Freiheit des Geistes hemmt und die Menschen „in der

Welt“ hält. Soziale Arbeit sei selbst „erlösende Arbeit“, weil sie die Welt „im Sinne Jesu Christi“

beeinflusst (147). Es geht nicht darum, dass solch ein christlich motivierter sozialer Einsatz damit

in irgendeiner Weise in Abrede gestellt werden sollte, aber dieser Einsatz geschieht bei Niebergall

primär aus christlich-ideologischer und gesinnungsmoralistischer Absicht.

206 Friedrich Schleiermacher, Kurze Darstellung des theologischen Studiums zum Behuf einlei-
tender Vorlesungen (1811/1830), hg. von Dirk Schmid. Berlin, New York: Walter de Gruyter, 2002,

233, § 263.



250 Knud Henrik Boysen

Menschen), die auch das theologische Verhalten zu prüfen hat.“207 Dieses einwir-
kende Vorgehen wird allerdings von Niebergall in keiner Weise von psychischer
Suggestion, ideologischer Propaganda oder autoritärer Behauptung durch den
Prediger abgegrenzt, sondern ist für ihn allein jene Beeinflussung im Sinne
der christlichen Glaubensideale, wie sie für ihn in Gottes Erziehungsarbeit am
Menschen selbst grundgelegt ist.208

In der Durchführung der Praktischen Dogmatik fällt zudem auf, dass Nie-
bergall sein phänomenologisches Programm, die Grundgedanken der sich im
Glaubensakt selbst zeigenden christlichen Frömmigkeit nachzuzeichnen, nicht
wirklich methodisch durchführt. Die Lehrbestände werden im Zuge seiner Dar-
stellung und im Geist der liberalen Theologie um die vorletzte Jahrhundertwende
zwar zum Teil drastisch reduziert und erheblich umgebaut, jedoch ohne dass die-
ses Vorgehen im Einzelnen methodisch oder theologiegeschichtlich abgesichert
oder in seinen Folgen für den Zusammenhang der Dogmatik insgesamt recht
bedacht wäre. Gewährsleute wie Luther, Schleiermacher, Albrecht Ritschl oder
besonders Julius Kaftan (Niebergalls Dogmatik ist teils die Kaftan’sche Dogmatik,
nur in besondere Ausrichtung auf die Predigt gebracht) werden summarisch ge-
nannt, ohne dass aus ihnen gezielt dogmatische Aussagen entwickelt würden.209

Stattdessen werden bestimmte Zusammenhänge der traditionellen Dogmatik von
Niebergall auf andere, in sich höchst anspruchsvolle Begriffe gebracht, die je-
doch angeblich gerade die sich noch vor der begrifflichen Festlegung befindliche
Frömmigkeit ausdrücken sollen. So wird etwa der Himmel zum religiösen Wech-
selbegriff für das „höchste Gut“ als jenes „Ziel, [. . .] auf das Gott alles hinaus
lenken will“; „Gott“ wird umgekehrt zum Wechselbegriff für jenen unbedingten
„Willen, [. . .] der jenes Ziel erreichen wird“210. „Christus“ wird zum Wechselbe-
griff für die personale Anschauung und Vermittlung dieses Vorgangs; „Reich
Gottes“ zum Wechselbegriff für die Einheit der Lebensorientierung; „Sünde“
zum Widerstand gegen das göttliche Ideal und höchste Gut; „Wiedergeburt“ zur
Umwertung aller Lebensorientierung auf dieses Ideal und Gut hin, etc. In diesem

207 Gerhard Sauter, „Beobachtungen und Vorschläge zum gegenseitigen Verständnis von Prakti-

scher und Systematischer Theologie.“ Theologia practica 9 (1974): 19–26, hier 23.
208 Luther, Religion, Subjekt, Erziehung, 272. und Zilleßen, „Friedrich Niebergall (1866–1932)“,
178, sprechen hier darum negativ von Versuchen einer theologisch legitimierten „Beeinflussungs-

technologie“, welche die Praktische Theologie gerade überwinden müsse. Es wäre darum anzu-

fragen, ob die aktuell auch von der evangelischen Kirche geförderten „Sinnfluencer“, die das

Publikum in sozialen Onlinemedien aufgrund ihrer Persönlichkeit mit christlichem „Sinn“ beein-

flussen sollen, hier nicht viel mehr in einer theologischen Nähe zu Niebergalls Ansatz solcher

„Beeinflussungstechnologie“ stehen, als es den Initiatoren selbst bewusst ist.

209 Vgl. Sandberger, Pädagogische Theologie, 131.
210 Niebergall, PTh I, 339.



Friedrich Niebergalls „Praktische Dogmatik“ 251

Stil setzt es sich fort. Zusammenhänge wie die Trinität und die Eschatologie
dagegen werden als „nicht glaubensnotwendig“ in den Anhang der in der Praxis
unbrauchbaren Traditionen verbannt.211 Mit anderen Worten: Schleiermachers
Kritik, in der „Praktischen Dogmatik“ werde hinsichtlich der dogmatischen Be-
grifflichkeit Verwirrung gestiftet und theologischer Oberflächlichkeit das Wort
geredet, hat Niebergall hier wenig entgegenzusetzen.

Auch sind z. B. die von Niebergall aufgemachten Begriffe zumeist keine bib-
lischen Begriffe, obwohl er selbst anfangs davon schreibt, auf die der konkreten
Frömmigkeit vorgängigen und sie orientierenden biblischen „Grundstimmungen“
zurückgehen zu wollen. Hier wäre genau der Ort gewesen, die Dogmatik als
Anwalt des Laien ins Gespräch zu bringen, der aus der Lektüre der biblischen
Schriften heraus nach einer Praxis seines Glaubens fragt.212 Aber anstatt diese
biblischen Begriffe zu Grunde zu legen, wählt Niebergall Begriffe, die aus dem
Geiste des deutschen Idealismus geschöpft sind. Dies gibt er auch unumwun-
den zu, da er den deutschen Idealismus als „jene Richtung des Geisteslebens“
versteht, welche „die großen überweltlichen Autoritäten und Wirklichkeiten
nicht in einer mehr oder weniger massiv gedachten äußeren Welt, sondern im
menschlichen, geschichtlich-geistigen Leben findet [. . .].“213 Niebergall meint
also, gerade über diese idealistischen Begriffe (und nicht etwa über die Meta-
physik) an die eigentliche „innere Welt“ des Menschen heranzukommen, in der
sich die Frömmigkeit als Rohstoff bildet. Doch bleibt von dieser Abwehr der
Metaphysik zu Gunsten der lebendigen Frömmigkeit nicht mehr viel übrig, wenn
man sie im Vollzug auf idealistische Konstrukte und sterile Begriffe wie den des
„höchsten Gutes“ bringt, die dann auch noch zur Grundlage einer dem religiösen
Erleben der Gemeinde möglichst nahekommenden Predigt werden sollen. Nieber-
galls eigentlich fruchtbar zu machender Ansatz, die Grundstrukturen christlicher
Frömmigkeit aus der Korrelation einer spezifisch prä-dogmatischen religiösen
Existenzverortung des Menschen und einer Rekurrenz auf die diese Existenz
erhellenden biblischen Traditionen zu erheben, wird so von ihm nicht eingelöst.
Multiperspektivische biblische und religiöse Bilder wie z. B. das überaus reiche
Bild des Himmels214 werden von ihm vielmehr allesamt auf eine einzige idealisti-

211 Darin optiert Niebergall ausnahmsweise einmal anders als Kaftan, welcher der Trinitätslehre

ihren klassischen Platz im ersten Teil der Dogmatik belässt.

212 Vgl. dazu Gerhard Sauter, „Der Dogmatiker als Anwalt des Laien in der Theologie.“ In Vom
Amt des Laien in Kirche und Theologie, Festschrift für Gerhard Krause, hg. von Henning Schröer,
Gerhard Müller, Theologische Bibliothek Töpelmann, Band 39. Berlin, New York: Walter de Gruyter,

1982, 278–295.

213 Niebergall, PTh I, 313 f.
214 Vgl. dazu Bernhard Lang, Coleen McDannell, Der Himmel. Kulturgeschichte des ewigen



252 Knud Henrik Boysen

sche Bedeutung, nämlich die des „höchsten Wertes“ eingeengt. Und es ist dann
auch allein diese zugeschriebene, eine und feste Bedeutung, die in der Predigt
(wenn auch gekleidet in mehrere Aussagemöglichkeiten) anschaulich werden
soll, anstatt umgekehrt das stimulierende Potential dieser verschiedenen Bilder
für die Frömmigkeit zu entwickeln. So aber bleibt Niebergalls „Praktische Dog-
matik“ im Grunde nur die Fortsetzung der von ihm abgewehrten „griechischen“
Begrifflichkeit der traditionellen Dogmatik mit anderen Mitteln. Die Dogmatik
wird gerade nicht aktualisiert und auf die praktische Frömmigkeit des Einzelnen
hin orientiert, sondern bestimmte Begrifflichkeiten werden im Geiste des Idealis-
mus durch andere, vermeintlich zeitgenössisch klarere oder aktuellere Begriffe
ersetzt, ohne aber zu prüfen, ob sie der Darstellung der Frömmigkeit oder gar
den biblischen Traditionen wirklich näherstehen oder diese besser erfassen. So
werden von Niebergall letztlich nur auf anderer Ebene steile Begrifflichkeiten
vorgesetzt, zu deren rechter Anschauung ein Christ angeblich erzogen werden
müsse, um einem bestimmten Ideal des Christlichen besser zu entsprechen.

Wie unreflektiert Niebergall dabei mitunter bestimmten Begrifflichkeiten
anhängt, zeigt sich etwa in seiner Verwendung von „Erlebnis“ als integrativem
Begriff für den Glauben und seine Einzelaussagen. Himmel, Sünde, Vergebung,
Erlösung sind für ihn allesamt innerliche Erlebnisse, die sich in der Seele, im
Gewissen oder in der Psyche abspielen und von daher das praktische Leben
des Glaubens im Sinne des Erlebten formen. Die dogmatischen Aussagen über
Gott und Christus, über Kreuz und Auferstehung sind dann jeweils Bilder oder
Begriffe, um diesem innerlichen Erlebnis Anschaulichkeit zu verleihen.215 Darin,
diese inneren Erlebnisse und Erfahrungen allesamt als Selbstvollzüge des sub-
jektiven Glaubensaktes zu verstehen, in denen dieser sich der Glaubende selbst
reflexiv deutet und in seinen Gottesvorstellungen selbst versteht, kommt Nieber-
gall aktuellen subjektivitätstheologischen Ansätzen nun erstaunlich nahe. Der
Begriff des Erlebnisses selbst wird dabei bei ihm (wie schon bei Kaftan) jedoch
nirgends eigens definiert oder von Fehlformen abgegrenzt, so dass auch hier
eine ideologische Verwendungsweise droht.

Damit bleibt eine grundsätzliche Spannung zwischen der von Niebergall
immer vorausgesetzten pluralen Frömmigkeitspraxis der Gemeindeglieder und
ihren auf vielfältige Weise geprägten fragmentarischen Anschauungen des Christ-
lichen auf der einen und einer von ihm als dogmatisch richtig vorgeführten
Ideal-Frömmigkeit, durch dessen Predigt der Pfarrer die religiöse Praxis der Hö-

Lebens. Frankfurt amMain: Insel Verlag, 1990; Herbert Vorgrimler, Geschichte des Paradieses und
des Himmels. Mit einem Exkurs über Utopie. München, Paderborn: Wilhelm Fink, 2008, 77–319.

215 AusdiesemGrund versucht Zilleßen, „FriedrichNiebergall (1866–1932)“, 178, ihn als Vorreiter

einer „Symboldidaktik“ nutzbar zu machen.



Friedrich Niebergalls „Praktische Dogmatik“ 253

rer auf dieses eindeutige Ideal hin normieren soll, auf der anderen Seite. Ziel
dieser Dogmatik ist das „feste Kerygma“ als „Erziehungsmittel“ für die gegebene
Pluralität der Gemeinde.216 Konsequenterweise müsste dann am Ende solcher
Erziehung die eine Gemeinde der reinen christlichen Einheits-Anschauung des
Guten, Wahren und Schönen stehen, also sozusagen eine Gemeinde der ari-
stotelischen Theoria des höchsten christlichen Gutes. Zwar ist sich Niebergall
bewusst, dass sich solch ein Ideal angesichts der faktisch pluralen religiösen
Lebenswelten nie verwirklichen lässt und darum auch alle Versuche, es her-
beizuzwingen, zu unterlassen sind,217 dennoch ist es für ihn zugleich überall
anzustreben und bildet die Grundlage aller Gemeindearbeit.218 Wenn aber, wie
schon Gerhard Sauter richtig gesehen hat, hier ein bestimmtes „Soll der Reli-
gion“ zum Ziel und Gegenstand der Praxis erhoben wird, in dessen Sinne ein
gegenwärtiger Zustand auf die „vollendete Religion hin zu verändern“ ist, wenn
also „das Reden von Gott, die Wahrheit des Glaubens und die Zuversicht der
Hoffnung“ letztlich „am Erfolg und Mißerfolg der weltverändernden Praxis abge-
lesen werden soll, [dann] wird die Wahrheit der Theologie aufs Spiel gesetzt“,
da hier letztlich eine bestimmte erwünschte Form christlicher Praxis und die
christliche Wahrheit, welche im Ideal angeschaut wird, ununterscheidbar in
eins gesetzt werden.219 Damit aber wird die Dogmatik sozialtechnologisch in-
strumentalisiert. Und genau aus diesem Missverständnis heraus kommt es dann
bei Niebergall zu den aus heutiger Sicht schlicht peinlichen Moralisierungen,
welche den Glauben mit der Erziehung hin zu einem bestimmtem erwünschten
Sozialverhalten identifizieren und verwechseln. So wird letztlich die im Glau-
ben geschenkte christliche Freiheit, die zur freien Lebensgestaltung vor Gottes
Angesicht ermächtigt, moralistisch untergraben.220

216 Vgl. Sandberger, Pädagogische Theologie, 136.
217 Vgl. etwa Niebergall, PTh I, 374: „[. . . Es] muß natürlich vorbehalten bleiben, daß [. . . das]
Heil in [. . . seiner] Vollständigkeit und Vollendung nur in idealen Schilderungen und Forderungen

vorkommt. In der Wirklichkeit muß man zufrieden sein, wenn ein Mensch, der ein Christ sein will,

seinem Bedürfnis und seiner Lebensführung entsprechend, von dem einen Stück des Heiles etwas

erlebt, um dann vielleicht auch noch in ein anderes hineinzuwachsen. Aller Methodismus mit

seiner Treiberei und seiner Uebertreibung ist verkehrt; man muß das Letzte und Beste dem Geist

Gottes überlassen, der organisch wachsen läßt, was wachsen kann.“ Vgl. auch die Zitate oben

213–215.

218 Vgl. Niebergall, PTh I, 285: Die Gemeinde soll das „Ist zu einem Soll emporführen oder jenes

Ideal in diese Wirklichkeit hineinarbeiten [. . .]. Auf dieser teleologischen Grundlage ruht unser

ganzes Werk.“

219 Gerhard Sauter, „Der Praxisbezug aller theologischen Disziplinen.“ In Praktische Theologie
heute, hg. von Ferdinand Klostermann, Rolf Zerfaß. München, Mainz: Kaiser, 1974, 119–131, hier
124 f.

220 Sowill Niebergall etwa auch „Anweisungen zu einer richtigen Körper- und Seelendiät“ geben,



254 Knud Henrik Boysen

Problematisch ist dabei vor allem das basale, religiös aufgeladene und letzt-
lich autoritäre Einheits-Ideal, welches den faktischen Pluralismus menschlicher
Lebensformen und Lebensvorstellungen in Individuum und Gemeinschaft zu-
letzt doch teleologisch durch die Uniformität einer bestimmten Anschauung
und einer bestimmten christlichen Lebensform („die christliche Persönlichkeit“)
überwinden soll und diese zugleich zur einzig wahren Gestalt des Christentums
erklärt,221 zu der hin der Pfarrer die Gemeinde möglichst erziehen soll.222 An
einer Stelle spricht Niebergall gar davon, dass man durch diese Erziehung zum
Ideal, „Christen erster Klasse heranreifen lassen“223 könne, als handle es sich
beim Christentum um eine Norm zur Züchtung von Gemüsespargel. In der Tat
besteht hier die nicht nur latente Gefahr, „diejenigen abzuwerten, die diesem
vorgeordneten Wertsystem [sc. der christlichen Ideale] nicht entsprechen“.224 Die
Vorordnung des Ideals führt bei Niebergall nämlich zu einer eklatanten Verwechs-

um den Sexualtrieb zu steuern oder der Verbreitung von „Schmutzliteratur“ und „Witzblätter[n]“

entgegenwirken (Niebergall, Die paulinische Erlösungslehre im Konfirmandenunterricht und in der
Predigt, 148). Die religiöse Erkenntnis wird direkt in eine paternalistische „triviale Moralisierung“
überführt (Dressler, „Die Kirche als ‚Erziehungsanstalt‘ und Bildungsinstitution“, 206, Anm. 36

mit weiteren Beispielen z. B. gegen das Rauchen von Zigaretten).

221 Vgl. zu dieser Problematik einer „teleologisch“ ausgerichteten „Perfektionierungspädago-

gik“ schon Zilleßen, „Friedrich Niebergall (1866–1932)“, 170, 176 f. (Zitat 177). Der sich in die-

sem Anspruch an die christliche Persönlichkeit zeigende selbstwidersprüchliche Absolutheits-

und Autoritätsgestus des Christentums ist im Übrigen bereits der Ausgangspunkt der Kritik Ernst

Troeltschs an Niebergall (und dahinter an Kaftan). Kaftan will die subjektive Erfahrung nämlich

letztlich nur so weit nutzen, wie über sie zugleich die „wirkliche Erkenntnis“ „objektiver Wahrheit“

des Christentums zugänglich wird. Ihm geht es um die Gewinnung „von erweisbarer, objektiver

Sicherheit [!], um hierauf die christliche Erkentniss [sic!] aufzubauen“, die dann wiederum die sub-

jektiven Erfahrungen durch ihren absoluten und objektiven Anspruch normieren soll (vgl. Kaftan,

Dogmatik, 28 f.). Troeltsch spricht darum von einem „autoritären Offenbarungsbegriff“ (Troeltsch,

„Ueber historische und dogmatische Methode in der Theologie“, 729) und einer „supranaturalisti-

schen Autoritätslehre“ (749), welche das Christentum zum „ungeheuren Anspruch“ (751) einer

„absolut erlösenden Offenbarungsveranstaltung“ (750) verkürze: „Aber so wenig Bedürfnisse ihre

Befriedigung garantieren, so wenig beweisen natürlich Ansprüche das Recht ihres Anspruchs [. . .].

Eine der geschichtlichen Relativität und Kritik entrückte höhere Vorstellung ist damit keineswegs

gegeben“ (751).

222 Vgl. zu dieser Kritik bereits Zilleßen, „Friedrich Niebergall (1866–1932)“, 168.: „Zwar er-

scheint Niebergalls Konzept von Erziehung und Beeinflussung [. . .] pädagogisch-formal durchaus

unautoritär [. . .]. Aber dessen inhaltliche Orientierung am Heroischen, am Idealen, an Macht und

Machtvollem muß die pädagogische Methode geradezu unterlaufen.“

223 Friedrich Niebergall, Christliche Jugend- und Volkserziehung. Eine Religionspädagogik auf
religionspsychologischer Grundlage. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1924, 79.

224 Martina Kumlehn, „Die Bibel als „Schatzkammer“ religiöser Bildungsprozesse. Friedrich

Niebergalls Bibeldidaktik im Spiegel seiner Religionspädagogik.“ In Käbisch (Hg.), Friedrich
Niebergall, 74–88, hier 87; vgl. schon Zilleßen, „Friedrich Niebergall (1866–1932)“, 168.



Friedrich Niebergalls „Praktische Dogmatik“ 255

lung von Ursache und Wirkung wie auch die folgenden Zitate zeigen: „Nicht der
Glaube ist das Prius und das Ideal die Folge, sondern [. . .] das Ideal [ist] das
Prius und der Glaube ist eine Summe von Mitteln zu seiner Erreichung.“225 Und
an anderer Stelle heißt es entsprechend:

„Ist es die in Gott gegründete Persönlichkeit, die als höchstes Ideal [. . .] über jedem Einzelnen
leuchten soll, so haben wir nun dasselbe Ideal auf dieselbe Weise für die Allgemeinheit zu
suchen. [. . .] Die Kirche ist als das Mittel gedacht, um solche Ideale zu erreichen.“226

Bei Niebergall korrelieren also Glaubensinhalte nicht in dem Sinne mit dem
Glaubensvollzug, dass sie sich gegenseitig beeinflussen und so die Persönlichkeit
des Glaubenden individuell prägen, sondern die Inhalte liegen stets im Bereich
einer jenseitigen Idee, zu deren wahrer Erreichung der Glaube erst durch Be-
einflussung gebracht werden muss, so dass der Glaube schließlich „als idealer
Ausdruck des normalen Christen erkannt wird“227. Die idealen Glaubensinhalte
des vermeintlichen Idealchristen und der reale Glaubensvollzug des so verstande-
nen Normalchristen verschwimmen so ineinander, dass am Ende bestenfalls so
etwas wie der „ideal genormte Christ“ stünde.228 Die Pluralität der praktischen
religiösen Lebenswelten mit ihren vielfältigen Ausdruckweisen des Christlichen
in der Moderne soll zwar nach Niebergall ausdrücklich zu einer konstitutiven
Voraussetzung der Dogmatik erhoben werden (und darin ist er durchaus pro-
gressiv).229 Er will in der Tat „mehr Raum für die Mannigfaltigkeit der Geister“,
„mehr freie Bewegung für die in religiösen Dingen für den Einzelnen in der
Gemeinschaft“ und im Ausdruck ihrer Frömmigkeit und ihres christlichen Be-
kenntnisses schaffen, weil genau diese Vielfalt „von Gott in der Natur und der

225 Niebergall, Praktische Auslegung des Neuen Testaments für Prediger und Religionslehrer,
16. Vgl. aber auch Kaftan, Dogmatik, 25.: Es sind „die praktischen Ideen [sc. des Reiches Gottes
und der Versöhnung], die dem christlichen Glauben und seiner Erkentniss [sic!] den Inhalt geben.

Man kann sich diese Erkenntniss [sic!] nicht aneignen, ohne sich mit seinem inneren Leben unter

die Herrschaft jener Ideen zu stellen.“

226 Niebergall, PTh I, 21.23. Vgl. auch die Zusammenstellung von „Norm–Zustand–Hilfe“ als
Grundstruktur der praktisch-dogmatischen Predigt bei Niebergall, Die paulinische Erlösungslehre
im Konfirmandenunterricht und in der Predigt, 152–154. Es geht ihm darum, über in der Predigt

dargebotene „Hilfen“ den „Zustand“ des menschlichen Lebens hin zur vorgefassten christlichen

„Norm“ zu verändern.

227 Niebergall, PTh I, 41.
228 Vgl. Niebergall, PTh I, 41. Es gehe darum, „den Idealinhalt des Normalglaubens den wirkli-
chen Menschen“ mitzuteilen. Aber müsste das das Ziel dann nicht eben darin liegen, diese „wirk-

lichen Menschen“ so zu „beeinflussen“, dass sie letztlich zu „Idealmenschen des Normglaubens“

werden?

229 Vgl. zur wegweisenden Modernität Niebergalls auch Schweitzer, „Praktische Theologie als

‚religionswissenschaftlich begründete Religionspädagogik‘“, 675 f., 681 f.



256 Knud Henrik Boysen

geistig geschichtlichen Bewegung bereitet ist“230. Diese theologisch legitimierte
Pluralität wird jedoch im Folgenden kaum in die Inhalte oder die Zielsetzung
der Dogmatik aufgenommen oder durch sie eingeholt, sondern am Ende steht
das Ideal einer wiederum durch ideale dogmatische Begriffe beeinflussten uni-
versalen christlichen Einheits-Praxis, einer idealen christlichen Persönlichkeit
und einer idealen christlichen Gemeinschaft.231 Dogmatisch formuliert steht also
hinter Niebergalls Herangehensweise weiterhin die orthodoxe Fiktion einer abso-
luten und idealen pura doctrina, welche abgelöst von den Lebenszuständen der
Glaubenden besteht und zu deren rechter Wahrnehmung die im Grunde religiös
unmündigen „Pfleglinge“ durch den Pfarrer erst „erzogen“ werden müssen.232

Wenn die Dogmatik aber, wie Niebergall es möchte, eine alltägliche, praktische
Relevanz für die Gemeindeglieder gewinnen soll, so muss sie diese Relevanz
innerhalb ihrer und für ihre pluralen Frömmigkeiten und Lebenswelten gewinnen
und darf nicht unter der Hand versuchen, diese Pluralität letztlich durch ein
Einheitsideal zu überwinden. Vor allem aus diesem Grund stößt Niebergalls Kon-
zeption einer auf die pastorale Praxis als Gemeindeerziehung durch christliche
Idealismen ausgerichteten Dogmatik in der Postmoderne und ihrem forcierten
Individualismus an ihre Grenze.

230 Niebergall, PTh I, 258 f.
231 Zur Ideologieanfälligkeit von Niebergalls Begriffen von „Persönlichkeit“ und „Gemeinschaft“

vgl. auch Luther, Religion, Subjekt, Erziehung, 171–183.
232 Dies gegen die m. E. viel zu positiven Schlussfolgerungen von Luther, „Praktische Theolo-

gie als Praktische Wissenschaft“, 446–454, für den Niebergalls Ansatz eine subjektorientierte

Theorie über die prozesshafte Produktionskraft der konkreten religiösen Lebenspraxis bietet, die

einem „objektiven Lehrsystem“ (449) gerade eine Absage erteilt. Aber selbst wenn es stimmt,

dass Niebergall solche Subjektorientierung der Theologie vorführen wollte, so unterläuft er sie

selbst permanent durch Versuche einer idealen christlichen Normierung der religiös angeregten

Subjektivität (vgl. zu dieser Ambivalenz auch Dressler, „Die Kirche als ‚Erziehungsanstalt‘ und

Bildungsinstitution“, 204 f., 212).


