JHMTh/ZNThG; 2022 29(2): 206-256 DE GRUYTER

Knud Henrik Boysen
Friedrich Niebergalls ,,Praktische Dogmatik* -
Eine Lektiire nach 100 Jahren

DOI https://doi.org/10.1515/znth-2022-0013

Abstract: Der vorliegende Aufsatz untersucht aus systematisch-theologischer
Sicht den von dem Heidelberger und Marburger Praktischen Theologen Friedrich
Niebergall (1866—1932) zwischen ca. 1900 bis 1925 ausgeabeiteten Ansatz einer
»Praktischen Dogmatik®. Niebergall wollte damit primar eine pastoraltheologisch
orientierte Dogmatik entwickeln, die dem christlichen Prediger Handwerkszeug
fiir seine ,,Erziehungsarbeit“ an der Gemeinde bereitstellt, mit deren Hilfe er
die Gemeindeglieder zur Integration christlicher Ideale in die Pluralitit ihres
sozialen Alltags anleiten soll. Der Aufsatz unternimmt eine kritische Sichtung
von theologischen Voraussetzungen, Inhalt, Aufbau und Folgen von Niebergalls
Ansatz und stellt auch die Frage nach der Moglichkeit einer heutigen Adaption.

In this paper the theological approach of ,,Praktische Dogmatik“ (practical dog-
matics), which was elaborated by Friedrich Niebergall (1866-1932) in Heidelberg
and Marburg from 1900 to 1925, will be reviewed from a systematic-theological
perspective. Niebergall meant to propose a dogmatics grounded in pastoral
theology. In doing so, he hoped to provide the Christian preacher with all the
tools needed to ,educate® parishioners and thereby guide them to integrate
Christian ideals into the many-faceted social realities of their lives. Theological
presuppositions will be critically reviewed within the paper, as will be content,
structure and the consequences of Niebergall’s approach. The latter gives rise to
the question of contemporary adaptions, which the paper will address.

Keywords: Friedrich Niebergall, Dogmatik, Praktische Theologie, Praktische
Dogmatik, Theologiegeschichte, Theologische Enzyklopéddie, Liberale Theologie

Knud Henrik Boysen: Universitdt Greifswald, Lehrstuhl fiir Systematische Theologie, Am Ru-
benowplatz 2/3, 17487 Greifswald, Deutschland, E-Mail: knud.boysen@uni-greifswald.de

3 Open Access. © 2022 The Author(s), published by De Gruyter.[C 2NN This work is licensed under the

Creative Commons Attribution 4.0 International License.



DE GRUYTER Friedrich Niebergalls ,,Praktische Dogmatik® =—— 207

1 Einleitung

Diese Studie m&chte an den letzten programmatischen Entwurf unter dem Titel
einer ,,Praktischen Dogmatik“ erinnern, wie ihn der Heidelberger und Marburger
Praktische Theologe Friedrich Niebergall (1866-1932) zwischen 1900 und 1920
formuliert hat." Dieser Ansatz ist dabei in der Vergangenheit bereits als Besonder-
heit von Niebergalls praktisch-theologischem Entwurf beschrieben worden.” Er

1 Friedrich Niebergall, ,,Die Bedeutung der Kaftan’schen Dogmatik fiir die Praxis.“ Monatsschrift
fiir die kirchliche Praxis 1 (1901): 271-284; Friedrich Niebergall, Die paulinische Erlosungslehre im
Konfirmandenunterricht und in der Predigt. Ein Beitrag zur ,,Praktischen Dogmatik“. Tibingen: J. C.
B. Mohr (Paul Siebeck), 21910 (die erste Auflage von Niebergalls Heidelberger Habilitationsschrift
erschien 1903 noch ohne den Untertitel); Friedrich Niebergall, Praktische Theologie. Lehre von der
kirchlichen Gemeindeerziehung auf religionswissenschaftlicher Grundlage. Erster Band: Grundla-
gen. Die ideale und die empirische Gemeinde. Aufgaben und Krdfte der Gemeinde. Tiibingen: ). C. B.
Mohr (Paul Siebeck), 1918, bes. 313-393 (im Folgenden abgekiirzt als PTh I); Friedrich Niebergall,
,Die Aufgabe einer praktischen Dogmatik.*“ In Festgabe fiir Julius Kaftan. Zu seinem 70. Geburtsta-
ge dargebracht von Schiilern und Kollegen, hg. von Theodor Haering. Tiibingen: J. C. B. Mohr (Paul
Siebeck), 1920, 243-251. Im 18. und frithen 19. Jh. gehorten Biicher unter dem Titel ,,Praktische
oder ,,Populdre Dogmatik“ zum gdngigen Repertoire der Aufbereitung von Theologie fiir die Hand
von Predigern und von Laien des aufgeklarten Biirgertums, die mitunter durchaus kritisch gegen-
iber Kirchenregiment und Schultheologie eingestellt waren. Vgl. dazu Volker Drehsen, ,,Theologia
Popularis. Notizen zur Geschichte und Bedeutung einer praktisch-theologischen Gattung.* Pasto-
raltheologie 77 (1988): 2—20; Marco Stallmanm, Johann Jakob Griesbach (1745-1812). Protestanti-
sche Dogmatik im populartheologischen Diskurs des 18. Jahrhunderts, Beitrdge zur historischen
Theologie, Band 190. Tiibingen: Mohr Siebeck, 2019. Diese Bemiihungen, wissenschaftliche Theo-
logie fiir Nichtfachleute ,,populdr“ aufzubereiten, lasst sich in gewisser Weise bis in die Gegenwart
fortschreiben. Der Obertitel einer ,,Praktischen Dogmatik*“ sowie der kirchenkritische Impetus sind
dabei freilich entfallen. Ich konnte bei meinen Recherchen fiir die Zeit nach Niebergall (1918/1920)
keine eigenstdndige Veroffentlichung mehr unter dem Titel ,,Praktische Dogmatik“ finden. Vgl.
allerdings die Aufnahme in ganzlich anderer Hinsicht bei Notger Slenczka, ,,Theologia popula-
ris. Beispiel Taufkatechese: Realistische Moglichkeit oder frommes Wunschdenken?“ Praktische
Theologie 45 (2010): 83-91; neuerdings werden jedoch auch wieder praktisch-theologische Anné-
herungsversuche an die Thematik diskutiert, vgl. Johannes Greifenstein, ,,Was ist praktische Dog-
matik? Uberlegungen aus Sicht der Praktischen Theologie.“ Zeitschrift fiir Theologie und Kirche
118 (2021): 350—376 (zu Niebergall 367 f., 370, jedoch ohne besondere Betonung seines Ansatzes).
2 Vgl. dazu Jorg Victor Sandberger, Pddagogische Theologie. Friedrich Niebergalls Praktische
Theologie als Erziehungslehre, Arbeiten zur Pastoraltheologie, Band 10. Gottingen: Vandenhoeck
& Ruprecht, 1972, 131-137; Wolfgang Steck: Das homiletische Verfahren. Zur modernen Predigt-
theorie, Arbeiten zur Pastoraltheologie, Band 13. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1974, 191—
194, 214; Henning Luther, Religion, Subjekt, Erziehung. Grundbegriffe der Erwachsenenbildung
am Beispiel der praktischen Theologie Friedrich Niebergalls. Miinchen: Kaiser, 1984, 103; Hen-
ning Luther, ,,Praktische Theologie als Praktische Wissenschaft. Werk und Konzeption Friedrich
Niebergalls.“ Zeitschrift fiir Theologie und Kirche 82 (1985): 430-454, hier 435 f.; Achim Plagentz,



208 = Knud Henrik Boysen DE GRUYTER

wurde in seiner Durchfiihrung jedoch bisher nicht inhaltlich und unter dezidiert
systematisch-theologischen Gesichtspunkten betrachtet.’

Obwohl Niebergall in der zeitgendssischen Theologielandschaft in Deutsch-
land einigen Einfluss besaf3 und teils auch im europdischen Ausland wahrge-
nommen wurde,* hat sein Entwurf zu Beginn und Mitte des 20. Jh. kaum Schule

Ulrich Schwab, ,,Religionswissenschaftlich-empirische Praktische Theologie: Friedrich Nieber-
gall.“ In Geschichte der Praktischen Theologie. Dargestellt anhand ihrer Klassiker, hg. von Christi-
an Grethlein, Michael Meyer-Blanck. Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt, 2000, 237-278, hier
250 f.; Ruth Conrad, Kirchenbild und Predigtziel. Eine problemgeschichtliche Studie zur ekklesio-
logischen Dimension der Homiletik, Praktische Theologie in Geschichte und Gegenwart, Band 11.
Tiibingen: Mohr Siebeck, 2012, 402f.

3 Sowohl)org V. Sandberger als auch Henning Luther haben in ihren Arbeiten zwar einige der
theologischen Leitbegriffe Niebergalls (u. a. Erziehung, Psychologie, Persénlichkeit, Gemein-
schaft, Religion) systematisch und werkgenetisch dargestellt, die als solche auch in der ,,Prakti-
schen Dogmatik“ eine Rolle spielen (vgl. Sandberger, Pddagogische Theologie, 24—109; Luther,
Religion, Subjekt, Erziehung, 69—272). Sie haben daraus aber keine grundsétzlichen Schliisse
tiber Inhalt und Aufgabe einer sich als ,,praktisch“ verstehenden Dogmatik gezogen, sondern sie
in andere Bereiche ausgezogen. Fast {iberraschend ist es jedoch, dass auch der aktuelle, umfas-
sende Sammelband zu Niebergalls Leben und Werk aus Anlass seines 150. Geburtstages (David
Kabisch [Hg.], Friedrich Niebergall. Werk und Wirkung eines liberalen Theologen, Praktische Theo-
logie in Geschichte und Gegegnwart, Band 19. Tiibingen: Mohr Siebeck, 2016) fiir diesen Bereich
seines Werkes eine inhaltliche Liicke ldsst, auch wenn Bernd Schréder den programmatischen
Charakter der ,,Praktischen Dogmatik“ fiir das Verstehen von Niebergalls Werk richtig benennt
(vgl. Bernd Schréder, ,,Beeinflussung durch Ubertragung von Werten. Friedrich Niebergalls Religi-
onspadagogik in seinen Marburger Jahren.“ In: Kdbisch [Hg.], Friedrich Niebergall, 41-58, hier
41-414). Die Schlussfolgerung Dietrich ZilleBens, Niebergall sei ,,an der Erérterung dogmatischer
Wabhrheit [...] wenig interessiert* (Dietrich ZilleBen, ,,Friedrich Niebergall [1866-1932].“ In Klassi-
ker der Religionspddagogik, Festschrift fiir Klaus Wegenast, hg. von Henning Schroer, Dietrich
ZilleRen. Frankfurt am Main: Diesterweg, 1989, 161-180, hier 174) ist also gerade nicht zutreffend.
NB: Niebergall wird in Kdbischs Sammelband und auch in meiner folgenden Untersuchung als
Adept ,liberaler Theologie im Gefolge Albrecht Ritschls gesehen. Dies geschieht im Bewusstsein,
dass ,liberal“ hier ein nachtragliches theologiegeschichtliches ,,Label“ ist. Niebergall selbst be-
vorzugte die Selbstbezeichnung ,,moderne Theologie“ und wollte sich darin gerade von einer
bestimmten Richtung ,,liberaler Theologie* des 19. Jh. wie auch von der aufkommenden ,,dialekti-
schen Theologie“ abgrenzen (vgl. dazu Conrad, Kirchenbild und Predigtziel, 350 mit Anm. 232).

4 Sowar Niebergall 1913-1915 Vorsitzender des ,,Bundes fiir Reform des Religionsunterrichts*
und hat in zeitgenossischen religionspadagogischen Fachorganen mafigeblich gewirkt. Vgl. dazu
Henrik Simojoki, ,Unbeirrbare liberale Stetigkeit? Friedrich Niebergall im Kontext der Diskurse
seiner Zeit.“ In Kabisch (Hg.), Friedrich Niebergall, 25—40, hier bes. 27-30. Zur transnationalen
Wirksamkeit Niebergalls vgl. David Kabisch, Bernd Schréder, ,,Ansté3e und Perspektiven. Aufga-
ben der (historischen) Religionspddagogik im Gesprach mit Friedrich Niebergall.“ In Kébisch (Hg.),
Friedrich Niebergall, 217-231, hier 227-231. Auf die organisierte staatliche Lehrerausbildung
dagegen besaf} Niebergall kaum Einfluss, vgl. David Kabisch, ,,Praktisch-theologische Bildungs-
rdume. Friedrich Niebergall und die Institutionen der Pfarrer- und Lehrerbildung in Hessen,.“ In
Kabisch (Hg.), Friedrich Niebergall, 131-153, v. a. das Fazit 152.



DE GRUYTER Friedrich Niebergalls ,,Praktische Dogmatik“ =—— 209

gemacht.” Zunichst fand sie in der damaligen theologiegeschichtlichen Situa-
tion der aufstrebenden Dialektischen Theologie, in der Niebergall selbst einen
»neoorthodoxen Widerstand“ gegen den ,,modernen Menschen* sah,® wegen
ihres empirischen, psychologischen und anthropologischen Interesses zum Teil
scharfe Ablehnung.” So ist von Karl Barth ein (dann allerdings nicht gedruckter)
Satz aus dem Entwurf zum Vorwort der ersten Auflage seines Romerbriefs von
1919 iiberliefert, der an Deutlichkeit nichts zu wiinschen iibrig ldsst: ,,Die Tatsa-
che, daf3 die heutige Theologie iiber die historische Karnerarbeit hinaus nichts
Besseres zu bieten weif als psychologische und pastorale Plattheiten a la Nieber-
gall, halte ich fiir eines der bedenklichsten Symptome des geistigen Marasmus
unsrer Zeit.“® In Barths Vorwort zur zweiten Auflage ist der Hinweis auf Nieber-
gall zwar weniger offen polemisch geraten, trdgt den Spott aber dennoch in sich:
»Meinen die Historiker denn wirklich, damit hétten sie ihre Pflicht gegeniiber
der menschlichen Gesellschaft erfiillt, daf} sie re bene gesta im fiinften Band
— Niebergall das Wort erteilen?*’ Hier ist darauf angespielt, dass Niebergalls
Praktische Auslegung des Neuen Testaments fiir Prediger und Religionslehrer zuerst
1909 als fiinfter Band der historisch-kritischen Kommentarreihe Handbuch zum
Neuen Testament (HNT) erschienen war.'® Dabei handle es sich um nichts ande-
res als eine nachtragliche Verflachung der Exegese zur Anleitung einer blofien
Erbaulichkeit, welche nicht nur sowohl die Aufgabe der Exegese wie der Predigt
verkennt, sondern in der sich auch die Auflésung der Schriftauslegung als ge-
meinschaftliche Aufgabe aller Theologie zeige. Besonders in diesem Sinne hat
dann auch Rudolf Bultmann (der seit 1922 Niebergalls Kollege in Marburg war)

5 Zur Rezeptionsgeschichte Niebergalls vgl. Plagentz, Schwab, ,,Religionswissenschaftlich-
empirische Praktische Theologie: Friedrich Niebergall“, 272-275; Conrad, Kirchenbild und Pre-
digtziel, 348-351.

6 Vgl. Luther, ,,Praktische Theologie als Praktische Wissenschaft®, 446 f.; Conrad, Kirchenbild
und Predigtziel, 348 f. Karl Barth und Eduard Thurneysen zdhlen fiir Niebergall darum bereits zur
»Nachmoderne®, vgl. Friedrich Wintzer, Die Homiletik seit Schleiermacher bis in die Anfdnge der
,dialektischen Theologie‘in Grundziigen, Arbeiten zur praktischen Theologie, Band 6. Gottingen:
Vandenhoeck & Ruprecht, 1969, 177.

7 Vgl. auch Sandberger, Pddagogische Theologie, 12—-15.

8 Karl Barth, Der Romerbrief (Erste Fassung) 1919, hg. von Hermann Schmidt, Karl Barth Gesamt-
ausgabe, Band I1/1. Ziirich: Theologischer Verlag Ziirich, 1985, 597.

9 Barth, Karl: Der Romerbrief (Zweite Fassung) 1922, hg. von Cornelis van der Kooi, Katja Tolstaja,
Karl Barth Gesamtausgabe, Band Il/13. Ziirich: Theologischer Verlag Ziirich, 2010, 13.

10 Friedrich Niebergall, Praktische Auslegung des Neuen Testaments fiir Prediger und Religi-
onslehrer, 2 Bande, Handbuch zum Neuen Testament, Band 5/1—2. Tiibingen: J. C. B. Mohr (Paul
Siebeck), 31923 (auBerhalb der Reihe und in einem Band).



210 = Knud Henrik Boysen DE GRUYTER

die Kritik Barths an der ,,Praktischen Auslegung” wértlich aufgenommen." Der
Name Niebergalls gilt den Dialektischen Theologen also geradezu als Chiffre fiir
diejenige Form von Theologie mit der sie nachhaltig zu brechen beabsichtigten.”

Nach dem wissenschaftsparadigmatischen Umbruch der 1960er Jahren er-
kannte man dann in Niebergall zunéchst vereinzelt einen Vorreiter der eigenen
zeitgenossischen Neuausrichtung in der Praktischen Theologie (sog. ,zweite
empirische Wende“), ohne ihn jedoch in breiterer Weise programmatisch heran-
zuziehen.” Weiterfiihrend erschient an seinem iiberaus umfangreichen Werk'
dabei vor allem, die von ihm angedachte soziologische (,,volkskundliche“) und
psychologische Wahrnehmung der ,,Mehrdeutigkeit“ des menschlichen Lebens
in der Moderne und die Aufnahme dieser Erkenntnisse fiir die praktische kirch-
liche Arbeit in Predigt und Unterricht.” In der gegenwdrtigen Forschung gilt
Niebergall dabei zwar noch immer eher als Gréf3e der Disziplingeschichte denn
als Wegbereiter, ist jedoch inzwischen in seinem Status als ,,Klassiker* der Prak-
tischen Theologie und Religionspdadagogik unbestritten.’

11 Rudolf Bultmann, ,,Das Problem einer theologischen Exegese des Neuen Testaments.“ Zwi-
schen den Zeiten 3 (1925): 334-357, hier 357. Zu anderen despektierlichen brieflichen AuBerun-
gen Bultmanns {iber Niebergall, in denen er ihn als lacherlichen ,,Faselhans“ bezeichnete vgl.
Kabisch, ,,Praktisch-theologische Bildungsraume*, 152 mit Anm. 65.

12 Vgl. auch Sandberger, Pddagogische Theologie, 13.

13 Aus dieser Zeit stammen die fachhistorisch ausgerichteten Arbeiten von Wintzer, Die Homile-
tik seit Schleiermacher bis in die Anfdnge der ,dialektischen Theologiein Grundziigen, 171-179;
Sandberger, Pddagogische Theologie; Steck, Das homiletische Verfahren; Gert Otto, ,,Moderne
Predigt als Erziehung des Horers. Friedrich Niebergall.“ In Ders., Von geistlicher Rede. Sieben
rhetorische Profile. Giitersloh: Giitersloher Verlagshaus Gerd Mohn, 1979, 79-91; Luther, Religion,
Subjekt, Erziehung; Luther, ,,Praktische Theologie als Praktische Wissenschaft*; Wilhelm Grab,
»Dogmatik als Stiick der Praktischen Theologie. Das normative Grundproblem in der praktisch-
theologischen Theoriebildung.“ Zeitschrift fiir Theologie und Kirche 85 (1988): 474—492, hier
477-481; ZilleBen, ,Friedrich Niebergall (1866-1932)“ (ZilleRen formuliert bereits eine Sichtung
und Kritik der damaligen Niebergall-Forschung, so dass hier ein gewisser Abschluss dieser Phase
zu erkennen ist). Der gerade nicht-programmatische Anschluss dieser Rezeptionen an Niebergall
wird besonders darin deutlich, dass etwa Henning Luther sein Anliegen explizit so umschreibt,
dass es ihm ,,nicht um das Programm eines Niebergall redivivus“ gehe, ,,sondern um die Aufkla-
rung problemgeschichtlicher Entwicklungslinien und die kritische Rekonstruktion bestimmter
Fragestellungen“ (Luther, Religion, Subjekt, Erziehung, 70 f.; zu Luthers Niebergall-Rezeption vgl.
jetzt Ulrike Wagner-Rau, ,,Ein kritischer Sympathisant. Henning Luthers Rezeption der praktischen
Theologie Friedrich Niebergalls.“ In Kabisch [Hg.], Friedrich Niebergall, 179-198).

14 Luther, Religion, Subjekt, Erziehung, 379-392 listet 580 (!) eigenstdndige Veréffentlichungen
Niebergalls auf.

15 Vgl. Plagentz, Schwab, ,Religionswissenschaftlich-empirische Praktische Theologie: Friedrich
Niebergall®, 276.

16 So setzt sich die fachhistorische Heranziehung v. a. in der Predigtlehre und der Religions-
padagogik weiterhin fort und hat sich in den letzten Jahren verstarkt (vgl. auch David Kébisch,



DE GRUYTER Friedrich Niebergalls ,,Praktische Dogmatik® = 211

2 Niebergalls Theorie der ,,Beeinflussung*

Niebergall Ansatz dreht sich insgesamt darum, eine ,,Gesamtanschauung* der-
jenigen ,,Gedankenkreise®, ,,Systeme“, ,,Bruchstiicke* und ,,Werturteile“ zu ge-
winnen, welche als ,,Uberzeugungen® das ,geistige” und das ,,praktische Leben*
von Menschen prigen.” Ausgangspunkt ist es also, die geistige Verfassung jener
Situation der Gegenwart zu verstehen, auf welche das Christentum mit seiner
Botschaft trifft. Dieses Verstehen ist darum fiir die Praktische Theologie notwen-
dig, weil der Pfarrer (zu Niebergalls Zeiten noch ohne weibliches Pendant) in
eben diese vielfach geprégten Vollziige ,,praktischen Lebens® in seiner Gemeinde
eintritt. Und dies geschieht eben mit der Aufgabe, nun seinerseits die christliche

»[...] Gesamtanschauung von Leben und Welt [...] lehrméBig [...] jedem neuen Geschlecht
nahe zu bringen, in der Hoffnung, daf sie nicht nur in sein Inneres [...] eindringe, sondern

»Einleitung®. In Ders. [Hg.], Friedrich Niebergall, 1-21, hier 20 f.): Vgl. etwa Matthias Heesch, Lehr-
bare Religion? Studien (iber die szientistische Theorieiiberlieferung und ihr Weiterwirken in den
theologisch-religionspddagogischen Entwiirfen Richard Kabischs und Friedrich Niebergalls, Theo-
logische Bibliothek Topelmann, Band 8o. Berlin, New York: Walter de Gruyter, 1997; Lars Emersle-
ben, Kirche und Praktische Theologie. Eine Studie iiber die Bedeutung des Kirchenbegriffes fiir die
Praktische Theologie anhand der Konzeptionen von C. I. Nitzsch, C. A. G. v. Zeschwitz und Fr. Nie-
bergall, Theologische Bibliothek Topelmann, Band 99. Berlin, New York: Walter de Gruyter, 1999;
Plagentz, Schwab, ,,Religionswissenschaftlich-empirische Praktische Theologie: Friedrich Nieber-
gall“; Folkart Wittekind, ,,Karl Barth und die moderne Predigt. Homiletik und Glaubensverstdandnis
bei Niebergall, Tillich und Barth.“ Zeitschrift fiir Theologie und Kirche 98 (2001): 344—-371, 351—
357; Hans-Martin Dober, ,,Die moderne Predigt. Uber Friedrich Niebergalls Homiletik.“ In Klassiker
der protestantischen Predigtlehre. Einfiihrungen in homiletische Theorieentwiirfe von Luther bis
Lange, hg. von Christian Albrecht, Martin Weeber. Tiibingen: Mohr Siebeck, 2002, 161-183; Achim
Plagentz, Religion lehren? Eine theoriegeschichtliche Untersuchung zur liberalen Religionspdd-
agogik im Kontext der Reformpddagogik, Jugend in Kirche und Gesellschaft, Band 1. Miinster: Lit,
2006, 221-282; Martina Kumlehn, Gedffnete Augen — gedeutete Zeichen. Historisch-systematische
und erzihltheoretisch-hermeneutische Studien zur Rezeption und Didaktik des Johannesevan-
geliums in der modernen Religionspddagogik, Praktische Theologie im Wissenschaftsdiskurs 1.
Berlin, New York: Walter de Gruyter, 2007, 8—40; Conrad, Kirchenbild und Predigtziel, 343-409;
David Kabisch, ,Von der Katechetik zur Religionspddagogik? Friedrich Niebergall und die Religi-
onslehrererbildung in Marburg.“ In Protestantismus und Gesellschaft. Beitrdge zur Geschichte
von Kirche und Diakonie im 19. und 20. Jahrhundert, Festschrift fiir Jochen-Christoph Kaiser, Kir-
che und Gesellschaft, Augsburg, Band 47. hg. von. Tobias Sarx, Rajah Scheepers, Michael Stahl.
Stuttgart: Kohlhammer, 2013, 451-462; Ders. (Hg.), Friedrich Niebergall; Friedrich Schweitzer,
»Praktische Theologie als ,religionswissenschaftlich begriindete Religionspddagogik‘. Das Pro-
gramm und Religionsverstandnis Friedrich Niebergalls (1866-1932).“ In Die Religion der Biirger.
Der Religionsbegriff in der protestantischen Theologie vom Vormdrz bis zum Ersten Weltkrieg, hg.
von. Georg Pfleiderer, Harald Matern.Tiibingen: Mohr Siebeck, 2021, 671-683.

17 Vgl. Niebergall, ,,Die Aufgabe einer praktischen Dogmatik*, 243 f.



212 = Knud Henrik Boysen DE GRUYTER

auch [...] mit dem Anspruch [...] ein Stiick Einfluf} auf das geistige Leben der Gesamtheit der
einzelnen darzustellen.“*®

Die kirchliche Aufgabe besteht also darin, selbst Einfluss auf die vielfaltigen
priagenden Uberzeugungen von Menschen zu nehmen. Aus diesem Grund ist
auch die Praktische Theologie fiir Niebergall insgesamt ,,kirchliche Gemeinde-
erziehung®,” sie ist in ihrer Ganzheit Piddagogik bzw. Erziehung,” in dessen
Zentrum der Pfarrer als Erzieher steht, der sowohl durch seine Personlichkeit
wie auch durch seine Lehre Einfluss auf das Leben der Gemeinde nimmt.

Diese dem Pfarrer aufgetragene ,,Beeinflussung® stellt nun zugleich eine
duBlerst schwierige Angelegenheit und doch auch die ,,Hauptfrage aller Seelenlei-
tung“*' dar. Grundsitzlich muss es sich bei ihr um eine ,Vermittlung® zwischen
den Extremen eines ,wenn auch noch so gldubigen Nichtstun[s], das alles dem
Geist Gottes oder der Entwicklung iiberldft“, und eines ,Bekehrungstriebls], der
alles meint erzwingen zu miissen“** handeln. Inhaltlich vollzieht sich die ,,Be-
einflussung® darin, biblisch-dogmatisch und traditionell geformte und zugleich
die praktische Arbeit organisierende ,,Ideale“* einer Einheit von christlichem
Leben, christlicher Gemeinschaft und christlichem Denken in die uniiberschau-
bar diversen Lebensvollziige der Gemeindeglieder einzubringen. Auf diese Weise
soll dann schlieflich ,.eine ideale Gemeinde angebahnt werde[n]“** auch wenn
diese zugleich empirisch ,noch so unerreichbar“* sei.

Niebergalls Ansatz geht dabei von der empirisch ,,gegebene[n] Gemeinde*
aus, wie sie einst ,,aus dem Brunnquell urwiichsiger christlicher Frommigkeit
hervorgegangen® ist. Zugleich ist diese ,,empirische Gemeinde* als solche aber
auch das ,,Ziel der Arbeit und, soweit sie schon vorhanden ist, das wesentliche

18 Niebergall, ,,Die Aufgabe einer praktischen Dogmatik®, 244.

19 Vgl. den Untertitel von Niebergalls Hauptwerk: Lehre von der kirchlichen Gemeindeerziehung
auf religionswissenschaftlicher Grundlage.

20 Vgl. Luther, ,Praktische Theologie als Praktische Wissenschaft®, 437; Plagentz, Schwab,
»Religionswissenschaftlich-empirische Praktische Theologie: Friedrich Niebergall“, 252 f.; Bernd
Dressler, ,,Die Kirche als ,Erziehungsanstalt‘ und Bildungsinstitution. Oder: Hat uns Friedrich
Niebergall bildungstheoretisch noch etwas zu sagen?“ In: Kébisch (Hg.), Friedrich Niebergall, 199—
214, hier 200-202; ausfiihrlich Sandberger, Pddagogische Theologie; Luther, Religion, Subjekt,
Erziehung, 96-104, 111-169.

21 Niebergall, PTh I, 287.

22 Niebergall, PTh I, 285.

23 Vgl. die Darstellung bei Niebergall, PTh /, 14—28.

24 Niebergall, PTh I, 287.

25 Niebergall, PTh I, 285.



DE GRUYTER Friedrich Niebergalls ,,Praktische Dogmatik® = 213

Mittel zu seiner Verwirklichung.“26 Es ist also stets das plurale ,Vorhandene*

von dem in der kirchlichen Praxis je neu auszugehen ist, dieses Vorhandene soll
jedoch zugleich durch die Arbeit des Pfarrers immer auch in die Richtung auf
das nie vollends zu verwirklichende ,,Ideal“ gebracht werden.” Die pastorale
Gemeindeerziehung ist in diesem Sinne dann zugleich immer auch als eine ,,Hilfe
zZur Lebensbew.éiltigung“28 fiir die Gemeindeglieder innerhalb der empirischen
Gemeinde zu verstehen, weil durch sie das vorliegende Leben, so wie es sich
derzeit verhilt, stets neu auf eine ,,ideale® christliche Ausrichtung gebracht
werden soll. Niebergall fasst diese Aufgabe so zusammen:

,»Es kommt darauf an, Geist anzubieten, und zwar Geist als sittliche Kraft, als religios christ-
liches Lebensgut, und nicht ohne Gedanken dariiber, woher er kommt und wohin er fiihrt.
[...] Wir k6nnen [...] nur Reize anbieten, die aufgenommen werden, wie es der Eigenart der
andern entspricht.“*?

Dabei kann sich diese ,,Beeinflussung® fiir Niebergall in keiner Weise als eine
Lerzwungene Gleichheit” vollziehen, nach der am besten alle Christen eine kon-
forme, stromlinienférmige Einheit werden sollten, die alle dasselbe denken und
glauben, sondern sie besteht vielmehr in der Wahrnehmung, dass ihre ,,Stdrke
in der Mannigfaltigkeit“ liegt.*®

»Das religiose Ideal darf nicht und kann nicht einheitlich sein, wie wir alle immer gar zu
gern unsere Eigenart als absolut und die der andern héchstens als Eigenart, wenn nicht als
abnorm betrachten méchten. Haben wir uns all die verschiedenen Arten, Grade, Farbungen
vor Augen fiihren lassen, wie sie aus Natur, Charakter und Geschichte kommen,>' so werden

26 Niebergall, PTh 1, 270. Diesem grundlegenden Ansatz folgt auch die Einteilung von Niebergalls
Lehrbuch: Die Verwirklichung der ,,Gemeinde“ ist das ,,Ziel der Gemeindearbeit* (Erster Hauptteil).
Der Ausgangspunkt dieser Arbeit muss jedoch eben die empirisch ,,gegebene Gemeinde“ (Zweiter
Hauptteil) sein. Und nur diese bereits vorhandene Gemeinde selbst kann diejenige ,,Trdgerin
der Arbeit“ (Dritter Hauptteil) und ,,Inhaberin der Krafte“ (Vierter Hauptteil) sein, welche zu ihrer
eigenen Verwirklichung im Sinne des Ideals hinfiihren.

27 Niebergall nennt dies auch den ,,Kirchenbauplan“ hin zum ,,Ideal der lebendigen Gemeinde“,
vgl. Niebergall, PTh I, 268-276.

28 So die passende Uberschrift bei Wintzer, Die Homiletik seit Schleiermacher bis in die Anfédnge
der ,dialektischen Theologie‘in Grundziigen, 171, vgl. auch 173 f.

29 Niebergall, PTh/, 302.

30 Niebergall, PTh/, 287.

31 Der Nachzeichnung dieser vielfdltigen Pragungen der ,,gegeben Gemeinde* durch ,,Natur-
grundlagen® (Volk, Geschlecht, Verstand etc.), individuellen Charakter, historische gewachsene
Traditionsbildungen und das Berufsleben hatte Niebergall bereits zuvor einen Hauptteil seines
Lehrbuchs unter der (an die Begriffshildung von Paul Drews angelehnten) Uberschrift ,,religiose
Seelen- und Volkskunde*“ gewidmet (vgl. Niebergall, PTh I, 31—-167). Besonders dieser Teil von



214 = Knud Henrik Boysen DE GRUYTER

wir darauf verzichten, allen Baumen eine Rinde wachsen zu lassen. Freilich darf auch nicht
alles so bleiben, wie es gewachsen ist [...]. Die mancherlei Gaben miissen von einem Geiste
verbunden werden, wenn es denn eine leidliche Gemeinde geben soll; aber innerhalb dieses
Geistes darf jeder seine Gabe haben und seine Sprache reden.“3*

Die Pluralitdat und Diversitat der verschiedenen Lebensentwiirfe hat also kon-
stitutive Kraft fiir die Art und Weise, wie christliche Gehalte in sie eingebracht
werden sollen oder konnen. Aus diesem Grund aber bestehe die eigentliche
Aufgabe darin,

,»[...] daf’ sich die Mannigfaltigkeit der gegebenen Naturen nicht iippig auswachse und alle
Kréfte verliere, sondern daf3 sie sich von verschiedenen Punkten aus dem Einen ndhere; nur
so besteht wirklich der Leib Christi aus verschiedenen Gliedern, die seine Vollkommenheit
ausmachen, welche ihnen allein nicht erreichbar ist.“>?

Weil der Leib Christi selbst aus vielfdltigen Gliedern besteht, kann es keine
Einheitsmethode und keine Einheitsideale des Christentums geben, auf deren
Anerkennung hin man nun alle Glieder ,einnorden“ miisste, sondern diese
»idealen“ Gehalte des Christentums als solches gehen auf genauso vielfiltige
Weise in diesen Leib ein, wie er Glieder hat. Um diesem Grundsatz gerecht zu
werden, habe die Theorie die korrespondierende Aufgabe,

,[...] auf Wege zu sinnen, wie jenes Eine den vielen und mannigfaltigen Einzelnen wirklich zu
eigen werde und ganz mit dem ich verwachse, mag auch dieses Ich einen starken Einschlag
von Eigenheit mit dazu bringen. [...] Jedenfalls bedeutet [... es] eine Abwehr, und zwar gegen
alle Versuche, [...] jene Strebungen nach dem Geistigen und der Gemeinschaft samt den

Niebergalls Entwurf gilt heute jedoch als ,,voll von grofibiirgerliche[n] Vorurteilen und Peinlich-
keiten“, da die bis ins Physiognomische reichenden phanomenologischen Beschreibungen etwa
der ,,kleinen Leute“ durch keinerlei soziologische oder selbstkritische Einsichten korrigiert wer-
den, sondern sich in heute teils satirisch zu lesende Polemiken ergehen (Michael Meyer-Blanck,
»[Rez.] Friedrich Niebergall, Werk und Wirken eines liberalen Theologen*, Praktische Theologie
in Gesellschaft und Geschichte, Band 19. Tiibingen: Mohr Siebeck, 2016.“ Theologische Litera-
turzeitung 142 [2017]: 962-964, hier 963). Fortschrittlich daran ist dennoch, dass Niebergall mit
seinen, allerdings vollkommen unmethodisch vorgehenden Beschreibungen die tatsachlichen
pluralen, individuellen, psychologischen und geschichtlichen Pragungen der Gemeinde seiner
Gegenwart erheben wollte, um dariiber in Erfahrung zu bringen, wie die christliche Predigt von ei-
nem bestimmten Milieu iberhaupt aufgenommen und gehort werden kann. Ein Ansatz mit dem er
die viel spater aufkommenden soziologischen ,,Milieu-“ oder ,,Sozialraumanalysen* von der Ge-
meindearbeit vorgangigen ,,Konfessionskulturen“ oder ,,Mitgliedschaftsverhalten“ vorwegnahm.
32 Niebergall, PTh/, 286f.

33 Niebergall, PTh I, 287.



DE GRUYTER Friedrich Niebergalls ,,Praktische Dogmatik® = 215

sie tragenden Erkenntnissen des Glaubens einfach mit Gewohnheit oder Gewalt der Seele
Jiiberzuziehen, woraus noch lange keine Ueberzeugung wird.“3*

Die mannigfachen Antriebskréfte des christlichen Glaubens sollen also mit der
kirchlichen Arbeit des Pfarrers so zusammengefiihrt werden, dass sie in ihrer
Vielfalt erhalten und doch zugleich in Richtung auf das dieser Vielfalt zugrunde-
liegende christliche ,,Ideal“ gebracht und an diesem gehalten werden. Henning
Luther hat diesen Ansatz Niebergalls treffend zusammengefasst:

,»[O]bjektiver Gehalt der Religion und der christlichen Uberlieferung einerseits und aktuelle
kirchliche Tétigkeit andererseits [treffen] zusammen. Die duf3ere (extrinsische) Wirkungsauf-
gabe der kirchlichen Arbeit geht {iberein mit der inneren (intrinsischen) Wirkungstendenz
von (christlicher) Religion und Religiositit (Frdmmigkeit).“3

3 Die Aufgabe einer ,,Praktischen Dogmatik*

An seine Bestimmung der kirchlichen Praxis als ,,Beeinflussung® der Einzelnen
und der Gemeinde im Sinne der christlichen ,]Ideale“ kniipft Niebergall nun
eine heftige Kritik an der vorherrschenden historischen Ausbildung an den theo-
logischen Fakultdten an, welche die Pfarrer in keiner Weise auf diese Aufgabe
vorbereiten:

,Dieser Dienst [...] erfordert vor allem eines, dafy der Mann, der so viel predigen und lehren
muf3, auch wisse, was er zu sagen hat. Dazu verhilft ihm aber nicht der {ibliche Betrieb der
geschichtlichen Ficher [...]. Es ist [e]ine Gesamtiiberzeugung notig, die der Prediger haben
muf}, um einen festen Halt zu besitzen; und diese muf3 er im Lauf seiner Wirksamkeit in
die Seelen seiner Pfleglinge hiniiberzudringen suchen, wobei immer wieder vorbehalten
werden muf3, dafi sie, fern davon ganz als solche aufgenommen, verstanden und behalten
zu werden, in verschiedenem Grad von Klarheit Besitztum der Seelen zu werden bestimmt
ist. Mit einem Wort: ein Prediger und Religionslehrer darf nicht nur Erlebnisse, Eindriicke
und Stimmungen, sondern er muf3 auch eine Gesamtanschauung, kurz herausgesagt, eine
Dogmatik haben. [... Ansonsten] entwickeln sich beide [sc. wissenschaftliche Theologie und
kirchliche Praxis] auf die bekannte Weise auseinander: die Praxis lebt von ,Erlebnissen‘ und
von so oder so beschaffener Amtsgewohnheit, und die Theologie bleibt als totes Kapital im
Geiste liegen, bis sie langsam dem Gedéachtnis entschwindet.“3°

34 Niebergall, PTh 1, 287.
35 Luther, Religion, Subjekt, Erziehung, 103.
36 Niebergall, ,,Die Aufgabe einer praktischen Dogmatik®, 244 f., 250.



216 =—— Knud Henrik Boysen DE GRUYTER

Niebergalls theologisches Interesse gilt also einer Dogmatik, die der Pfarrperson,
die innerhalb professioneller Praxisaufgaben steht, dabei hilft, diese Praxisauf-
gaben in einer kohdrenten Weise mit dem zu verbinden, was in legitimer Weise
als genuin christlich gelten darf. So formuliert Niebergall schon 1901 programma-
tisch: ,,Die ganze Theologie ist doch fiir den Pfarrer da, der wieder fiir die Leute
da ist, um ihnen Antriebe und Trost, Orientierung iiber das Ziel des Lebens und
Gewissheit dariiber zu geben. Darum brauchen wir eine Dogmatik.“*

Wie gelingt es, in der Vielfalt des gelebten Lebens, innerhalb dessen die
Pfarrperson ihre praktische Arbeit tut, zugleich eine feste Grofle dessen zu eta-
blieren, was als anerkanntermafien ,,christlich“ in diese Vielfalt eingebracht
werden kann? No6tig ware dazu eine Dogmatik, die diese Praxisanforderungen
ihrerseits in sich aufgenommen hat, so dass sie eben zu einer ,Praktischen
Dogmatik” wird. Sie soll ,,den Raum zwischen theoretischer und praktischer
Beschiftigung mit der Theologie auffiillen*®. Dies bedeutet fiir Niebergall nicht,
dass sie dogmatische Losungen fiir konkrete Praxissituationen aufzeigen soll, sie
sollte jedoch das Potential fiir eine praktische Auswertung in sich tragen, welche
»die praktischen Wirkungen von Religion und Theologie bedenkt und religiose
Praxis auf ihre theologischen Voraussetzungen und Implikationen befragt“*, so
dass diese in ihre Urteilshildung einbezogen werden. Diese dogmatischen Urteile
aber sollen dann von der Praktischen Theologie nicht einfach aus der Dogmatik
iibernommen werden, sondern diese sollen vielmehr so dargeboten werden, dass
die Praktische Theologie sie ihrerseits selbst rekonstruieren und nutzbar machen
kann.*° Eine ,Praktische Dogmatik® miisste damit fiir Niebergall

,L...] ein System darbiete[n], daf3 auch praktisch wertvoll werden kann. [... Ihr] eigentliches
Absehn muf nach wie vor darauf gerichtet bleiben, Erkenntnisse theoretischer Art zu geben,
wie sie zwar mit [...] praktischen Beziehungen verwoben, [...] den Anspruch aufrecht erhilt,
ein Bild der gottlichen Dinge zu bieten, wie sie dem Glauben erscheinen. [...] Es kommt also
darauf an, planméf3ig und grundsatzlich dariiber nachzudenken, wie dogmatisches Gut in
homiletisches und katechetisches verwandelt werden kann. Dogmatik bleibt, was sie ist und
behélt ihren Eigenwert; aber es schlief3t sich an sie eine Arbeit eigener Art an, sie gleichsam
fiir den wirklich praktischen Gebrauch weiterzubilden und fihig zu machen. [...] Aus einem
Gefiige dogmatischer, also theologisch-logischer Art, das Wirklichkeit abbildet, soll dann
ein teleologisch-pidagogisches werden, das Wirksamkeit unterstiitzt.“*"

37 Niebergall, ,,Die Bedeutung der Kaftan’schen Dogmatik fiir die Praxis®, 272.

38 Niebergall, Die paulinische Erlésungslehre im Konfirmandenunterricht und in der Predigt, 4o0.
39 Luther, ,,Praktische Theologie als Praktische Wissenschaft*, 438.

40 Vgl.Plagentz, Schwab, ,Religionswissenschaftlich-empirische Praktische Theologie: Friedrich
Niebergall®, 251.

41 Niebergall, ,,Die Aufgabe einer praktischen Dogmatik®, 247 f.; vgl. ganz dhnlich schon Nieber-
gall, ,Die Bedeutung der Kaftan’schen Dogmatik fiir die Praxis“, 271f.; Niebergall, Die paulinische
Erlésungslehre im Konfirmandenunterricht und in der Predigt, 41f.



DE GRUYTER Friedrich Niebergalls ,,Praktische Dogmatik® = 217

Damit schlief3t sich Niebergall an seinen Lehrers Julius Kaftan an, fiir den die
ganze Durchfiihrung materialer Dogmatik letztlich dazu dient, ,,den Satz von
dem praktischen Charakter der Religion [...] zu beweisen“*. Zeitgendssisch
trifft er sich aber eigentlich noch deutlicher mit Ernst Troeltschs bekannten
Diktum, die Dogmatik sei ,,ein Stiick der praktischen [sic!] Theologie, und zwar
ihr wichtigstes“, da sie eben einen dezidiert ,praktischen Zweck* verfolge.®
Dieser praktische Zweck liegt fiir Troeltsch

»[...] in der Unterweisung von Predigern und Lehrern einer Gemeinschaft und will dieser
einen Leitfaden christlich-religioser Gedanken zu freiem Gebrauch darbieten. Der einzelne
Laie bediirfte eines solchen nicht, sondern kann sich mit einer etwas prinziplosen Mischung
von praktischen Lebenserfahrungen, wissenschaftlichen Theorien und religiésen Apho-
rismen begniigen, wie er das ja auch in der Regel tut. Aber Predigt und Unterricht einer
Gemeinschaft bediirfen einer solchen Anleitung, eines solchen Vorschlages zu geordnetem
religiosem Denken, um eine klare Gedankenrichtung und eine zusammenhaltende Gemein-
samkeit der Grundlehren zu besitzen. Auch erklért sich bei diesem Zweck der weitgehende
Anschluf3 an die Formen, Worte und Lehren der Ueberlieferung, die [...] fiir das Ganze die
Kontinuitit festhalten [...].“4

Dieser von Troeltsch und Kaftan skizzierte inhdrente Praxischarakter der Dog-
matik aber soll fiir Niebergall nun eben auch von praktisch-theologischer Seite
mit eigener Methodik und Zielsetzung (als ,,Arbeit eigener Art“) fortgefiihrt und
so erst zur wahren Erscheinung gebracht werden. Anders als Troeltsch ordnet
er damit die Dogmatik nicht insgesamt der praktischen Seite der Theologie zu,
sondern nur die Zielsetzung und Fortfiihrung ihrer Theorien in der wirksamen
Praxis des Pfarrers, wiahrend er ihr weiterhin zugesteht, auch Dariiberhinausge-
hendes leisten zu kdnnen, welches jedoch dann im Bereich der ,theoretischen“
Religionsphilosophie, Metaphysik oder der Theologiegeschichte liegt.

Die praktisch-theologische Aufgabe der ,,Praktischen Dogmatik” mdchte Nie-
bergall dabei noch genauer als ,,religionspsychologisch” fassen, indem sie auch

42 Julius Kaftan, Dogmatik, Grundriss der theologischen Wissenschaften, Band 5/1. Freiburg
u.a.: ). B. C. Mohr (Paul Siebeck), 1897, 13. Zum durchgehenden Anschluss an Kaftan vgl. Nieber-
gall, ,,Die Bedeutung der Kaftan’schen Dogmatik fiir die Praxis“, 273—-284. In der dort gegebenen
Zusammenfassung der Kaftan’schen Dogmatik steckt im Grunde der gesamte Aufriss von Nieber-
galls eigenem Ansatz und Verstdndnis der einzelnen Lehrstiicke. Vgl. auch Niebergall, Die paulini-
sche Erlosungslehre im Konfirmandenunterricht und in der Predigt, 40-55. Zur programmatischen
Ubereinstimmung zwischen Niebergall und Kaftans Dogmatik vgl. bereits Sandberger, Piddagogi-
sche Theologie, 131, 133; Schréder, ,,Beeinflussung durch Ubertragung von Werten®, 50-52.

43 Ernst Troeltsch, ,,Die Dogmatik der ,religionsgeschichtlichen Schule‘ [1913].“ In Ders., Zur
religidsen Lage, Religionsphilosophie und Ethik, Gesammelte Schriften, Band 2. Tiibingen: J. C. B.
Mohr (Paul Siebeck), 1913, 500-524, hier 51s.

44 Troeltsch, ,,Die Dogmatik der ,religionsgeschichtlichen Schule

““

» 515.



218 =—— Knud Henrik Boysen DE GRUYTER

kldren soll, ,wie man als Verkiindiger die Worte und besonders die Bilder zu
wihlen hat, um die beabsichtigten Wirkungen zu erzielen“*. Niebergall méch-
te also iiber Troeltsch hinaus in der Praktischen Dogmatik gerade auch jene
»praktischen Lebenserfahrungen, wissenschaftlichen Theorien und religiosen
Aphorismen“ miterfassen, und zwar eben weil sie das religiose Leben der Laien
pragen, denen ja gepredigt werden soll. Durch ihre praktisch-dogmatische Bear-
beitung soll es dem Pfarrer dann ermdoglicht werden, diese Anschauungen so
weit wie moglich zu erfassen und seine gemeindeerzieherische Arbeit mit ihnen
zu korrelieren. Um dies zu ermdglichen, solle eine Praktische Dogmatik etwa in
der Lage sein, folgende Fragen zu kladren:

~Womit etwa erweckt man die Ehrfurcht vor Gott, womit die GewifSheit, daf3 er unsere Schuld
vergibt, womit die, daf3 der Herr der Welt auch der Inhaber der héchsten Werte ist und
umgekehrt? So weit soll die praktische Dogmatik die Dogmatik an die Praxis heranfiihren:
also neben dem Was auch noch etwas von dem Wie bieten, soweit es mit systematischen
Erkenntnissen zusammenhangt; die Ausgestaltung, die Verteilung und Durchfiihrung solcher
Gedanken im einzelnen bleibt dann den technischen Fachern, der Lehre von der Predigt und
dem Unterricht, i.iberlassen.“46

4 Dieinhaltliche Durchfiihrung der ,,Praktischen Dogmatik*

Der von ihm selbst programmatisch gestellten Aufgabe der ,,Praktischen Dog-
matik® hat sich Niebergall in seinem Lehrbuch der Praktischen Theologie nun
ausfiihrlich unter eben dieser Uberschrift gestellt.”” Im Durchgang durch die
einzelnen Abschnitte fallt jedoch auf, wie sehr hier im Grunde bestimmte tra-

45 Niebergall, ,,Die Aufgabe einer praktischen Dogmatik®, 250. Damit geht er auch iiber Kaftan
hinaus, der einer psychologischen ,,Darlegung [...] der Art, wie die einzelnen psychischen Func-
tionen [sic!] am religiosen Leben beteiligt sind“, keinerlei eigenen ,,Erkenntniswerth“ zumessen
will (Kaftan, Dogmatik, 10).

46 Niebergall, ,,Die Aufgabe einer praktischen Dogmatik®, 250.

47 Niebergall, PTh 1, 313-393. Die Schriftlehre ist den eigentlichen dogmatischen Topoi in einem
eigenen Abschnitt unter der Uberschrift ,,das Wort“ vorgeschaltet (vgl. 306—313). Da Niebergall
»Wort“ als ,,die gesamte Formen- und Wirkungsbreite des in der Schrift substantiell zu Grunde
gelegten Evangeliums, das uns entgegentritt* versteht, das sowohl in Form von ,,Lehre, wie
auch als ,,Personlichkeit” und als ,,praktische Gestaltung* erscheint, ergibt sich aus dem ,,Wort*
darum nicht etwa nur die Praktische Dogmatik, sondern auch die beiden weiteren folgenden
Unterabschnitte iiber die ,,personlichen Kréafte“ in der Gemeinde (d. h. die Pfarrerpersonlichkeit)
und die ,,Gestaltung der Umwelt“ als ,,Volkserziehung“ und als Organisation des Gemeindelebens.
Vgl. dazu Emersleben, Kirche und Praktische Theologie, 245-250, Zitate 245.



DE GRUYTER Friedrich Niebergalls ,,Praktische Dogmatik =—— 219

ditionelle dogmatische Topoi wirksam sind, aus denen dann Schliisse fiir eine
praktische Anwendung innerhalb der pastoralen Arbeit gezogen werden.

4.1 Die dogmatische Grundlegung des Erziehungsbegriffs

Zuerst macht Niebergall eine grundsatzliche Typologie auf zwischen seinem Ver-
standnis der Praktischen Theologie als Gemeindeerziehung und einer biblisch-
dogmatischen Grundlegung des Erziehungsbegriﬂ‘s.48 Das gegenwadrtige Ziel die-
ser Erziehung ist es,

»[...] die Gemeinde, wie sie ist, immer mehr von jenen zwei Gestalten loszumachen, die [...]
alles, was Mensch heif3t beherrschen: es sind die Triebe der Selbstsucht und der Sinnlichkeit
und es ist der Druck, der vom Mechanismus des sinnlich-seelischen Lebens, sowie von der
Macht der Umstdnde und der Leute ausgeht. Fiir das erste kénnen wir biblisch sagen Fleisch,
fiir das zweite aber Gesetz [...].%°

Es féllt Niebergall hier nicht schwer, biblisch und dogmatisch hochvorausset-
zungsreiche Begriffe auf die praktische Arbeit zu beziehen, indem er ihnen einen
eindeutigen gegenwdrtigen praktischen Sinn zuschreibt: Das ,,Gesetz* wird so
als duflerliche ,,Macht der Umstdnde“, die Siinde dagegen als psychologischer
»Irieb® erkldrbar, die beide den Menschen an seiner Personlichkeitswerdung
im Sinne des christlichen Ideals hindern. Die ungleich gr6f3eren Zusammen-
hinge dieser Begriffe in Bibel und Dogmatik, z. B. die Gestalt des Gesetzes als
Gotteswort und als Offenbarer der Siinde, werden dabei ausgeblendet.

In einem zweiten Schritt unterlegt Niebergall nun den Erziehungsbegriff
selbst dogmatisch:*

»Wo eine Erziehung ist, da ist auch ein Erzieher. Gott der Erzieher der Menschheit, das
ist der umfassende Rahmen fiir unsere Lehre von der Erziehung der Gemeinde durch die
Gemeinde; wir sind Gottes Mitarbeiter. [...] Und es wird sich uns ergeben, dafl wir am besten
als Gegenstdnde und als Gehilfen des erziehenden Gottes in die Geschichte eintreten, die seine
Erziehungsarbeit darstellt [...]. Mit den Mitteln, die wir ihr [sc. der Bibel] entnehmen, erfiillen
wir unsere Aufgabe, die Menschen der Gegenwart fiir eine bessere Zukunft zu bilden.“>"

Niebergall iibertrdgt also die Erkenntnis von Gottes heilsamen Wirken am Men-
schen gegen die Widerstdnde von Fleisch, Siinde und Gesetz recht einfach typo-

48 Vgl. dazu auch Sandberger, Pddagogische Theologie, 36—44; Schweitzer, ,,Praktische Theolo-
gie als ,religionswissenschaftlich begriindete Religionspadagogik‘“, 677 f.

49 Niebergall, PTh I, 303.

50 Vgl. dazu auch Dressler, ,,Die Kirche als ,Erziehungsanstalt‘ und Bildungsinstitution®, 201.
51 Niebergall, PTh/, 308.



220 = Knud Henrik Boysen DE GRUYTER

logisch auf das Wirken der mit der kirchlichen Erziehung Beauftragten an den
Gemeindegliedern.

,,|Die] Erkenntnis der Erziehung der Menschheit durch Gott [wird] zu einer Hilfe, um andere
wieder zu Gott zu erziehen. [... Wir] miissen [helfen], immer wieder jedes neue Volk und
Geschlecht, wie das Gott in den Jahrtausenden mit der Menschheit getan hat, von der Fins-
ternis zu seinem wunderbaren Licht emporzuheben, also von einem Leben der Sinnlichkeit
und Bindung, das von Furcht und Boésem erfiillt war, zu einem Leben in dem Geist, voller
Frieden und Freiheit.“>

Dies erinnert an den Gedanken aus Lessings Erziehung des Menschengeschlechts
(1780),”® nach dem Gott einen fortschreitenden ,,Erziehungsplan®“ (§ 54) verfolgt,
der die Menschheit im Laufe ihrer natiirlichen geschichtlichen Entwicklung zu-
gleich iiber die Stufen des Judentums (mit dem Alten Testament als Lehrbuch)
und des Christentums (mit Christus als Lehrer) schliellich in ein ,,drittes Zeital-
ter” (§ 89) fiihrt, in welchem die Erziehung im Ewigen zur Vollendung kommt
und dabei alle religiose Spekulation und alle Bediirfigkeit nach einem Lehrer
und einem Lehrbuch abstreift. Diesen dritten Schritt freilich vollzieht Niebergall
nicht mit, sondern bleibt auf der Stufe stehen, nach der das Christentum mit
seiner Erkenntnis Gottes als Erzieher selbst bereits die hochste Stufe darstellt.
Dabei handeln die Pfarrpersonen quasi als , Erfiillungsgehilfen“ in der direk-
ten Fortfiihrung dieses erzieherischen Handelns Gottes am Menschen in der
Geschichte, jedoch unter den verdnderten Voraussetzungen eines ,,modernen*
Verstandnisses des Menschen, das durch den zeitlichen Abstand zur Bibel und
nachfolgende historische Entwicklungen bedingt ist.

4.2 Methode und Aufbau der Praktischen Dogmatik

Als Grundgedanken fiir den Aufbau seiner Praktischen Dogmatik hélt Niebergall
fest, sie solle ,,eine Umrahmung fiir ein Ideal des religiosen Lebens® bieten. Als
solche umschlief3t sie

,Gedanken, die bestimmt sind, die Glaubigen frei und getrost zu machen [...]. Wir stellen
also [sc. in der Praktischen Dogmatik] zusammen, was uns das Wesentliche der christlichen
Verkiindigung zu sein scheint, die die Christen ruhig und stark machen will. [...] So ist es
nun unsere Aufgabe, die praktisch wirksame christliche Gedankenwelt darzustellen, wie sie
der Frommigkeit als Ausdruck, als begleitendes Bewuf3tsein und als Mittel des Verkehrs zu

52 Niebergall, PTh I, 311f.
53 Gotthold Ephraim Lessing, Die Erziehung des Menschengeschlechts, hg. von Walter Sparn.
Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt, 2018.



DE GRUYTER Friedrich Niebergalls ,,Praktische Dogmatik* = 221

dienen hat, wie sie sich niederschldgt in Stimmungen und Gewdhnungen in der Seele selbst
und in Sitten und Einrichtungen in der Gemeinschaft.“>*

Die ,,Praktische Dogmatik“ soll also eine umfassende Darstellung von ,,Chris-
tentumskultur” bieten, die sowohl die historisch gewordenen Pragungen durch
christliche Inhalte, wie auch die gegenwartigen Niederschldge des Glaubens in
Individuum und Gemeinschaft umfasst. Ihr Stoff ist die Erhellung der christli-
chen Formung der Lebenswelt, nicht etwa indem nur iiberall christliche Gehalte
identifiziert werden, sondern indem die kulturpragenden Krifte der ,Ideale” des
Christentums in verschiedenen Kontexten nachgezeichnet werden.

Um dies zu erreichen, mochte Niebergall an einen Ort ,vor* der eigentlichen
dogmatischen Begriffsbildung zuriicktreten, dorthin wo der ,,gedankliche Roh-
stoff [...] mit der Frommigkeit in [...] Beziehungen steht, ehe er mit Hilfe der
Philosophie zu festen theoretischen Sadtzen mit eignem Erkenntniswert verar-
beitet worden ist“.>*® Es geht ihm also um eine ,,Rekurrenz* auf den Glauben
affizierenden Gréflen, die den ausformulierten Bekenntnisse oder Dogmen der
Kirche, in die sie schliefilich einmiinden, noch voraus liegen, d.h. es geht ihm
um die Suche nach Beschreibungen dessen, was im Akt des Glaubens eigentlich
psychologisch und erkenntnistheoretisch vor sich geht, bevor dieser nach auf3en
tritt. Nicht der feste dogmatische Begriff und der ihm eigene Erkenntniswert,
sondern sein ihm vorausliegende und ihn begriindender ,,Rohstoff* in Gestalt
der ,,Frommigkeit® ist es, die hier interessiert. In Schleiermacherscher Diktion
wire dies das ahnende ,Vorgefiihl“ zu nennen, das zwar ,,zweifellos eine Be-
wufdtseinsintention®, aber eben noch kein klar konturiertes ,,Bewufithaben® ist,
wie es sich dann in der festen Formulierung von Glaubensinhalten, Begriffen,
Dogmen etc. niederschl.‘:igt.56

Um diese sozusagen ,,pra-dogmatische® Frommigkeit zu erhellen, muss aber
nun auf die biblischen Schriften selbst zuriickgegangen werden, durch deren
,Grundstimmungen“”’ fiir Niebergall ebenjene Personlichkeit und Gemeinschaft
pragende Frommigkeit immer wieder aufs Neue stimuliert werden. Dies zeichnet
er an zentralen Texten wie Ps 23, R6m 8,28—39, 1Joh 3,1, Vaterunser und Berg-
predigt nach, aus denen Menschen durch alle Zeiten hindurch immer wieder

54 Niebergall, PTh/, 312f.

55 Niebergall, PTh /, 313.

56 Niebergall, PTh I, 86. Vgl. Schleiermacher, GL? /I, § 114,1 (213) am Beispiel der Vollendung
der Kirche im Reich Gottes: Das Vorgefiihl der eschatologischen Vollendung kann zwar ,fiir sich
allein keine Lehre [...] bilden [...], weil es kein abschlieBbarer Moment des Selbstbewuf3tseins
ist“, jedoch vermag es dennoch ,,der Auffassung desselben die Probe“ zu geben.

57 Niebergall, PTh I, 314.



222 = Knud Henrik Boysen DE GRUYTER

neu einen ,,Optimismus® in Gestalt von Halt, Trost oder individueller und ge-
meinschaftlicher Orientierung ziehen und in ihre Lebenswelt einbinden.”® Bei
diesen durch die biblischen ,,Grundstimmungen® ausgeldsten Affektionen unter-
scheidet Niebergall darum zwischen ,,Motiven“ und ,,Quietiven“.*® D. h. es geht
um ,,Gedanken, die einerseits zur sittlichen Tat anregen und die andererseits
das Gewissen des Einzelnen beruhigen.“60

Die architektonische Zusammenstellung dieser wesentlichen Hauptgedanken
des Christentums ist in Niebergalls Entwurf wie folgt:*'

Methodisches (313-316)
[1] Die ewige Welt (316-339)
[a] Der Himmel (316—324) \ [b] Gott (324-339)
[11] Das Heil (339-374)
[IIa Der erste Gedankenkreis: Das Lebens- und Weltziel in Gott]
[a] Gottes Leitung; Vorsehung und Wunder [b] Schépfung (348 f.)
(339-348)
[IIb Der zweite Gedankenkreis: Das menschliche Tun in Abkehr von
und in Ausrichtung auf Gott]
[Einleitung:] Erlésung von Siinde und Schuld (349 f.)

[a: Die negative Triade (= Siinde, Schuld, [b: Die positive Triade (= Vergebung,
Strafe)] Wiedergeburt, Erlésung)]
Die Siinde (350—362) Vergebung der Siinden (362—365)

Wiedergeburt (366-368) Die Erlésung von
der Welt (368-371)
[Zusammenfassung:] Kindschaft Gottes (371-374)

[I1T] Jesus Christus (374-392)
[a] Der Heiland (374—384) ‘ [b] Der Sohn Gottes (384—387)

[Anhang]®
[a] Heiliger Geist und Dreieinigkeit (387-389) [ [b] Die letzten Dinge (389-392)

58 Vgl. Niebergall, PTh I, 314-316. Zum Glauben als Haltung des ,,Optimismus“ auch Luther,
Religion, Subjekt, Erziehung, 138.

59 Vgl. etwa Niebergall, PTh /, 312, 317, 324; auch Niebergall, ,,Die Aufgabe einer praktischen
Dogmatik®, 248; fiir die Homiletik breit ausgearbeitet vor allem in Friedrich Niebergall, Wie pre-
digen wir dem modernen Menschen? Erster Teil. Eine Untersuchung iiber Motive und Quietive.
Tiibingen: J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 21905; vgl. dazu Luther, Religion, Subjekt, Erziehung, 136—
142; Wintzer, Die Homiletik seit Schleiermacher bis in die Anfdnge der ,dialektischen Theologie‘in
Grundziigen, 175 f.; Schweitzer, ,,Praktische Theologie als ,religionswissenschaftlich begriindete
Religionspddagogik, 673f.

60 Plagentz, Schwab, ,,Religionswissenschaftlich-empirische Praktische Theologie: Friedrich
Niebergall“, 250. Vielleicht darf man es als weitere ungenannte Spitze gegen Niebergall verstehen,
wenn Karl Barth diese Unterscheidung ohne jede Auseinandersetzung verwirft, weil sie einen
Dualismus in das eine Wort Gottes als Gesetz und Evangelium eintrage (vgl. KD 1/2, 342).

61 In eckigen Klammern stehen jeweils von mir ergdnzte, von Niebergall nur implizit gemachte
Gliederungen.



DE GRUYTER Friedrich Niebergalls ,,Praktische Dogmatik® = 223

Allein schon am Umfang der einzelnen Teile wird deutlich, wie Niebergall den
aus einem subjektiven ,,Erlebnis* der Verschrankung von Reich-Gottes-Gedanken
(,ewige Welt“, Teil I) und Erlésungsgedanken (Teil Ila) in Christus (Teil III) ent-
stehenden Heilsglauben ins Zentrum seiner Dogmatik stellt. Diese erlebte, innere
Welt des Glaubens erméglicht durch die Uberwindung ihrer negativen Gegen-
sdtze, die als Siinde beschrieben werden (Teil IIb), den subjektiven sittlichen
Fortschritt hin zur ewigen Welt.” Niebergall will mit seiner Dogmatik dem Predi-
ger bei der ,,praktischen Ausfiihrung genau dieser Zusammenhédnge in Predigt
und Unterricht unterstiitzen. Dogmatische Zusammenhénge, die sich dem entzie-
hen, werden dabei von ihm entweder nur kurz abgehandelt oder in den Anhang
verschoben. Dies betrifft, darin Schleiermacher nachfolgend, v. a. die Trinitats-
lehre und die Eschatologie.64

Bei der inhaltlichen Durchfiihrung der einzelnen Abschnitte folgt Niebergall
dabei einem (allerdings eher impliziten und nicht immer durchgehaltenen) Drei-
schritt aus (1) der Formulierung des idealen christlichen Gehalts, (2) der Suche
nach historischen, bildlichen oder symbolischen Anschauungsmdéglichkeiten

62 Es steht hier keine eigene Uberschrift, die beiden letzten Abschnitte sind jedoch durch einen
Trennstrich, den es bei den tibrigen Unterabschnitten nicht gibt, im Druckbild klar vom vorherigen
Teil zu Jesus Christus abgegrenzt.

63 Manvgl. schon 1901 die Zusammenfassung des Praxisbedeutung der Dogmatik bei Niebergall,
,»Die Bedeutung der Kaftan’schen Dogmatik fiir die Praxis®, 284: ,,Die Bedeutung der Kaftan’schen
Dogmatik fiir unsere Praxis liegt also darin, dass sie anleitet, in dem Glauben an die Offenbarung
Gottes und seines Reiches in der geschichtlichen Erscheinung Jesu Christi den Weg zum héchsten
Ziel und Gut, zugleich den starksten Antrieb und Trost, endlich die wahre Antwort auf die letzten
Fragen, und das alles in Einem zu gewinnen.*

64 Esmagverwundern, dass auch die Ekklesiologie ausfallt. Diese wird von Niebergall auf3erhalb
der Praktischen Dogmatik und auch nicht im eigentlichen Sinne materialdogmatisch, entwickelt
(vgl. Niebergall, PTh I, 217-284; das dort vorgefiihrte praktisch-theologische Kirchenverstand-
nis ist umfassend bearbeitet bei Emersleben, Kirche und Praktische Theologie, 187326, bes.
253-310; vor dem Hintergrund der zeitgeschichtliche Entwicklung und der dadurch bedingten Ak-
zentverschiebungen in Niebergalls Beitragen zur Kirchenlehre dagegen differenzierter bei Tobias
Sarx, ,Volkskirche und Volkerziehung. Friedrich Niebergalls Kirchenbegriff im Wandel der Zeiten
(1918-1932).“ In Kdbisch [Hg.], Friedrich Niebergall, 89—107). In seiner Gesamtdarstellung halt
Niebergall zundchst grundsatzlich fest, dass es ,,kein Dogma von der Kirche gibt“ (Niebergall, PTh
1, 218). Vielmehr handele es sich bei der Kirche um die ,,Tragerin der Gotteskrafte*, d. h. ,,einer Fiil-
le von ungreifbaren, geistigen Kraften, [...] die in Gewohnheiten und Sitten, in starken Ueberliefe-
rungen und wirklichen geistigen Werten enthalten sind und immer aufs neue auf Menschen {iber-
stromen“ (280). Diese ,,Gotteskrifte“ schaffen immer wieder eine Gemeinde als ,,tiefe unsagbare
Gemeinschaft” der communio sanctorum, die als solche iiber jede Form einer ,kirchenpolitischen
Versammlung® hinausgeht (264). Auf diese Weise kdnne die Kirche ,,dem Einzelnen eine gesicher-
te Grundlage der Wahrheit anbieten, um ihm ein bestandiges Neuanfangen zu ersparen® (239).



224 = Knud Henrik Boysen DE GRUYTER

fiir dieses Ideal und (3) der Nachzeichnung des sich aus dem Ideal und seiner
Anschauung ergebenden psychologischen Eindrucks und Folgerungen fiir die
Praxisgestaltung.

4.3 Die materiale Durchfiihrung

4.3.1  Abschnitt I: Die ewige Welt

(1) Der Himmel. Ideal: Ausgangspunkt der materialen Dogmatik ist fiir Nieber-
gall der Begriff des ,,hochsten Gutes“ als eines ,,Wertes iiber allen Werten“ bzw.
eines absoluten ,,Wertmaﬁstabs“.65 Ohne diesen absoluten Wert habe ,,die ganze
christliche Religion und kirchliche Verkiindigung gar keinen Sinn und Zusam-
menhalt“, da das Evangelium in all seinen Teilen selbst Spiegel dieses ewigen
und absoluten héchsten Gutes sei.®® Das Vorgehen der Praktischen Dogmatik
muss es darum, ganz in vermittlungstheologischer Absicht, sein, ,,dal wir uns
aus unserer Grundstimmung heraus einen Begriff von diesem hochsten Gute
machen, aber uns zugleich auf die Mittel und Wege besinnen, wie wir es Alt und
Jung zur Kenntnis bringen kénnen.“% Symbol fiir dieses Gut aber sei der Himmel
als ,,0rt der Werte, [...] da das Vollkommene wohnt“®®, Um ihn zu beschreiben,
schldgt Niebergall dem Prediger die Methode der via negationis vor: Der Himmel
solle nicht als der Ort ,,des Wiedersehns“ oder eines Nirvana-dhnlichen ,,Auf-
gehn([s] im Universum® beschrieben werden, sondern als die Verwirklichung der
hochsten Werte, welche alle Raum- und Zeitbegriffe sprengt und sich auch der
bildlichen Spekulationen im, auch noch so hehren, irdischen Gleichnis (z. B. als
Stadt, Licht, Heimat) entzieht.® Auch Jesu Himmelreichsgleichnisse, etwa vom
Schatz im Acker und der kostbaren Perle, zeigten eben keine Inhalte, sondern
den absoluten Wert des Himmelreiches.”

Anschauung: Um aber trotz dieses Entzugs von fester Vorstellung fiir ,,An-
schauung® zu sorgen, rat Niebergall, und darin ist er als Adept der liberalen
Theologie seiner Zeit deutlich erkennbar, dazu, das ,,Personlichkeitsleben” Jesu
selbst als Gleichnis des héchsten Gutes zu wihlen:”

65 Niebergall, PTh I, 317. Vgl. schon Niebergall, Die paulinische Erlosungslehre im Konfirman-
denunterricht und in der Predigt, 44 f.

66 Niebergall, PTh 1, 316 f.

67 Niebergall, PTh I, 317.

68 Niebergall, PTh 1, 318.

69 Vgl. Niebergall, PTh 1, 318-320.

70 Niebergall, PTh I, 319.

71 Vgl. auch Kaftan, Dogmatik, 422-437, bes. 434 f.: Jesu Gottheit zeige sich in seiner ,,ununter-
brochenen[n] sittliche[n] Bewdhrung“ und seiner ,vollkommenen Freiheit von der Welt“. Kritisch



DE GRUYTER Friedrich Niebergalls ,,Praktische Dogmatik“ = 225

»,Diese eigenartige Weltiiberlegenheit, diese Zusammenfassung aller seelischen Kraft, diese
Eigentiimlichkeit im Groflen und Guten [...]. Das ist gleichsam der Stoff, aus dem unser
Himmel gemacht ist. Darum ist es der Himmel, im Herrn, in Christus zu sein. Christus ist aus
dem Himmel gekommen, wie er aus Gott oder aus der Wahrheit gekommen ist. Er ist in den
Himmel zuriickgegangen, weil er in die Sphare der geistigen Welt zuriickkehrt ist, aus der
er kam. [...] Christus im Himmel und der Himmel in Christus — das gilt es nicht nur einmal,

. . 2
sondern immer und wieder zu sagen*’

Deutlich ist hier ein, zwar in das ,,geschichtliche Gewand“ eines dieser Welt
angehorenden Jesus gekleidetes, darin jedoch grundsitzlich unhistorisches, in
gewisser Weise auch doketisch-gnostisierendes Jesushild, das Christus als vom
Himmel gesandten Erzieher zu ewigen, geistigen Werten zeichnet, welche in
ihm auf geheimnisvolle Weise beschlossen sind.”? Diese Werte sieht Niebergall
im Stil der Zeit in Jesu ,Weltiiberlegenheit“ und ,,seelischer Kraft“ ausgedriickt.
Von dieser Verbindung von Himmel und Jesus ausgehend kann Niebergall nun
»gemafd unserer sinnbildlichen Glaubensauffassung* den Blick aber auch weiten
und den Himmel nicht nur durch Jesus, Gott und den Heiligen Geist erschlossen,
sondern auch von einer ,,Gemeinschaft personlicher Geister” bevolkert sehen:
Patriarchen, Propheten, Franz von Assisi, Luther, Eltern, Ehepartner ,,und was
uns sonst immer teuer ist“.”* Solange es darum geht, ,mittels gefiihlskriftiger
Anschauungen die rechten Gefiihle gegeniiber“”> den himmlischen héchsten Wer-
ten zu wecken, sind fiir Niebergall all diese Vorstellungen iiber eine himmlische
Gemeinschaft der Erlosten praktisch-dogmatisch durchaus zu begriif3en.

gegen diese ,,pathetische“ Christologie Niebergalls (und Kaftans) schon Ernst Troeltsch, ,,Ueber
historische und dogmatische Methode in der Theologie [1898].“ In Ders., Zur religiosen Lage, Reli-
gionsphilosophie und Ethik, Gesammelte Schriften, Band 2. Tiibingen: J. C. B. Mohr (Paul Siebeck),
1913, 729-753, hier 752: ,,Die Personlichkeit Jesu muf3 [sc. fiir Niebergall] eine Durchbrechung der
gewohnlichen geschichtlichen Kausalitat darstellen. Aber [...] hier wird zundchst nur von dem
geheimnisvollen und unableitbaren Wesen der Personlichkeit geredet, gerade als ob das nicht
von jeder Persdnlichkeit Giberhaupt gélte [sic!].“

72 Niebergall, PTh I, 321. Vgl. bereits Niebergall, ,,Die Bedeutung der Kaftan’schen Dogmatik fiir
die Praxis“, 283: ,,[lUlm Gewissheit von ihm [sc dem Glaubenschristus] zu begriinden, dazu bedarf
es der Ankniipfungspunkte im geistig personlichen Leben Jesu Christi, wie es ein unzweifelhafter
Bestandteil dieser Welt war.*

73 Die zeitgendssische Kritik Albert Schweitzers (dessen Geschichte der Leben Jesu Forschung
erstmals 1906 erschien) ist hier bruchlos auf Niebergall anwendbar: ,,Der Jesus von Nazareth, der
als Messias auftrat, die Sittlichkeit des Gottesreiches verkiindete, das Himmelreich auf Erden
griindete und starb, um seinem Werke die Weihe zu geben, hat nie existiert. Sie ist eine Gestalt,
die vom Rationalismus entworfen, vom Liberalismus belebt und von der modernen Theologie
in ein geschichtliches Gewand gekleidet wurde.“ Albert Schweitzer, Geschichte der Leben-Jesu-
Forschung. Tubingen: J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 91984, 620.

74 Niebergall, PTh I, 322.

75 Niebergall, PTh [, 322.



226 = Knud Henrik Boysen DE GRUYTER

Eindruck: Um diese Ausrichtung auf die im ,,Himmel“ symbolisierten ,,Wer-
te* durch sinnliches Erleben zu verstdrken, gibt Niebergall abschliefiend einige
Hinweise, wie durch den sorgsamen Einsatz von Kunst und Musik, von bestimm-
tem Liedgut, von Rede, Feierlichkeit oder Stille ,,das Heilige und Hohe selbst
dem Gefiihl so unmittelbar nahe“ gebracht werden kann, ,,wie das iiberhaupt
nur geht“.76 In einer so gestalteten inneren und dufleren Einheit von ,,Erlebnis
und Wort“ sollen die ,,Erlebnisse des Handelns, Erleidens und der Feier“ zu-
sammengebunden, so dass schlieflich ,,das Ewige* selbst ,,erfahren werden“
kann.”

(2) Gott: Ideal: Im zweiten Unterabschnitt widmet sich Niebergall dem Pro-
blem der Gotteserkenntnis, und zwar in der speziellen Hinsicht, welches Bild
von Gott die Verkiindigung vor Augen malen miisse, um ,,dem christlichen Glau-
bensdenken [...] zu seiner Grundstimmung* im Verhiltnis zur Person Gottes zu
verhelfen.”® In der Haltung gegeniiber Gott erweiterten sich wie von selbst die
,Grundstimmung® des ,,Optimismus* zum ,Vertrauen®, der ,,sittliche Grundzug*
zum ,,Gehorsam®“ und der ,transzendente zur Ehrfurcht“.”” In dieser Haltung
aber liege die Wurzel des christlichen Ideals einer frohen und friedlichen Persén-
lichkeit im vertrauensvollen und ehrfiirchtigen Gegeniiber zu Gott. Um dieses
Ideal zu erreichen, miisse aber Gott korrespondierend zuallererst als ,,Wille“
gedacht werden,80 der solch Vertrauen, Gehorsam und Ehrfurcht darum auf sich
ziehen kann, weil sein Inhalt und Wesen eben ,,das Gute“ ist, das im Symbol
des Himmels angeschaut wurde.®" Dieser Wille kann darum nicht nur ,,Wunsch®
und ,,Sollen“, sondern muss vielmehr ,,Geschehen“ und ,,Sein“ sein, welches
~Wert“ und ,,Wirklichkeit“ zugleich ist.®

76 Niebergall, PTh /1, 323.

77 Niebergall, PTh I, 324.

78 Niebergall, PTh I, 324 f.

79 Niebergall, PTh I, 325. Niebergall bringt nachtraglich auch den Bezug zur Katechismusformel
»wir sollen Gott iiber alle Dinge fiirchten, lieben und vertrauen® (328).

80 Niebergall gibt damit zwar eine zuriickhaltendere ,,Definition* Gottes, als noch 1901 in Nie-
bergall, ,,Die Bedeutung der Kaftan’schen Dogmatik fiir die Praxis®, 273, die hier aber nichtsde-
stotrotz korrespondiert und bereits in nuce den ganzen Abschnitt enthalt: ,,Gott ist die hdchste
Wirklichkeit. Er ist das Absolute. Damit soll indessen keine inhaltliche Erkenntnis seines Wesens
gegeben werden, sondern nur eine allgemeine Orientierung tiber seine Stellung und Bedeutung
fiir die Menschen. Er ist ndmlich das absolute Ziel und Ende alles menschlichen Strebens, und
er ist die absolute Macht tiber alles Wirkliche. [...] Die Erkenntnis Gottes ist eine praktische Sa-
che, indem sie bloss [sic!] da sich verwirklicht, wo jemand in Gott sein hochstes Gut sieht und die
Macht, die es wirklich machen kann.“

81 Niebergall, PTh 1, 325.

82 Niebergall, PTh 1, 325 f.



DE GRUYTER Friedrich Niebergalls ,,Praktische Dogmatik® = 227

Anschauung: Im Folgenden gibt Niebergall nun Beispiele, an welchen Orten
diese Wirklichkeit Gottes zu erkennen sei. Er tut dies jedoch in einer stark ent-
differenzierenden Vereinerleiung: Natur und Geschichte, Gewitter und Weltkrieg
sind fiir ihn im Grunde dieselbe Art der Offenbarung gottlicher Wirklichkeits-
macht und Machtwillens. ,,[S]ittliche Gestalten wie Mose und Kant“ lieBen Gottes
Reich des Guten, ,tiefe“ Personlichkeiten wie ,,Jesus, Augustin oder Plato“ dage-
gen seine ,,geistige Welt personlichen, weltiiberlegenen Lebens* erahnen.® Diese
verschiedenen Orte aber bieten Niebergall nun zugleich auch jenen ,\Vorrat von
Bildern oder genauer von Modellvorstellungen®, mit welchen man die Abstrakta
von Gottes Wirklichkeit wiederum in die Anschaulichkeit hineinziehen kann.**
In diesem Sinne wird Gott dann einerseits in Begriffen wie Universum, Macht,
das Unendliche, das Ungeheure, das Weite, die Weltseele, die Natur, das Leben,
der Grund zugénglich, die nicht von einem ,,bewufte[n] Willen“, sondern von
der Vorstellung einer gewaltiger Ubermacht ausgehen oder aber andererseits in
personalen Begriffen wie Konig, Herr, Richter, Vater, die von Modellbildern fiir
sittliche Personlichkeiten und ihrem ,Wertwillen* ausgehen.85 Beide Arten von
Bildern sind fiir Niebergall notwendig, damit sie sich in ihren jeweiligen Einsei-
tigkeiten gegenseitig erhellen und korrigieren kénnen: ,,Ausdehnung und Kraft
ohne Wille ist blind, Wille aber ohne Ausdehnung und Kraft ist schwach.“%¢
Und fiir Gott miisse eben beides, Wille und Macht, gegeben sein.”

Diesen Bildern stellt Niebergall dabei nun jedoch noch zusétzlich sein eige-
nes Bild des Erziehers fiir Gott an die Seite, obwohl es nicht biblisch sei:®®

,Dafd man dabei Gott nicht im Geist der alten Priigelpddagogik oder in dem der alten verge-
waltigenden Erziehungsweise faf3t, versteht sich von selbst. [... E]s ist [stattdessen] der Geist
eines Verfahrens, das Leben des Zoéglings so zu gestalten, daf3 er sich unter der Nétigung,
diesen so zum Guten gestalteten Verhdltnissen anzupassen, entwickelt, damit die in ihm
steckenden Anlagen ganz herausgearbeitet werden. [...] Erziehung zur Lebensfihigkeit durch
Lebensgestaltung.“®

83 Niebergall, PTh I, 327.

84 Niebergall, PTh I, 329.

85 Niebergall, PTh I, 329f.

86 Niebergall, PTh/, 331.

87 Niebergall, PTh I, 331. Dass Gottes Wille und Macht ihren hochsten Ausdruck jedoch gerade
in der Machtlosigkeit Christi finden kénnte, kommt Niebergall dabei freilich nicht in den Blick.
88 Niebergall, PTh /, 330.

89 Niebergall, PTh I, 333. Fiir diese Auffassung von Erziehung beruft sich Niebergall auf die Pad-
agogik Johann Heinrich Pestalozzis, dessen Ideal des Erziehers nun jedoch direkt zum erkennt-
nisleitenden Gottesbild mutiert. Vgl. auch 345: ,,Gott erzieht uns, wie Pestalozzi seine Armen
erziehen wollte, durch das Leben fiir das Leben ohne allzuviele Worte.*



228 =—— Knud Henrik Boysen DE GRUYTER

Eindruck: Aus der Anschaulichkeit dieses Gottesgedankens soll sich fiir Nie-
bergall nun ein religionspsychologisch wirksamer ,,Untergrund unseres Innenle-
bens“ ergeben, die Gott in allen Lebenssituation ,,immer dicht unter der Schwelle
des Bewuftseins® hilt.”® Er versteht darunter ein stetiges ,,an Gott denken®:

,»An Gott denken — in freudigen und schweren Erlebnissen und angesichts grofier Entschei-
dungen und Aufgaben; an Gott denken, also ihn mit Willen als Motiv und Quietiv in das
Seelenleben hereinziehen, um seinen Einfluf3 gegen niederdriickende oder niederziehende
seelische Méachte aufzubieten. Ist so Gott erschienen auf dem Felde unsres Bewuf3tseins,
dann muf er sich selbst mit seiner Macht geltend machen [...]. Das hochste Ziel bleibt freilich
die volle Kraft und der tiefe Friede der Seele [...], die Gelassenheit und Gehaltenheit des
innern Lebens [...]. Wer Gott einmal in seiner Verzweiflung gefunden, geht nicht mehr von
ihm ab. Nur das ist wirklich Gott, die Macht, die einen Menschen von der Verzweiflung zu
erretten und wieder auf einen festen Stand zu stellen vermag.“®*

Die Gesamtheit des Glaubens als Lebensvollzuges in Passivitdt und Aktivitat,
Handeln und Verantworten, Erleben und Vertrauen in Ausrichtung auf Gott
findet so seine Zusammenfassung in diesem stetigen ,,an Gott denken“.

Zur ,hochsten Stufe® dieses Lebensvollzuges erkldrt Niebergall dabei das
Gebet, ,,und zwar in seinem ganzen Umfang als Gebetsleben. Wer an den person-
lichen Gott glaubt, betet; wer nicht betet, glaubt auch nicht wirklich trotz aller
Theorie an den persénlichen Gott.“”> Dabei lehnt er allerdings die vor allem mit
dem Bittgebet verbundene ,,unpersénliche“ Vorstellungen von Gott als einer Art

»l...] Automat [...], der auf den Einwurf eines Gebets herausgeben muf}, was der Beter
verlangt“ ebenso ab wie ,,die in manchen {iberfrommen Kreisen herrschende anmafiende
Vorstellung [...], als miifite Gott erh6ren, wenn nur recht viele Beter ihre geistige Kraft auf

ein Ziel vereinigen, um etwa das Ziel der Weltmission zu beschleunigen®.

90 Niebergall, PTh 1, 332.

91 Niebergall, PTh I, 333 f. Niebergall ist in diesem Gedanken duferst optimistisch. Selbst wenn
es lange dauere ,,bis Ruhe eintritt, sodal dann auch Gott einen verlassen zu haben scheint*,
so stelle sich diese Ruhe irgendwann doch ein. ,,Dann ist es, als ob man sich mit dem Riicken
wider eine Mauer stemmte und einfach lachen miifite tiber die andern und tiber sich selbst, wie
man sich so hat irre machen lassen kénnen. Dann geht es spater immer leichter, wenn es wieder
etwas zu tiberwinden gibt [...]“ (ebd.). Angesichts der modernen Erkenntnisse der Psychologie
iber die akuten und langzeitlichen Folgen etwa von Traumata und Krisenerlebnissen scheint
sein Grundvertrauen in gottliches Eingreifen jedoch einerseits naiv und zugleich andererseits
unangemessen autoritdr gegeniiber denen, bei denen sich solche gottlich vermittelte ,,Ruhe“
nicht einstellt.

92 Niebergall, PTh 1, 335.

93 Niebergall, PTh I, 335. Vgl. auch die langeren Polemiken gegen Leute, ,,die ihren Gott ,Wunsch*
anbete[n], um ihn aber wegzuwerfen, sobald er dauernd seinen Hofdienst vergifit“ oder die Deus
ex machina Vorstellungen innerhalb eines naiven Wunderglaubens pflegen (337f.).



DE GRUYTER Friedrich Niebergalls ,,Praktische Dogmatik“ = 229

Stattdessen miisse man Gott im Gebet

»[...] nach dem Modell eines heiligen menschlichen Willens [...] denken, mit dem man spre-
chen kann [...] Beten heif3t ihm alles sagen, was durch unsere Seele geht; oder psychologisch
ausgedriickt, Beten umfaft alle auf Gott beziehbaren Affekte.“%*

Im letzten Unterabschnitt geht Niebergall nun abschlielend auf die Verkniip-
fung des Wortes ,,Gott mit dem Bild von Jesus Christus“ ein. Dabei will er die
waltgriechische Denkweise* ablegen, ,,die wesentliche Einheit beider vermoge der
Trinitdat und der Menschwerdung® zu denken. Vielmehr soll die Einheit dadurch
hergestellt werden ,,daf3 in Jesus der Wille erkannt werden, der Gott beherrscht.
So ist tatsdchlich Gott der in die Allmacht erhobene Jesus Christus, oder Jesus
das Modell fiir den Willen Gottes, der nur der Erhebung in die Allmacht be-
darf“.*®> Diese Auffassung der traditionellen Christologie dient fiir Niebergall
nun aber iiberraschenderweise nicht einer eigentlichen Dogmenkritik, sondern
soll einer vereinseitigten Jesusfrommigkeit wehren, die Gott nur das Unheimli-
che, Zornige und Untergriindige, Jesus dagegen die Gnade und die Versohnung
zuschreibt. Diese Abwehr geht nun aber umgekehrt so weit, dass Jesus bei Nie-
bergall sozusagen zur blofien ,,Ableitung® von einer vorgangigen, und auch fiir
die Praxis ,,wertvolleren“ Gotteserkenntnis wird:

,Wir diirfen eher von Jesus schweigen als von Gott. Wir miissen lernen, ganz naiv und sicher
von Gott zu reden als von der sichersten Wirklichkeit. Der Gedanke ,Gott* muf3 unbedingt den
begleitenden Ton fiir alle unsere Aussagen bilden [...]. Fiir einen Kult von Jesus oder auch
von Christus sind unsere Kirchen nicht gebaut. Das beherrschende Leitwort muf3 unter allen
Umstidnden das paulinische ,Gott in Christus‘ sein. Dabei muf3 auf der einen Seite das erste
der beiden Worter betont werden, um ja einen blof3en Christuskult auszuschlief3en, auf der
anderen Seite aber auch das zweite; denn damit wird Gottes Art und Wille bezeichnet.“96

Wahrend die praktisch-dogmatische Aufgabe fiir Niebergall nun genau an dieser
Stelle der Erkenntnis endet, ,dafd wir von Gott nur in Aussagen iiber seine
Affekte sprechen” kdnnen, wie sie sich im Glauben niederschlagen, so sieht er fiir
die eigentliche Systematische Theologie dariiber hinaus weiterhin die Aufgabe,
»diese affektvolle Erkenntnis des affektvollen Gottesbildes durch Spekulation
metaphysisch zu stiitzen“.” Auf solche ,,spekulativen” Gehalte der Gotteslehre
will er selbst aber nicht mehr eingehen, da die Frage danach in der Praxis nur
hochst selten aufkdme.

94 Niebergall, PTh I, 335.
95 Niebergall, PTh /, 336.
96 Niebergall, PTh 1, 337.
97 Niebergall, PTh 1/, 339.



230 = Knud Henrik Boysen DE GRUYTER

4.3.2  Abschnitt Il: Das Heil

(1) Gottes Leitung: In diesem Abschnitt geht Niebergall zundchst von dem grund-
sdtzlichen Gegeniiber von Sein und Sollen aus. Die ganze den Menschen umge-
bende, uniiberschaubar plurale Welt, das ,,Sein“, begegnet ihm im Lichte des
Glaubens ndmlich immer wieder als Aufruf zu einem tatigen ,,Sollen®. Die Welt
ist so ,,voll von Gelegenheiten zur Liebe; wir konnen auch sagen, zu jeder andren
Tugend, zur Geduld, zur Selbstverleugnung, zum Bekenntnis der Wahrheit und
was es sonst immer sei. Das Geschehen bekommt eine Beziehung auf das Soll,
die Wirklichkeit auf den Wert. Gaben werden zu Aufgaben aber auch Versagun-
gen werden zu aufgaben. Das ist praktisch erlebbarer teleologischer sittlicher
Optimismus.“98 Dieser Aufruf zum Sollen aber ist wiederum durch Gottes ,,Wil-
len“ motiviert, der Menschen zu einem ,,sittlichen” und ,rechtlichen®“ Leben
anhalt, wie es dem Handeln Gottes als selbst sittlich und rechtlich entspricht.99
Als den ,,psychischen” Ort, an dem sich diese Wahrnehmungen von Sein und
daraus folgendem tadtigem Sollen abspielen, beschreibt Niebergall dabei das
Gewissen, in dem sich ,,der grof3te Teil unsres Erlebens gleichsam aus seinem
[...] chaotischen Zustand zu einem organischen Ganzen zusammenordnen“'®°.
Dieses sich ordnende Erleben aber ist wiederum ,,der Anfang zu einem um-
fassenden Verstindnis des Lebens [...], weil sich ein Wert ergibt, der als Sinn
dienen kann“'®'. Diesen sinnproduktiven ,Wert“ nennt Niebergall ,,Reich Got-
tes“.'” Dieser Wert vermag es, das ganze umfassende menschliche Leben und
Erleben neu zu orientieren, so dass aus ihm ,,dann langsam in dem bekannten
Vorgang der Heterogonie der Zwecke alles [wird], was gut und tief und fromm
heifdt. [...] So schafft das Leben von auf3en, was der heilige Geist Gottes von
innen anbahnt: geistige Freiheit und Liebe.“'*® Diese Lebensorientierung als
Produktion von Wert und Sinn innerhalb der Pluralitdt des umgebenden Seins
ist es, das Niebergall nun mit Gottes Vorsehung und Leitung im persénlichen

98 Niebergall, PTh I, 342.

99 Vgl. Niebergall, PTh I, 340.

100 Niebergall, PTh 1, 343.

101 Niebergall, PTh I, 344. Dieser Sinnorientierung schreibt Niebergall dann wiederum eine opti-
mistische Kraft zu, die es vermag, iiber alles Leid hinweg ,,nur noch gut Wetter“ zu sehen, zu dem
auch Sturm und Regen gehoren und alle ,,Triibsal“ immer nur als eine ,,Tiir ins Reich Gottes“ ver-
steht (ebd.). Mit einem solchen die menschlichen Leiderfahrungen letztlich einfach applanieren-
den gldaubigen ,,Optimismus“ sind fiir ihn also offensichtlich alle Fragen authentischer Theodizee
und auch das Problem sinnzerstérender Ubel in der Welt erledigt. Dies ist eine zu einfache und
theologisch fahrldassige Antwort, deren Problem sich schon darin zeigt, dass Niebergall sie auch
explizit auf die Schrecken des Weltkrieges anwendet, in dem Gottes iiberwéltigende Ndhe als
»Reiz“ fir ,starkste Krafte“ spiirbar sei (vgl. 346 f.).

102 Vgl. Niebergall, PTh I, 344.

103 Niebergall, PTh I, 345.



DE GRUYTER Friedrich Niebergalls ,,Praktische Dogmatik® = 231

Leben wie innerhalb des Weltgeschehens identifiziert."* Kurz streift Niebergall

dazu auch die Frage des Wunders. Diese versteht er als Durchbrechung des von
Menschen als Naturzusammenhang konstruierten Seins durch Gott, die fiir den
Glauben seine unberechenbare Schopferkraft und Vorsehung bestdtigen und
zugleich die Relativitit der menschlichen Weltwahrnehmung aufzeigen.'®

(2) Schopfung: Nur sehr kurz hilt sich Niebergall mit dem Komplex der
Schopfungslehre auf.”®® Sie ist fiir ihn nichts weiter als eine christliche Betrach-
tungsweise des gegebenen Daseins:

,Wir haben hier nichts weiter zu sagen, als daf3 wir unsere Grundiiberzeugung auch in einem
Glauben ausdriicken kénnen, der die Entstehung der Welt wie ihr gegebenes Dasein dem
Willen, der Werte gibt und Werte nimmt, unterworfen denken mus8. [...] So haben wir es
also weder mit einem Wissen noch mit einer Spekulation noch mit einem Urteil {iber die
Entstehung der Welt, sondern mit einer Beurteilung durch den Glauben zu tun, wie sie als
Erfordernis und als Voraussetzung zu dem [...] praktischen Glauben des Lebens gehort.«'%7

Damit hat fiir Niebergall die ganze Schopfungslehre schon ihr Bewenden.'®

(3) Erlésung von Siinde und Schuld: In diesem Abschnitt erklédrt Niebergall
mit dem Schopfungsglauben zundchst den ersten ,,praktischen Gedankenkreis“
fiir ,,abgeschlossen® (eine Einteilung, die er zuvor nirgends deutlich machte), in
dem es darum gegangen sei, ,alle gefiihlsbetonen, also wichtiger[e]n Erlebnisse
[...] auf das grof3e Lebens- und Weltziel, das Reich Gottes und héchste Gut* zu
beziehen.'” Diesen Gedankenkreis fasst er jetzt so zusammen:

,,Gott gestaltet sie [sc. die Erlebnisse] als der Leiter von Leben und Welt so, daf sie als Wege
zu jenem Ziele fiihren miissen. Damit bekommen sie einen einheitlichen Sinn, im Geist
unsres zugrundegelegten Optimismus, also in jenem des Glaubens, werden sie bewaltigt und
verarbeitet. Am besten wird man ihrer Herr, wenn man sie als Reize zu allem Guten auffaft

104 Vgl. Niebergall, PTh I, 346.

105 Vgl. Niebergall, PTh I, 346 f.; Niebergall, ,,Die Bedeutung der Kaftan’schen Dogmatik fiir
die Praxis“, 275. Vgl. den Abschnitt zum Wunder bei Kaftan, Dogmatik, 263-272, bes. 270: ,,Das
Wunder bedeutet, dass in einem natiirlichen Ereigniss [sic!] durch die begleitenden Umstédnde
die darin waltende gottliche Vorsehung ausdriicklich eingeprdgt und das Geschehene in seiner
Beziehung auf den heilszweck verstandlich wird. [...] Das Wunder wird nur von dem erlebt, den
es angeht.”

106 Schon bei Kaftan ist die Schopfungslehre nur duierst kurz abgehandelt, vgl. Kaftan, Dogma-
tik, 231-235.

107 Niebergall, PTh 1, 348; vgl. mit demselben Schluss Kaftan, Dogmatik, 234 f.

108 Es folgt noch eine weitere Seite tiber den Ansporn, den der gldubige Optimismus fiir eine
»Entwicklung personlichen Lebens* auch angesichts von Widerstdanden in der Welt verleiht (Nie-
bergall, PTh 1, 348 f.).

109 Niebergall, PTh I, 349.



232 = Knud Henrik Boysen DE GRUYTER

und so auf sie reagiert. Aus Erlebnissen werden also Taten Gottes und wieder Handlungen
des Menschen.“'*°

Daran schlief3t Niebergall nun den zweiten Gedankenkreis an, der ,weniger
unser Erleben als unser Tun“ zum Inhalt habe und zwar ,,[b]lesonders [...] das
abnorme Tun, also was wir mit Siinde und Schuld bezeichnen“."" Darunter
versteht er die nachtrdgliche Neubewertung eines Tuns als ,,Unlust®, auch wenn
es selbst ,,aus Lust und mit Lust geschehen sein“ mag.'” Es geht in diesem
Gedankenkreis also sowohl um das menschliche Tun selbst als auch um seine
(nachtragliche) Bewertung und die sich aus diesem Tun und seiner Bewertung
ergebenden weiteren ,,Erlebnisse®. Darum miisse auch der Begriff der ,,Strafe*
noch hinzugezogen werden, um ,,die entscheidende ethische Dreiheit voll“ zu
machen."

Dieser negativen Triade von Siinde, Schuld und Strafe stellt Niebergall nun
die positive Triade von Erlosung, Vergebung und Wiedergeburt gegeniiber. Diese
Gegeniiberstellung kennzeichnet er als Ausdruck einer ,,zweifache[n] Erfahrung*,
dass ,jenes abnorme Tun zu Erlebnissen hingefiihrt [wird], die das Erleben der
Strafe iiberwinden“ und ,,zugleich [...] auch wieder die Fihigkeit zu neuem
besserem Tun“ herstellen."* Die optimistische Grundstimmung des Glaubens
soll durch die Uberwindung ihrer Hinderung und immer erneute Ausrichtung
auf das hochste Gut wieder hergestellt werden.' Diese ,,positive[n] Vorzeichen®
seien dann wiederum auch fiir die Predigt zu beachten."®

(4) Siinde, Schuld, Strafe: Ideal: Niebergall unterscheidet zundchst grundsitz-
lich zwischen ,,Siinde“ und ,,Stinden“ auf der einen und ,,Schuld*“ und ,,Schul-
den“ auf der anderen Seite.

Als Siinde bestimmt er primar ein grundsatzliches und in den Tiefen der
Seele liegendes ,,Unrecht gegen Gott oder Unrecht [...] unter dem Gesichtspunkt

110 Niebergall, PTh /, 349. Damit fasst Niebergall im Grunde Kaftans Abschnitte zur aus
Schépfungs- und Vorsehungslauben gewonnenen ,,christlichen Weltanschauung® (Kaftan, Dog-
matik, 242-262) zusammen, die darin bestehe, ,,dass der Christ, alles was ihm widerfahrt [...]
als ein ihm verordnetes Mittel des ewigen Lebens unmittelbar aus Gottes Hand nehmen lernt*
(251), so dass es ihm zugleich zum ,,Stoff fiir sein sittliches Leben* (255) werde.

111 Niebergall, PTh I, 349. Auch bei Kaftan wird an genau dieser Stelle von der ,,christlichen
Weltanschauung®, welche alle Widerfahrnisse im Glauben als Taten Gottes zum Zwecke des ewigen
Lebens erlebt, zur Lehre vom Ubel und der Siinde als besonderer Form dieses Erlebens iibergeleitet
(vgl. Kaftan, Dogmatik, 255 f.).

112 Niebergall, PTh I, 349.

113 Niebergall, PTh I, 350.

114 Niebergall, PTh I, 350.

115 Vgl. Niebergall, PTh 1, 350.

116 Niebergall, PTh I, 350.



DE GRUYTER Friedrich Niebergalls ,,Praktische Dogmatik =— 233

Gottes“."” Sie ist alles, ,was gegen das Ideal der Personlichkeit und der Gemein-

schaft verstof3t“, und sei es nur die feinste ,,Regung des Widerwillens gegen das

Gute“."® Dieser grundsatzliche Widerstand gegen Gott findet seinen Ausdruck

in den einzelnen Tatsiinden (als Beispiele nennt er Mord, Ehebruch, Meineid,
Habsucht, Ehrgeiz, Wollust)."”

Als Schulden bestimmt er hingegen ,,einzelne Taten, die uns aufs Gewissen

fallen, weil wir uns damit gegen unsre Pflicht verfehlt haben®.”*® Diese Einzelta-

ten gerinnen zur ,,Schuld“ als einem ,.Vergehen gegen Gottes Gebot und unsere
Pflicht“, welches aber aus ,eignem Wissen und Willen [geschieht], fiir das wir al-

¢ 121

so verantwortlich sind“.~ Als Ergebnis dieser Gegeniiberstellung hélt Niebergall
fest:

»Ueberwiegt also bei dem Wort Siinde die Beziehung auf Gott und seine Maf3stdbe, so bei
dem Wort Schulden die auf unser eigenes Ich und seine von uns verletzte Pflicht. [...] Ist die
Voraussetzung der Siinden der ewige Maf3stab Gottes, so die der Schulden das menschliche
Gewissen und die Freiheit, also die Fahigkeit, die Pflicht zu erkennen und zu tun. So kann
es Siinde geben, die keine Schuld ist, aber jede Schuld ist Siinde. [...] Unrecht wird Siinde,
weil es einem Willen widerspricht, der hinter den Gesetzen und Idealen steht; Siinde wird
Schuld, weil sie Tat oder Ausfluf} eines menschlichen Willens ist, der etwas dafiir kann.“'*?

Den dritten Begriff der Strafe ordnet Niebergall den beiden anderen nun im Sinne
des (von ihm jedoch nur implizit beschriebenen) Tun-Ergehens-Zusammenhanges
zu. Das eigene schuldhafte oder siindige Verhalten wird ndmlich {iber kurz oder
lang zwangslaufig ,,iible Folgen® zeitigen, welche dann ,,als Strafe empfunden
werden miissen. Leichtsinn macht krank, Ehrgeiz lacherlich, Faulheit arm, Ei-
telkeit nervos; irgendeine Folge iibler Art hat die Siinde immer.“**® Dass dieser
inhdrente Zusammenhang der Erfahrung nach nicht iiberall sofort ins Auge
springt, muss seiner Wahrheit fiir Niebergall keinen Abbruch tun.'*

117 Niebergall, PTh I, 350.

118 Niebergall, PTh/, 351.

119 Niebergall, PTh I, 350.

120 Niebergall, PTh 1, 351.

121 Niebergall, PTh/, 351.

122 Niebergall, PTh 1, 351, 354. Diese Unterscheidung und Definition von ,,Siinde“ und ,,Schuld*
findet sich ebenfalls bei Kaftan, Dogmatik, 314340 (§ 34-36 zu ,,Siinde*, ,,Schuld“ und ,,Strafe*),
v.a. 316 f. Auch die folgenden Ausfiihrungen Niebergalls zum Zusammenhang der drei Begriffe,
einschlieBlich des dogmatischen Erziehungsgedankens durch Schuldgefiihl und Empfindung der
gottlichen Strafe (vgl. 332, 337, 340), lassen sich dort wiederfinden. Vgl. auch schon Niebergall,
,Die Bedeutung der Kaftan’schen Dogmatik fiir die Praxis*, 275.

123 Niebergall, PTh I, 356.

124 Vgl. Niebergall, PTh , 357.



234 = Knud Henrik Boysen DE GRUYTER

Anschauung: Niebergall verwendet breitere Passagen darauf, Anschauungs-
moglichkeiten fiir die Manifestation von Siinde und Schuld im menschlichen
Lebensvollzug der Hérer zu finden.'” Er nennt hierfiir: (1) die Erfahrung des
»Riickschlags“ oder der ,,Gegenwirkung® des Bdsen gegen das Gute, wo das Gute
gewollt, aber Boses bewirkt wird; (2) die Erfahrung des schnellen Umschlags
von positiven in negative Gesinnungen und Verhaltensweisen (Sparsamkeit in
Geiz, Klugheit in List, Charakter in Eigensinn); (3) die Erfahrung des ,Motivwan-
dels” in der Ausfiihrung von Zwecken, der hierzu je nach Widerstand gegen das
eigene (und vielleicht zuerst in den besten Absichten geschehenden) Handeln
schliefllich bis auf die bosesten und bis zur Selbstzerstorung reichenden Mittel
zur Erreichung des eigenen Zwecks zurﬁckgreift.126 All dies ist in je gradueller
Steigerungsmoglichkeit Ausdruck fiir das grundsatzlich Bose, welches sich des
menschlichen Tuns, seiner Anspriiche, Zwecke, Mittel und Ziele bemachtigen
kann.'” Niebergall greift hier auch auf die augustinische Definition des Bésen
als privatio boni zuriick und beschreibt es als ,,Mangel an Wertschatzung® ge-
geniiber ,,Glitern und Werten®.”® Wo dieser Mangel schliefilich jedes ,Vertrauen
zu dem Wert und des Kraft des Guten® ergreift, ,,da herrscht Verzweiflung in
der schlimmsten Form“. Diesen Zustand bezeichnet Niebergall mit dem Begriff
der ,Hoélle [...], wo die Menschen nicht nur Elend werden aus Bosheit, sondern
immer béser werden auf Verzweiflung*“*.

Aufgrund entwicklungspsychologischer Erwdgungen erkldrt Niebergall den
Umfang von Schuld fiir ,,kleiner als de[n] der Siinde, weil sich unser sittlicher
Wille nur langsam klirt und wichst.“° Dabei wird Schuld von ihm primér als
eigene Schuldwahrnehmung verstanden, die an die Bedingungen Selbsterkennt-
nis, Selbstreflexion und Selbstbestimmung gekniipft ist. Aus diesem Grund sind
Handlungen, die temporal vor einer solchen Einsicht oder vor der Moglichkeit
ihres Erlernens liegen, fiir Niebergall ,,schuldfrei“. Das Leben wird jedoch umso
mehr ,,schuldhaft®, je weiter man sich von diesem unreflektierten Zustand zum
Lsittlich empfindenden Menschen® fortentwickelt.”" Diese Handlungen sind dann
schuldhaft, ,,weil wir uns selbst durch eigne Tat oder Unterlassung [...] unsrer
Freiheit, d. h. der Herrschaft iiber uns beraubt haben.“'* Auch wenn schuldhaf-

125 Vgl. dazu auch schon Niebergall, Die paulinische Erlésungslehre im Konfirmandenunterricht
und in der Predigt, 126-142.

126 Vgl. Niebergall, PTh I, 352-354.

127 Vgl. Niebergall, PTh I, 354.

128 Niebergall, PTh I, 354.

129 Niebergall, PTh I, 354.

130 Niebergall, PTh I, 355.

131 Vgl. Niebergall, PTh I, 355.

132 Niebergall, PTh 1, 355.



DE GRUYTER Friedrich Niebergalls ,,Praktische Dogmatik =—— 235

tes Handeln also mit dem Lebensfortschritt progressiv ansteigt, so gehort fiir
Niebergall noch eine weitere Steigerung dazu, dies auch tatsdchlich als eige-
ne Schuld anzuerkennen.” Diese Anerkennung ist fiir Niebergall héchst selten
und deutlich von Formen wie einem lamoryanten Klagen iiber die Umstidnde,
die einen zum schuldhaften Tun getrieben hatten, von pharisdischer Selbstbe-
zichtigung als Selbstiiberh6hung oder von zwanghaften Schuldkomplexen zu
unterscheiden.?* Echte Schuldanerkennung erméglicht neue Freiheit und eine
erneuerte ,Wertschatzung des innersten Ich®, welches durch die Schuldaner-
kennung die Ideale der eigenen ,Lebens- und Weltanschauung [...] bejaht und
rechtfertigt®."

In dhnlicher Weise hebt Niebergall auch fiir die Anschauung der Strafe auf
ein Strafbewusstsein ab. Dieses bestehe darin, dass jeden ,,ernsten und gewissen-
haften Menschen® Schuldgefiihle plagen, die negative Auswirkungen auf seinen
Lebensvollzug und sein Glaubensleben haben miissen:

,»[Slie miissen mit sich unzufrieden sein und sich verachten [...]. Es fehlt ihnen an dem
sonnigen Vertrauen, das das Wesen unsrer religiosen Grundauffassung [...] ist. Ein Schatten
fallt aus ihrer triiben Grundstimmung in ihr Leben hinaus, und macht die Vergangenheit
zur Strafe, die Gegenwart zur Qual und die Zukunft voll Sorge und Angst. [...] Wer damit
unzufrieden ist, weil das ja ,blof3‘ eine Strafe fiir das Bewuf3tsein sei, der weifd nicht, wie wir
weniger in den Dingen als in den Gedanken {iber die Dinge leben und darin unser Gliick und
unser Ungliick finden. Die Strafe liegt also darin, da8 uns Christen jene Grundstimmung des
Vertrauens zu Gott abhanden kommt; ihr Mangel ist beides, Ursache und Strafe der Siinde
[...]. Es ist also diese Strafe eine Beeintrachtigung unsres Rechtes, mit Gott zu verkehren und
zu leben, wie es seine lieben Kinder diirfen. Ist doch iiberhaupt die Strafe eine Beraubung
gerade des Gutes, an dem einem etwas liegt.“136

Ausdriicklich bezeichnet Niebergall dies nur als Auffassung ,,fiir Christen, denen
etwas an Frieden und Gemeinschaft mit Gott [...] gelegen ist [...]. Sie empfinden
dann diese innern Folgen ihrer Abweichung von Gott [...] als Auswirkung des
Zornes Gottes, der aber nicht aufhort, ihr Vater zu bleiben. Es sind also Erzie-
hungsstrafen [!], die sie erleiden miissen.“*” Den Makel, dass sich aus einem
solchen subjektiven Bewusstsein nun keine umfassende theologische Theorie
iiber den Zusammenhang von Bosem, Siinde, Schuld und Strafe gewinnen lasst,
begriindet Niebergall mit dem Zweck der Praktischen Dogmatik: Es gehe in ihr

133 Vgl. Niebergall, PTh ], 355.
134 Vgl. Niebergall, PTh I, 355f.
135 Niebergall, PTh /, 356.

136 Niebergall, PTh/, 357.

137 Niebergall, PTh /, 357.



236 = Knud Henrik Boysen DE GRUYTER

ja nicht um eine ,,sittliche oder juristische®, sondern allein um ,,eine religiose
Auffassung fiir die Glidubigen® selbst.®

Eindruck: Zuletzt gibt Niebergall einige ausfiihrlichere Hinweise darauf, in
welcher Weise und mit welchem Ziel diese Zusammenhénge in der Predigt zur
Sprache kommen sollen. Dazu sei es erst einmal nétig, den Horern zu einer
Erkenntnis von Siinde und Schuld zu verhelfen, die sich im Bekenntnis der
eigenen Siinde ausdriickt, bevor dann das eigentliche Ziel ihrer Uberwindung
in Angriff nehmen kénne.”® Dazu stellt Niebergall mehrere Méglichkeiten vor:
Anhand des Spiegels der Gebote Gottes kdnne zuerst das entsprechende Ideal
dargestellt werden, so dass den Predigthorern ihr eigener Abstand zu diesem
deutlich wiirde."* Da aber viele Menschen von sich selbst nur zu gern Gutes
denken und sich so iiber sich selbst tdauschen, halt Niebergall es zweitens fiir
notig, die Siinde in der Tat ,,beim Namen zu nennen“ und ihre innerweltlichen
Ausdrucksformen zu beschreiben, ohne dabei aber spezifisch auf Personen oder
aktuelle Probleme als Anschauungsmaterial einzugehen. Die Siinde soll dabei
nicht als ,,grof3te Verderbtheit“, sondern als allgemeine Moglichkeit zum Bosen
beschrieben werden, die wie ,,Fetzen vom Gewand des alten Menschen® auch
»an den Besten und Frommsten®“ und zuerst auch am Prediger selbst hdngen
bleiben.'*" Dazu kénne es drittens hilfreich sein, die Gemeinde zur Selbstbeob-
achtung anzuhalten, um so ihre Schuldeinsicht zu férdern oder aber (im Sinne
der aus dem Tun folgenden Strafe) aus der Beobachtung eines aktuellen Ubels
in ihrem Leben auf ihre zugrundeliegende Siinde zu schlieen.'*

Schwieriger sei es nun, von dieser allgemeinen Erkenntnis der Siinde zu der
Erkenntnis eigener Schuld zu kommen und dazu die allfilligen Selbstgerechtig-
keiten und den Selbstbetrug zu iiberwinden. Ganz im Sinne der oben genannten
Anschauungen solle dazu zundchst der Widerspruch zwischen einer freudigen
Schuldidentifikation bei anderen und der Abwehr eigener Schuld aufgezeigt
und die befreiende Wirkung des Schuldeingestdndnisses hervorgehoben werden,
wahrend zugleich dem Abschieben der eigenen Schuld auf ,,die Umstdnde“ ein
Riegel vorgeschoben werden soll."*® Das Gewissen und die Schuldeinsicht sol-
len dabei aber nicht etwa durch Drohung mit Héllenstrafen geweckt werden,
sondern gerade im Spiegel des Angebotes der Gnade und Vergebung deutlich
werden.'** Wie auch in der Seelsorge kann das Schuldeingestindnis nicht er-

138 Niebergall, PTh I, 357.

139 Vgl. Niebergall, PTh 1, 357f.

140 Vgl. Niebergall, PTh /, 358f.

141 Vgl. Niebergall, PTh I, 359.

142 Vgl. Niebergall, PTh /, 360.

143 Vgl. Niebergall, PTh 1, 361.

144 Vgl. Niebergall, PTh 1, 361; ebenso Kaftan, Dogmatik, 340.



DE GRUYTER Friedrich Niebergalls ,,Praktische Dogmatik® = 237

zwungen werden, sondern der Prediger soll vielmehr darauf hinwirken und dazu
verhelfen, dass dieses Bekenntnis aus freier Einsicht erfolgt und darum nach der
Gnade verlangt. Dies korrespondiert damit, dass als Ziel dieses Bekenntnisses
nicht die Erkenntnis des Menschen als ,reuigem Siinder*, sondern die Wieder-
herstellung des Christenmenschen als mit sich und Gott in Ruhe und Frieden
lebendem Individuum ausgegeben wird.'*

(5) Vergebung der Siinden/Wiedergeburt/Erlosung von der Welt/Gottes-
kindschaft: Wahrend Niebergall die negative Triade von Siinde, Schuld und
Strafe als einen einzigen ineinandergreifenden Komplex behandelte, so teilt er
die diesen Komplex iiberwindende positive Triade von Vergebung, Wiedergeburt
und Erlésung im Folgenden auf drei eigene Abschnitte auf, die er schliefllich
in einem vierten Abschnitt im Begriff der ,Gotteskindschaft‘ zusammenfasst. Da
sich die Gedanken in diesen Unterabschnitten allerdings in grof3en Teilen iiber-
schneiden, werden sie hier zusammen behandelt, auch da sich Niebergall hier
weitgehend auf die Darstellung des ,Ideals‘ beschrankt.

So ist Vergebung fiir ihn definiert als ,,Erleben der Gnade Gottes. Sie wird
erlebt als Aufhebung der Schuld und als Wiedergeburt des ganzen Wesens; sie
ist also Erlésung in einem ernsten, tiefen Sinn.“"° Sie ist

»[...] der Triumph des sittlichen Personalismus, der Gottes freie Macht allen Bedenken zum
Trotz festzuhalten weif [...]. Gott, der personliche sittliche Wille [...] hebt gewisse Folgen
unseres bosen Tuns einfach auf, und wir diirfen uns darauf verlassen.“'*’

Dies bedeutet nicht, das tatsdchlich alle innerweltlichen Folgen des eigenen Tuns
aufgehoben oder abgebrochen werden, vielmehr geht es darum, dass der inner-
liche Druck und die innerliche ,Verdiisterung®“ aufgrund des eigenen schlechten
Gewissens durch die ,,unableitbare“ Botschaft der gnddigen Vergebung {iber-
wunden werden, so dass ein neues ,,freies und sicheres Streben zum Guten
moglich® wird.™® Das Leiden aufgrund der eigenen Verfehlungen werde durch
die Vergebung ertrdglicher, wiahrend die aus ihm folgenden Strafen als bleibende
Mahnungen und Erziehungsbeispiele Gottes bestehen bleiben.'*® Da Niebergall
die Vergebung als ,,innerliche” Besserung des schlechten Gewissens begreift,
ist es nur konsequent, dass er sie auch nur als ,,Bediirfnis gewissenhafter Men-
schen® beschreibt. Diese ,\Voraussetzung“ des Gewissens sei jedoch in der Ge-

145 Vgl. Niebergall, PTh I, 362.

146 Niebergall, PTh I, 362.

147 Niebergall, PTh I, 362f.

148 Vgl. Niebergall, PTh I, 363.

149 Vgl. Niebergall, PTh /, 363. Als Beispiele fiihrt Niebergall Gesangbuchlieder von Paul Gerhard
und anderen tiber die Macht der Vergebung als Antrieb zu neuem Lebensmut an (vgl. 364f.).



238 =—— Knud Henrik Boysen DE GRUYTER

genwart mehr und mehr abhandengekommen, so dass sie in der Predigt der
Siindenvergebung eine besondere Betonung erhalten miisse.”’

Die Wiedergeburt wird von Niebergall nun in dem Sinne der Vergebung
zugeordnet, als das sie auch deren aktive Seite betont. Wahrend die Vergebung
auf reinem Empfangen im Vertrauen beruht, ist dies bei der Wiedergeburt anders:

+Wiedergeburt ist der passive Ausdruck fiir das Ganze, der auch [....] die eigene Arbeit umfafit.
[...Slittliches Neuwerden [...] kann nicht rein geschenkt, sondern es muf} auch erworben
werden, weil gemachtes Sittliches kein Sittliches mehr ist. Dadurch wird aber die religiose
Auffassung des Ganzen als Wiedergeburt nicht beeintrachtigt. Gott gibt wirklich das Wollen
und Vollbringen, denn er gibt uns die hochsten Beweggriinde zu den héchsten Aufgaben
und ihm dankt der Glaube alles Gelingen. So tritt diese Gabe und das zu ihr gehorige Erlebnis
neben die Vergebungsgnade.“""

Auf diese Weise miindet die Vergebung in der Wiedergeburt als einer volligen
Erneuerung des Siinders. Sie ist der religiose Ausdruck fiir eine ,,griindliche
und dauernde Umwertung der Dinge in Leben und Welt“, die zu einer volligen
Neubesetzung aller ,,Gedanken, Worte und Werke“ in Hinblick auf ,,die ganze
Fiille der idealen Giiter und Lebensgewohnheiten“.”* Darin ist die Wiedergeburt
ein lebenslanger Prozess, der den Charakter des Menschen neu pragt. Diesem
Prozess soll nun durch die Predigt geholfen werden, indem sie die erstrebens-
werten christlichen Werte immer wieder anbietet und vorfiihrt: ,,geistiges Leben,
Innenleben, Frieden und Kraft, Gemeinschaft, [...] Liebe, geistige Haltung des
Lebens usw.“*>

Dem dritten Begriff der ,,Erlosung von der Welt“ widmet Niebergall einen
eher problemgeschichtlichen Abschnitt. Diese Erlosung soll namlich weder mit
theosophischer oder buddhistischer Erlésungslehre, noch mit Weltflucht oder
Mystik verwechselt werden.”* Stattdessen miissten die Erlésung von der Welt
und die sittliche Wiedergeburt zum Leben in der Welt einander komplementéar
zugeordnet werden, denn dies allein entspreche dem Wesen des Protestantismus:

,,|E]s muf3 erkannt werden, daf die sittliche Wiedergeburt zu einem reinen und guten Leben
in der Welt abhingt von der Erlésung von der Welt. [... N]icht nebeneinander, sondern
ineinander sollen beide Seiten des Lebens geriickt werden; durch das ewige Gut frei von der

150 Vgl. Niebergall, PTh I, 365.

151 Niebergall, PTh I, 368. Dies ist eine Zusammenfassung des Abschnittes zur Wiedergeburt
bei Kaftan, Dogmatik, s00—510: Bei Kaftan ist die Wiedergeburt die Einheit von (1) Tat Gottes, (2)
Widerfahrnis des Menschen, (3) bleibende Aufgabe der Verwirklichung im sittlichen Leben.

152 Niebergall, PTh I, 366. Niebergall nennt sie darum auch ausdriicklich ,,Bekehrung* (368).
153 Niebergall, PTh I, 367.

154 Vgl. Niebergall, PTh 1, 368 f.



DE GRUYTER Friedrich Niebergalls ,,Praktische Dogmatik“ =—— 239

Welt, als ob es sie gar nicht gédbe, in der Kraft dieser Freiheit aber ganz auf den Dienst Gottes
in der Welt gerichtet, als wenn wir nichts kennten als die in ihr gestellte Aufgabe. [...] Der
Christ ist der Welt innerlich los und selig in Gott; aber umso mehr wird er geschickt, in der
Welt den Willen des Vaters zu tun.“*>

Alle drei Begriffe bzw. ihre Anschaulichkeit finden nun fiir Niebergall in einem
iibergeordneten Wertbegriff zusammen, und zwar dem der Kindschaft Gottes.™®

,Kind Gottes ist der Ausdruck fiir eine Stimmung und Gesinnung Gottes und der Welt gegen-
iiber [...]. Es ist die Stimmung ruhigen Vertrauens auf Gott und einer Selbsteinschitzung
des Menschen, die jener im armen Siinder vorausgesetzten gerade entgegengesetzt ist. Man
weif3, dafy man sehr weit hinter dem Ideal zuriickgeblieben ist und noch dahinter bleibt; aber
zugleich weifd man, dal man sich auf Gott verlassen und sich zu ihm rechnen kann, wie er
uns vertraut und sich zu uns rechnet. [...] Das ist die Normallage des Christen.“"’

Dieser ,,Normallage*“ der Kindschaft ordnet Niebergall nun abschlieflend drei
Kennzeichen zu:"® (1) Das Gebet als Ausdrucksform von Vertrauen und Gehor-
sam gegeniiber dem Vater und seinem Willen; (2) eine Selbstéindigkeit gegeniiber
Gott, welche das Vorrecht der Kinder Gottes als Trager des gottlichen Geistes
ist (vgl. Rom 8,14-17) und die sich im christlichen Gewissen als ,,Verbindung
von Selbstandigkeit und Bindung® ausdriickt; (3) die Heilsgewissheit als eine
Gewissheit der Erwahlung zu Kindern Gottes im Glauben.'™

4.3.3 Abschnitt lll: Jesus Christus
(1) Der Heiland: Ideal: Nachdem Niebergall die Betrachtung des Heils abgeschlos-
sen hat, will er nun im dritten Abschnitt die Frage angehen, wie ,,alle Verkiin-

155 Niebergall, PTh/, 370; vgl. in diesem Sinne auch Kaftan, Dogmatik, 504 f. Fiir diese Zuordnung
lassen sich leicht Nahen zu Luthers Unterscheidung des ,,inneren und duBeren Menschen“ in der
Freiheitsschrift feststellen, der durch Befreiung von der Welt durch den Glauben zum Dienst an
der Welt in der Liebe befreit wird. Wobei Niebergall dialektische Figur des ,,inneren Menschen*
bei Luther zu sehr in den Raum einer gewissen Form von ,,Innerlichkeit* hineinzieht.

156 Vgl. auch Kaftan, Dogmatik, 463. Bei Kaftan dient der biblische Begriff der ,,Kindschaft*
(R6m 8,14) allerdings als ,,Ubergang* zu dem dogmatischen Gedankenkreis von Erlésung und
Wiedergeburt und nicht als dessen Zusammenfassung.

157 Niebergall, PTh I, 371.

158 Vgl. Niebergall, PTh I, 371-373.

159 Es schlieBt sich ein Exkurs iiber die Bedeutung der Erwédhlungslehre fiir die Predigt an (Nie-
bergall, PTh I, 373 f.), in der Niebergall von einer iiber diese Basisaussage hinausgehende Behand-
lung in der Verkiindigung abrat. Denn dann kdnne die Lehre einerseits einem ,,aristokratischen*
Missbrauch durch Einzelne als besondere ,,Erwédhlte“ Vorschub leisten, wie sie andererseits der
Masse eine falsche Ziigel- und Schrankenlosigkeit als insgesamt ,,Erwdhlte“ suggerieren kdnne:
,»Sie soll hdchste und letzte Deutung bringen, aber keine Entlastung und Verfiihrung. Darum soll



240 =—— Knud Henrik Boysen DE GRUYTER

digung des Heiles mit Jesus Christus in Zusammenhang“160 steht. Niebergall

stellt die Titulatur Jesu als Heiland an die Spitze, da sie seine helfende Funktion
aufzeige, uns die ,,Erlebnisse“ des Heils so zu vermitteln, wie sie eben allein ,,auf
dem Wege des Erlebens empfangen werden® kénnen.'®" Allerdings hat dieses Er-
lebnis des Heils fiir Niebergall nichts mit einer Offenbarung des Mittlers Christus
zu tun, sondern sie ist vielmehr eine Frage der individuellen psychologischen
Veranlagung:

,Wer z. B. das Ewige in der Gestalt der pantheistischen Mystik zu erleben veranlagt ist, wird
es nicht leicht in der des personalistischen sittlichen Lebens erleben. Wer es aber darin zu
erleben berufen ist, fiir den wird Jesus der Mittler werden kdnnen. Zugleich aber wird er uns
in den Stand setzen, jede andre Art, bei aller Achtung fiir die Wahrheit des persénlichen
Erlebens, als nicht christlich abzulehnen.“'%?

Niebergall verwendet den Hauptteil dieses Unterabschnittes im Folgenden dar-
auf, eine triadische Typologie der Zusammenstellung von Jesus und Heil zu
entwerfen.'® Dabei will er jedoch keiner der drei Typen (zumal nicht der or-
thodoxen Satisfaktionslehre) den Vorzug geben, denn einerseits seien sie alle
zugleich ,,nun einmal feste Typen in dem Neuen Testament, die wohl gewisse
gemeinsame Ziige und Uebergdnge zeigen, die sich aber doch ziemlich deutlich
voneinander [sic!] abheben. Ebenso ziehen sie sich [...] auch durch die Kirchen-
geschichte hindurch [...].“"** Andererseits aber sei es gerade diese Pluralitét der
Zugange zur Verbindung von Jesus und Heil welche ,,der Fiille der Herrlichkeit
Jesu und der Fiille der seine Gestalt aufnehmenden Jiinger entspricht“lés.

man nicht zu oft die Menschen mit Gedanken iiber Erwdhlung und HeilsgewiBheit auf diese Ho-
he fithren, wo [...] eine sehr diinne Luft herrscht.“ (374) Die nachdriickliche Betonung von Phil
2,12b-13 sei hier der einzig gangbare Ausweg aus diesem Dilemma (vgl. 373).

160 Niebergall, PTh 1, 374; vgl. die Bestimmung der Christlichkeit der Dogmatik bei Schleierma-
cher, GL? |, § 11, Leitsatz.

161 Niebergall, PTh |, 374f.

162 Niebergall, PTh I, 375.

163 Vgl. Niebergall, PTh /, 375-380.

164 Niebergall, PTh I, 376; vgl. aber 386, wo die Typen dann doch wieder ineinander gemengt
werden. Die hier noch einmal vorgefiihrte Uberfiihrung der biblischen, paulinischen Erlésungsleh-
re in Unterricht und Predigt der Gegenwart unter ,praktisch-dogmatischen“ Gesichtspunkten war
der Gegenstand von Niebergalls Habilitationsschrift, vgl. Niebergall, Die paulinische Erlésungs-
lehre im Konfirmandenunterricht und in der Predigt.

165 Niebergall, PTh I, 376. Dieser Betonung der Pluralitdt der Anndherungen an ein Verstehen
Jesu schon in der Bibel entspricht es auch, dass Niebergall vorschlagt, die in der Verkiindigung
vorherrschenden ,dinglich kultisch bedingten Bilder“ von ,,Siihne, Strafe, Stellvertretung, Opfer
usw.“ vermehrt durch ,,personlich geartete* oder ,,weniger beliebte Bildworte“ zu erganzen, wie
etwa von Jesus als Hirte, Krieger, Held, Samenkorn, Eckstein oder als ,,Lotsen, der in den Tod



DE GRUYTER Friedrich Niebergalls ,,Praktische Dogmatik* = 241
Typus »synoptisch” »paulinisch® »johanneisch”
Leitsatz ,Jesus verkiindigt das ,Jesus erwirbt das Jesus ist das Heil*
Heil“ Heil“
innerkirchliche | Rationalismus, Orthodoxie, Altere und neuere
Wirkung Moderne Apostolicum, Mystik
Katechismus,
Gesangbuch,
Kirchenjahr
Verkniipfung Jesu Verkiindigung Jesus als der Die Personlichkeit

von Jesus und
Heil

versichert uns des
Heils durch sein Wort
und sein Tun, dem
eine ,,Kirche des
Wortes® nur vertrauen
kann.

menschgewordene
Sohn versohnt Gottes
Zorn indem er durch
sein Opfer im Drama
von Leiden, Tod,
Auferstehung,
Erh6hung und
himmlischer Fiirbitte
fiir uns objektive
,Heilstatsachen®
erwirbt.'%

Jesu selbst ist die
Fiille, aus der wir
unerschopfliche
Gnade und neues
Leben empfangen.

Anschauung
der Erlésung

Jesu Worte und Taten
kdmpfen gegen die
Siinde als den
Menschen ergreifende
Macht (Gleichnisse
und Wunder).

Jesus vergibt die
Schuld, welche sich in
Sorge, Gewissensnot
und Herzensangst
zeigt durch Wort und
Tat und trostet
Leidende durch sein
eigenes Leiden.

Das von Jesus
verkiindigte
eschatologische Reich
Gottes ist Ausdruck
der kommenden
Erlésung von der Welt.

Befreiung von der
Siinde durch
Anteilhabe an der
Auferstehung Jesu, die
den neuen Menschen
herauffiihrt.
Befreiung von der
Schuld durch die
Rechtfertigung aus
Gnade. Diese erzeugt
eine Heilsgewissheit,
der alles dienen muss
(ROm 8).

Erlosung von der Welt
durch Anteilhabe am
Neuen Aion durch
Gottes Geist.

Versenkung in
Christus ist
Wiedergeburt zum
neuen Leben und
darin
Weltiiberwindung.167

geht, um die Insassen des gefdhrdeten Schiffes vor der Klippe zu warnen, an der es scheitern




242 =—— Knud Henrik Boysen DE GRUYTER

Anschauung: Niebergall will aus dieser Zusammenordnung nun keine ,,Erl6-
sungstheorie® ableiten, sondern vielmehr ,eine Anleitung zur Verkiindigung®,
die zur ,,Anbahnung wirklicher Erlésung“ verhelfen s0l1."®® Ein solcher ,Besitz
der Erl6sung® beruhe eben nicht auf einer bestimmten theoretischen Lehrform,
sondern dazu

wiirde“. Diese Abwechslung ermogliche es auch, denen naher zu kommen ,,die ihre Gefiihle und
Gedanken® iiber Jesus in anderen als den iiblichen Bildern ausdriickten (384).

166 Niebergall wendet gegen den Begriff der ,,Heilstatsache* allerdings, fast im Sinne der Aus-
sagen seines spateren Marburger Kollegen Rudolf Bultmanns (zum schwierigen Verhiltnis der
beiden, das sich an der Frage der Gestaltung der Universitatsgottesdienste entziindete vgl. aller-
dings Konrad Hammann, ,,Rudolf Bultmann und der Universitdtsgottesdienst in Marburg.“ Zeit-
schrift fiir Theologie und Kirche 90 [1993]: 87—116, hier 99) ein, dass als geschichtliche Tatsachen
nur die Kreuzigung und der Glaube der Jinger an die Auferstehung fassbar seien (so auch bei
Rudolf Bultmann, ,,Neues Testament und Mythologie. Das Problem der Entmythologisierung der
neutestamentlichen Verkiindigung [1941]. In Kerygma und Mythos. Ein theologisches Gespréch,
hg. von Hans-Werner Bartsch, Hamburg: Evangelischer Verlag, 1948, 15-53, hier 47). Dass aus die-
sen historischen Tatsachen jedoch ,,Heilstatsachen®, d. h. ,,die Vers6hnung und aus dem Glauben
an diese die Eréffnung eines neuen Lebens wird, ist eine andre Sache: es ist der Glaube selbst,
fiir den solches eintritt. So stiitzt sich also nicht Glaube auf Tatsachen, sondern Glaube stiitzt
sich auf Glaube, der sich in solcher Deutung zum Ausdruck bringt.“ (Niebergall, PTh I, 377) Nie-
bergall bezeichnet diese Lehrform an anderer Stelle sogar ausdriicklich als ,,Mythos*, mit dem
der moderne Mensch nichts anfangen kénne und darum in eine andere Denkform aufzuheben sei
(Niebergall, Die paulinische Erlésungslehre im Konfirmandenunterricht und in der Predigt, 49).
167 Niebergall schlief3t hier eine Unterscheidung an, die stark an die wenige Jahre zuvor in seinen
Soziallehren veroffentlichte Distinktion Ernst Troeltschs zwischen ,,Kirche“ und ,,Mystik“ erinnert.
Wahrend die ,,Kirche [...] sich auf das Verdienst Christi griindet, der Gnade und Heil erworben
hat“, so steht neben ihr die Mystik als eine ,,sehr stark personlich geartete Frommigkeit“, der es
»weniger [um] deren Schatze der Vergebung“ als vielmehr darum geht, ,,das Leben zu erringen,
das als das Leben Gottes und als der tiefste Grund der Welt dem Durst nach dem Absoluten und
Ewigen Befriedigung verheift.“ (Niebergall, PTh I, 380; vgl. dazu die Typologisierung bei Ernst
Troeltsch, Die Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen, Gesammelte Schriften, 1. Band.
Tiibingen: ). C. B. Mohr [Paul Siebeck], 1912, 967-969, jetzt: Ders., Die Soziallehren der christli-
chen Kirchen und Gruppen [1912], Kritische Gesamtausgabe, Band 9, hg. von Friedrich Wilhelm
Graf in Zusammenarbeit mit Daphne Bielefeld, Eva Hanke, Johannes Heider, Fotios Komotoglou,
Hannelore Loidl-Emberger. Berlin, Boston: De Gruyter, 2021, 1848-1854; zur Ndhe von Niebergall
und Troeltsch vgl. auch Emersleben, Kirche und Praktische Theologie, 254 f.). Man vgl. dazu auch
Niebergall, PTh I, 217 f., wo die Unterscheidung zwischen ,,Kirche“ und ,,Sekte“ eingefiihrt wird,
und die darauf aufbauende Durchfiihrung seiner Kirchentypologie (218-233) und seine Verhiltnis-
setzung von Volkskirche, Landeskirche und Freikirche (241—258), die ebenfalls stark an Troeltsch
erinnert. Niebergall nennt Troeltsch an dieser Stelle allerdings nicht und die Soziallehren finden
sich, anders als andere Schriften Troeltschs, auch nicht im Literaturverzeichnis.

168 Niebergall, PTh /, 380. Diese Anleitung hatte er schon ausfiihrlich in Niebergall, Die paulini-
sche Erlosungslehre im Konfirmandenunterricht und in der Predigt, 112-156, gegeben, die hier
zusammengefasst wird.



DE GRUYTER Friedrich Niebergalls ,,Praktische Dogmatik® = 243

»[...] muf} [man] Kréfte empfangen haben, die den Sinn und die Wertschitzung dauernd und
wirklich [...] frei machen von allem, was bindet und niederhilt, von dem Druck der Not, [...]
des bosen Gewissens, den Fesseln fiir unseren Willen, dem Druck der Welt auf unsere Seele.
Daf3 es solche Krafte anbietet, ist das Gottliche und Ewige am Evangelium. Solche Kréfte sind
vor allem in Jesus zu gegeben und in ihm anschaulich und gewinnend zu finden.«!%?

Eindruck: Die Anschaulichkeit dieser Kraft der Erlésung in Jesus ist es also, die
es in der Predigt vor allem zu vermitteln gilt und auf ihr liegt der Schwerpunkt
der folgenden Ausfiihrungen. Dazu schldgt Niebergall vor, hier grundsatzlich im
padagogischen Sinne ,,vom Bekannten zum Unbekannten, von dem Anschauli-
chen zum Gedanken fortzuschreiten“”°. Dieses Anschauliche aber seien eben
die Taten und Worte Jesu, sein Leiden und sein Kreuz und von diesen ,,feste[n]
Punkte[n]“ aus gelte es nun

»[-..] die ganze Fiille von hohen und erhabenen Eindriicken zu entbinden, die in jenem Bild
und Lebensgang [sc. Jesu] verborgen sind. Dabei wird sich herausstellen, daf3 jeder weif3
und spiirt, daf3 diese erhebenden Eindriicke in dem Maf3e zunehmen und starker werden,
als es in die Leidensgeschichte hineingeht. Hier haben wir das Heilige an sich, in einer so
hehren Gestalt, wie wir es in unserm ganzen Kulturzusammenhang nicht mehr finden. [...]
Man merkt es, so oft man sie [sc. die Leidensgeschichte] nur auch vor einer stumpfsinnigen
Gemeinde oder einer wilden Schulklasse behandelt, hier sind die starksten Madchte gebunden
und durch einfache herzliche Darstellung zu entbinden, die des tiefsten, in oft heiliger Stille
spiirbaren Einflusses sicher sind.“'”*

Als besonders geeignet, diesen Eindruck hervorzurufen, fiihrt Niebergall die
Darstellungsform des dramatischen Kampfes vor. Diese fiihre vor Augen, wie Jesus
,mit der Siinde in all ihren Formen“ im Streit liegt und beide Seiten im Verlauf
der Passion immer Kklarer zu Tage treten. Dabei gehen bei Niebergall emotionale,
dramatische oder ikonische Anndherungen flieflend ineinander iiber, in denen
ein zeitgendssischer frommer Sentimentalismus und ideologischer Pathos in der
Darstellung Jesu iiberaus deutlich werden.

»Jesus allein angewiesen auf die geistige Macht, die er von Gott her besitzt, und auf der
anderen Seite die Gegner aber mit der Macht zu schaden und zu vernichten, wie sie Parteien
und Obrigkeiten innewohnt. Je mehr sich der Kampf zuspitzt, um so grofler wird die Teilnahme
[sc. der Horer], auch wenn man den Ausgang weif3. [...] Der tragische Untergang, den der
Trager des Lichtes durch die Machte der Finsternis erleidet, muf3 das Tiefste an Erregung
und Mitgefiihl aufriihren. So kann sich der Eindruck festsetzen von dem Verderben, das
Heuchelei und Bosheit iiber den Wahrhaftigen bringen, also etwas Aehnliches, wie es die
antike Tragodie mit Furcht und Mitleid erwecken wollte. — So kann das Herz dem Heiland

169 Niebergall, PTh I, 381.
170 Niebergall, PTh/, 381.
171 Niebergall, PTh I, 381f.



244 = Knud Henrik Boysen DE GRUYTER

zufliegen und damit dem Bdsen abgewandt werden, das ihn so jammerlich mifShandelt
hat.“172

Diese Darstellung des heroischen Dramas'” Jesu konne dann fiir diejenigen,
,die iiber die von uns sogenannte religiose Grundkategorie verfiiglen], um hinter
heilsamen Eindriicken und Einfliissen Gott zu schauen“"’* zur Ausgangsbasis
fiir eine eigene Art von Erleben werden:

,Dann kann sich der Eindruck der beugenden und erhebenden, der brechenden und heilen-
den Macht Gottes in einem Erlebnis anbahnen, das immer mehr zu dem Mittelpunkt alles
Erlebens von Gottes Kraft und Gnade wird. [...] Denn der Gott, der uns das getan hat, daf3 er
unsern Willen bricht und erneuert durch die Hingebung Jesu in den Tod, wird uns auch die
Schuld vergeben in dem Heiland, der mit Wort und Tat in seinem Leben manches betriibte
Gewissen bestarkt und beruhigt hat. Dann geht die tiefste Auffassung von dem Kreuz des
Herrn in das Tiefste ein, was wir von Gott iiberhaupt zu sagen wissen: daf3 er unser Erzieher
ist, der uns aus aller Not und aus allem Druck herauszieht und in ein neues Leben versetzt,
das als ein Leben der Gemeinschaft mit seinem Sohn und mit ihm selbst, ein Leben der
Freiheit und des Friedens ist.“'®

In diesen Sdtzen kann man die Zusammenfassung von Niebergalls Praktischer
Dogmatik erblicken — und ebenso ihre nicht reflektieren, und darin ideologischen
Engfiihrungen auf bestimmte Begriffe und Ziele.

(2) Der Sohn Gottes: Seine Vorordnung Jesu als des Heilandes und Helfers
zum eigenen religiosen Erleben will Niebergall nun im Sinne Melanchthons
verstanden wissen, die beneficia Christi seiner ,,Wesensbestimmung® vorzuziehen.
Aus diesem Grund folgt jetzt erst die Behandlung der Person Christi als des
Sohnes Gottes."”® Allerdings geht es hier jetzt nicht, wie zu erwarten wére, um
Fragen der Personchristologie, das Verhiltnis von Vater und Sohn oder dhnliches,
sondern Niebergall will einen Jesus vor Augen fiihren,

»[...] der weder Gott noch Mensch [sic!], sondern der er selber war, der sich durchringt zu
dem hochsten Willen Gottes in der Versuchung, der dann Jiinger sammelt und um das Volk

172 Niebergall, PTh I, 382. Allerdings sei angemerkt, dass sich Niebergall zugleich von allen
Aussagen {iber eine Schuld bestimmter Gegner oder gar ,,der Juden“ am Tod Jesu enthdlt. Jesu
Tod miisse als ,,der organische AbschluB“ (381) seines Lebens dargestellt werden, das im Kampf
gegen die Siinde bestand. Es handelte sich bei ihm um ,eine geschichtliche Notwendigkeit; wie
Jesus und wie seine Gegner waren, so war kein anderer Ausgang moglich“ (383).

173 Vgl. auch Kaftan, Dogmatik, 424, der fiir Jesus grundsatzlich nur ,,das Heroische zum Ver-
gleich und zur Verdeutlichung“ heranziehen will.

174 Niebergall, PTh 1, 382.

175 Niebergall, PTh I, 383.

176 Vgl. Niebergall, PTh I, 384.



DE GRUYTER Friedrich Niebergalls ,,Praktische Dogmatik® =—— 245

wirbt, der lehrt und heilt, der den Siindern Mut macht zu einem neuen Leben und der die
eingebildeten Pharisder in den Staub beugt; der seine Jiinger erzieht und umbildet, indem er
ihnen ganz neue Ideale und ganz neue Gedanken {iber Gott nahebringt; der dann den Kampf
mit den herrschenden Gewalten im Volk aufnimmt und in ihm unterliegt, aber doch in seines
Geistes und Lebens Kraft die Zukunft bestimmt.“"7’

Die Predigt solle Christus so darstellen, dass

»[...] das, was Jesus gebracht hat und was in Christus war und ist, [...] mit dem héchsten
Sinn und Ziel der Welt in die engste Verbindung gebracht* wird, so dass der Glaube ,,hinter
oder iiber Jesus die Fiille der Gewalt {iber die Welt und den Sinn des Daseins erblickt, von wo
aus alles Licht und Zusammenhang bekommt [.. .].“178

Dies bringt Niebergall nun wieder auf die drei von ihm unterschiedenen Typen
der neutestamentlichen Christologie, die jedoch darin {ibereinstimmen, ,,daf}
Jesus und der héchste Sinn der Welt zusammengehért.“’° Darum sei es auch
einerlei, auf welchen Typus der Schwerpunkt gelegt werde oder auf welche psy-
chologische Verfasstheit von christlichen ,,Lieblingsauffassungen und Grundan-
schauung[en]“ die Verkiindigung stof3t, solange nur diese Zusammengehorigkeit
deutlich werde:

,»Es muf3 praktisch ein enger Zusammenhang zwischen Gott und Jesus hergestellt werden.
Diese beiden Begriffe [sic!] miissen sich so innig miteinander im Denken und vor allem im
unbewuften Empfinden [...] verkniipfen, daf sofort Jesus als Anschauung vor Augen steht,
wenn das Wort Gott erschallt, und daf3 sofort an Gott gedacht werden kann, wenn von Jesus
die Rede ist.“'®°

4.3.4 Der Anhang

(1) Heiliger Geist und Dreieinigkeit: Nur aus traditionellen Griinden will Nieber-
gall iiberhaupt noch etwas iiber ,,diese blassen und recht unbekannten Dinge“
sagen. Zuallererst miisse jedoch festgehalten werden, ,,dafy der ,Glaube an sie

nichts Notwendiges sein darf“."®" So sei iiber die Trinitit »spekulativ [...] nichts

zu sagen“'™. Sie ist vielmehr nur ein weiterer lehrméRiger Ausdruck fiir die

Zusammengehorigkeit von Gott und Christus,'® bei der gleichzeitigen Moglich-

177 Niebergall, PTh I, 385.

178 Niebergall, PTh I, 386.

179 Niebergall, PTh I, 386.

180 Niebergall, PTh I, 387. Vgl. in diesem Sinne bereits Niebergall, ,Die Bedeutung der
Kaftan’schen Dogmatik fiir die Praxis®, 280 f.

181 Niebergall, PTh I, 387.

182 Niebergall, PTh I, 388.

183 Dies ist schon Schleiermachers Argument, vgl. GL? I, § 170,1.



246 =—— Knud Henrik Boysen DE GRUYTER

keit, bestimmte Glaubensaussagen nur einem der Beiden zuzuschreiben, so
dass z.B. der Patripassianismus ausgeschlossen werden kénne."™ Auch auf die
Pneumatologie sei im Grunde génzlich zu verzichten. ,,Geist“ sei stattdessen
ein Wechselbegriff fiir die gegenwartige Kraft Jesu oder Gottes im geistigen Wort
oder im Erleben, die zu der Wirkung der beiden jedoch nichts hinzufiige oder
wegnehme. Damit konne auch aller ,,schwarmerischen Ausdeutung® des Geistes
gewehrt werden, denn das Erleben des Geistes Gottes und Jesu miisse ,verstan-
den und gefiihlt werden [...], um zu wirken, nicht magisch, sondern organisch,
auch nicht im Sturm, sondern zumeist langsam, nicht mit dem Geschrei der
Pfingstleute, sondern in aller Stille und Echtheit.*'®

(2) Die letzten Dinge: Ideal: Im Grunde ganz dhnlich verhilt es sich fiir
Niebergall mit der Eschatologie. Zwar handelt es sich bei ihren Aussagen um
»echte religiose Aussagen, [...] deren Kennzeichen die Verbindung von Gefiihlen
mit ihnen entsprechenden ,Dichtungen* sind, welche ,,eine hohere Welt und
einen iiberweltlichen Willen zum Gegenstand haben*.'®® Jedoch handelt es sich
eben um ,,Dichtungen®, die nichts anderes aussagen, als jene ,,optimistische
Grundstimmung® des Christentums auf die Zukunft und das Transzendente hin
auszurichten, zu ihr also nichts Eigenes hinzufiigen, sondern sie nur bekrafti-
gen."”

Eindruck: Die Gewissheit dariiber, dass das vom ,,gldubigen Optimismus“
erwartete, auch eintreten werde, mache die Eschatologie jetzt immerhin zu einem
»starken Mittel des Trostes®, welche iiber alles irdische Leiden hinweghelfen kon-
ne."® Und in diesem Sinne sei darum auch die Verkiindigung zu gestalten, wobei
die biblischen eschatologischen Symboliken, vor allem bei Johannes, klar als
,Bilder” benannt werden sollen.'® Eigens hebt Niebergall zuletzt noch die Rede
vom Gericht, von der Auferstehung und von der Holle hervor. Wahrend man das
Gericht ,aus der biblischen Verbindung mit dem Gedanken der Wiederkunft*
Christi 16sen miisse, um stattdessen aufzuzeigen ,,wie es in der Weltgeschichte
und in unserm Gewissen wirksam ist“'?°, so solle der Auferstehungsgedanke

184 Vgl. Niebergall, PTh I, 388f.

185 Niebergall, PTh /, 388.

186 Niebergall, PTh I, 389.

187 Vgl. Niebergall, PTh /, 389f.

188 Vgl. Niebergall, PTh 1, 390f., Zitat, 390.

189 Niebergall, PTh /, 391. Dazu fiihrt Niebergall fiir die Praxis aus: ,,Solches miissen unsre Ge-
meinden ertragen lernen. Immer wieder muf} man [...] betonen, wie wenig wir von den Endge-
schicken der Welt wissen, wie wir darauf angewiesen sind, unsern Glauben in Bildworten zum
Ausdruck zu bringen. Jede Neugierde und jedes Herumwiihlen in den Aussagen der Schrift miissen
wir zu unterdriicken suchen.“

190 Niebergall, PTh [, 392.



DE GRUYTER Friedrich Niebergalls ,,Praktische Dogmatik® = 247

nur als ,,Eingang® in das ewige Leben betrachtet werden und darum zu Gunsten
dieses Ausdrucks zuriicktreten."”" Die Hélle sollte schlieflich ,,angesichts uns-
rer buddhistischen Gegenwartsstimmung* nicht als Vernichtungsort dargestellt
werden, sondern ,,im Anschluf} an die [...] méglichen Erfahrungen von der Un-
seligkeit des [...] Gewissens, als das ins Unendliche gesteigerte Schuldgefiihl“'*.

5 Zusammenfassung und Kritik

Es war kein Geringerer als Friedrich Schleiermacher, der in seiner Glaubenslehre
das (zu seiner Zeit theologisch gidngige) Unternehmen einer ,,populédren® bzw.
»praktischen Dogmatik“ gdnzlich zuriickgewiesen hat. Seiner Meinung nach
handele es sich bei diesen Versuchen teils um ,,Mitteldinge zwischen einem
Lehrgebidude und einem Katechismus, teils schon [um] Bearbeitungen der Dog-
matik fiir die Homiletik“'?>. Diese nutzten zwar teilweise auch die dogmatische
Fachsprache und einen systematischen Aufbau, dennoch seien sie auf3erhalb des
Bereichs dessen zu stellen, was man im eigentlichen Sinne als Dogmatik bezeich-
ne. Es handle sich bei ihnen vielmehr um Verfallsformen der Dogmatik, durch
die bei Laien ,,mehr Verwirrung angerichtet und Oberflachlichkeit beférdert
[...] als wahrer Nutzen erzielt“*** werde. Die auf die Homiletik ausgerichteten
praktischen Dogmatiken sind fiir Schleiermacher Ausdruck einer Schwache der
Praktischen Theologie, den Pfarrern ,,die nétigen allgemeinen Vorschriften {iber
den Stoff der religiosen Mitteilung wie {iber [... seine] Form“'®> beizubringen.
,Praktische Dogmatik® fungiert also schon bei Schleiermacher als Ausdruck fiir
die Krise Systematischer und Praktischer Theologie, ihre Erkenntnisse sachge-
maf} sowohl an die christlichen Laien wie auch die Predigenden zu vermitteln.
Diese Schwiche aber fiihre dazu, sie durch unangemessen verflachende Formen
zu substituieren.

Nun zielt auch Niebergalls Praktische Dogmatik vor allem darauf, dem Pfar-
rer Handwerkszeug fiir die von ihm geforderte ,,moderne Predigt“ und den ,,neu-

191 Vgl. auch Kaftan, Dogmatik, 638 f.: Unter Auferstehung will Kaftan allein ,,die Aufhebung
des Schattenhaften in ihrem [sc. der Einzelnen] Dasein, die endliche definitive Verherrlichung*
verstehen, alles dariiber Hinausgehende sei als ,,grob-materialistische* Spekulation iiber das
»schlechthin Ausserordentliche“ abzulehnen.

192 Niebergall, PTh /, 392.

193 Schleichermacher, GL? |, § 28, Zusatz.

194 Schleichermacher, GL? |, § 28, Zusatz.

195 Schleichermacher, GL? |, § 28, Zusatz.



248 =—— Knud Henrik Boysen DE GRUYTER

en Unterricht“ zu geben.196 Mit Hilfe religionspsychologischer und volkskundli-

cher Korrelationen soll dabei die Aktualitat christlich-dogmatischer Inhalte fiir
die Gemeindeglieder erschlossen werden, um die Predigt fiir sie ,verstandlich,
interessant und wirksam“*”” zu machen. Um dieses Ziel zu erreichen, muss der
Prediger jedoch zuerst wissen, in welcher Weise dogmatische Inhalte fiir den
,modernen Menschen“ so verstiandlich und interessant werden konnen, dass sie
schliefilich eine pragende Wirksamkeit im Lebensumfeld entfalten kénnen.'®
Erst wenn diese Inhalte dann in entsprechender Form auf die Kanzel oder in
den Unterricht gebracht werden, kann auch die gewiinschte ,,beeinflussende®
Wirkung auf die Gemeinde erzielt werden.

,»Niebergalls praktische Dogmatik impliziert die Forderung, dafl der Pfarrer und Gemeindeer-
zieher theologisch einen festen Standort bezieht, den er erst einmal kennen, sich aneignen,
dann aber auch entfalten und verteidigen kénnen mus8. [...] Die Gemeindeglieder kénnen zu
selbstdndigen Urteilen in Glaubensdingen nur unter der Voraussetzung erzogen werden, dafl
der Gemeindeerzieher zuerst selbst zu einem eigenen Urteil gelangt ist.*'%?

Die ,,Praktische Dogmatik“ hat also insgesamt eine pastoraltheologische Ziel-
setzung, da sie Dogmatik fiir die Hand des Pfarrers im Vollzug seiner Arbeit
ist.”®° Diese Zielsetzung zieht sich durch alle Verdffentlichungen Niebergalls zur
praktischen Bedeutung der Dogmatik seit der Besprechung von Julius Kaftans
Glaubenslehre von 1901 hindurch. Sie wirkt sich dabei aber zugleich nicht wie in
der alten Pastoraltheologie des 19. Jh. bis in die private Lebensfiihrung des Pfar-
rers aus, dessen ganze Existenz bestimmte christlich-dogmatische Grundsitze
spiegeln sollte,®" sondern beschrinkt sich primér auf ihre ,handwerkliche* An-
wendung in Homiletik und Katechetik. Es geht dabei nicht darum, eine bestimm-
te vorgefiihrte Dogmatik einfach fiir die Gemeinde absolut zu setzen,’* sondern
die Dogmatik soll durch den Pfarrer so in die Mannigfaltigkeit der religiésen

196 Diesem Verstandnis kommt im Grunde auch Johannes Greifenstein in seinen aktuellen Anna-
herungen an eine ,,praktische Dogmatik*“ wieder nahe, wenn er ihre Praktischwerdung u. a. in der
Reflexion innerhalb der Predigtvorbereitung und in der Kommunikation mit Gemeindegliedern
tiber im weitesten Sinne ,,dogmatische“ Inhalte verortet (vgl. Greifenstein, ,,praktische Dogma-
tik“, 354-356, 372 f.). Auch das schon von Schleiermacher bemédngelte Verstandnis als ,,populdre
Theologie“ taucht in diesem Zusammenhang bei ihm wieder auf (vgl. 355).

197 Steck, Das homiletische Verfahren, 187.

198 Vgl. Steck, Das homiletische Verfahren, 188.

199 Sandberger, Pddagogische Theologie, 135.

200 Vgl. Sandberger, Pddagogische Theologie, 137.

201 Vgl. dazu Friedemann Merkel, ,,[Art.] Pastoraltheologie Il. Evangelisch.” In Theologische
Realenzyklopddie, Band 26. Berlin, New York: Walter de Gruyter, 1996, 76—-83, hier 79.

202 Vgl. Sandberger, Pddagogische Theologie, 135.



DE GRUYTER Friedrich Niebergalls ,,Praktische Dogmatik“ = 249

Lebenswelten, Gottesbilder und Christusbilder der einzelnen Gemeindeglieder
hineingesprochen werden, dass sie Relevanz fiir deren eigene Glaubenspraxis ge-
winnen kann.”*® Nicht die Kenntnis und die Zustimmung zu einer dogmatischen
Theorie, sondern das Bewusstsein des geistigen Besitzes ihres Inhaltes sei dabei
das Ziel.*®* Dabei dient Niebergalls ,,Praktische Dogmatik® implizit auch als Fun-
dus fiir die Lehrpredigt, indem sie dem Prediger bestimmte Ausdrucksweisen,
Beispiele oder Methodiken nahelegen will. Diese Beispiele zeigen heute jedoch
ihre Zeitgebundenheit oft iiberdeutlich und ergehen sich in ihren Versuchen,
bestimmte christliche Wahrheiten unter die sprichwortlichen Leute zu bringen,
zudem in ,pastoralklugen” Banalitdten oder in Vorurteilen {iber die geistige und
seelische Verfasstheit der Horer. Wie leicht dieses Vorgehen zudem in eine Form
von Versohnungsideologie Kippt, zeigt sich besonders da, wo, wie in der Predigt
der Passion, durch affektive Rede direkt auf die Psyche der Horer eingewirkt
werden soll, um so ganz bestimmte religiose Erlebnisse hervorzurufen, welche
ein christliches Leben in Frieden und Vertrauen auf Gott in Gang setzen und
dann auch sichtbare soziale Folgen zeitigen sollen.**

Niebergalls Ansatz kénnte nun im besten Sinne als eine Anwendung von
Schleiermachers Verstdndnis der Kirchenleitung als Kunst der ,,Seelenleitung®
verstanden werden, die dazu dienen soll, das Christentum durch ,,Einwirkungen
auf die Gemiiter® je und je ,reiner darzustellen**°: ,Nicht ein mechanischen
Bewirken also, sondern eine Kunst des richtigen Handelns (der Einwirkung auf

203 Dies ist auch der Punkt an Niebergalls Konzeption, den Gert Otto fiir die Zukunft festhalten
will. Vgl. Otto, ,Moderne Predigt als Erziehung des Horers“, 91: ,,[D]af} in seinen [sc. Niebergalls]
Uberlegungen die Kategorie der Einwirkung, der Beeinflussung des Horers in praktischer Absicht
und in konkretem Zusammenhang eine bestimmte Rolle spielt, ist wichtig und fiir heute neu zu
bedenken. Man braucht nur das Stichwort Sozialisation zu nennen [...].“

204 Vgl. Niebergall, Die paulinische Erlosungslehre im Konfirmandenunterricht und in der Predigt,
53 f.,155. Es geht nicht um ,Erlésungstheorie, sondern um den Besitz von ,,Erlosungsbewusstsein®
als ,Selbstgefiihl® welches die Predigt anzubieten habe.

205 Vgl. Niebergall, Die paulinische Erlosungslehre im Konfirmandenunterricht und in der Predigt,
146-151, wo aus der Predigt der Erlosung tiber das Hervorrufen bestimmter religioser Erkenntnisse
als ,Selbstgefiihl“ direkt zur sozialen Folge tiberschritten wird, z. B. Wohnungsnot zu beseitigen,
Alkoholismus zu bekdampfen, weil sie die Freiheit des Geistes hemmt und die Menschen ,,in der
Welt“ halt. Soziale Arbeit sei selbst ,erlosende Arbeit“, weil sie die Welt ,,im Sinne Jesu Christi“
beeinflusst (147). Es geht nicht darum, dass solch ein christlich motivierter sozialer Einsatz damit
in irgendeiner Weise in Abrede gestellt werden sollte, aber dieser Einsatz geschieht bei Niebergall
primdr aus christlich-ideologischer und gesinnungsmoralistischer Absicht.

206 Friedrich Schleiermacher, Kurze Darstellung des theologischen Studiums zum Behuf einlei-
tender Vorlesungen (1811/1830), hg. von Dirk Schmid. Berlin, New York: Walter de Gruyter, 2002,
233, § 263.



250 =—— Knud Henrik Boysen DE GRUYTER

Menschen), die auch das theologische Verhalten zu priifen hat.“*”” Dieses einwir-
kende Vorgehen wird allerdings von Niebergall in keiner Weise von psychischer
Suggestion, ideologischer Propaganda oder autoritdrer Behauptung durch den
Prediger abgegrenzt, sondern ist fiir ihn allein jene Beeinflussung im Sinne
der christlichen Glaubensideale, wie sie fiir ihn in Gottes Erziehungsarbeit am
Menschen selbst grundgelegt ist.*®

In der Durchfiihrung der Praktischen Dogmatik fillt zudem auf, dass Nie-
bergall sein phanomenologisches Programm, die Grundgedanken der sich im
Glaubensakt selbst zeigenden christlichen Frémmigkeit nachzuzeichnen, nicht
wirklich methodisch durchfiihrt. Die Lehrbestdnde werden im Zuge seiner Dar-
stellung und im Geist der liberalen Theologie um die vorletzte Jahrhundertwende
zwar zum Teil drastisch reduziert und erheblich umgebaut, jedoch ohne dass die-
ses Vorgehen im Einzelnen methodisch oder theologiegeschichtlich abgesichert
oder in seinen Folgen fiir den Zusammenhang der Dogmatik insgesamt recht
bedacht wire. Gewahrsleute wie Luther, Schleiermacher, Albrecht Ritschl oder
besonders Julius Kaftan (Niebergalls Dogmatik ist teils die Kaftan’sche Dogmatik,
nur in besondere Ausrichtung auf die Predigt gebracht) werden summarisch ge-
nannt, ohne dass aus ihnen gezielt dogmatische Aussagen entwickelt wiirden.**
Stattdessen werden bestimmte Zusammenhédnge der traditionellen Dogmatik von
Niebergall auf andere, in sich hochst anspruchsvolle Begriffe gebracht, die je-
doch angeblich gerade die sich noch vor der begrifflichen Festlegung befindliche
Frommigkeit ausdriicken sollen. So wird etwa der Himmel zum religiésen Wech-
selbegriff fiir das ,,héchste Gut“ als jenes ,,Ziel, [...] auf das Gott alles hinaus
lenken will“; ,,Gott“ wird umgekehrt zum Wechselbegriff fiir jenen unbedingten
sWillen, [...] der jenes Ziel erreichen wird“**°. ,,Christus” wird zum Wechselbe-
griff fiir die personale Anschauung und Vermittlung dieses Vorgangs; ,,Reich
Gottes“ zum Wechselbegriff fiir die Einheit der Lebensorientierung; ,,Stinde*
zum Widerstand gegen das gottliche Ideal und hochste Gut; ,,Wiedergeburt” zur
Umwertung aller Lebensorientierung auf dieses Ideal und Gut hin, etc. In diesem

207 Gerhard Sauter, ,,Beobachtungen und Vorschldge zum gegenseitigen Verstandnis von Prakti-
scher und Systematischer Theologie.“ Theologia practica 9 (1974): 19-26, hier 23.

208 Luther, Religion, Subjekt, Erziehung, 272. und ZilleRen, ,Friedrich Niebergall (1866-1932),
178, sprechen hier darum negativ von Versuchen einer theologisch legitimierten ,,Beeinflussungs-
technologie®, welche die Praktische Theologie gerade tiberwinden miisse. Es wdre darum anzu-
fragen, ob die aktuell auch von der evangelischen Kirche geférderten ,,Sinnfluencer®, die das
Publikum in sozialen Onlinemedien aufgrund ihrer Personlichkeit mit christlichem ,,Sinn“ beein-
flussen sollen, hier nicht viel mehr in einer theologischen Nahe zu Niebergalls Ansatz solcher
»Beeinflussungstechnologie“ stehen, als es den Initiatoren selbst bewusst ist.

209 Vgl. Sandberger, Pddagogische Theologie, 131.

210 Niebergall, PTh I, 339.



DE GRUYTER Friedrich Niebergalls ,,Praktische Dogmatik = 251

Stil setzt es sich fort. Zusammenhidnge wie die Trinitdt und die Eschatologie
dagegen werden als ,,nicht glaubensnotwendig® in den Anhang der in der Praxis
unbrauchbaren Traditionen verbannt.”"" Mit anderen Worten: Schleiermachers
Kritik, in der ,,Praktischen Dogmatik“ werde hinsichtlich der dogmatischen Be-
grifflichkeit Verwirrung gestiftet und theologischer Oberflachlichkeit das Wort
geredet, hat Niebergall hier wenig entgegenzusetzen.

Auch sind z. B. die von Niebergall aufgemachten Begriffe zumeist keine bib-
lischen Begriffe, obwohl er selbst anfangs davon schreibt, auf die der konkreten
Frommigkeit vorgdngigen und sie orientierenden biblischen ,,Grundstimmungen®
zuriickgehen zu wollen. Hier wire genau der Ort gewesen, die Dogmatik als
Anwalt des Laien ins Gesprédch zu bringen, der aus der Lektiire der biblischen
Schriften heraus nach einer Praxis seines Glaubens fragt.”” Aber anstatt diese
biblischen Begriffe zu Grunde zu legen, wahlt Niebergall Begriffe, die aus dem
Geiste des deutschen Idealismus geschopft sind. Dies gibt er auch unumwun-
den zu, da er den deutschen Idealismus als ,jene Richtung des Geisteslebens*
versteht, welche ,die grofien iiberweltlichen Autoritdten und Wirklichkeiten
nicht in einer mehr oder weniger massiv gedachten duf3eren Welt, sondern im
menschlichen, geschichtlich-geistigen Leben findet [...].“**® Niebergall meint
also, gerade iiber diese idealistischen Begriffe (und nicht etwa iiber die Meta-
physik) an die eigentliche ,innere Welt“ des Menschen heranzukommen, in der
sich die Frommigkeit als Rohstoff bildet. Doch bleibt von dieser Abwehr der
Metaphysik zu Gunsten der lebendigen Frommigkeit nicht mehr viel {ibrig, wenn
man sie im Vollzug auf idealistische Konstrukte und sterile Begriffe wie den des
,»hochsten Gutes® bringt, die dann auch noch zur Grundlage einer dem religiésen
Erleben der Gemeinde mdglichst nahekommenden Predigt werden sollen. Nieber-
galls eigentlich fruchtbar zu machender Ansatz, die Grundstrukturen christlicher
Frommigkeit aus der Korrelation einer spezifisch prd-dogmatischen religiosen
Existenzverortung des Menschen und einer Rekurrenz auf die diese Existenz
erhellenden biblischen Traditionen zu erheben, wird so von ihm nicht eingelGst.
Multiperspektivische biblische und religiose Bilder wie z. B. das iiberaus reiche
Bild des Himmels** werden von ihm vielmehr allesamt auf eine einzige idealisti-

211 Darin optiert Niebergall ausnahmsweise einmal anders als Kaftan, welcher der Trinitdtslehre
ihren klassischen Platz im ersten Teil der Dogmatik beldsst.

212 Vgl. dazu Gerhard Sauter, ,,Der Dogmatiker als Anwalt des Laien in der Theologie.“ In Vom
Amt des Laien in Kirche und Theologie, Festschrift fiir Gerhard Krause, hg. von Henning Schréer,
Gerhard Miiller, Theologische Bibliothek Topelmann, Band 39. Berlin, New York: Walter de Gruyter,
1982, 278-295.

213 Niebergall, PTh I, 313f.

214 Vgl. dazu Bernhard Lang, Coleen McDannell, Der Himmel. Kulturgeschichte des ewigen



252 =—— Knud Henrik Boysen DE GRUYTER

sche Bedeutung, namlich die des ,,hochsten Wertes“ eingeengt. Und es ist dann
auch allein diese zugeschriebene, eine und feste Bedeutung, die in der Predigt
(wenn auch gekleidet in mehrere Aussagemoglichkeiten) anschaulich werden
soll, anstatt umgekehrt das stimulierende Potential dieser verschiedenen Bilder
fiir die Frommigkeit zu entwickeln. So aber bleibt Niebergalls ,,Praktische Dog-
matik® im Grunde nur die Fortsetzung der von ihm abgewehrten ,,griechischen®
Begrifflichkeit der traditionellen Dogmatik mit anderen Mitteln. Die Dogmatik
wird gerade nicht aktualisiert und auf die praktische Frommigkeit des Einzelnen
hin orientiert, sondern bestimmte Begrifflichkeiten werden im Geiste des Idealis-
mus durch andere, vermeintlich zeitgen6ssisch klarere oder aktuellere Begriffe
ersetzt, ohne aber zu priifen, ob sie der Darstellung der Frommigkeit oder gar
den biblischen Traditionen wirklich ndherstehen oder diese besser erfassen. So
werden von Niebergall letztlich nur auf anderer Ebene steile Begrifflichkeiten
vorgesetzt, zu deren rechter Anschauung ein Christ angeblich erzogen werden
miisse, um einem bestimmten Ideal des Christlichen besser zu entsprechen.

Wie unreflektiert Niebergall dabei mitunter bestimmten Begrifflichkeiten
anhdngt, zeigt sich etwa in seiner Verwendung von ,,Erlebnis“ als integrativem
Begriff fiir den Glauben und seine Einzelaussagen. Himmel, Siinde, Vergebung,
Erlosung sind fiir ihn allesamt innerliche Erlebnisse, die sich in der Seele, im
Gewissen oder in der Psyche abspielen und von daher das praktische Leben
des Glaubens im Sinne des Erlebten formen. Die dogmatischen Aussagen iiber
Gott und Christus, iiber Kreuz und Auferstehung sind dann jeweils Bilder oder
Begriffe, um diesem innerlichen Erlebnis Anschaulichkeit zu verleihen.””® Darin,
diese inneren Erlebnisse und Erfahrungen allesamt als Selbstvollziige des sub-
jektiven Glaubensaktes zu verstehen, in denen dieser sich der Glaubende selbst
reflexiv deutet und in seinen Gottesvorstellungen selbst versteht, kommt Nieber-
gall aktuellen subjektivitdtstheologischen Ansdtzen nun erstaunlich nahe. Der
Begriff des Erlebnisses selbst wird dabei bei ihm (wie schon bei Kaftan) jedoch
nirgends eigens definiert oder von Fehlformen abgegrenzt, so dass auch hier
eine ideologische Verwendungsweise droht.

Damit bleibt eine grundsdtzliche Spannung zwischen der von Niebergall
immer vorausgesetzten pluralen Frommigkeitspraxis der Gemeindeglieder und
ihren auf vielfédltige Weise gepragten fragmentarischen Anschauungen des Christ-
lichen auf der einen und einer von ihm als dogmatisch richtig vorgefiihrten
Ideal-Frommigkeit, durch dessen Predigt der Pfarrer die religiose Praxis der Ho-

Lebens. Frankfurt am Main: Insel Verlag, 1990; Herbert Vorgrimler, Geschichte des Paradieses und
des Himmels. Mit einem Exkurs iiber Utopie. Miinchen, Paderborn: Wilhelm Fink, 2008, 77-319.
215 Ausdiesem Grund versucht ZilleBen, ,,Friedrich Niebergall (1866-1932), 178, ihn als Vorreiter
einer ,,Symboldidaktik* nutzbar zu machen.



DE GRUYTER Friedrich Niebergalls ,,Praktische Dogmatik* =— 253

rer auf dieses eindeutige Ideal hin normieren soll, auf der anderen Seite. Ziel
dieser Dogmatik ist das ,feste Kerygma“ als ,,Erziehungsmittel” fiir die gegebene
Pluralitiit der Gemeinde.”® Konsequenterweise miisste dann am Ende solcher
Erziehung die eine Gemeinde der reinen christlichen Einheits-Anschauung des
Guten, Wahren und Schonen stehen, also sozusagen eine Gemeinde der ari-
stotelischen Theoria des hochsten christlichen Gutes. Zwar ist sich Niebergall
bewusst, dass sich solch ein Ideal angesichts der faktisch pluralen religiosen
Lebenswelten nie verwirklichen ldasst und darum auch alle Versuche, es her-
beizuzwingen, zu unterlassen sind,””” dennoch ist es fiir ihn zugleich iiberall
anzustreben und bildet die Grundlage aller Gemeindearbeit.”® Wenn aber, wie
schon Gerhard Sauter richtig gesehen hat, hier ein bestimmtes ,,Soll der Reli-
gion“ zum Ziel und Gegenstand der Praxis erhoben wird, in dessen Sinne ein
gegenwartiger Zustand auf die ,yvollendete Religion hin zu verdndern® ist, wenn
also ,,das Reden von Gott, die Wahrheit des Glaubens und die Zuversicht der
Hoffnung“ letztlich ,,am Erfolg und Miflerfolg der weltverdndernden Praxis abge-
lesen werden soll, [dann] wird die Wahrheit der Theologie aufs Spiel gesetzt*,
da hier letztlich eine bestimmte erwiinschte Form christlicher Praxis und die
christliche Wahrheit, welche im Ideal angeschaut wird, ununterscheidbar in
eins gesetzt werden.”” Damit aber wird die Dogmatik sozialtechnologisch in-
strumentalisiert. Und genau aus diesem Missverstdndnis heraus kommt es dann
bei Niebergall zu den aus heutiger Sicht schlicht peinlichen Moralisierungen,
welche den Glauben mit der Erziehung hin zu einem bestimmtem erwiinschten
Sozialverhalten identifizieren und verwechseln. So wird letztlich die im Glau-
ben geschenkte christliche Freiheit, die zur freien Lebensgestaltung vor Gottes
Angesicht ermichtigt, moralistisch untergraben.”*

216 Vgl. Sandberger, Pddagogische Theologie, 136.

217 Vgl. etwa Niebergall, PTh 1, 374: ,,[... Es] muB natiirlich vorbehalten bleiben, daB [... das]
Heilin [... seiner] Vollstandigkeit und Vollendung nur in idealen Schilderungen und Forderungen
vorkommt. In der Wirklichkeit muf3 man zufrieden sein, wenn ein Mensch, der ein Christ sein will,
seinem Bediirfnis und seiner Lebensfiihrung entsprechend, von dem einen Stiick des Heiles etwas
erlebt, um dann vielleicht auch noch in ein anderes hineinzuwachsen. Aller Methodismus mit
seiner Treiberei und seiner Uebertreibung ist verkehrt; man muf} das Letzte und Beste dem Geist
Gottes liberlassen, der organisch wachsen laBt, was wachsen kann.“ Vgl. auch die Zitate oben
213-215.

218 Vgl. Niebergall, PTh /, 285: Die Gemeinde soll das ,,Ist zu einem Soll emporfiihren oder jenes
Ideal in diese Wirklichkeit hineinarbeiten [...]. Auf dieser teleologischen Grundlage ruht unser
ganzes Werk.“

219 Gerhard Sauter, ,,Der Praxisbezug aller theologischen Disziplinen.“ In Praktische Theologie
heute, hg. von Ferdinand Klostermann, Rolf Zerfal. Miinchen, Mainz: Kaiser, 1974, 119-131, hier
124f.

220 Sowill Niebergall etwa auch ,,Anweisungen zu einer richtigen Kérper- und Seelendidt“ geben,



254 = Knud Henrik Boysen DE GRUYTER

Problematisch ist dabei vor allem das basale, religios aufgeladene und letzt-
lich autoritdre Einheits-Ideal, welches den faktischen Pluralismus menschlicher
Lebensformen und Lebensvorstellungen in Individuum und Gemeinschaft zu-
letzt doch teleologisch durch die Uniformitdt einer bestimmten Anschauung
und einer bestimmten christlichen Lebensform (,,die christliche Personlichkeit*)
iiberwinden soll und diese zugleich zur einzig wahren Gestalt des Christentums

erklirt,” zu der hin der Pfarrer die Gemeinde mdglichst erziehen soll.”** An

einer Stelle spricht Niebergall gar davon, dass man durch diese Erziehung zum
Ideal, ,,Christen erster Klasse heranreifen lassen“’>> kénne, als handle es sich
beim Christentum um eine Norm zur Ziichtung von Gemiisespargel. In der Tat
besteht hier die nicht nur latente Gefahr, ,,diejenigen abzuwerten, die diesem
vorgeordneten Wertsystem [sc. der christlichen Ideale] nicht entsprechen“.”** Die
Vorordnung des Ideals fiihrt bei Niebergall ndmlich zu einer eklatanten Verwechs-

um den Sexualtrieb zu steuern oder der Verbreitung von ,,Schmutzliteratur“ und ,,Witzblatter[n]*
entgegenwirken (Niebergall, Die paulinische Erlosungslehre im Konfirmandenunterricht und in der
Predigt, 148). Die religise Erkenntnis wird direkt in eine paternalistische ,triviale Moralisierung*
tiberfiihrt (Dressler, ,,Die Kirche als ,Erziehungsanstalt und Bildungsinstitution®, 206, Anm. 36
mit weiteren Beispielen z. B. gegen das Rauchen von Zigaretten).

221 Vgl. zu dieser Problematik einer ,teleologisch“ ausgerichteten ,,Perfektionierungspadago-
gik® schon Zillef3en, ,Friedrich Niebergall (1866-1932)%, 170, 176 f. (Zitat 177). Der sich in die-
sem Anspruch an die christliche Personlichkeit zeigende selbstwiderspriichliche Absolutheits-
und Autoritdtsgestus des Christentums ist im Ubrigen bereits der Ausgangspunkt der Kritik Ernst
Troeltschs an Niebergall (und dahinter an Kaftan). Kaftan will die subjektive Erfahrung namlich
letztlich nur so weit nutzen, wie tiber sie zugleich die ,,wirkliche Erkenntnis“ ,,objektiver Wahrheit*“
des Christentums zuganglich wird. Ihm geht es um die Gewinnung ,,von erweisbarer, objektiver
Sicherheit [!], um hierauf die christliche Erkentniss [sic!] aufzubauen®, die dann wiederum die sub-
jektiven Erfahrungen durch ihren absoluten und objektiven Anspruch normieren soll (vgl. Kaftan,
Dogmatik, 28 f.). Troeltsch spricht darum von einem ,autoritdren Offenbarungsbegriff“ (Troeltsch,
,Ueber historische und dogmatische Methode in der Theologie“, 729) und einer ,,supranaturalisti-
schen Autoritdtslehre (749), welche das Christentum zum ,,ungeheuren Anspruch® (751) einer
»absolut erlésenden Offenbarungsveranstaltung® (750) verkiirze: ,,Aber so wenig Bediirfnisse ihre
Befriedigung garantieren, so wenig beweisen natiirlich Anspriiche das Recht ihres Anspruchs [...].
Eine der geschichtlichen Relativitdt und Kritik entriickte hdhere Vorstellung ist damit keineswegs
gegeben“ (751).

222 Vgl. zu dieser Kritik bereits ZilleBen, ,,Friedrich Niebergall (1866-1932)%, 168.: ,,Zwar er-
scheint Niebergalls Konzept von Erziehung und Beeinflussung [...] pddagogisch-formal durchaus
unautoritdr [...]. Aber dessen inhaltliche Orientierung am Heroischen, am Idealen, an Macht und
Machtvollem muB die padagogische Methode geradezu unterlaufen.*

223 Friedrich Niebergall, Christliche Jugend- und Volkserziehung. Eine Religionspéddagogik auf
religionspsychologischer Grundlage. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1924, 79.

224 Martina Kumlehn, ,,Die Bibel als ,,Schatzkammer* religioser Bildungsprozesse. Friedrich
Niebergalls Bibeldidaktik im Spiegel seiner Religionspddagogik.“ In Kabisch (Hg.), Friedrich
Niebergall, 74-88, hier 87; vgl. schon Zilleen, ,Friedrich Niebergall (1866-1932), 168.



DE GRUYTER Friedrich Niebergalls ,,Praktische Dogmatik“ = 255

lung von Ursache und Wirkung wie auch die folgenden Zitate zeigen: ,,Nicht der
Glaube ist das Prius und das Ideal die Folge, sondern [...] das Ideal [ist] das
Prius und der Glaube ist eine Summe von Mitteln zu seiner Erreichung.“*” Und
an anderer Stelle heif3t es entsprechend:

,»Ist es die in Gott gegriindete Personlichkeit, die als hdchstes Ideal [...] iiber jedem Einzelnen
leuchten soll, so haben wir nun dasselbe Ideal auf dieselbe Weise fiir die Allgemeinheit zu
suchen. [...] Die Kirche ist als das Mittel gedacht, um solche Ideale zu erreichen,“??°

Bei Niebergall korrelieren also Glaubensinhalte nicht in dem Sinne mit dem
Glaubensvollzug, dass sie sich gegenseitig beeinflussen und so die Personlichkeit
des Glaubenden individuell pragen, sondern die Inhalte liegen stets im Bereich
einer jenseitigen Idee, zu deren wahrer Erreichung der Glaube erst durch Be-
einflussung gebracht werden muss, so dass der Glaube schliefilich ,,als idealer
Ausdruck des normalen Christen erkannt wird“*”’. Die idealen Glaubensinhalte
des vermeintlichen Idealchristen und der reale Glaubensvollzug des so verstande-
nen Normalchristen verschwimmen so ineinander, dass am Ende bestenfalls so
etwas wie der ,ideal genormte Christ* stiinde.”® Die Pluralitit der praktischen
religiosen Lebenswelten mit ihren vielfaltigen Ausdruckweisen des Christlichen
in der Moderne soll zwar nach Niebergall ausdriicklich zu einer konstitutiven
Voraussetzung der Dogmatik erhoben werden (und darin ist er durchaus pro-
gressiv).”” Er will in der Tat ,,mehr Raum fiir die Mannigfaltigkeit der Geister*,
»mehr freie Bewegung fiir die in religiosen Dingen fiir den Einzelnen in der
Gemeinschaft” und im Ausdruck ihrer Frommigkeit und ihres christlichen Be-
kenntnisses schaffen, weil genau diese Vielfalt ,,von Gott in der Natur und der

225 Niebergall, Praktische Auslegung des Neuen Testaments fiir Prediger und Religionslehrer,
16. Vgl. aber auch Kaftan, Dogmatik, 25.: Es sind ,,die praktischen Ideen [sc. des Reiches Gottes
und der Versohnung], die dem christlichen Glauben und seiner Erkentniss [sic!] den Inhalt geben.
Man kann sich diese Erkenntniss [sic!] nicht aneignen, ohne sich mit seinem inneren Leben unter
die Herrschaft jener Ideen zu stellen.”

226 Niebergall, PTh I, 21.23. Vgl. auch die Zusammenstellung von ,,Norm-Zustand—-Hilfe* als
Grundstruktur der praktisch-dogmatischen Predigt bei Niebergall, Die paulinische Erlosungslehre
im Konfirmandenunterricht und in der Predigt, 152—154. Es geht ihm darum, tiber in der Predigt
dargebotene ,,Hilfen*“ den ,,Zustand“ des menschlichen Lebens hin zur vorgefassten christlichen
»Norm“ zu verandern.

227 Niebergall, PTh I, 41.

228 Vgl. Niebergall, PTh I, 41. Es gehe darum, ,,den Idealinhalt des Normalglaubens den wirkli-
chen Menschen* mitzuteilen. Aber miisste das das Ziel dann nicht eben darin liegen, diese ,,wirk-
lichen Menschen* so zu ,,beeinflussen®, dass sie letztlich zu ,,|Jdealmenschen des Normglaubens*
werden?

229 Vgl. zur wegweisenden Modernitdt Niebergalls auch Schweitzer, ,,Praktische Theologie als
,religionswissenschaftlich begriindete Religionspadagogik‘, 675 f., 681f.



256 =—— Knud Henrik Boysen DE GRUYTER

geistig geschichtlichen Bewegung bereitet ist“*°. Diese theologisch legitimierte

Pluralitat wird jedoch im Folgenden kaum in die Inhalte oder die Zielsetzung
der Dogmatik aufgenommen oder durch sie eingeholt, sondern am Ende steht
das Ideal einer wiederum durch ideale dogmatische Begriffe beeinflussten uni-
versalen christlichen Einheits-Praxis, einer idealen christlichen Personlichkeit
und einer idealen christlichen Gemeinschaft.”' Dogmatisch formuliert steht also
hinter Niebergalls Herangehensweise weiterhin die orthodoxe Fiktion einer abso-
luten und idealen pura doctrina, welche abgeldst von den Lebenszustdnden der
Glaubenden besteht und zu deren rechter Wahrnehmung die im Grunde religios
unmiindigen ,,Pfleglinge® durch den Pfarrer erst ,erzogen“ werden miissen.”
Wenn die Dogmatik aber, wie Niebergall es méchte, eine alltdgliche, praktische
Relevanz fiir die Gemeindeglieder gewinnen soll, so muss sie diese Relevanz
innerhalb ihrer und fiir ihre pluralen Frommigkeiten und Lebenswelten gewinnen
und darf nicht unter der Hand versuchen, diese Pluralitit letztlich durch ein
Einheitsideal zu iberwinden. Vor allem aus diesem Grund st6f3t Niebergalls Kon-
zeption einer auf die pastorale Praxis als Gemeindeerziehung durch christliche
Idealismen ausgerichteten Dogmatik in der Postmoderne und ihrem forcierten
Individualismus an ihre Grenze.

230 Niebergall, PTh I, 258f.

231 Zur ldeologieanfalligkeit von Niebergalls Begriffen von ,,Personlichkeit” und ,,Gemeinschaft*
vgl. auch Luther, Religion, Subjekt, Erziehung, 171-183.

232 Dies gegen die m. E. viel zu positiven Schlussfolgerungen von Luther, ,,Praktische Theolo-
gie als Praktische Wissenschaft®, 446454, fiir den Niebergalls Ansatz eine subjektorientierte
Theorie iiber die prozesshafte Produktionskraft der konkreten religiosen Lebenspraxis bietet, die
einem ,,objektiven Lehrsystem* (449) gerade eine Absage erteilt. Aber selbst wenn es stimmt,
dass Niebergall solche Subjektorientierung der Theologie vorfiihren wollte, so unterlduft er sie
selbst permanent durch Versuche einer idealen christlichen Normierung der religios angeregten
Subjektivitat (vgl. zu dieser Ambivalenz auch Dressler, ,,Die Kirche als ,Erziehungsanstalt‘ und
Bildungsinstitution®, 204 f., 212).



