
© F. Enke Verlag Stuttgart Zeitschrift für Soziologie, Jg. 14, Heft 4, August 1985, S. 268-281

Wissenschaft oder Wissenschaften?
Beitrag zu einer Diskussion mit wirklichkeitsblinden Philosophen** 1
Norbert Elias
J. J. Viottastraat 13,1071 JM Amsterdam, Niederlande

Z u sa mm en fa s su n g:  Philosophische Wissenschaftstheoretiker wie Popper in der Logik der Forschung und 
danach offenbar seine Schüler plädieren für eine Universalwissenschaft und nehmen die Beziehungen und die 
Unterschiede zwischen den drei großen Wissenschaftsbereichen, die sich bisher herausgebildet haben, den physikali­
schen, biologischen und Menschenwissenschaften, nicht zur Kenntnis. Hier wird demonstriert, warum es angezeigt ist, 
eine Theorie von den Wissenschaften im Plural an die Stelle einer Theorie von der Wissenschaft im Singular zu setzen. 
Gemeinsam ist den Wissenschaften vor allem ihre Funktion, die Aufgabe der geplanten Ausweitung des menschlichen 
Wissensfundus, der überprüfbaren Entdeckung von zuvor unbekannten Aspekten der Welt und so der Verbesserung 
der menschlichen Orientierung. Die wissenschaftlichen Methoden sind Mittel zu diesen Zweck. Ihm entsprechend 
verwenden die existierenden Wissenschaften nicht eine, sondern mehrere Methoden, zum Teil in Zusammenhang mit 
der Verschiedenheit ihres jeweiligen Gegenstandsgebietes; dies wird von der Popperschule übersehen, weil sich 
Nominalisten nicht erlauben können, von den Gegenständen her zu denken. Als Beispiele der faktisch beobachtbaren 
Weiterbildung wissenschaftlicher Forschungsweisen wird auf Prozeß- und Konfigurationsmodelle (auf der menschen­
wissenschaftlichen Ebene: Figurationsmodelle) hingewiesen, die heute neben Gesetzen als theoretische Instrumente in 
vielen Wissenschaften eine zentrale Rolle spielen, ohne bisher wissenschaftstheoretisch beachtet und begrifflich 
standardisiert zu sein.

1. Wäre dies eine wissenschaftliche Diskussion, so 
wäre es nicht besonders schwierig, klar und deut­
lich zu sagen, was die zentralen Probleme sind, um 
die es geht. Man könnte dann sachlich die Belege 
für und gegen die gegnerischen Problemlösungen 
Vorbringen und es der öffentlichen Meinung be­
sonders, aber nicht allein, der Fachkollegen über­
lassen, aufgrund von weiteren Forschungen der 
einen oder der anderen Seite oder gegebenenfalls 
auch einer dritten Problemlösung größere Reali­
tätskongruenz zuzusprechen. Dann könnte man 
die eine oder die andere Problemlösung in den 
gesicherten Bestand des menschlichen Wissens von 
den Wissenschaften eingliedern.

* Rudolf Knijff und Gottfried Hermelink haben mir viel 
bei dieser Arbeit geholfen. Michael Schröter hat den 
Text korrigiert und verbessert. Ihnen allen danke ich 
herzlich.

1 Der Kommentar von Herrn Albert (1985) kam leider 
zu spät in meine Hände, als daß ich in meinem eigenen 
Kommentar auf ihn hätte eingehen können. Aber ich 
respektiere natürlich seine Ansichten, und ich hoffe, 
daß er auch meine respektiert. Er glaubt, daß ich 
Popper mißverstehe, und drückt das in einer philoso­
phischen Sprache aus, deren Bedeutung nicht immer 
ganz klar ist. Ich glaube, daß ich Popper recht gut 
verstehe, und drücke das in der mir wohlvertrauten 
Sprache eines Soziologen aus. So kann es wohl sein, 
daß wir etwas aneinander vorbeireden. Ich glaube, wir 
sollten uns darauf einigen, daß wir uns nicht einig sind.

Aber bei dieser Diskussion ist es nicht ganz ein­
fach, die Sachprobleme im Auge zu behalten, die 
im Zentrum der Auseinandersetzung stehen. Denn 
auf der einen Seite, der wissenschaftsphilosophi­
schen, geht man offenbar von der Annahme aus, 
daß sich die eigenen Thesen über die Wissenschaft 
nicht durch empirische Überprüfung, durch Kon­
frontation mit Untersuchungen über die tatsächli­
che soziale Struktur und Funktion der Wissen­
schaften zu legitimieren brauchen. Auf der ande­
ren Seite dagegen, auf der wissenschaftssoziologi­
schen, müssen die Resultate der theoriegesteuer­
ten empirischen Untersuchungen ihrerseits wieder­
um als Prüfsteine der Theorie dienen. Die Schwie­
rigkeit dieser Debatte beruht also nicht zuletzt 
darauf, daß die Wortführer der philosophischen 
Wissenschaftstheorie sich selbst nicht als Wissen­
schaftler verstehen, als Forscher, deren Theorien 
empirischen Tests unterworfen sind. Wenn man 
sich fragt, wie sie ihre Theorie Vorschläge legitimie­
ren, dann findet man zunächst einmal, daß sie sich 
auf eine Autorität berufen, nämlich auf die Autori­
tät Poppers. Dessen Dikta werden gläubig hinge­
nommen. Wenn man weiterfragt, wie denn diese 
Autorität ihre Wissenschaftstheorie legitimiere, da 
auch sie offenbar die Überprüfung der vorgetrage­
nen Theorie der Wissenschaft im Lichte des tat­
sächlichen Verlaufs der wissenschaftlichen For­
schungsarbeit als unnötig betrachtet, dann wird 
man darauf verwiesen, daß es sich hier nicht etwa 
um eine Wissenschaft von der Wissenschaft, son-



Norbert Elias: Wissenschaft oder Wissenschaften 269

dern um eine Metawissenschaft handle. Begnügt 
man sich auch damit nicht und fragt weiter, wie 
sich denn eine solche Metawissenschaft von der 
Wissenschaft gegen die Gefahr willkürlicher Spe­
kulation absichere, dann findet man, daß dies 
durch den Gebrauch bestimmter wiederkehrender 
Stichworte geschieht, die, so scheint es, als etwas 
Letztliches verstanden werden, dessen Erwähnung 
allen weiteren Fragen den Mund schließt. So sagt 
ein Wortführer dieser Metawissenschaft zum Bei­
spiel, es verhalte sich so „aus logischen Gründen“, 
und glaubt offenbar damit schon bewiesen zu ha­
ben, daß es sich so verhält. Was das für logische 
Gründe sind, braucht man dem Leser gar nicht 
mehr zu sagen.
Schon der Titel des Buches, um das es hier geht, 
weist in diese Richtung. Es heißt ganz schlicht 
„Die Logik der Forschung“ (Popper 1984). Wenn 
man diese Logik kennt, so scheint es, dann braucht 
man sich nicht mehr darum zu kümmern, wie die 
Vertreter der verschiedenen Wissenschaften tat­
sächlich bei ihren Forschungen Vorgehen. Die Lo­
gik erscheint als letzte Instanz. Wenn man ein 
wenig mit der Philosophiegeschichte vertraut ist, 
wird man vielleicht erkennen, daß die Logik, auf 
die man sich derart im Popperschen Kreise beruft, 
nicht etwa der in seiner Art höchst fruchtbare 
Wissenschaftszweig der formalen Logik ist. Diese 
Logik beschäftigt sich, wie ich in meinem Artikel 
über Poppers Logik der Forschung (Elias 1985) zu 
zeigen versuchte, mit Symbolen reiner Beziehun­
gen. Aber Wissenschaften als Objekte der For­
schung sind ganz gewiß keine reinen, also unbe­
nannten Beziehungen. Sie sind von anderer Art als 
die Objekte der Mathematik oder der formalen 
Logik.

2. Die Bedeutung des Ausdrucks „Logik“ im Pop­
perschen Gebrauch dieses Wortes, also etwa in 
dem Titel „Logik der Forschung“, der ja den Kern 
der Lehre ankündigt, wird nur dann verständlich, 
wenn man gewahr wird, daß es sich hier um einen 
späten Nachfahren des Kantschen Apriori handelt. 
Im Argumentiersystem des Popperkreises nimmt 
der Ausdruck „Logik“ die Stelle ein, die bei eini­
gen früheren Vertretern der Transzendentalphi­
losophie Ausdrücke wie „Vernunft“ oder „Ver­
stand“ einnahmen. Der Begriff der Logik wird nun 
zum Repräsentanten der tief in der transzendenta­
len Metaphysik verankerten Vorstellung, daß je­
der Mensch an spezifische quasi-naturale Gesetz­
mäßigkeiten, sei es des Denkens, sei es des Ver­
standes oder der Aussagen überhaupt, gebunden 
sei, die als ungelernte Bedingung jeder Erfahrung

vor aller Erfahrung, also a priori existierten. Dies 
ist, wie mir scheint, eine der Grundthesen, viel­
leicht sogar die Grundthese der Popperschen Lo­
gik der Forschung. Ich stelle sie hier zusammen mit 
drei anderen Thesen vor. Sie, glaube ich, stehen 
im Mittelpunkt dieser Debatte. Mein Opponent 
bejaht sie. Ich halte sie für falsch. Es ist vielleicht 
nützlich, sie im Auge zu behalten. Ich kann in dem 
Raum, der mir hier zur Verfügung steht, nicht 
allen gerecht werden. Aber die explizite Formulie­
rung dieser Thesen macht es vielleicht leichter zu 
sehen, worum es geht.

Vier Thesen, die hier zur Diskussion stehen

I. Es gibt eine Logik, deren Gesetze jeder Wissen­
schaft als deren letztliche Bedingung unabhängig 
von allem Erfahrungswissen, also a priori, voraus­
gehen. Auf diese Logik, die jeder empirisch nach­
weisbaren Wissenschaft mit ihrem lernbaren Wis­
sensbestand als ungelernte Bedingung zugrunde 
liegt, muß man zurückgehen, wenn man wissen 
will, wie wissenschaftliche Forschung vor sich geht 
und wie sie Vorgehen soll.
II. Aus diesen logischen Voraussetzungen ergibt 
sich, daß es nur eine einzige Art von Wissenschaft 
geben kann, deren mustergültige Ausprägung die 
klassische Physik ist -  also eine Universalwissen­
schaft - , wie verschieden auch immer die Gegen­
stände der Forschung von denen der Physik sein 
mögen.
III. Aus diesen logischen Voraussetzungen ergibt 
sich weiterhin, daß im Mittelpunkt jeder Wissen­
schaftstheorie die Methode der wissenschaftlichen 
Forschung zu stehen hat. Das logische Apriori 
bestimmt auch in diesem Falle, daß es nur eine 
einzige Methode der wissenschaftlichen Forschung 
gibt, eine Universalmethode, gleichgültig wie ver­
schieden die Objekte der wissenschaftlichen For­
schung und so auch die zu lösenden Probleme sind.
IV. Ferner ergibt sich aus diesen logischen Vor­
aussetzungen, daß eine ganz bestimmte Methode, 
eine quantifizierende, ebenfalls der Physik abge­
lauschte Methode, ausschließlich den Rang einer 
wissenschaftlichen Methode besitzt. Daher legiti­
miert der Gebrauch dieser Methode allein ein For­
schungsunternehmen als wissenschaftlich. Sie ist 
das Kennzeichen jeder echten Wissenschaft.

Diese vier Thesen, so sehe ich es, zeigen die Sach- 
probleme an, die hier zur Debatte stehen. Ich kann 
nur auf einige ihrer Aspekte eingehen, vor allem 
auf die der grundlegenden ersten These, aber ich



270 Zeitschrift für Soziologie, Jg. 14, Heft 4, August 1985, S. 268-281

kann vielleicht kurz sagen, daß ich die Annahme 
eines logischen Apriori, also einer Logik, deren 
ungelernte Gesetze es den Menschen von vorne- 
herein verwehren, wirklichkeitsgerechtes Wissen 
zu erwerben, oder im weiteren Sinne von vorne- 
herein ihr Lernvermögen beschränken, für eine 
Fabel, eine rein spekulative Erfindung halte. Men­
schen lernen, im Sinne ihrer Gesellschaft logisch, 
also z. B. eindeutig und folgerichtig zu sprechen 
und zu denken, denn davon hängt ihr Vermögen, 
mit anderen Menschen zu kommunizieren, ab. 
Und wenn sie es nicht lernen, dann können sie es 
auch nicht. Gelehrte Männer haben dann nach­
träglich, also nicht a priori, sondern a posteriori, 
einige allgemeine Spielregeln des Sprechens und 
des Denkens, die mit deren Kommunikations- und 
Orientierungsfunktion Zusammenhängen, abstra­
hiert und in der Form von allgemeinen, zum guten 
Teil tautologischen Gesetzmäßigkeiten als Logik 
vorgestellt. Es gibt nicht das geringste Anzeichen 
für vorgegebene, also im Grunde angeborene 
Schranken des menschlichen Vermögens, die sinn­
tragenden Hör-, Sicht- oder Tastsymbole, die ih­
nen als Kommunikations- und Orientierungsmittel 
dienen, völlig wirklichkeitsgerecht zu machen.

Man kann nicht rein logisch nach weisen, daß es 
nur eine einzige Art der Wissenschaft gibt, wie 
verschieden auch die Gegenstandsbereiche der 
Forschung sein mögen. Vorschriften wie die, daß 
man in allen Wissenschaften vornehmlich nach 
Gesetzen suchen und quantitative Methoden an­
wenden, also möglichst wie die klassischen Physi­
ker Vorgehen müsse, sind kaum vorstellbar ohne 
Erfahrungswissen von der Physik. Sie als ableitbar 
aus reiner Logik hinzustellen, ist eine reine Phan­
tasie. Die Aufgabe der Wissenschaften ist es, Pro­
bleme zu lösen, die zuvor ungelöst, vielleicht für 
Menschen unlösbar waren, oder, mit anderen 
Worten, überprüfbare Entdeckungen zu machen, 
neues, sachgerechteres Wissen zutage zu fördern, 
den Symbolbestand auf Gegenstandsbereiche aus­
zuweiten, für die es adäquate und konsensfähige 
Symbole zuvor nicht gab. Die wissenschaftliche 
Methode ist lediglich ein Mittel zu diesem Zweck. 
Aus der wissenschaftlichen Methode einen Fetisch 
zu machen oder, wie das heute nur zu oft ge­
schieht, die Lehre von der Wissenschaft auf die 
Lehre von der Methode zu reduzieren, auf das, 
was heute weit und breit als „Methodologie“ be­
zeichnet wird, ist ein verhängnisvoller Irrtum.

Die Menschenwissenschaften brauchen entspre­
chend der Eigenart ihres Gegenstandsgebiets und 
so auch ihrer Probleme ihre eigenen Forschungs­

methoden, die zum Teil von denen der alten Phy­
sik recht verschieden sind. Quantifizierende Me­
thoden haben ohne Zweifel auch einen Platz in den 
Menschenwissenschaften. Aber der Spielraum für 
ihre fruchtbare Anwendung ist sehr viel begrenzter 
als in den physikalischen Wissenschaften. Das glei­
che gilt von der Suche nach Gesetzen. Auch sie hat 
ihren Platz im Bereiche der Menschenwissenschaf­
ten, aber es erscheint mir als ganz abwegig, wenn 
jemand lehrt -  und wenn ich es recht verstehe, ist 
es dies, was die Schüler Poppers lehren - , daß man 
bei einem Forschungsunternehmen möglichst mit 
gesetzesartigen Hypothesen beginnen und dann 
Zusehen solle, ob sich diese Hypothesen, möglichst 
mit Hilfe von Messungen, von quantitativen Me­
thoden, falsifizieren lassen. Man verurteilt die For­
schungen der Sozialwissenschaften und so auch die 
der Soziologie zur Unfruchtbarkeit, wenn man, 
ausgestattet mit der Autorität eines Philosophen, 
ein wissenschaftliches Vorgehen dieser Art als die 
einzige Methode vorstellt, die es verdient, als wis­
senschaftlich betrachtet zu werden. Dieser 
Monopolanspruch ist ein Anachronismus. Er 
stammt aus einer Zeit, in der die Physik durch ihre 
Entdeckungen die Aufmerksamkeit an sich zog 
und in der Wissenschaft gleichbedeutend mit Na­
turwissenschaft war. Dies war auch die große Zeit 
der europäischen Philosophie, die ihrer Wissen­
schaftslehre ihr eigentümliches Gepräge gab.

3. Inzwischen haben sich drei große Bereiche der 
Wissenschaften entwickelt, die physikalischen, die 
biologischen und die sozialen Wissenschaften. 
Man fragt vielleicht nicht ausdrücklich genug nach 
der Erklärung für diese Differenzierung der Wis­
senschaften. Wenn die physikalische Methode 
wirklich die wissenschaftliche Methode par excel­
lence ist, warum überläßt man es dann nicht ein­
fach den Physikern oder Chemikern, alle Proble­
me der Lebewesen und alle Probleme der Men­
schen und der Gesellschaften, die sie miteinander 
bilden, zu untersuchen und soweit als möglich zu 
lösen?
Ich habe mich mit diesem und verwandten Proble­
men in einer Reihe von Untersuchungen beschäf­
tigt, die zum Teil in dem Buche Engagement und 
Distanzierung (Elias 1983) zusammengefaßt sind. 
Sie tragen vielleicht auch das Ihre dazu bei, die 
Beziehungen und die Unterschiede zwischen den 
Wissenschaften verständlicher zu machen. Sie zei­
gen unter anderem an, warum man im 20. Jahr­
hundert nicht mehr, wie im 17. und vielleicht noch 
im 18. und nach Popper nun eben auch noch heute, 
von der Wissenschaft in der Einzahl sprechen



Norbert Elias: Wissenschaft oder Wissenschaften 271

kann. Das ist, wie gesagt, anachronistisch. Es ist 
sachgerechter, von den Wissenschaften in der 
Mehrzahl zu sprechen. Man kann gegenwärtig der 
Frage nach den Gründen für die Verschiedenheit 
der Wissenschaften nicht mehr aus dem Wege 
gehen, auch wenn man sich mit der Frage nach 
ihren Gemeinsamkeiten beschäftigt. Es läßt sich 
nicht vermeiden, auch hier einiges darüber zu sa­
gen. Nur so kann man in vollem Maße verstehen, 
wie sich die hier zugrunde liegende Theorie der 
Wissenschaften von der Popperschen Lehre von 
der Wissenschaft unterscheidet.
Der Gegensatz ist um so markanter, als es zur 
Erklärung der Unterschiede zwischen den Wissen­
schaften unerläßlich ist, die Unterschiede in der 
Struktur der Wissensgegenstände ins Zentrum der 
Aufmerksamkeit zu rücken. Das steht in direktem 
Gegensatz zu der nominalistischen Metaphysik des 
Popperkreises. Dessen Vertreter stellen nicht in 
Rechnung, daß der Unterschied zwischen der 
Struktur von Atomen und der Struktur von 
menschlichen Gesellschaften, also etwa auch von 
Familie oder Staat, nicht nur ein Unterschied von 
Basissätzen ist, sondern ein tatsächlich bestehen­
der Unterschied der Objekte. Menschen können 
sich nur dann sachgerecht in ihrer Welt orientie­
ren, wenn es ihnen gelingt, ihre symbolischen Ge­
räte, also in diesem Fall ihre Wissenschaften, ent­
sprechend diesen tatsächlichen Unterschieden der 
Gegenstandswelt, also in genauerer Abstimmung 
auf sie, weiterzuentwickeln. Vielleicht ist ein ein­
schlägiges Zitat aus einer schon vorliegenden Ar­
beit hier von Hilfe (Elias 1983, S. 229):

„Der herkömmliche Sprachgebrauch erlaubt uns eigent­
lich nur einen statischen Gebrauch des Begriffs ,Ord­
nung4, dem als Opponent der nicht weniger statische 
Begriff ,Unordnung4 gegenübersteht. Aber was sich be­
obachten läßt, wenn man in Gedanken auf der evolutio­
nären Leiter von der Stufe der subatomaren Teilchen, 
der Atome und Kleinmoleküle zu den Großmolekülen, 
zu den Einzellern und Vielzellern aufsteigt, ist nicht nur 
eine Stufenordnung, es sind auch Stufen der Ordnung, 
Übergänge von Einheiten, deren Teile nicht oder kaum 
funktionsteilig aneinander gebunden sind, zu Einheiten, 
deren Teile in immer umfassenderer Weise und gleichzei­
tig auch in mehr und mehr Integrationsstufen funktions­
teilig aneinander gebunden sind. Die Dynamisierung des 
theoretischen Modells im Sinne der großen Evolution 
verlangt also ein Abgehen von statischen Dichotomien 
wie ,Ordnung4 und Unordnung4. Statt dessen bedarf 
man eines Begriffsapparats, der es den untersuchenden 
Menschen erlaubt, die ineinander verschachtelten Ord­
nungsstufen, wie sie sich beobachten lassen, symbolisch 
darzustellen und sich über sie im Verkehr miteinander 
unzweideutig zu verständigen.“

Ich will damit zunächst einmal anzeigen, daß die 
Kenntnis bestimmter unterscheidender Strukturei­
gentümlichkeiten der Gegenstandsgebiete von 
Wissenschaften unerläßlich ist für das Verständnis 
der Unterschiede zwischen diesen Wissenschaften 
selbst, also auch zwischen ihren Methoden. Dar­
über hinaus ist damit gesagt, daß die verschiede­
nen Wissenschaften wie deren Gegenstandsgebiete 
nicht einfach ordnungslos nebeneinander stehen. 
Beim heutigen Gebrauch von Begriffen wie „Na­
turwissenschaften“ und „Sozialwissenschaften“ 
sieht es oft so aus, als ob das der Fall wäre. Wie die 
Gegenstandsbereiche verschiedener Wissenschaf­
ten Stufen einer bestimmten Ordnung sind2, so 
verhält es sich auch mit den Wissenschaften selbst. 
Auch deren Verhältnis zueinander hat nicht den 
Charakter eines zufälligen Nebeneinander, son­
dern den einer klar zu bestimmenden Ordnung 
spezifischer Art. Der springende Punkt ist, daß bei 
der Mehrzahl der physikalisch-chemischen Wissen­
schaften Methoden der Forschung erfolgreich sein 
können, die darauf ausgerichtet sind, die Eigen­
schaften zusammengesetzter Einheiten aus denen 
ihrer isoliert untersuchten Teileinheiten herzulei­
ten und zu erklären3. Sie können also, wie man 
sagt, rein analytisch Vorgehen. Je höher man auf

2 Vgl. Elias (1983, S. 230). Die Art und Weise, in der 
dort die höhere Stufenfolge dargestellt wurde, ist nicht 
ganz richtig. Zur Veranschaulichung dessen, was ich 
hier sagen will, genügt vielleicht eine etwas revidierte 
Darstellung der früheren Stufen:

Vielzeller
Einzeller
Großmoleküle
Kleinmoleküle
Atome

aus Einzellern 
aus Großmolekülen 
aus Kleinmolekülen 
aus Atomen
aus subatomaren Teilchen

Das ist eine höchst schematische Darstellung. Aber sie 
veranschaulicht zum mindesten einen Aspekt der Ge­
genstandswelt, der auch für das Verhältnis der ver­
schiedenen Wissenschaften zueinander von erheblicher 
Bedeutung ist. Einheiten einer jeweils höheren Inte­
grationsstufe enthalten als Teileinheiten die zuvor mög­
licherweise selbständigen Einheiten der vorangehen­
den Integrationsstufen. Die Beobachtung ist simpel 
genug. Aber die begriffliche Verarbeitung, die Ent­
wicklung der symbolischen Repräsentation oder, mit 
anderen Worten, der menschlichen Orientierungsmit­
tel bleibt hinter den relativ zusammenhangslosen Ein­
zelbeobachtungen zurück.

3 Vgl. hierzu und zum folgenden Elias (1983, z. B. 
S. 227).



272 Zeitschrift für Soziologie, Jg. 14, Heft 4, August 1985, S. 268-281

der evolutionären Stufenleiter der Gegenstandsbe­
reiche emporsteigt, um so weniger wird es mög­
lich, das Funktionieren und Verhalten jeweils hö­
her organisierter Einheiten zureichend aus den 
Eigenschaften ihrer isoliert untersuchten Teilein­
heiten zu erklären, um so mehr finden sich Wissen­
schaftler vor die Aufgabe gestellt, sie auch aus der 
Organisation der Teileinheiten zu erklären, also 
aus der Konfiguration, die diese miteinander bil­
den, aus der Art, wie sie funktionsteilig aufeinan­
der abgestimmt und voneinander abhängig sind. 
Ich könnte hinzufügen: um so weniger wird es 
möglich, ihre Prozeßabläufe, ihre Strukturen und 
Funktionsweisen allein durch Messungen isolierter 
Teilaspekte zu bestimmen, um so mehr finden es 
Forscher nötig, sie darüber hinaus auch durch Syn­
thesemodelle symbolisch zu repräsentieren, also 
etwa durch Prozeßmodelle, Modelle ihrer funk- 
tionsteiligen Struktur oder, im Falle der Men­
schen, auch durch Figurationsmodelle.

Die Unzulänglichkeit der klassischen, ausschließ­
lich auf die Entdeckung von Gesetzen abgestellten 
Physik hat sich nicht nur in anderen Wissenschafts­
bereichen, sondern auch im Bereich der physikali­
schen Wissenschaften selbst nun schon seit langem 
gezeigt. Gewiß, im Bereich der Physik hat man es 
immer mit zusammengesetzten Einheiten sehr lok- 
kerer Struktur zu tun, so daß fast überall die durch 
Messung bestimmten Gesetzmäßigkeiten von Teil­
einheiten zur Bestimmung des Verhaltens von zu­
sammengesetzten Einheiten, die sie miteinander 
bilden, genügen. Aber es hat sich selbst im Rah­
men der physikalischen Wissenschaften herausge­
stellt, daß die symbolische Darstellung von wieder­
kehrenden Zusammenhängen in der Form von 
zeit- und raumlosen Gesetzen als Zentralinstanz 
der Theoriebildung, als Instrument der symboli­
schen Synthese durchaus nicht in allen Zweigen 
der physikalischen Forschung genügt. Selbst in der 
Physik treten in einzelnen Zweigen, vor allem im 
Bereiche der physikalischen Kosmologie, neben 
die Gesetze auch drei- oder vierdimensionale Kon- 
figurations- und Prozeßmodelle als zentrale Reprä­
sentanten der theoretischen Synthese. Das an­
schaulichste Beispiel dafür sind Modelle des Uni­
versums, denen wissenschaftstheoretisch eine ganz 
besondere Bedeutung zukommt, weil zu ihrer 
Konstruktion und Überprüfung zwar ganz gewiß 
Messungen von Teilereignissen und theoretische 
Synthesen in der Form von Gesetzen, wie etwa die 
Hubble-Konstante, ganz unentbehrlich sind, wäh­
rend zugleich auch die Frage zur Diskussion steht, 
ob die Struktur des Universums nicht zu den Vor­

aussetzungen für das gehört, was man gern als 
Geltung von allgemeinen Gesetzen bezeichnet4.
Die Notwendigkeit der symbolischen Repräsenta­
tion von theoretisch-empirischen Forschungser­
gebnissen in der Form von dreidimensionalen 
Konfigurationsmodellen zeigt sich bereits etwas 
deutlicher auf der Entwicklungsstufe der Großmo­
leküle. Ein aufschlußreiches Beispiel ist die Reprä­
sentation eines DNS-Moleküls in der Form des 
bekannten Modells einer Doppelhelix. Das Bei­
spiel zeigt recht anschaulich, daß selbst auf einer 
Entwicklungsstufe, auf der die funktionelle Inter­
dependenz der Teile einer Einheit noch relativ 
schwach, die Unabhängigkeit der Teile noch rela­
tiv groß ist und Messungen von isolierten Teilein­
heiten dementsprechend noch eine ganz zentrale 
Rolle bei der Ausarbeitung des Konfigurationsmo­
dells spielen -  daß selbst auf dieser Stufe bereits 
die symbolische Darstellung der Konfiguration der 
Teile ganz unentbehrlich ist, um das Verhalten der 
zusammengesetzten Einheit, die die Teile mitein­
ander bilden, zu verstehen und zu erklären. Erst 
die Entdeckung der Doppelhelix-Konfiguration 
machte es möglich zu erklären, wie ein derartiges 
Großmolekül, also etwa ein Chromosom des Bak­
teriums E. coli, genetische Information von einer 
Generation auf die nächste zu übertragen vermag.
Dadurch, daß Popper seine Wissenschaftstheorie 
als etwas hinstellt, das letztlich deduktiv abgeleitet 
ist, beraubt er sich der Möglichkeit -  und sieht 
wohl auch keine Notwendigkeit dafür - , sein philo­
sophisches Modell der Wissenschaft durch die 
Konfrontation mit der gesellschaftlichen Institu­
tion der sich entwickelnden Wissenschaften selbst 
zu überprüfen. Hätte er das getan, so hätte viel­
leicht auch er sich die Frage vorgelegt, auf die ich 
hier hingewiesen habe, die Frage, warum bestimm­
te wissenschaftliche Probleme, also in diesem Falle 
das Problem der Übertragung genetischer Infor­
mation von einer Generation auf die andere, nicht 
mit Hilfe einer Gesetzesformel, sondern mit Hilfe 
eines drei- oder vierdimensionalen Konfigurations­
modells gelöst wurden. Oder wenn man sich in der 
Physik mehr zu Hause fühlt, so könnte einem 
vielleicht auffallen, in welchem Maße, allerdings 
erst seit relativ kurzer Zeit, seit den 60er, 70er 
Jahren dieses Jahrhunderts, unter Physikern die 
Tendenz gewachsen ist, ihre theoretischen Ideen 
statt allein anhand einer gesetzesartigen Theorie,

4 Siehe Sciama (1973, S. 57): „So the laws of nature 
simply cannot apply in the same way to the whole 
universe as they do to its individual parts.“



Norbert Elias: Wissenschaft oder Wissenschaften 273

etwa der Relativitätstheorie, nun auch anhand ei­
nes vierdimensionalen Prozeßmodells, des gegen­
wärtigen Standardmodells der Evolution des Uni­
versums, zu überprüfen.
Ich habe versucht zu zeigen (Elias 1983, S. 230f.), 
daß es für das Weiterdenken über die Wissenschaf­
ten, ihre Beziehungen, ihre Gemeinsamkeiten und 
ihre Verschiedenheiten nützlich sein kann, wenn 
man als Bezugsrahmen einer soziologischen Wis­
senschaftstheorie ein Standardmodell der großen 
Evolution zur Verfügung hat, also der Evolution, 
die von subatomaren Teilchen über Atome, Klein- 
und Großmoleküle zu einzelligen Lebewesen, zu 
vielzelligen Lebewesen mit vergleichsweise gerin­
ger Lernfähigkeit und impermanenter, allenfalls 
vorübergehender Vergesellschaftung und schließ­
lich, über viele Umwege, Zufälle und Zwischen­
stufen, ganz erstaunlicherweise zur Entwicklung 
von Menschen mit einzigartig hoher Lernfähigkeit 
und permanenter Vergesellschaftung hingeführt 
hat. Wissenschaftstheoretisch entscheidend ist die 
Erkenntnis, daß bei voller Kontinuität des Ent­
wicklungsganges der nie vorauszusehende Aufstieg 
zu einer jeweils höheren, also komplexeren und 
differenzierteren Integrationsstufe das Auftreten 
von neuen Strukturen und Funktionsweisen, neu­
en Eigenschaften und Vermögen ihrer Repräsen­
tanten mit sich bringt -  von Eigenschaften und 
Vermögen, die ihren Trägern spezifische Vorteile 
im Überlebenskampfe gewähren. Dabei sind, wie 
gesagt, bei den Repräsentanten der höheren und 
höchsten Integrationsstufen die Eigentümlichkei­
ten ihrer Verhaltens- und Funktionsweisen niemals 
allein aus denen ihrer Teileinheiten, sondern im­
mer auch aus den Struktureigentümlichkeiten der 
Organisation aller Teileinheiten zu erklären, also 
aus der Art der Konfiguration aller Teileinheiten. 
Im Verhältnis zu den Eigenschaften der isoliert, 
also rein analytisch betrachteten Teileinheiten ist 
die Bedeutung der Organisation, der Integration, 
der Konfiguration5 von Teileinheiten als das, was 
die Eigenschaften von Lebewesen erklären kann, 
um so größer, je höher man auf der evolutionären 
Stufenleiter hinaufsteigt.

Es ist, wie mir scheint, wichtig, die Integration und 
Organisation von Teileinheiten in Gebilden wie einer 
Zelle oder einem Organismus deutlich von der Integra­
tion und Organisation von Menschen in der Gesell­
schaft zu unterscheiden. Aus diesem Grunde habe ich 
den Begriff der Figuration von Menschen eingeführt als 
Kennzeichen für den einzigartigen Modus der Organi­
sation und Integration von menschlichen Individuen in

Die Tatsache, daß sich im Zuge der großen Evolu­
tion immer wieder neue Strukturen, neue Funk- 
tions- und Verhaltensweisen der Lebewesen ent­
wickeln und daß schließlich bei den komplizierte­
sten Lebewesen, bei den Menschen, Funktions-, 
Erfahrungs- und Verhaltensweisen auftreten, die 
einzigartig sind -  also zum Beispiel der völlige 
Vorrang erlernter vor den angeborenen, gesell­
schaftsspezifischer vor den gattungsspezifischen 
Kommunikationsformen -, ist einer der Gründe, 
warum mir das Postulat einer Universalwissen­
schaft und einer Universalmethode der wissen­
schaftlichen Forschungsarbeit als inakzeptabel er­
scheint. Was sich real beobachten läßt, ist die 
Tatsache, daß sich die Methode des wissenschaftli­
chen Forschens in Zusammenhang mit Verschie­
denheiten des Gegenstandsgebiets und so auch der 
Problemstellung in spezifischer Weise wandelt. 
Ohne Zweifel gibt es Gemeinsamkeiten, die das 
Vorgehen des wissenschaftlichen Erkenntniser­
werbs, also einer rein säkularen, auf Realitätskon­
gruenz abgestellten Erweiterung des Wissensfun­
dus der Menschheit, von einem vorwiegend my­
thisch-magischen Wissenserwerb unterscheiden. 
Ich habe versucht, Kriterien für diesen Unter­
schied auszuarbeiten. Zu ihnen gehören zum Bei­
spiel Unterschiede in der Balance zwischen Enga­
gement und Distanzierung und so auch Verschie­
denheiten in der Beziehung zwischen den For­
schenden, den „Subjekten“, und den „Objekten“, 
also ihrem Gegenstandsbereich. Aber die Bestim­
mung der Gemeinsamkeiten des wissenschaftli­
chen Wissenserwerbs, verglichen mit dem my­
thisch-magischen, bleibt unzulänglich, wenn man 
nicht zugleich auch die Unterschiede zwischen den 
Aufgaben und Methoden der verschiedenen Wis­
senschaften ins Blickfeld rückt.
Die am Standardmodell der großen Evolution 
orientierte Theorie der Wissenschaften, auf die ich 
hier ganz kurz verwiesen habe, hat eine erklären­
de, aber keine gesetzgeberische Funktion. Sie bie­
tet eine Handhabe zur Erklärung der beobachtba­
ren Tatsache, daß die Erforschung verschiedener 
Gegenstandsgebiete Verschiedenheiten in der Me-

Gesellschaften. Auf diese Weise kann man deutlich 
zwischen der Konfiguration von Großmolekülen in ei­
ner Zelle und den mannigfaltigen Figurationen der 
Menschen unterscheiden, die wir Gruppen oder Gesell­
schaften nennen. Aber es kommt mir dabei ganz gewiß 
auf die Unterschiede in der Sache selbst an. Für sie 
muß man möglichst realitätskongruente Begriffssymbo­
le finden.



274 Zeitschrift für Soziologie, Jg. 14, Heft 4, August 1985, S. 268-281

thode des wissenschaftlichen Vorgehens mit sich 
bringt. Das Modell hilft zum Beispiel zu erklären, 
warum die Erschließung des Gegenstandsgebietes 
der Soziologie in vieler Hinsicht andere Methoden 
des wissenschaftlichen Vorgehens verlangt als die 
Erschließung des Gegenstandsgebiets der Physik 
und der Biologie. Damit wird die Forschungsarbeit 
der Soziologen von der Vorstellung befreit, sie 
könnten sich als Wissenschaftler allein durch die 
Entdeckung von Gesetzen legitimieren.

4. Das Evolutionsmodell der Gegenstandsberei­
che macht dreierlei Sachverhalte deutlich, die für 
die Emanzipation der Soziologie6 von der Vor­
mundschaft physikalischer und biologischer Wis­
senschaftsmodelle und für die Fundierung der rela­
tiven Autonomie der verschiedenen Wissen­
schaftsgebiete, und so auch der Soziologie im Ver­
hältnis zu den Wissenschaften von Objektberei­
chen der vorangehenden Evolutionsstufen, von 
Wichtigkeit sind. Es macht erstens deutlich, daß 
und warum der Objektbegriff der klassischen Er­
kenntnistheorie allzu undifferenziert ist. Objekte 
auf verschiedenen Evolutionsstufen, also zum Bei­
spiel Ansammlungen von Atomen, Ansammlun­
gen von Zellen, vielzellige Lebewesen, Gesell­
schaften von vormenschlichen Lebewesen und 
menschliche Gesellschaften, unterscheiden sich 
voneinander in spezifischer Weise, unter anderem 
durch ihr Differenzierungs- und Integrationsni­
veau. Es macht zweitens deutlich, daß in sehr 
vielen Fällen Gebilde der vorangehenden Evolu­
tionsstufen oder ihnen verwandte Gebilde Teilein­
heiten der Objekte höherer Organisationsstufen 
bilden, also etwa Atome, Moleküle oder Zeilen 
Teileinheiten der Menschen. Es macht drittens 
deutlich, daß und warum die Objekte einer jeweils 
höheren Evolutions- und Organisationsstufe zwar 
immer auch, aber niemals zureichend rein analy­
tisch, also allein mittels der Untersuchung solcher 
Teileinheiten in Isolierung, durch menschliche 
Forschung erschlossen werden können, da nun 
eben die Art der Organisation, die Integrierung 
aller Teileinheiten in um so höherem Maße mitbe­
stimmend für die Funktions- und Verhaltensweise 
von zusammengesetzten Objekten wird, je höher 
man auf der evolutionären Leiter heraufsteigt.

6 Wann immer ich von Soziologie spreche, könnte ich, da 
es sich immer um Menschen handelt, auch von Psycho- 
Soziologie sprechen. Ich finde es schwer, Psychologie 
und Soziologie als voneinander unabhängige For­
schungsgebiete zu betrachten.

Man sieht das sehr deutlich im Falle der medizini­
schen Wissenschaften. Untersuchungen von Teil­
vorgängen eines kranken Menschen, etwa auf phy­
sikalisch-chemischer Ebene, können oft von gro­
ßem Nutzen und vielleicht unentbehrlich sein. 
Aber sie sind auch sehr oft unzureichend, da man 
in vielen Fällen zugleich auch Vorgänge auf einer 
höheren Organisationsebene, also etwa der Organ­
ebene oder der höchsten Organisationsebene, der 
Zerebralebene, mit in Betracht ziehen muß. Ähn­
lich verhält es sich mit den menschlichen Gesell­
schaften. So wie ein Organismus aus nichts als 
Atomen besteht und dennoch nicht in seiner Funk­
tions- und Verhaltensweise durch die Erforschung 
noch so vieler Atome in Isolierung verständlich 
gemacht werden kann (alle Atome können ja noch 
bei dem toten Organismus vorhanden sein, nur 
eben deren Organisation ist zerstört), so bestehen 
menschliche Gesellschaften aus nichts als einzel­
nen Individuen, und dennoch reicht es für die 
wissenschaftliche Erforschung der menschlichen 
Gesellschaften nicht aus, das Verhalten oder die 
Erfahrung der einzelnen Individuen in Isolierung 
zu untersuchen, da ja eben ohne genaue Kenntnis 
ihrer Integration als Angehörige von Gruppen, 
also etwa ihrer Position als Angehörige einer Fa­
milie, eines Stammes oder eines Staates, auch ihre 
Erfahrungs- und Verhaltensweise als einzelne Indi­
viduen nie zureichend wissenschaftlich diagnosti­
ziert und erklärt werden kann.

5. Alle Wissenschaften haben das gleiche Ziel, die 
projektierte Erweiterung des realitätsgerechten 
menschlichen Wissens, also des Symbolgefüges, 
das der menschlichen Orientierung dient. Sie alle 
sind in vielfältiger Weise aufeinander angewiesen. 
Es muß im Moment genügen, wenn ich darauf 
hinweise, daß physikalisch-chemisches Wissen zum 
Verständnis von Organismen aller Art unentbehr­
lich ist, aber nicht zu deren Verständnis ausreicht, 
daß biologisches Wissen zum Verständnis der 
Menschen und der Gesellschaften, die sie mitein­
ander bilden, unentbehrlich ist, aber nicht zu de­
ren Verständnis ausreicht und daß schließlich und 
endlich auch wiederum soziologisches Wissen zum 
Verständnis der physikalischen Wissenschaften un­
entbehrlich ist, da Wissenschaften ja menschenge­
schaffene soziale Gebilde sind, daß aber soziologi­
sches Wissen nicht ausreicht, um die Physik zu 
verstehen. So schließt sich der Kreis der Angewie­
senheiten. Aber vielleicht habe ich genug gesagt, 
um zu einsichtig zu machen, warum die Biologie 
sich nicht auf Physik, die Soziologie sich nicht auf 
Biologie reduzieren läßt.



Norbert Elias: Wissenschaft oder Wissenschaften 275

Die Gegenstandsbereiche und so auch die Aufga­
ben und Probleme der verschiedenen Wissen­
schaftsgruppen sind verschieden. Die komplexe­
sten Gegenstandsbereiche, die der menschlichen 
Gesellschaften, haben sich dem wissenschaftlichen 
Zugriff am spätesten eröffnet. Es ist verständlich, 
daß die jüngste der Wissenschaftsgruppen, die der 
Sozialwissenschaften, sich geraume Zeit am Vor­
bild der älteren Wissenschaftsgruppen, insbeson­
dere auch an dem der erfolgreichen physikalischen 
Wissenschaften, orientiert hat. Soziologen sind 
vertraut mit der Tendenz mancher aufsteigenden 
Gruppen, die bereits etablierten Gruppen zum 
Modell zu nehmen. So ist es begreiflich, daß der 
hohe Status der Physik auch Soziologen dazu ver­
lockt, Forschungsmethoden, die denen der Physik 
ähnlich sind, auf ihre eigene wissenschaftliche Ar­
beit zu übertragen. Aber das ist der falsche Weg, 
deren Status zu erhöhen. Das hohe Prestige der 
Physik und ihrer Vertreter beruht nicht auf der 
Methode, sondern auf den Entdeckungen der Phy­
siker, auf ihrer überzeugenden Lösung von zuvor 
ungelösten Problemen, kurzum, auf ihren vielfälti­
gen Beiträgen zur Erweiterung des realitätsgerech­
ten und daher in der Praxis anwendbaren mensch­
lichen Wissens. Diese Anwendung bringt Men­
schen ganz gewiß im Zuge der menschlichen 
Machtkämpfe Gutes wie Böses. Solche Macht­
kämpfe sind nun eben für Menschen zur Zeit so 
unkontrollierbar wie die Pest und die Geister in 
früheren Tagen. Jedenfalls aber ist diese Fähig­
keit, das Vermögen, überprüfbare und konsensfä­
hige Entdeckungen zu machen, die oft genug auch 
Relevanz weit über das engere Fachgebiet hinaus 
besitzen, das, woran es vielen Menschenwissen- 
schaften und ganz besonders auch der Soziologie 
zur Zeit weitgehend fehlt. Die Forschungsmethode 
ist, wie gesagt, nur ein Mittel zu diesem Zweck. 
Jede Methode steht dem wissenschaftlichen Ge­
brauch offen, die die Forschenden der Erfüllung 
dieser Aufgabe näher bringt.
Man muß versuchen aufzuzeigen, wie eine Wissen­
schaftstheorie aussieht, die Soziologen und Vertre­
ter der Menschenwissenschaften überhaupt von 
dem Zwange emanzipiert, sich als Wissenschaftler 
zweiten Ranges zu betrachten, wenn sie nicht mit 
den Methoden der Physik arbeiten. Dann wird es 
auch möglich, Soziologen, die mit physikalisti- 
schen Methoden arbeiten, zu sagen, daß sie nicht 
allein wegen des Gebrauchs dieser Methoden als 
Wissenschaftler ersten Ranges angesehen werden 
können. In der Tat, es gibt unzählige Forschungs­
unternehmungen in der Soziologie, die mit diesen 
Methoden betrieben werden und trotzdem gerin­

gen oder überhaupt keinen Erkenntniswert be­
sitzen.

Die Methode der Forschung, die von Anhängern 
Poppers als die einzig richtige wissenschaftliche 
Methode hingestellt wird, hat sich für Soziologen 
kaum als besonders ertragreich erwiesen. Sie er­
weckt den Eindruck, daß der einzelne Forscher 
selbstherrlich und ganz für sich allein den Anfang 
eines Forschungsunternehmens bildet. Mir er­
scheint es als nützlicher, wenn eine wissenschaftli­
che Untersuchung ihren Anfang nimmt mit dem 
Wissen der Untersuchenden, daß sie kein Anfang 
sind. Sie sind Glieder in der Kette der wissen­
schaftlichen und im weiteren Sinne der gesell­
schaftlichen Generationen. Sie fangen nicht mit 
leerem Kopfe an, greifen nicht wie ein Zauber­
künstler gleichsam Hypothesen aus der Luft. Sie 
fangen auch nicht mit Einzelbeobachtungen an, 
um von ihnen allgemeine Gesetzmäßigkeiten abzu­
ziehen. Begriffe wie Deduktion und Induktion und 
der Streit um ihre Priorität, an dem sich Popper 
noch so lebhaft beteiligt hat, haben heute in einer 
Diskussion über Wissenschaften keine Funktion 
mehr. Jeder Forscher beginnt seine Forschungsar­
beit mit einer Fülle theoretischen, empirischen und 
praktischen Wissens, das er oder sie von anderen 
gelernt hat. Ich habe die Erfahrung gemacht, daß 
für Soziologen die Chance der Entdeckung um so 
größer ist, je weniger spezialistisch beengt, je rei­
cher und vielseitiger das erlernte Wissen ist, mit 
dem sie an die Arbeit gehen. Theoretisch und 
empirisch reich ausgestattet kann man viele Anre­
gungen für wissenschaftliche Untersuchungen 
empfangen, wenn man die Augen offenhält für 
bisher unbekannte Zusammenhänge, für Einzelbe­
obachtungen, die nicht ganz gewöhnlich, die viel­
leicht etwas unerwartet sind, für schlecht sitzende 
Begriffe, die richtiggestellt werden können, und 
anderes mehr -  es gibt viel zu tun. So ausgestattet 
hat man auch eine größere Chance, die mögliche 
theoretische Relevanz des Unerwarteten zu erken­
nen. Es ist immer nützlich, bei der soziologischen 
Arbeit auf empirischer Ebene die theoretische 
Ebene im Auge zu behalten und umgekehrt bei der 
Arbeit auf theoretischer Ebene die empirische.

Für soziologische wie für andere wissenschaftliche 
Untersuchungen kann es fruchtbar sein, For­
schungsergebnisse in der Form von wiederkehren­
den gesetzesartigen Regelmäßigkeiten zu formu­
lieren. Aber in den Sozialwissenschaften, wie übri­
gens auch in der Physik selbst, ist die Entdeckung 
von zeit- und raumlosen Gesetzen längst nicht 
mehr die einzige und nicht einmal mehr die am



276 Zeitschrift für Soziologie, Jg. 14, Heft 4, August 1985, S. 268-281

höchsten bewertete Form der Entdeckung. Wenn 
man die Poppersche Lehre auf die Soziologie an­
wendet, dann unterstellt man im Grunde, daß 
diese Wissenschaft, ähnlich wie die klassische Phy­
sik, eine Gesetzeswissenschaft ist. Das ist schon 
deswegen irreführend, weil auf der Integrations­
stufe der menschlichen Gesellschaften der Analyse 
als Forschungsmittel nicht der gleiche Platz zu­
kommt wie in der Physik und weil dadurch der 
Synthese als Forschungsmittel auch weiterhin die 
Beachtung entzogen wird, die ihr zukommt.

Zeit-räumliche Synthesemodelle spielen als Typ 
der symbolischen Darstellung von Forschungsre­
sultaten selbst in der Physik eine wachsende Rolle. 
Modelle des Universums oder eines Großmoleküls 
sind Beispiele dafür. Die Soziologie hat die Aufga­
be, sehr hoch und vielfältig integrierte Einheiten 
zu untersuchen, die von Menschen miteinander 
gebildet werden. Soziologische Forschung verlangt 
daher Erfahrung und berufliches Geschick im Bau 
von Synthesemodellen, die sich auf sehr verschie­
dene Stufen der gesellschaftlichen Integration oder 
gegebenenfalls auch der Desintegration beziehen 
können.

Der symbolischen Repräsentation von Prozessen 
als Kernstück einer wissenschaftlichen Theorie, 
also Prozeßmodellen, begegnet man heute in vie­
len Wissenschaften. Modelle der Evolution eines 
Sterns von der Art der Sonne, Modelle der biologi­
schen Evolution oder, in der Soziologie, Modelle 
von Zivilisations- und Staatsbildungsprozessen 
sind naheliegende Beispiele für diese Art der Syn­
these. Ein weiteres Beispiel ist das in der medizini­
schen Theorie und Praxis weitgebrauchte Modell 
eines Krankheitsverlaufs, das für die Diagnose so­
wohl wie für die Prognose wichtig ist und das 
zugleich zeigt, wie verschieden das theoretische 
Instrument drei- und vierdimensionaler Modelle 
von dem zeit- und raumloser Gesetze ist. Denn 
während Gesetze starr sind -  alle besonderen Fälle 
sind absolut identisch - ,  sind Prozeßmodelle ela­
stisch; sie lassen Raum für erhebliche Verschie­
denheiten der Fälle, auf die sie anwendbar sind, 
und ermöglichen es so auch, die Gründe der Ver­
schiedenheiten zu bestimmen.

Auch empirische Modelle bestimmter sozialer Fi­
gurationen, also Modelle auf relativ niedriger Syn­
thesenhöhe, können als Werkzeuge der Theorie­
bildung von Nutzen sein. Man kann sie gleichsam 
als Muster über andere Figurationen ähnlicher Art 
legen und untersuchen, wie und warum sie gleiche 
oder verschiedene Struktureigentümlichkeiten und

Funktionsweisen besitzen. So kann etwa eine Stu­
die des französischen Königshofes als empirisches 
Modell für die Untersuchung japanischer oder ko­
reanischer Kaiser- und Königshöfe dienen. Das 
Synthesemodell einer bestimmten Etablierten-Au­
ßenseiter-Figuration kann als Muster für die Un­
tersuchung anderer Figurationen dieses Typs be­
nutzt werden. Vielleicht ist es nötig zu sagen, daß 
es sich dabei ebenfalls nicht um wissenschaftliche 
Werkzeuge von der Art der Naturgesetze oder 
auch der ihnen noch verwandten „Idealtypen“ 
handelt. Solche Modelle haben eher den Charak­
ter von Realtypen. Fürstenhöfe haben sich unter 
bestimmten Bedingungen im Zusammenhang mit 
spezifischen Machtkonstellationen oft ganz unab­
hängig voneinander in den verschiedensten Gesell­
schaften herausgebildet. Bereits die Tatsache, daß 
man auf sie alle das gleiche begriffliche Symbol, 
den Begriff des Fürstenhofes, beziehen kann und 
muß, zeigt an, daß es sich hier nicht um eine 
idealisierende Abstraktion handelt, der eigentlich 
keine Gemeinsamkeit oder Ähnlichkeit in der ge­
sellschaftlichen Realität entspricht. Systematische 
Untersuchungen erlauben es, im Zuge der Genera­
tionen Gemeinsamkeiten und Verschiedenheiten 
der Struktur und Funktion von Fürstenhöfen her­
auszuarbeiten. Überprüfbare realtypische Modelle 
einer solchen Figuration, ebenso wie die zugehöri­
gen Modelle der Hofbildungsprozesse, lassen sich 
früher oder später standardisieren.

Realtypenmodelle, wie sie aus der kontinuierlich 
fortschreitenden Analyse- und Synthesearbeit von 
Generationen hervorgehen, sind für die soziologi­
sche Forschung ganz unentbehrlich. Daß es der 
Soziologie an dieser Kontinuität der Forschungsar­
beit über die Generationen hin zur Zeit weitge­
hend fehlt, ist ein großer Mangel. Auch wird ihre 
Arbeit aufs schwerste behindert, wenn man Geset­
zen und Modellen eine metaphysische Existenz 
andichtet, als seien sie Symbole der Unendlichkeit 
und Ewigkeit, die gleichsam aus einer anderen 
Welt in die Welt der sterblichen Menschen hinein­
ragen. Gesetze und Modelle der Naturwissenschaf­
ten sind ebenso wie Modelle und Gesetzmäßigkei­
ten der Sozialwissenschaften symbolische Mittel 
der Orientierung, die sich Menschen schaffen, um 
auf den vormenschlichen oder den menschlichen 
Stufen der Welt, in der sie leben, besser ihren Weg 
zu finden, und so auch, um sich vor drohenden 
Gefahren besser zu schützen.

Systematische Vergleiche zwischen sozialen Ein­
heiten mit gleichen oder ähnlichen Strukturen und 
Funktionen oder auch zwischen verschiedenen



Norbert Elias: Wissenschaft oder Wissenschaften 277

Entwicklungsstufen derselben sozialen Einheit, al­
so die vergleichende Methode und deren vielfältige 
Gebrauchsmöglichkeiten, sind eine der spezifi­
schen Forschungsmethoden der Soziologie. Solche 
Vergleiche ermöglichen eine Kontrolle der Mo­
dellbildungen, die an Gewißheit hinter der durch 
experimentelle Kontrolle erreichten in keiner Wei­
se zurücksteht.
Wie die wissenschaftlichen Methoden, so sind also 
seit den Tagen der klassischen Physik auch die 
Formen der theoretischen Repräsentation vielfälti­
ger und differenzierter geworden. Sie werden sich 
möglicherweise noch weiter differenzieren, wenn 
es gelingt, die Emanzipation der Sozial Wissen­
schaften von den Mustern der älteren Naturwissen­
schaften weiter voranzutreiben. Ich habe versucht, 
einige Schritte auf diesem Weg zu tun. Wenn man 
an die formalisierte Sprache der traditionellen phi­
losophischen Metaphysik gewöhnt ist, dann mag 
man sie wohl hier vermissen. Ich vermeide sie 
absichtlich. Aber es bedarf nun noch einer kurzen 
Prüfung der Erkenntnistheorie von Popperanhän­
gern, von methodologischen Individualisten, und 
besonders der ontologischen Voraussetzungen die­
ser Erkenntnistheorie. Sie kann vielleicht verdeut­
lichen, warum mir eine entschiedene Abwendung 
von ihrem Menschenbild wie von ihrer Sprache 
besonders, aber gewiß nicht allein für die soziolo­
gische Forschungsarbeit als nützlich erscheint.

6. Popper, in der Logik der Forschung, ist einer 
der letzten, vielleicht der letzte der Philosophen, 
der sich bemühte, die von Descartes eingeleitete 
und durch mehrere Generationen hin, besonders 
auch durch Kant weitergeführte Tradition der 
transzendentalen Metaphysik nun noch einmal in 
seiner Weise weiterzuführen. Bestimmte Gemein­
samkeiten der Problemstellung verbinden die Ver­
treter dieser philosophischen Strömung, der trans­
zendentalen Metaphysik, miteinander. Man kann 
Poppers Logik der Forschung nicht recht verste­
hen, wenn man ihn nicht im Zusammenhang mit 
dieser Tradition sieht.
Alle diese Philosophen gehen von der Vorstellung 
aus, daß sie erklären müssen, wie ein Mensch ganz 
aus eigener Kraft, ganz ohne Rückgang auf Wis­
sen, das sie oder er von anderen Menschen gelernt 
hat, ohne Bezug auf den jeweiligen gesellschaftli­
chen Entwicklungsstand des gemeinsamen Wis­
sensfundus der Menschen, also völlig als vereinzel­
ter Mensch, Wissen von der Welt erwerben könne, 
das dieser Welt, so wie sie wirklich ist, entspricht. 
In der älteren Terminologie war das die Frage, wie

das Wissen suchende Subjekt ganz für sich allein 
„wahres“ Wissen von einem Objekt gewinnen kön­
ne. Das ist die erste Gemeinsamkeit der transzen­
dentalen Metaphysiker, die hier Erwähnung ver­
dient. Die zweite ist eine Annahme, die für das 
Selbstbild der Menschen -  oder vielleicht auch nur 
für das hoch individualisierter Philosophen -  in der 
ganzen Epoche, von der hier die Rede ist, also 
vom 17. bis ins 20. Jahrhundert hinein, recht cha­
rakteristisch ist. Allen transzendentalen Metaphy­
sikern gemeinsam ist die Vorstellung von einer 
eigentümlichen Scheidewand, die sich zwischen 
das Bild, das sich ein Mensch sozusagen im Inne­
ren von den Gegenständen macht, und den Gegen­
ständen „außerhalb seiner“, wie sie „an sich“ sind, 
einschiebe. Die Vertreter dieser philosophischen 
Tradition haben daher Schwierigkeiten, sich selbst 
und anderen klar zu machen, ob und wieweit die 
Bilder der „Innenwelt“ eines menschlichen Indivi­
duums den Objekten der „Außenwelt“ entspre­
chen. Manche sahen die menschlichen Sinnesorga­
ne, die Tore der Wahrnehmung, andere sahen das 
Denken oder je nachdem Verstand und Vernunft 
als Repräsentanten dieser Scheidewand an. Sie 
unterstellten dem Denken oder der Vernunft eine 
gleichsam angeborene, jedenfalls von Natur gege­
bene Eigengesetzlichkeit. Wie können wir je hof­
fen, so fragten sie, die Objekte zu erkennen, so 
wie sie wirklich, also unabhängig von den denken­
den Menschen sind, da doch alles, was wir von 
ihnen erfahren, durch die Eigengesetzlichkeit der 
Vernunft, und so auch schließlich der Logik, mit­
gestaltet und gefärbt ist? Wie kann man je wissen, 
wie die Dinge an sich beschaffen sind?
Ganze Bände, die mühsam zu lesen sind und Auto­
rität heischen, sind der Erörterung dieses Pro­
blems gewidmet. Aber manchmal wird der Kern 
der Sache in einfacher Sprache zusammengefaßt. 
Flier sind zwei Proben (Kant 1942, S. 267, 276):
„Die Form des Objektes, wie es allein in einer Anschau­
ung a priori vorgestellt werden kann, gründet sich also 
nicht auf die Beschaffenheit dieses Objektes an sich, 
sondern auf die Naturbeschaffenheit des Subjekts . .

und weiterhin:
. .ob  das Objekt, welches wir außer uns setzen, nicht 

vielleicht immer in uns sein könne und es wohl gar 
unmöglich sei, etwas außer uns, als ein solches, mit 
Gewißheit anzuerkennen.“

Kant verfing sich schon in der Kritik der reinen 
Vernunft in der Falle des Solipsismus -  „ich allein 
in dieser Welt“. Schon der Gedanke, daß die 
menschliche Vernunft als Teil der unveränderli­
chen Menschennatur jeden Menschen zwinge, die



278 Zeitschrift für Soziologie, Jg. 14, Heft 4, August 1985, S. 268-281

Welt im Sinne spezifischer, jeder Erfahrung vor­
ausgehender, also a priori existierender Bezie­
hungsformen, etwa der „Kategorien“, zu erleben, 
machte es für Kant notwendig zu erklären, daß ein 
Mensch nur „Phänomene“, nur Erscheinungen ei­
nes Dinges, nie aber das „Ding an sich“ kennenzu­
lernen vermöge. Das war eine der vielen Selbstdar­
stellungen des homo clausus. In diesem Falle wird 
die naturgegebene Eigengesetzlichkeit der Ver­
nunft zum Käfig, der den Menschen gefangenhält 
und es ihm verwehrt, die Welt, wie sie wirklich ist, 
das Ding an sich, zu erkennen. Kant hätte dem 
Käfig ganz leicht entkommen können, wenn er 
bereit gewesen wäre, in Betracht zu ziehen, daß er 
selbst wie seine Zeitgenossen die angeblich a priori 
gegebenen spezifischen Beziehungsformen des Be­
wußtseins überhaupt als Begriffe der in seiner Ge­
sellschaft geläufigen Sprache von anderen Men­
schen gelernt hatte. Von anderen gelernt hatte er 
Begriffe wie „Kausalität“, „Substanz“, „Naturge­
setz“, „Vernunft“ und zahllose andere auf gleicher 
Synthesenhöhe. Aber Kant war an eine Denkform 
gebunden, die ihn anhielt, den einzelnen Men­
schen als Sonderfall einer allgemeinen Gesetzmä­
ßigkeit zu behandeln, also, genau betrachtet, nach 
dem Muster der Physik als ein Naturobjekt. So war 
das individuelle Bewußtsein für ihn ein Sonderfall 
dessen, was er „Bewußtsein überhaupt“ nannte; 
die durch Erfahrung und erlerntes Wissen mitbe­
stimmte individuelle Vernunft wurde in seiner 
Vorstellung geprägt durch die universelle, der 
Menschennatur entstammende „reine Vernunft“ , 
deren naturale Eigengesetzlichkeit angeblich jeder 
Erfahrung, jedem erlernten Wissen vorausging. 
Popper nahm in seiner Weise das cogito, ergo sum 
des Descartes, Kants transzendentale Reduktion 
auf die reine Vernunft wieder auf. Die Begriffe 
waren etwas anders, die erkenntnistheoretische 
Grundposition war im Kern die gleiche. Ich habe 
sie einst durch die Vorstellung von Marmorstatuen 
versinnbildlicht, die nur die Fähigkeit haben, zu 
denken und wahrzunehmen. Sie repräsentieren die 
Konzeption von der menschlichen Gesellschaft, 
die dieser Metaphysik zugrunde liegt. Die Statuen 
stehen unbeweglich am Ufer eines Flusses, jede 
ganz für sich, ohne mit anderen direkt zu kommu­
nizieren. Sie können sehen, daß etwas außerhalb 
ihrer vor sich geht. Jede von ihnen denkt ganz für 
sich darüber nach, wie sie zu den Bildern von dem 
gelangt, was außerhalb ihrer, also in der „Außen­
welt“, geschieht. Es ist verständlich, daß eine sol­
che Statue letzten Endes zu dem Schluß kommen 
muß, das einzig Gewisse an dem Bild, das sie sich 
von der Welt da draußen, von der „Außenwelt“

macht, komme aus der „Innenwelt“, aus der eige­
nen Wahrnehmung oder dem eigenen Denken, 
jedenfalls aus Gesetzmäßigkeiten, die letzten En­
des auf Eigentümlichkeiten ihrer selbst zurückge­
hen. So erscheint also auch den transzendentalen 
Metaphysikern als das einzig Gewisse, was sich 
über die große weite Welt, ihre „Außenwelt“, 
sagen läßt, irgendeine Gesetzmäßigkeit, die sie in 
sich selbst vorzufinden meinen.

Eine der Schwierigkeiten, denen Popper begegne­
te, als er diese Tradition der alten Metaphysik im 
20. Jahrhundert weiterzuführen suchte, hing mit 
der Unbefangenheit zusammen, mit der seine Vor­
gänger den Begriff der Natur gebrauchten. Für 
Kant war es noch ganz unproblematisch, die Ei­
gengesetzlichkeit der reinen yernunft, die er ent­
deckt zu haben glaubte, als eine Eigenartigkeit der 
Natur des Menschen vorzustellen. Die biologi­
schen Wissenschaften waren zu seiner Zeit noch 
nicht voll entwickelt. Keiner seiner Zeitgenossen 
kam auf die Idee, ihn zu fragen, ob er wirklich 
annehme, die Ideen, die er der reinen Vernunft 
zuschrieb, oder die Beziehungsformen des reinen 
Verstandes, also etwa Begriffe wie „Substanz“, 
„mechanische Kausalität“, „Naturgesetz“ und an­
dere des gleichen Typs, seien im Menschen von 
Natur angelegt, also im Grunde angeboren. Kant 
lief nicht Gefahr, gefragt zu werden, welche biolo­
gische Funktion diese naturgegebenen Gesetzmä­
ßigkeiten des reinen Verstandes, der reinen Ver­
nunft nun eigentlich hätten, da sie ja Menschen 
nach seiner Annahme den Zugang zur Kenntnis 
der wirklichen Welt eher verstellten als eröffneten. 
Niemand, offenbar auch nicht Kant selbst, machte 
sich Gedanken über die bösen Finten der Men­
schennatur, die es den Menschen angeblich ver­
wehrten, sich ein wirklichkeitsgerechtes Bild von 
der Welt zu machen, und dementsprechend auch 
verwehrten, in wirklichkeitsgerechter Weise zu 
handeln. Man fragte noch nicht, was nun wohl die 
Überlebensfunktion dieser die Wirklichkeit ver­
stellenden naturalen Einrichtungen der Vernunft 
sei. Man fragte auch nicht, wie die armen Men­
schen es fertig brachten, trotz ihrer den Zugang 
zur Wirklichkeit verstellenden Vernunft, wie spä­
ter dann wieder trotz der wirklichkeitsverstellen­
den Gesetze der Logik, es fertig brachten, die 
vielen Gefahren dieser Welt zu überleben und sich 
sogar in gewisser Weise zu Herren dieser Erde zu 
machen.
Aber in dem Zeitalter, in dem Popper lebte, bezog 
sich der Begriff der menschlichen Natur in weit 
höherem Maße auf biologische Gegebenheiten. In



Norbert Elias: Wissenschaft oder Wissenschaften 279

diesem Zeitalter mußte man solcher Fragen gewär­
tig sein, wenn man die metaphysische Hypothese 
einer in jedem einzelnen Menschen verankerten 
ungelernten Gesetzmäßigkeit, die vor allem Wis­
sen, vor jeder empirisch beobachtbaren Wissen­
schaft existierte, explizit als Eigentümlichkeit der 
menschlichen Natur vorstellte. Popper suchte die­
ser Schwierigkeit aus dem Wege zu gehen, indem 
er den Cartesianischen Begriff des Denkens, den 
Kantschen Begriff der Vernunft durch den Begriff 
der Logik ersetzte. Aber wenn sich auch der Be­
griff änderte, die Substanz der Fragestellung blieb 
die gleiche. Wie der älteren transzendentalen Me­
taphysik, so lag auch der Popperschen unausge­
sprochen ein ganz spezifisches Menschenbild oder, 
in der Sprache der Gelehrsamkeit, eine spezifische 
Ontologie und Anthropologie zugrunde. Ich habe 
bereits mit Hilfe von zwei Kantzitaten und dem 
Bilde der denkenden und wahrnehmenden Mar­
morstatuen auf sie hingewiesen.
Die ontologische These, die der transzendentalen 
Metaphysik zugrunde liegt, ist einfach genug: „Der 
Mensch“, so lautet sie, „ist so beschaffen, daß er 
nie sicher sein kann, ob er die Welt, in der er lebt, 
so wie sie wirklich ist, zu erkennen vermag. Er 
kann einfache Tatsachenfeststellungen machen, 
aber sie lassen sich nicht verifizieren; man kann nie 
gewiß sein, ob solche ,Basissätze‘ der Wirklichkeit 
entsprechen. Das gleiche gilt von allgemeinen 
Theorien.“ Solche ontologischen Annahmen wer­
den von einem Wortführer der Popper-Gemeinde 
als „ausschließlich logisch“ präsentiert7. Man sieht

7 Siehe Esser (1985, Manuskript S. 5). Dort steht zu 
lesen: „Völlig zu Recht weist Popper in diesem Zusam­
menhang darauf hin, daß auch noch so einfach schei­
nende Tatsachenfeststellungen implizit immer auf der 
Geltung von allgemeinen Gesetzen beruhen und mithin 
ebensowenig der Verifikation fähig sind, wie das für 
allgemeine Theorien insgesamt gilt. Dies ist eine aus­
schließlich logische Feststellung.“
Es ist merkwürdig. Man glaubt offenbar, den Leser mit 
Behauptungen abspeisen zu können. Begründungen 
oder Erklärungen sind nicht nötig. Wenn man sagt: 
„Völlig zu Recht weist Popper . . . darauf hin“, daß es 
sich so und so verhalte, dann glaubt man offenbar 
bereits nachgewiesen zu haben, daß es sich so verhält. 
Aber wenn ich die Tatsachenfeststellung mache, daß 
Herr Esser existiert, dann beruht das nach seiner eige­
nen Angabe nicht einmal einfach auf allgemeinen Ge­
setzen, sondern auf deren Geltung, was immer das 
bedeuten mag, „auf Geltung beruhen“. Aber gute Be­
kannte haben diese meine Feststellung nachgeprüft und 
verifiziert. Ich kann zuverlässig sagen: Herr Esser exi­
stiert wirklich, jedenfalls zur Zeit.

hier recht deutlich, daß dieses logische Apriori, 
wie auch die Logik der Forschung, auf ganz be­
stimmte ontologische Grundvorstellungen zurück­
geht, die unausgesprochen bleiben. Die Rede ist 
von dem Vermögen der Menschen, sich in ihrer 
Welt wirklichkeitsgerecht zu orientieren. Die Ant­
wort, die hier gegeben wird, ist im wesentlichen 
negativ. Die Poppersche Metaphysik sagt, daß es 
ungewiß ist und ungewiß bleiben muß, ob eine 
wirklichkeitsgerechte Orientierung der Menschen 
möglich ist. Allenfalls kann man die Hypothese 
aufstellen, daß Tatsachenfeststellungen oder 
Theorien sich auf etwas wirklich Existierendes be­
ziehen. Man kann es nach Popper bestenfalls als 
Annahme betrachten, daß es eine Realität gibt.
Es ist, wie man sieht, eine traurige und auch etwas 
absurde Lehre, um die es sich hier handelt. Wenn 
Menschen nicht in der Lage wären, sich in ihrer 
Welt überaus realitätsgerecht zu orientieren, also 
ihre Symbole, ihren Wissensschatz höchst genau 
auf die Wirklichkeit abzustimmen, dann wären sie, 
die Menschen, schon längst verschwunden.
Als gelegentliche Phantasie eines Menschen ist die 
Ungewißheit über die Existenz einer Welt außer­
halb seiner oder ihrer selbst nicht unbekannt. Aber 
die Tradition der Metaphysik, in der Popper steht, 
stellt die Phantasie von der Scheidewand zwischen 
„Innenwelt“ und „Außenwelt“, „Subjekt“ und 
„Objekt“ als etwas höchst Reales, tatsächlich Exi­
stierendes hin.
Die Scheu vor dem Ausdruck „Wirklichkeit“, die 
immer erneute Ungewißheit der transzendentalen 
Metaphysiker in bezug auf die Möglichkeit, die 
Welt so zu erkennen, wie sie „wirklich“ ist, er­
scheint als besonders seltsam, wenn sich die Ver­
treter dieser Metaphysik um eine Theorie der Wis­
senschaft bemühen, denn es war und ist noch 
immer eine der zentralen Aufgaben der Wissen­
schaft, Phantasiewissen und wirklichkeitsgerechtes 
Wissen säuberlich und verläßlich voneinander zu 
scheiden. Nicht allein das, was wir als Fortschritte 
der Technik bezeichnen, sondern überhaupt das 
außerordentliche Wachstum der Naturkontrolle, 
die zunehmende Absicherung der Menschen gegen 
die Bedrohung der Menschen durch nicht-mensch­
liche Naturgewalten sind recht spürbare Beweise 
dafür, daß im Bereich der nicht-menschlichen Na­
tur die wissenschaftliche Ausweitung realitätsge­
rechten Wissens bedeutende Fortschritte gemacht 
hat. Die Sonderung von Phantasie- und Realitäts­
wissen -  früher sagte man von „unwahrem“ und 
„wahrem“ Wissen -  und das Wachstum des letzte­
ren in den Menschenwissenschaften hat damit



280 Zeitschrift für Soziologie, Jg. 14, Heft 4, August 1985, S. 268-281

nicht Schritt gehalten. Der oben erwähnte Versuch 
mancher ihrer Vertreter, das, was ihnen als physi­
kalische Methode erscheint, bei der Forschungsar­
beit im Gebiet der Menschenwissenschaften nach­
zuahmen, ist vielleicht nicht ganz unschuldig 
daran8.

7. Das Menschenbild, das den Postulaten der 
transzendentalen Metaphysik zugrunde liegt, ihre 
ontologische Grundannahme, verdient in diesem 
Zusammenhang noch ein Wort der Erklärung. 
Man sieht diese Annahme am klarsten, wenn man 
die Frage unte die Lupe nimmt, die diese metaphy­
sischen Theorien zu beantworten suchen, ohne sie 
eigentlich explizit und mit aller Deutlichkeit zu 
benennen. Es ist, wie gesagt, die Frage, wie ein 
einzelner Mensch ganz für sich allein, und ohne 
etwas von anderen Menschen zu lernen, wirklich­
keitsgetreues Wissen von der Welt zu gewinnen

Vielleicht ist es nützlich, kurz darauf hinzuweisen, daß 
auch die berühmte These Poppers, daß man Aussagen 
und insbesondere Theorien zwar falsifizieren, aber 
nicht verifizieren könne, aufs engste mit der Wirklich­
keitsblindheit zusammenhängt. Genau betrachtet ist 
das Verbot, von einer Bestätigung von Theorien zu 
sprechen, einer der größten Eulenspiegelstreiche, die 
je ein Philosoph seinen ehrfurchtsvollen Anhängern 
gespielt hat. Wenn es keine von dem Philosophen 
unabhängige wirkliche Welt gibt, dann kann dieser 
Philosoph seine Theorien eigentlich weder falsifizieren 
noch verifizieren. Vielleicht sind diese Worte verwir­
rend; vielleicht sollte man statt ihrer von der Widerle­
gung und Bestätigung von Aussagen und so auch von 
Theorien sprechen. Wenn es eine von dem Philosophen 
unabhängige Wirklichkeit gibt, dann besteht ohne 
Zweifel die Möglichkeit, daß die Symbole seiner Theo­
rien sich mit der Wirklichkeit decken und in diesem 
Fall also bestätigt oder daß sie umgekehrt auch wider­
legt werden können.
Theoretische Physiker unserer Tage haben sich mög­
licherweise dermaßen im Urwald ihrer Symbole verirrt, 
daß sie nicht mehr in der Lage sind, diesen Symbolen 
einen Namen zu geben und so ihren Wirklichkeitsbezug 
wiederherzustellen. Das ist, so kann man nur hoffen, 
eine vorübergehende Krankheitserscheinung ihrer Wis­
senschaft. Aber Sozialwissenschaftler brauchen sich 
auch in dieser Hinsicht nicht die Physik zum Muster 
nehmen. In anderen Gebieten, zum Beispiel auch in 
der Biologie, findet man, daß sich hypothetische Mo­
delle bestätigen oder widerlegen lassen. Und das glei­
che gilt zweifellos auch für die Sozialwissenschaften. 
Auch deren Entdeckungen, wenn sie erst einmal den 
Pfad der Entdeckung wiederfinden, lassen sich zweifel­
los nicht nur widerlegen, sondern auch gegebenfalls 
bestätigen, das eine nicht ohne das andere.

vermag. Was da vorgestellt wird, ist, mit anderen 
Worten, ein erwachsener Mensch, der niemals ein 
Kind war und der niemals etwas von anderen 
Menschen gelernt hat. Ein einzelner Erwachsener, 
so wird angenommen, beginnt von einer Situation 
absoluten Nichtwissens aus die Erkenntnissuche. 
Diese fiktive Gestalt bildet die ontologische 
Grundlage dieser Metaphysik. Ihre Spielregeln 
machen es nötig, davon abzusehen, daß jeder 
Mensch aus der „Innenwelt“ einer Mutter in deren 
„Außenwelt“ eintrat, daß er oder sie immer wieder 
von außen Luft und Nahrung der eigenen Innen­
welt einverleibt. Ist man wirklich in einen Panzer 
von Basissätzen eingemauert, wenn man feststellt, 
draußen im Garten der Kirschbaum hängt voll von 
reifen Früchten, und sich ein paar von ihnen her­
unterholt?

„Basissätze“ sind Sätze einer bestimmten Sprache. 
Auch davon muß man nach den Spielregeln der 
Metaphysik absehen, daß jeder Mensch, um über­
haupt ein Mensch zu werden, von anderen Men­
schen eine bestimmte Sprache lernt. Die Hör-, 
Sicht- oder Tastsymbole einer bestimmten Sprache 
dienen Menschen von Kindheit an als Mittel der 
Kommunikation und als Mittel der Orientierung. 
Wenn überhaupt etwas, dann sind sie es, die er­
lernten, gesellschaftsspezifischen Symbole einer 
bestimmten Sprache, die als ein greifbares Apriori 
jeder individuellen Erkenntnis, jeder Erfahrung 
überhaupt vorausgehen. Diese sinntragenden 
Hör-, Sicht- oder Tastsymbole, zu deren Erzeu­
gung Menschen von Natur befähigt sind, die aber 
sozial geformt, individuell durch Lernen von ande­
ren erworben werden müssen, sind für die Organi­
sierung von Erfahrungen ganz unentbehrlich. Die­
se menschengeschaffenen sozialen Symbole einer 
Sprache sind in der Tat Bedingungen jeder indivi­
duellen Erfahrung. Aber das läßt sich nicht verste­
hen, solange man nicht in Rechnung stellt, daß die 
Menschheit, so wie sie heute ist, sich langsam aus 
Wesen entwickelt hat, die sich in höherem Maße 
durch ungelernte gattungsspezifische Signale als 
durch erlernte gruppenspezifische Symbole mitein­
ander verständigten.

Für die Metaphysiker hatte der fehlende Rückgang 
auf eine umfassende Symboltheorie eigentümliche 
Folgen. Schon David Hume hatte erkannt, daß es 
unmöglich sei, den Begriff einer Kausalverknüp­
fung von Naturereignissen aus der Erfahrung eines 
einzelnen Menschen zu erklären. Kant glaubte die 
Antwort auf Humes Problem gefunden zu haben. 
Da es unmöglich war, die Idee einer Kausalver- 
knüpfung aus der Erfahrung eines einzelnen Men­



Norbert Elias: Wissenschaft oder Wissenschaften 281

sehen zu erklären, so schloß er, könne man sie nur 
als eine vor aller Erfahrung in jedem Menschen 
angelegte Beziehungsform des menschlichen Be­
wußtseins erklären. Hume und Kant hatten den 
Begriff der Kausalverknüpfung schon als Kinder in 
der Sprache ihrer Gesellschaft vorgefunden. Sie 
lernten früh im Leben, von mechanischen Ursa­
chen und Wirkungen zu sprechen. Es war ihre 
individuelle Leistung, daß sie darüber reflektier­
ten, wie sie zu diesem Begriff und zu vielen ande­
ren von gleicher Synthesenhöhe gekommen seien. 
Daß sie diese Begriffe in ihrer Gesellschaft von 
anderen Menschen gelernt hatten, vergaßen sie in 
Rechnung zu stellen. So fragten sie auch nicht, wie 
ihre Gesellschaft zu begrifflichen Symbolen wie 
diesem oder anderen auf gleich hoher Synthesestu­
fe, also etwa zu dem Begriff des Naturgesetzes 
oder dem der Wissenschaft oder der wissenschaftli­
chen Methode, gelangt sei.
Auch Popper stellt diese Frage nicht. Er und seine 
Schüler haben Wissenschaften und den Begriff der 
Wissenschaft in ihrer Gesellschaft vorgefunden. 
Sie haben Erfahrungen darüber gemacht, welche 
Methoden Physiker bei ihren Forschungen anwen­
den. Aber in ihren Büchern und Aufsätzen stellen 
sie es so dar, als ob man ohne Erlerntes -  also auch 
ohne eine erlernte Sprache, und ohne mit deren 
Hilfe Erfahrungen über Wissenschaften und so 
auch über Theorien, Experimente, Methoden ge­
macht zu haben -  allein aus rein logischen Grün­
den etwas Relevantes über Wissenschaften und 
ihre Methoden aussagen könne.
Von neuem stößt man hier auf das eigentümlich 
einseitige und verengte Menschenbild der Meta­
physiker, von dem ich gesprochen habe. Man 
könnte sich denken, daß es zwei Wurzeln hat. 
Philosophen sind zu Spezialisten geworden. Eines 
ihrer Zentralgebiete ist die Erkenntnistheorie. Wie 
Ökonomen einst ein beruflich verengtes Men­
schenbild, den homo oeconomicus vorstellten, so 
arbeiten Metaphysiker als Spezialisten einer Theo­
rie der Erkenntnis immer von neuem mit dem 
verengten Bild eines Menschen, dessen Tätigkeit 
sich wie die der Marmorstatuen auf das Erkennen 
der Welt, auf Wahrnehmen und Denken be­
schränkt. Man kann es Spezialisten der Erkennt­
nistheorie vergeben, wenn sie mit einem speziali- 
stisch verengten Menschenbild arbeiten. Aber es

wird etwas schwierig, das zu tun, wenn sie sich 
zugleich auch Soziologen nennen.
Hinzu kommt vielleicht noch ein Wunschbild. Das 
Menschenbild, mit dem diese Metaphysiker arbei­
ten, repräsentiert wahrscheinlich1 ihr Ideal. Das 
Bild eines Menschen, der nie etwas von anderen 
Menschen gelernt hat, auch keine Sprache, und 
der nun beginnt, ganz aus eigener Kraft, ganz 
aufgrund der Stärke seines eigenen Intellekts und 
dessen Repräsentanten, der logischen Deduktio­
nen, sich Wissen von der Welt zu verschaffen, ist 
eine extreme Form eines Ideals: des völlig unab­
hängigen Individuums. Es ist das Idealbild des 
homo clausus, der im Gegensatz zu dem weltoffe­
nen Menschen der Wirklichkeit ganz in sich abge­
schlossen ist und der nun aus dem verschlossenen 
Glashaus seiner Vernunft oder seiner Logik durch 
dessen etwas trübe Scheiben in die Wirklichkeit 
hinausblickt und sich nicht davon zu überzeugen 
vermag, ob in dieser „Außenwelt“ wirklich etwas 
existiert.
Aber wer in einem Glashaus sitzt, soll bekanntlich 
nicht mit Steinen werfen.

Literatur

Albert, H., 1985: Mißverständnisse eines Kommenta­
tors. In: Zeitschrift für Soziologie 14: 265-267.

Elias, N., 1983: Engagement und Distanzierung. Arbei­
ten zur Wissenssoziologie I. Hrsg, von Michael Schrö­
ter, Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Elias, N., 1985: Das Credo eines Metaphysikers. Kom­
mentare zu Poppers „Logik der Forschung“. In: Zeit­
schrift für Soziologie 14: 93-114.

Esser, H., 1985: Logik oder Metaphysik der Forschung? 
In: Zeitschrift für Soziologie 14: 257-264.

Kant, I., 1942: Über die von der Königlichen Akademie 
der Wissenschaften zu Berlin für das Jahr 1791 ausge­
setzte Preisfrage: Welches sind die wirklichen Fort­
schritte, die die Metaphysik seit Leibnitzens und 
Wolfs Zeiten in Deutschland gemacht hat? In: Kant’s 
gesammelte Schriften. Hrsg, von der Preußischen 
Akademie der Wissenschaften, Bd. 20, Berlin: W. de 
Gruyter, S. 253-351.

Popper, R., 1984: Logik der Forschung, 8. Aufl., Tübin­
gen: J. C. B. Mohr.

Sciama, D., 1973: Cosmological Models. In: Cosmology 
Now. Hrsg, von L. John, London: British Broad­
casting Corporation, S. 55-68.


