
� Zeitschrift für Rechtssoziologie 2025; 45(2): 231–249

Carlos M. Herrera*
Solidarität als verfassungsrechtliches 
Argument

Solidarity as constitutional argument
https://doi.org/10.1515/zfrs-2025-2013

Zusammenfassung: Das Konzept der Solidarität fand in der zweiten Hälfte des 20. 
Jahrhunderts eine politisch-verfassungsrechtliche Anwendung als Grundlage für 
das soziale Eingreifen des Staates. Selbst wenn es sich um soziologische oder sozial-
ethische Überlegungen handelt, wird das Konzept zu einem verfassungsrechtlichen 
Argument. Solidarität kann jedoch auch als ein Begriff analysiert werden, der stark 
von einem bestimmten politischen Projekt, das ihn enthält, und von den nationalen 
Traditionen, in denen seine Bedeutungen zum Ausdruck kommen, geprägt ist. Diese 
Dimensionen werden in diesem Artikel untersucht, indem der Fall Frankreichs 
unter Verwendung einer rechtlichen Perspektive als Mittel zur Aufdeckung einiger 
seiner politischen Mehrdeutigkeiten betrachtet wird. Insbesondere kann seine 
Bedeutung variieren, je nachdem, ob es um den Aufbau einer politischen Ordnung 
oder die Transformation einer sozialen Ordnung geht.

Schlüsselwörter: Solidarität, Sozialstaat, Verfassungsrecht

Abstract: The concept of solidarity had, in the second half of the 20th century a 
political-constitutional application as a foundation for the social intervention of 
the State. Even when referring to sociological or social ethics considerations, the 
concept become a constitutional argument. However, solidarity can also be ana-
lyzed as notion heavily haunted by a specific political project, which contain it and 
by the national traditions in which its meanings are displayed. These dimensions 
are explored in this article by studying the French case through the use of a legal 
perspective as a means to reveal some of its political ambiguities. In particular, its 
meaning may vary depending on whether it concerns the construction of a political 
order or the transformation of a social order.

Keywords: Solidarity, Social State, Constitutional Law

*Korrespondenzautor: Carlos Miguel Herrera, E-Mail: herrera@cyu.fr

2025

 Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter.  Dieses Werk ist 
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.

https://doi.org/10.1515/zfrs-2025-2013
mailto:carlos.herrera@cyu.fr


232   Carlos M. Herrera

Der Begriff der Solidarität ist in Frankreich mit einer sehr starken republikanischen 
Aura versehen, die immer wieder neu belebt wird, seit er von Léon Bourgeois, einem 
der großen Namen der französischen III. Republik, formuliert wurde (Bourgeois 
1896). Die Idee der Solidarität wurde sehr schnell mit einer bestimmten politischen 
Vision – einer linken oder „progressiven“, um es kurz zu sagen – in Verbindung 
gebracht, was sie nicht daran hinderte, abstraktere Dimensionen anzunehmen, 
vor allem im ethischen Bereich als moralischer Wert oder moralisches Ideal, d.  h. 
hinsichtlich der Universalisierbarkeit, wodurch die normativen Perspektiven des 
Begriffs erweitert wurden.

Die Tragweite des Begriffs wird sich ändern, wenn er ab einem bestimmten 
Zeitpunkt in die Systeme des positiven Rechts integriert wird. Die Verbindungen 
zwischen Recht und Solidarität sind jedenfalls alt: der etymologische Ursprung des 
Wortes „Solidarität“ kommt, wie man weiß, von einer Umformung des Ausdrucks 
„solidum“, mit dem die römischen Juristen sich auf die Verpflichtung bezogen, die 
zwischen den Schuldnern eines Gesamtbetrags entsteht. Trotzdem ist es ein „sozio-
logischer“ Sinn, der, wie wir sehen werden, immer im Zentrum dieser aktuellen 
Tragweite stehen wird, und durch den der Begriff der Solidarität schließlich seine 
Autonomie im politischen Vokabular erreichen wird; ein Weg, der mit Auguste 
Comte beginnt, der ihn verwendet, um ein soziales Gefühl zu beschreiben. In der 
ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts, in der in einem Terrain, das durch dieselben 
Anliegen fruchtbar wird, die Begriffe von „Soziologie“ und „Sozialismus“ entstehen, 
taucht auch das Konzept der Solidarität auf. Pierre Leroux, der unbegründeter-
weise den Anspruch auf die Wortschöpfung erhob, behauptet, dass er ihn von den 
Gerichtsmedizinern übernommen hat um die „Nächstenliebe“ des Christentums zu 
ersetzen (für eine Geschichte des Begriffs der Solidarität im 19. Jahrhunderts siehe 
Blais 2007). Die Solidarität tritt dann als ein Begriff auf, der die Tür zu einer Lösung 
der sozialen Frage öffnet.

Die Stärke der Operation, die Bourgeois durchführt, beruht auf der Plastizität 
des Begriffs, die eine wissenschaftliche Erklärung für den Ursprung der Gesell-
schaft, eine juristische Verfahrensweise und ein politisches Projekt enthält. Man 
könnte sagen, dass ihre Neuartigkeit es erlaubte, sich eine Lösung für eine vorher-
gehende Debatte vorzustellen. Im Unterschied zu den Ideen des Sozialismus und 
ihrem ersten Ausdruck in einer sozialen Republik, erlaubt sie zwar Individualität, 
vermeidet aber Veränderungen im herrschenden System des Privatbesitzes. Immer 
als links konnotiert, kann sie im Gegensatz zu anderen Bezeichnungen stehen, die 
zuerst bei einem anderen Protagonisten von 1848, bei Pierre-Joseph Proudhon, 
und dann durch die Gewerkschaften ihren Platz einnahmen. Er fasst sie als durch 
den Klassenkampf, sogar als innerhalb der Arbeiterklasse produziert auf, so dass 
die Solidarität alle Klassen durchlaufen und trotzdem für die soziale Integration 
wirken kann. Aber sie kann auch dazu dienen, sich im Namen der Freiheit, d.  h. der 



�Solidarität als verfassungsrechtliches Argument   233

Republik, sich den Erfahrungen mit Deutschland zu widersetzen, wie sie sich seit 
Bismarck entwickeln, und durch die man sich auf den Staat oder die Gemeinschaft 
beruft. Oder um sich auch der katholischen Kirche zu widersetzen, die seit Rerum 
Novarum neue rechtliche Grundlagen schafft, die immer in der (privaten) Nächs-
tenliebe oder sogar im Gedanken ausgleichender Gerechtigkeit begründet sind, 
während die Solidarität als eine soziale Tatsache gedacht werden kann und folglich 
auf wissenschaftliche Weise behandelt werden kann.

Sozialrepublik [1848], dann 
Sozialismus

  Bismarck’scher Staat, Sozial
versicherungen
[seit 1883–1889]

  Solidarität
[1896]

 

Klassensolidarität [1865: 
Proudhon Über die politischen 
Fähigkeiten der Arbeiterklas-
sen], dann Syndikalismus

  Wohltätigkeit [1891: Katholische 
Kirche Rerum Novarum]

Der Begriff der Solidarität breitete sich mit größeren Ambitionen in der Zeit des 
Aufbaus einer demokratischen Ordnung aus, besonders als „materielle“ Grund-
lage der Republik. In diesem Sinne kann seine systematischste Entwicklung auf die 
Phase der Konsolidierung der III. Französischen Republik datiert werden, unter 
wissenschaftlicher Federführung von Émile Durkheim (dem die Arbeiten von Louis 
Marion von 1880 vorangingen, und wenig später dann diejenigen von Alfred Fouil-
lée) sowie unter einer unmittelbaren politischen Inspiration durch Léon Bourgeois 
(dem in diesem Bereich um 1869 Charles Renouvier voranging).

Durch diese starke soziale, wenn nicht ethische Aufladung, sah sich der Begriff 
der „Soldarität“ selbst einigen Projektionen im Rahmen der Rechtswissenschaf-
ten ausgesetzt. Die erste tritt unmittelbar auf, nachdem das Konzept durch die 
entstehenden Sozialwissenschaften und den Radikalismus seine ersten Anstöße 
erhalten hat. Die zweite in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts, als die Wohl-
fahrtsstaatsmodelle sich in einem demokratischen Rahmen allgemein ausbreiten. 
Dieser letztere Moment, der in begrifflicher Hinsicht weniger reichhaltig ist als der 
vorangehende, ist aus juridisch-normativer Sicht dennoch produktiver. In mancher 
Hinsicht ist der neue Sozialkompromiss, der sich nach der Niederlage des euro-
päischen Totalitarismus etabliert, von diesem Konzept gezeichnet und ermöglicht 
das Auftreten eines neuen Typs von Demokratie, der sozialen Demokratie, gemäß 
einer Bezeichnung die damals verbreitet war.

Die Legitimationseffekte, die eine solche Begriffsverwendung mit sich bringt, 
sind leicht zu erkennen. Natürlich erschöpft sich die Bedeutung der Sache nicht 



234   Carlos M. Herrera

darin, dass mit einem axiologisch gesättigten Begriff lediglich eine positive juristi-
sche Ordnung legitimiert werden soll; es bleibt immer noch das „Wie“ der besagten 
Operation zu bestimmen, eine Frage, die umso komplexer ist wegen ihrer produkti-
ven Auswirkungen auf die soziale Realität, die über den einfachen Anschein hinaus-
gehen.

Unterstreichen wir im Augenblick nur, dass der Gebrauch des Konzepts der 
Solidarität zumindest zwei Modalitäten abdeckt, eine expansive und eine defensive, 
je nach den Kontexten. Der erste Modus taucht in den Gründungsmomenten der 
Geschichte der französischen Institutionen auf, wie am Ende des 19. Jahrhunderts 
oder im Jahr 1945. In der Situation ökonomischer Krisen scheint das Konzept der 
Solidarität einen defensiven Wert anzunehmen, als Grenze. In all diesen auftre-
tenden Gebrauchsweisen behält der Begriff eine ganze Reihe von Ambiguitäten 
bei, die – zumindest in einem juristisch-verfassungsrechtlichen Rahmen – seine 
Bedeutung bedingen, genauso wie das Ziel seiner Verwendung.

Die Geschichte des Begriffs der „Solidarität“ kann aber auch aus ihrer Bezie-
hung zur republikanischen Demokratie gelöst werden. Wir möchten uns nun hier 
mit der Solidarität als Argument beschäftigen, in einer Konstellation, in der die 
Politik ihre Nähe zum Staat einräumt und gleichzeitig das Soziale als eine Frage 
auftaucht, die institutionell gelöst werden muss.1 Der Begriff der Solidarität breitet 
sich dann in zwei Richtungen aus. Die erste tritt bei der Konstruktion einer demo-
kratischen Ordnung auf. Die zweite verweist auf die Möglichkeiten der sozialen 
Transformation dieser Ordnung.

I �Die Solidarität und die Konstruktion einer 
politischen Ordnung

Wie wir soeben gesehen haben, wurde der Begriff der Solidarität am Ende des 
19.  Jahrhunderts systematisiert, als sie als ein neues Konzept auftritt, das in der 
Lage ist, auf die Herausforderungen bei der Entwicklung industrieller und demo-
kratischer Gesellschaften einzugehen.

Das wichtigste dieser Vorhaben auf einer politischen Ebene ist das bereits 
erwähnte von Léon Bourgeois, und zwar durch den Platz, den der Radikalismus in 
der republikanischen Dynamik einnahm und durch den Platz seines Autors selbst 
innerhalb des Radikalismus. Der Solidarismus, wie man diese Lehre nennen wird, 

1 Alternative Vorstellungen vom Begriff der Solidarität werden von den Strömungen des revolu-
tionären Syndikalismus entwickelt; aus Mangel an Zeit können sie hier nicht behandelt werden.



�Solidarität als verfassungsrechtliches Argument   235

geht in seinen Ursprüngen offiziell auf die Publikation eines ersten Textes dieses 
Autors von 1896 mit dem einfachen und praktischen Titel Solidarität zurück. Bour-
geois hatte soeben die höchsten Verantwortungen in der Regierung abgegeben: 
er war Regierungschef (président du Conseil) zwischen November 1893 und April 
1894. Vielleicht hat die Theorie von Bourgeois auch aus diesem Grund schnell einen 
Widerhall in mehreren Bereichen gefunden, vor allem aber in der Politik. Tatsäch-
lich ist seine Konzeption nicht nur zum Gerüst des Programms der radikalen und 
radikalsozialistischen Partei im ersten Jahrzehnt des neuen Jahrhunderts geworden, 
sondern dient genauso als Grundlage für die Gesetzgebung (der sozialen, der Arbeit, 
aber auch der fiskalischen), die gleichzeitig unter dem Einfluss der „republikanisch-
progressiven“ wie der radikalen Regierungen umgesetzt wird (Bourgeois selbst wird 
erneut Funktionen, insbesondere die des Arbeitsministers übernehmen).

Soziale Solidarität wird dabei theoretisch gefasst als ein Recht – ein „natür
liches“, insofern Bourgeois annimmt, dass die Prozesse der Solidarität das Leben 
im biologischen Sinn des Wortes charakterisieren – das sich wiederum der (katholi-
schen) Idee der Nächstenliebe entgegensetzt, gemäß einer Logik, die nicht wirklich 
originell ist. Auf der Basis dieser natürlichen Solidarität wird eine soziale Pflicht der 
Solidarität aufbauen, die als solche aus der Tatsache entsteht, dass der Mensch seit 
seiner Geburt soziale Schulden macht als Nutznießer der menschlichen Arbeit der 
Generationen vor ihm, die es ihm ermöglichen, zu leben. Aber das Wichtigste ist, 
dass Bourgeois annimmt, dass das positive Recht durch verpflichtende Sanktionen 
die Begleichung der sozialen Schulden garantieren kann, also eine Ausführung 
der Verpflichtung, die für jeden Menschen aus seinem Status als Schuldner aller 
anderen entsteht. Der verpflichtende Charakter der Schulden beruht auf einer Form 
von Quasi-Vertrag, der rückwirkend diese Zustimmung in die Regeln der sozialen 
Solidarität übersetzt, die es den Tatsachen nach schon gibt (Bourgeois 1896). Für 
benachteiligte Bürger wird diese Situation durch eine „Gläubigerforderung“, die 
vor der Gemeinschaft eingefordert werden kann, legalisiert. Der Begriff des Staates, 
als eine übergeordnete und nach außen verlagerte Instanz gegenüber den Men-
schen gedacht – die also assoziativ der düsteren „germanischen“ Konzeption ver-
bunden war – wird durch eine viel vagere Idee von „Gesellschaft“ ersetzt;Bourgeois 
wird sagen, dass seine Lehre eine Beziehung zwischen Menschen, zwischen Assozi-
ierten umschreibt, was an eine alte Tradition, die es bereits seit der Französischen 
Revolution gibt, anknüpft (Bourgeois 1896).2

In einer noch spezifischeren Darstellung rühmt Bourgeois die Schaffung von 
sozialen Institutionen, die „die Individuen gegen die Risiken des Lebens [wie eine 

2 Bourgeois nimmt an, dass er den Raum des Staates einschränkt, indem er ihn auf eine juristische 
Instanz reduziert mit dem Auftrag, die aus freien Stücken bestimmten Übereinkünfte zu inter-
pretieren und abzusichern.



236   Carlos M. Herrera

Behinderung oder die Arbeitslosigkeit] versichern“, indem sie gegenseitig gemein-
sam getragen und somit vergesellschaftet werden. Seine praktischen Untertei-
lungen gehen auf dem Weg ihrer Ausdifferenzierung von dem Vorhaben aus, ein 
lebensnotwendiges Minimum einzurichten – nicht nur für diejenigen, die Hilfe-
leistungen brauchen, sondern sogar für diejenigen, die vorübergehend ihrer Sub-
sistenzmittel beraubt sind aufgrund ihres Gesundheitszustand, von Arbeitslosigkeit 
oder eines Arbeitsunfalls – bis zur Begrenzung des Arbeitstages, und, auf einer noch 
allgemeineren Ebene, zusammen mit der Förderung kostenloser Weiterbildung auf 
jedem der jeweiligen Niveaus. Auf einer nochmals konkreteren Ebene argumentiert 
Bourgeois mit solidaristischer Begrifflichkeit für die Einrichtung einer progressiven 
Steuer, um die Solidarität der Gemeinschaft zu finanzieren, wobei er klarstellt, dass 
es sich nicht um eine „ausgleichende Steuer“ handelt. Da durch die Tatsache der 
Solidarität ein Teil des Besitzes, der Freiheit und der Aktivität eines jeden Indivi-
duums aus der gemeinsamen sozialen Anstrengung stammt, muss er auch dem 
gemeinsamen Wohlergehen gewidmet werden. Das Individuum wird so von seinen 
sozialen Schulden befreit und kann seine Freiheit genießen (Bourgeois 1896).

Wenn es der künftige Friedensnobelpreisträger Bourgeois bevorzugt, auf der 
Idee von „Pflichten des Menschen“ (später auf „Pflichten der Solidarität“) zu beste-
hen, als eine Art Pendant zu den Menschenrechten, die 1789 ausgerufen wurden, so 
trat in seinem Umfeld schnell eine Strömung auf, die sich der Kategorie der Gläubi-
gerrechte bediente, um die sozialen Rechte der Solidarität zu denken. Einige unter 
diesen Autoren, wie Célestin Bouglé, konnten auf dem Umweg über die Arbeiten 
von Émile Durkheim die „Wissenschaftlichkeit“ des Konzepts belegen. In derselben 
Zeit, als der Politiker Bourgeois seine Ideen vorstellte, erschien 1893 die Doktor-
arbeit von Durkheim über die gesellschaftliche Arbeitsteilung. Für ihren Autor war 
die Solidarität eine „soziale Tatsache“ („fait social“), der nur durch seine sozialen 
Effekte erkannt werden kann. Wir gehen hier nicht auf seine hinreichend bekannte 
Theorie ein, einschließlich ihrer Verbindung mit zwei spezifischen juristischen Aus-
drücken. Halten wir nur die These vom kooperativen Recht fest, die einen Typ der 
„organischen“ Solidarität übersetzt, wie sie typisch ist für das soziale Band in den 
Industriegesellschaften, die auf Arbeitsteilung gründen. Die Arbeitsteilung erzeugt 
zwischen den Menschen ein System von Rechten und Pflichten, das sie untereinan-
der verbindet, und dieser Gesamtzusammenhang von Regeln sichert die friedliche 
und regelmäßige Kooperation der voneinander getrennten Funktionen und gibt so 
einer Kooperation, einer gemeinsamen Aufgabe, Raum. Wenn dieser organische 
Typus in den modernen Gesellschaften auch vorherrschend wird, so behalten die 
Interessen um nichts weniger ihren antagonistischen Charakter. Dennoch „erzeugt 
die Arbeitsteilung Regeln, die eine friedliche und regelmäßige Zusammenarbeit 
der geteilten Funktionen sichern“. So wird ein spontaner Konsens zwischen den 



� Solidarität als verfassungsrechtliches Argument   237

Teilen geboren, eine innere Solidarität, die den Kitt bildet, der die Gesellschaften 
zusammenhält (Durkheim 1893).3

Diese kurze Referenz auf Durkheim ist durch ihre Rezeption im juristischen 
Werk von Léon Duguit von Interesse. Seine Theorie setzt am besten den politischen 
Einfluss und den soziologischen Einfluss im Begriff der Solidarität um  – genau 
indem sie die ganze Komplexität der Rezeption eines Denkens des Sozialen in 
der Lehre des öffentlichen Rechts illustriert. Ehrlich gesagt ist die direkte Bezug-
nahme auf die politische Lehre bei Duguit marginal, weil er es bevorzugt, sich 
im soziologischen Feld zu verorten, das er für wissenschaftlich hält. Zuerst von 
der organizistischen Vorstellung bei Spencer von der Gesellschaft als lebendigem 
Wesen angezogen, eignete er sich sehr schnell das Werk von Durkheim an um seine 
eigene These zu begründen, nach der die wechselseitige soziale Abhängigkeit die 
Regeln des Rechts etabliert. Die soziale Solidarität als konstante Tatsache, die sich 
selbst immer gleichbleibt, erscheint als Begründung aller Rechte.

Von den Thesen Durkheims ausgehend behauptet Duguit, dass „jede Gesell-
schaft Solidarität impliziert; jede Verhaltensregel, welche die Menschen, die in 
Gesellschaft leben, berührt, befiehlt, dass sie gemäß einer solchen Solidarität 
kooperieren; alle menschlichen Beziehungen waren immer und werden immer 
Beziehungen der Ähnlichkeit oder der Arbeitsteilung sein; daher die Dauer des 
Rechtszustandes und sein genereller Inhalt.“ Letztendlich ist die recht verstandene 
Solidarität „nichts mehr als der dauerhafte Zusammenfall von individuellen Zielen 
und sozialen Zwecken“, der Mensch kann nur die Solidarität wollen. Wenn der 
Mensch der Regel unterworfen ist, „nichts zu tun, was die soziale Solidarität in 
einigen ihrer Formen bedroht, und alles von der Art zu tun, dass die mechanische 
und organische Solidarität verwirklicht und entwickelt wird“, dann besteht die 
Aufgabe des Juristen darin, zu bestimmen, welche rechtliche Regel der Struktur 
einer gegebenen Gesellschaft exakt angepasst ist (Duguit 1901, 1908).

Auch wenn seine Vorstellung von der Solidarität an sich nicht sehr originell 
ist, sind die Konsequenzen, die er in Begriffen des öffentlichen Rechts daraus zieht, 
zentral. Der Staat, im Besonderen, wird als eine Kooperation entworfen, die eine 
öffentliche Verwaltung garantiert und auf die Einhaltung der sozialen Regel achtet. 
Diese Vorstellung verknüpft sich mit der Idee der Beschränkung der Macht, denn 
Duguit zufolge sind die Regierenden Personen wie alle anderen, die wie jedes 
Individuum von den sozialen Regeln gehalten werden, die auf der sozialen und 
zwischenmenschlichen Solidarität begründet sind. Und gerade die sozialen Regeln 
„erlegen ihnen Pflichten auf, und ihre Handlungen sind legitim und müssen respek-

3 Für Durkheim gab es tatsächlich besondere Formen von Solidarität (nationale, häusliche, fami-
liäre usw.) und nicht die Solidarität an sich.



238   Carlos M. Herrera

tiert werden, nicht weil sie aus einer angeblich souveränen Person hervorgehen, 
sondern nur und in dem Maße, in dem sie den Regeln des Rechts konform sind, 
die ihnen auferlegt sind“ (Duguit 1911). Oder um es anders zu sagen: der Staat ist 
nichts anderes als eine faktische Macht, deren Gegenstand und Tragweite durch ein 
objektives Recht bestimmt wird, das aus der sozialen Notwendigkeit hervorgeht.

Die Idee, dass der Staat „objektiven Pflichten“ unterworfen ist, vereinfacht – im 
Rahmen der Rechtswissenschaft dieser Zeit – die Möglichkeiten, eine aktive, öffent-
liche und positive Politik der Intervention rechtlich zu denken. Die Regierenden 
sind wie alle Menschen „dazu aufgerufen, sich nicht nur zurückzuhalten, sondern 
auch zu handeln“, und vor allem, „durch das Recht Bildung zu organisieren und zu 
garantieren, sowie Hilfeleistungen und Arbeit“. Obwohl er zuerst pessimistisch ist, 
ob die Kraft der wechselseitigen sozialen Abhängigkeit genügt, um die genannten 
Normen zu garantieren, spricht Duguit von einem Rechtsstaat, der dem Staat die 
Verpflichtung auferlegt, „alle notwendigen Rechte zu erlassen, um die soziale Soli-
darität herzustellen, vor allem was Arbeit, Hilfeleistungen und Bildung anbelangt.4

Im Gegenzug verwirft Duguit die Idee von „subjektiven Rechten auf aktive Leis-
tungen“ – das, was wir heute soziale Rechte nennen würden – als inexakt, aber 
der Staat, in welcher politischen Form auch immer er organisiert ist, hat soziale 
Pflichten zu erfüllen, um dem Individuum, das arbeiten muss um zu leben eine 
Anstellung zu verschaffen, und es vor Ausbeutung zu schützen, indem er ihm ein 
Minimum an Versorgung und Subsistenzmitteln sowie sogar kulturelles Wohlerge-
hen auf einem gewissen Niveau garantiert. Es gibt sozusagen rechtliche Regeln, die 
er zwingend formulieren und umsetzen muss, denn es handelt sich darum „jedem 
Einzelnen die materielle und moralische Möglichkeit zu geben, an der gesellschaft-
lichen Solidarität teilzuhaben“. Wie bei Bourgeois, aber nochmals klarer, verknüpft 
Duguit die Idee der Solidarität nicht mit „Rechten“, sondern mit „Pflichten“. Wie 
der Staat hat das Individuum nur soziale Pflichten. Duguit verwirft im Besonderen 
jegliche Idee eines (subjektiven) Rechts der Individuen, das auf der „Würde der 
menschlichen Person“ gründet, ein Konzept, das er für „metaphysisch“ und deshalb 
für ungeeignet hält, um als Begründung eines politischen Systems zu dienen.

Dieselbe praktische Vorsicht, obwohl von ungleich größerer politischer Natur, 
bringt ihn dazu, die Anerkennung des „Rechts auf Streik“ und aller „Rechte der 
Arbeiter“ zurückzuweisen. Dieser Verweis ist wichtig, denn er zeigt uns bereits 
die Entstehung eines anderen Begriffs von Solidarität, der sich in diesem Kontext 
entwickelt: derjenige der „Klassensolidarität“, der in der Hitze der Arbeits- und 
Lebensbedingungen der Arbeitsklasse entstanden ist, hat spezifische Formen der 

4 Gleichzeitig verteidigt Duguit die Idee der „sozialen Funktion“ des Privatbesitzes, der in seiner 
unberührbaren und individualistischen Konzeption verschwinden soll zugunsten der Idee einer 
„sozialen Pflicht“.



�Solidarität als verfassungsrechtliches Argument   239

politischen Intervention hervorgebracht; zumindest wurde er so durch die Strö-
mungen des revolutionären Syndikalismus im Umfeld der CGT und im Denken von 
Georges Sorel entwickelt. Duguit verwirft die Idee, dass ein Recht der Arbeitswelt 
existiert: es gibt nur ein einziges gemeinsames Recht, das auf alle Bürger ange-
wendet wird. Es würde seinerseits eine dezentrale Organisation „syndikalistischen“ 
Typs fördern, in dem die sozialen Klassen in einem harmonischen Ganzen orga-
nisiert sind, so dass gerade der Klassenkonflikt beendet werden kann. Auch die 
Attraktivität des entstehenden korporativen Prinzips für Durkheim, als ein Mittel, 
um die durch die Arbeitsteilung geschwächten Formen der Solidarität wieder zu 
integrieren, ist nicht zu vergessen.

Diese Vorstellung ließ die Idee des Staates des 19. Jahrhunderts, nicht nur mit 
seinem alten Status als Polizei, sondern auch in ihrem repressiven Charakter, hinter 
sich. Wie es der wichtigste spanische Staatstheoretiker dieser Zeit, Adolfo Posada, 
gesagt hat, „ist der intime Prozess des sozialen Lebens auf ein intensives Verständ-
nis der Gefühle von Solidarität orientiert“, wodurch das Individuum dazu gebracht 
wird, seinen sozialen Charakter anzuerkennen, und die Staaten dazu gebracht 
werden, die höchsten Organe dessen zu werden, was er „expressive Solidarität“ 
nennt, die daran arbeitet, „die Solidarität, welche die Entwicklung akzentuiert und 
intensiviert, in politische Realität umzuformen“ und für die es sich beim Recht um 
ein Mittel, aber auch um einen Ausgangspunkt handelt (Posada 1929).5

Dennoch scheint diese Entkopplung von der Idee der Rechte nochmals eine 
Distanz zwischen dem Prinzip der Solidarität und der Demokratie in politischem 
Sinn zu schaffen. Dies scheint keine größeren Schwierigkeiten zu bereiten, wenn 
man an das staatliche Handeln denkt, sofern die soziale Intervention des Staates, 
so wie sie sich seit dem Ende des 19. Jahrhunderts entwickelt hat, gegenüber der 
politischen Form autonom sein kann – und tatsächlich war das erste umfassende 
Modell, das Bismarck’sche, autoritär.

Schwierigkeiten treten jedoch auf nach den schlechten Erfahrungen mit dem 
Sozialstaat in der Zwischenkriegszeit, wie er durch die Republik von Weimar ver-
körpert wurde, um nur die detaillierteste Erfahrung dieser Zeit zu erwähnen. Als 
sich am Ende des Zweiten Weltkriegs ein neues Modell des Staates in Europa zu ent-
wickeln begann, konnte die gesellschaftliche Intervention nicht mehr vom Prinzip 
der demokratischen Staatsbürgerschaft getrennt werden.

5 Wenn Posada sich mit Duguit auch darin einig war, dass die Tatsache der Solidarität eine Welt 
von Rechten und Normen bestimmt, also das objektive Recht, so trennt er sich von den Ansichten 
des französischen Juristen, wenn er denkt, dass die Anerkennung durch die Individuen notwendig 
ist, um den Normen eine moralische Kraft zu geben; er wird von einer „fließenden Ethik“ („fluide 
éthique“) sprechen. Die Solidarität ist eine Errungenschaft des Rechts, mehr eine Folge als eine 
Ursache, die auf gewisse Weise die soziologische Vorstellung umkehrt.



240   Carlos M. Herrera

Über die verschiedenen Ausprägungen hinaus, die dieser neue Sozialstaat 
dann annahm, scheint vor allem eine rechtlich gesicherte Institution in der Lage zu 
sein, eine Einheit zwischen Demokratie und Solidarität herzustellen: die Sozialver-
sicherung.6 Eine ganze Menge von neu entwickelten Entwürfen versuchte dieser 
Entwicklung Rechnung zu tragen, die im gleichen Zuge zu einer Reformulierung des 
Prinzips der Solidarität führt, was ohne ihre positive Verrechtlichung tatsächlich 
nicht der Fall wäre.

II �Die Solidarität und die Transformation einer 
sozialen Ordnung

Der Anstoß für ein Konzept der Solidarität am Ende des 19. Jahrhunderts war von 
einem Willen zu gesellschaftlicher Intervention gezeichnet, wobei es als ein Prinzip 
der Erklärung aber auch als Begründung, vor allem für die Republik, fungierte. 
Die verfassungsrechtliche Erweiterung des Konzepts in der zweiten Hälfte des 20. 
Jahrhunderts ändert an dieser Entwicklungsrichtung nichts. Es ging zwar sicherlich 
nicht mehr darum, die Republik zu begründen, selbst nicht einmal darum, eine 
Sozialpolitik im Sinne von Hilfeleistungen in Gang zu bringen: die politische Ori-
ginalität der neuen Sozialstaaten verläuft über die Verallgemeinerung der Idee der 
„sozialen Bedürfnisse“, die losgelöst von den am meisten benachteiligten Bereichen 
der Gesellschaft (den Armen, dann den Arbeitern), nun zumindest der Möglich-
keit nach auf alle Schichten der Bevölkerung ausgedehnt werden, die als „Bürger“ 
(„citoyens“) in den Genuss einer ganzen Bandbreite von Leistungen kommen 
könnten. Zugleich hat diese Verallgemeinerung der Sozialpolitik ihre Übertragung 
in die Form von rechtlichen Forderungen der Individuen, in die Form von sozialen 
Rechten, oder, auf einer allgemeineren Ebene, von einer „sozialen Staatsbürger-
schaft“ gefördert, wie es Thomas Marshall 1949 formuliert hat.

Eine Gruppe von Experten und politischen Akteuren entwickelte die Idee einer 
Sozialversicherung, wie etwa William H. Beveridge in England, der als Autor von 

6 In diesem Zusammenhang deckt der Begriff der „Sicherheit“ zwei miteinander verbundene 
Bedeutungen ab: Die eine, allgemeine, die mit einer Befreiung von ökonomischen Ängsten und der 
Realisierung eines gewissen Wohlstandsniveaus zu tun hat, erforderte die Umsetzung eines ganzen 
Zusammenhangs von sozialen Rechten, was, nach den Worten von Franklin Roosevelt im Jahr 1933, 
„Sicherheit bedeutet“. Die andere, viel spezifischere, die sich auf die erste bezieht und die dieser 
sozialen Institution ihren Namen gab, garantiert diese Sicherheit durch einen sogenannten „Plan 
für soziale Sicherheit“ (Plan for Social Security), der die Leistungen einer Sozialversicherung ein-
schließt (Social Insurances). Siehe Beveridge 1942.



� Solidarität als verfassungsrechtliches Argument   241

Berichten die Grundlagen für eine neue englische Sozialpolitik legte, oder, auf 
bescheidenere Art, Pierre Laroque, der Verfasser des „Plans der Sozialversiche-
rung“ in Frankreich, der im Gefolge der Organisation der neuen Institution in ihren 
ersten Jahren als Generaldirektor damit beauftragt wurde. Um die Verallgemeine-
rung der Sozialversicherung zu rechtfertigen, hat Laroque die Idee zur Geltung 
gebracht, dass sie auf zwei Aspekten beruht. Auf der einen Seite „kann niemand 
vorgeben, vom Risiko der Unsicherheit ausgenommen zu werden“, worauf bereits 
der Bericht von Beveridge hinwies. Auf der anderen Seite, setzt gerade die Sozial-
versicherung „eine nationale Solidarität voraus: jeder ist solidarisch gegenüber den 
Faktoren der Unsicherheit und diese Solidarität muss sich in die Tatsachen und das 
Recht einschreiben“ (Laroque 2005).7 Dieser nationale Charakter des Rückgriffs 
auf das Konzept der Solidarität tritt auf wenn diese Referenzen mit den Berichten 
von Beveridge von 1942 und 1944 verglichen werden, die es vorzogen, mehr von 
„sozialem Bewusstsein“ als von Solidarität zu sprechen, in einem Kontext in dem 
„die Gefühle des britischen Volkes“ oder die „britischen Freiheiten“ ebenfalls als ein 
Schlüssel mobilisiert werden.

Es ist nicht nur eine gesetzliche Ebene auf der diese Veränderungen vor sich 
gehen: in den neuen Verfassungen findet dieser Wandel ebenfalls einen Wider-
hall. In diesem Rahmen erhält das Prinzip der Solidarität einen erneuerten ver-
fassungsmäßigen Status, nicht immer mit direktem Bezug auf die soziale Frage. So 
erwähnt der Text der Präambel der französischen Verfassung 1946, durch den der 
Begriff seinen Eingang in das positive Verfassungsrecht findet, die Solidarität nur in 
Paarung mit der Gleichheit angesichts der Belastungen, die aus „nationalem Unheil“ 
entstehen. Trotzdem wird das Konzept schließlich zur Grundlage für die Systeme 
der Sozialversicherung, die sich damals entwickelten, und zwar außerhalb des kon-
stitutionellen Systems selbst.8 Die „Solidarität“ wird zu dem Prinzip, auf dem die 

7 Gleichzeitig hat Laroque zumindest für Frankreich zurückgewiesen, dass sich eine solche natio-
nale Solidarität durch die Intervention des Staates realisieren lässt, also durch steuerliche Mittel. 
Auf einer allgemeineren Ebene verstand Laroque die Solidarität als ein „fundamentales ethisches 
Prinzip“, nach dem die Gemeinschaft, wenn der Moment gekommen ist, die Pflicht hat sich zu 
organisieren (Laroque 1993). Auch wenn der theoretische Wert seiner Reflexion sehr gering ist, ist 
sie im Gegenzug ein perfektes Beispiel für die Denkweise, welche die Sozialversicherung in Frank-
reich abdeckt.
8 Mit der Konstitutionalisierung der Präambel 1946 kraft der Rechtsprechung des Verfassungsrates 
finden wir eine Erweiterung, wenn nicht der Bedeutung, so zumindest des Anwendungsfeldes die-
ses Prinzips. Auf diese Weise spricht der Verfassungsrat von „Ansprüchen der Solidarität“, die aus 
den Paragraphe 10 und 11 der besagten Präambel hervorgehen ((2007 553 DC, vom 3. März 2007). 
Insbesondere die „Rechte auf Sozialhilfe“ beruhen auf der „Notwendigkeit einer nationalen Soli-
darität“ (2003-487 DC, vom 18. Dezember 2003). Diese schließen die Umsetzung einer „Politik der 
nationalen Solidarität“, zum Beispiel zugunsten von Rentnern, ein. Aber, wie man weiß, verfügt 



242   Carlos M. Herrera

Organisation der Sozialversicherung beruht (gegenwärtig Artikel L-111-1 der Gesetz-
gebung der Sozialversicherung). Dieses Prinzip bleibt jedoch stets in den Händen 
„der Nation“ oder der „kollektiven Gemeinschaft“, und nicht beim Staat, der so die 
Rolle der „sozialen Akteure“ in seiner Verwaltung zum Ausdruck bringt – und sogar 
in der Art der Finanzierung, etwa dadurch, dass der Franzose keinen Anspruch auf 
steuerliche Finanzierung, aber auf berufsbezogene Mitgliedsbeiträge hat.

Selbstverständlich ist die Ausdehnung des Konzepts der Solidarität auf posi-
tives Recht nicht allein juristischen Gründen geschuldet. Mit der Entwicklung der 
europäischen Sozialversicherungssysteme wurde die Solidarität auch zum Hori-
zont des sozialdemokratischen Programms, so wie es sich in den Nachkriegsjahren 
darstellte, sobald einmal die alten Banner der gesellschaftlichen Emanzipation im 
Laufe der 1950er Jahre offiziell verlassen wurden. Diese Wendung hat sich in den 
1970er Jahren verschärft, als sich eine Krise des Systems der Sozialstaaten einstellte, 
mit dem Ende des Zyklus des Wirtschaftswachstums, der 30 Jahre zuvor begann.

Der französische Sozialismus, der kurz davor stand zum ersten Mal in der 
5. Republik in diesem krisenhaften Kontext an die Macht zu kommen, sprach von 
„solidarischer Gesellschaft“ als der Quintessenz seines Programms von Verände-
rung. Ein „Ministerium für Solidarität“ wird gegründet und eine seiner großen 
Maßnahmen wird der sogenannte „Solidaritätsvertrag“ als Gegenmittel zur Mas-
senarbeitslosigkeit sein (als Beispiel für diese Zeit: David 1982).9 Man kann auch 
eine wichtige Veränderung im Gebrauch des Begriffs sehen, die sich im Folgenden 
konsolidierte, sofern er nun auch dazu dient, die Steuerbelastung von Privatunter-
nehmen zu erleichtern als ein Mittel zur Förderung von Arbeitsplätzen. Solidarität 
wird von da an einen Platz im Zentrum des sozialdemokratischen Diskurses ein-
nehmen, mit dem Vorteil, in seiner Ambiguität einen positiven (aber schwer defi-
nierbaren) Wert darstellen zu können, während in defensiver Weise operiert wird. 
Auf diesem Wege war nicht mehr die Transformation der sozialen Ordnung das 
Problem, sondern die Behandlung von sozialer Exklusion.

Bei den erneuerten Bemühungen, das Konzept, das nun auch die Lehre des 
öffentlichen Rechts erreicht, theoretisch zu fassen, berief man sich erneut auf die 
Denker der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts. Dies führte dazu, dass man nicht nur 
das Prinzip der Solidarität, sondern – eine Ironie der Geschichte – die Theorie des 

der Gesetzgeber über eine große Macht um die spezifischen Modalitäten zu wählen, wodurch der 
normative Wert der besagten „Ansprüche“ beträchtlich reduziert wird – die Grenze ist ziemlich 
weit: einen verfassungsmäßigen Anspruch nicht um seine rechtlichen Garantien bringen (2003-483 
DC, vom 14. August 2003).
9 Auch an den Namen, den die polnischen Arbeiter ihrer Gewerkschaft in ihrer Opposition gegen 
das autoritäre Regime gegeben haben, soll erinnert werden, um sein neuartiges Prestige noch 
besser zu erfassen.



�Solidarität als verfassungsrechtliches Argument   243

Solidarismus für sich beanspruchte. Deren neuen Anhängern schien es nicht völlig 
bewusst zu sein, dass es sich nur um eine der möglichen theoretischen Varianten 
handelte, um staatliche Intervention und die Anerkennung von sozialen Rechten 
oder, in einer konkreten politischen Perspektive, soziale Integration zu begründen, 
und dass es damals andere Stimmen, wie diejenige von Jean Jaurès gab, um die 
Grenzen dieser Argumentation zu bemängeln angesichts der Tatsache, welcher 
Platz dem Privatbesitz eingeräumt wurde und, vor allem, um andere Begründun-
gen vorzulegen.

Diese Form des Sozialstaats in der Nachkriegszeit war auch keineswegs ein-
zigartig, wie es die kurzen Erfahrungen mit dem Sozialkonstitutionalismus in der 
Zwischenkriegszeit gezeigt hatten. Das Konzept der Solidarität fand sich nicht in 
den innovativen Verfassungen dieser Zeit wie der mexikanischen von 1917, der 
deutschen von 1919, oder sogar der spanischen von 1931. Sie bevorzugten alle, 
die Gleichheit zu erwähnen, die in einem weiter fortgeschrittenen Sinn als Aus-
gleichung (égalisation) verstanden wird. Es gab einen Grund dafür: die Prinzipien 
dieses neuen Konstitutionalismus setzten eine Teilung der Gesellschaft, sogar einen 
Klassenkonflikt voraus, der überwunden werden könnte, allerdings durch Mecha-
nismen, die gerade verfassungsrechtlichen Rang bekommen hatten (in Form von 
sozialen Rechten oder Institutionen) und die vor allem, in einer konkreten Rich-
tung, dabei sind, die bestehende kapitalistische Ordnung zu überwinden, während 
sie zugleich das parlamentarische System respektieren.

Die Idee der Solidarität schien im Gegenteil dazu damals eine gewisse harmo-
nische Vorstellung des Sozialen zu vermitteln, die zu einer Versöhnung des Gegen-
satzes von Kapital und Arbeit unter dem Schirm des interventionistischen Staates 
neigt. Es gibt im Übrigen eine ganze Menge von verfassungsrechtlichen Texten, die 
sich damals für das Prinzip der Solidarität aussprachen, nur waren es keine demo-
kratischen Verfassungen, sondern korporatistische. Die wichtigste ist vielleicht die 
portugiesische Verfassung von 1933, welche die „Solidarität der Interessen“ unter 
die Ziele der Korporationen aufnimmt (Art.  15). Es ist kein Zufall, wenn Getúlio 
Vargas, damaliger Präsident von Brasilien, im selben Jahr während der Eröff-
nungsrede der gesetzgebenden Versammlung, welche die erste soziale Verfassung 
des Landes verabschiedete, behauptete, „dass heute die soziologische Begründung 
des wirtschaftlichen Lebens die Solidarität ist. Die Kooperation ist an die Stelle des 
Prinzips der freien Konkurrenz getreten. Die Tendenzen der Solidarität fördern die 
Bildung von Kollektivgruppen, die in immer stärkerem Maße die Interessen der 
Gruppe verteidigen.“ (Vargas 1993)

Falls die Behauptung eines Prinzips der Solidarität in den demokratischen Sys-
temen der Nachkriegszeit noch als rechtliche Grundlage für diesen neuen Sozial-
staat dienen konnte, so konnte sich die Stabilität dieser Konstruktion letzten Endes 
aus einem juristisch-normativen Blickwinkel als problematisch herausstellen, 



244   Carlos M. Herrera

zumindest hinsichtlich des Problems der Universalität der sozialen Rechte. Und 
diese Grenzen tauchen genau zu den Zeitpunkten auf, an denen die Krise dauerhaft 
geworden zu sein scheint, was uns dazu führen wird, vielmehr von einem krisen-
haften Sozialstaat (anstatt von einer Krise des Sozialstaats) zu sprechen.

Diese Wahl der juristischen Lehre, zumindest einer solchen, die vorgab, die 
Universalität der sozialen Rechte zu verteidigen, kann erklärt werden. Tatsäch-
lich und auf eine allgemeine Weise verortete sich das Konzept der „Solidarität“ in 
einem weniger strengen juristischen Spektrum als Gleichheit – oder sie erlaubte 
zumindest freiere Interpretationen. So wurde Solidarität, was den Rahmen der 
französischen Nation anbelangt, bisweilen als juristischer Ausdruck des Werts der 
„Brüderlichkeit“ (fraternité) dargestellt, wie er in der Devise der Republik prokla-
miert wird, obwohl seine konstitutionelle Anerkennung auf dem „sozialen“ Cha-
rakter der Republik beruht (Art. 1 der Verfassung von 1958).

Wir haben an anderer Stelle unterstrichen, welche Schwierigkeiten es mit sich 
bringt, sich mittels des Prinzips der Solidarität einen „universalen Horizont“ für die 
sozialen Rechte zu verschaffen. In Wirklichkeit setzte die Operation sogar voraus, 
die sozialen Rechte auf das Modell eines bestimmten Typs von ihnen (das Recht auf 
Hilfeleistung oder das soziale Minimum) zu reduzieren. Dieser Typus von Rechten 
ist angesichts der Krise des Sozialstaats, der zu ihrer Verallgemeinerung geführt 
hat, offenkundig modifiziert worden. Sie wurden nicht nur für wichtigere Bevöl-
kerungsschichten geöffnet, indem sie ab sofort die armen Arbeiter einschloss und 
nicht nur die bedürftigen, aber sie wurden aus normativer Sicht auch komplexer, 
weniger passiv, wenn sie für ihre Nutznießer auch Verpflichtungen verkörpern, 
während sie andere rechtliche Möglichkeiten eröffnen. Dennoch verlangt diese 
Ausdehnung andere Grundlagen um eine sich entziehende Solidarität zu stützen, 
insbesondere durch das Konzept der Menschenwürde.

Aber das Konzept der Solidarität begann genauso als Begründung der Sozial-
versicherungssysteme seine Grenzen zu zeigen. Die Vorstellung einer „Krise der 
Solidarität“ wird immer häufiger und bestimmte Theoretiker in der Nähe der Strö-
mung der zweiten Linken, die unter der Regierung Rocard mehrere solcher neuer 
Einrichtungen (von denen das minimale Grundeinkommen bei der Wiedereinglie-
derung (RMI, revenu minimum d’insertion) das repräsentativste bleibt) etabliert hat, 
begannen sich an seine Reformulierung zu machen.

Nach Pierre Rosanvallon zum Beispiel wäre das Projekt der Nachkriegszeit 
dafür verantwortlich zu machen, den Sozialstaat auf einer Organisation der Soli-
darität, die zu weit von den sozialen Verhältnissen entfernt ist, errichtet zu haben, 
wodurch sie in eine rein abstrakte, formale, mechanische Idee verwandelt wurde. 
Solidarität wurde gemäß einer Logik entworfen, in der Krankheit und Arbeitslosig-
keit als Unfälle verstanden wurden, während sich heute diese Risiken in stabile 
Situationen transformiert haben. Ein Gegenmittel wäre, sie von direkteren Netz-



�Solidarität als verfassungsrechtliches Argument   245

werken aus wieder aufzubauen als es die Mechanismen sind, die bis jetzt durch 
den Staat entwickelt wurden. Auf paradigmatische Weise wird Solidarität dann als 
eine Form der Kompensierung von Differenzen definiert, d.  h. dass sie sich nicht 
auf allgemeine Weise und a priori begründen lässt, sondern aus der differenzierten 
Behandlung von Individuen (Rosanvallon 1981; 1995).10

Diese Veränderung innerhalb der Idee der Solidarität, die in den 1990er Jahren 
gängig wurde, impliziert das Anwachsen einer Partikularisierung, die manchmal 
als ein neuartiger Vorrang des individualistischen Imperativs über die Gleichheit 
des Kollektivs dargestellt wird. Sie taucht aber bald als ein neues Symptom ihrer 
Grenzen auf, insbesondere in den Veränderungen des Rechts auf Leistungen, die 
sie nach sich zieht – zumindest in Frankreich und anderen Ländern, die mit einem 
entwickelten System sozialer Vorsorge ausgestattet sind. Diese Individualisierung 
der Solidarität, die auf der Integration von „vertraglichen“ Elementen beruht, dient 
tatsächlich dazu, die soziale Politik und die sozialen Rechte zu überdenken, wobei 
zugleich die Komponente der Bedingungslosigkeit der Garantien abgelegt wird.

In Wahrheit erscheinen diese beiden Dimensionen einer (juristischen) Refor-
mulierung und einer (soziologischen) Krise als eine Konsequenz aus der Entwick-
lung des Sozialstaats. In dem einen wie dem anderen Fall sehen wir ganz klar, dass 
das Konzept der Solidarität sein Versprechen, Träger der Konstruktion einer neuen 
Gesellschaft zu sein, nicht gehalten hat. Die Tatsache, soziale Rechte auf Leistungen 
zu reduzieren, schlimmer noch, auf die Rechte der Armen, enthält bereits eine 
Einschränkung der Universalität, auch wenn für einen Soziologen wie Castel das 
minimale Grundeinkommen bei der Wiedereingliederung (RMI) noch immer zum 
Gedanken der Solidarität gehört.11 Die soziale Frage war, was nicht zu vergessen 
ist, am Anfang ein Problem der Transformation und nicht ein Problem der gesell-
schaftlichen Inklusion. In diesem Kontext operiert die Idee der Solidarität vor allem 
als ein defensives Konzept.

*

Falls die vorangehende Analyse nicht zu ungenau ist, scheint es so, als ob die Idee 
der Solidarität vor allem einen bestimmten Typus des politischen Vorgehens erlaubt 
hätte – zumindest in seiner solidaristischen Version, die im französischen Denken 
so tief verankert ist, dass man sogar von einem common sense sprechen könnte. 
Wenn man Ungleichheiten als soziale Schulden behandelt, kann ein Ausgleich (ein 

10 Ehrlich gesagt stand die Idee der Kompensierung bereits im Mittelpunkt der Konzeption von 
Bourgeois, wodurch sich ihre Neuartigkeit relativiert.
11 Castel beansprucht jedenfalls für das erste Jahrzehnt des minimalen Grundeinkommens bei 
Wiedereingliederung (RMI) zu sprechen (Castel 2013: 13).



246   Carlos M. Herrera

Bezahlen der Schuld) in Betracht gezogen werden, ohne dass dieser notwendiger-
weise als Produkt von sozialen Verhältnissen wahrgenommen wird und so zu einer 
(radikalen) Transformation der Gesellschaft aufruft (siehe schon Donzelot 1984: 
121, 137).12 Bourgeois hat diese Perspektive tatsächlich nicht versteckt, wenn er 
behauptet hatte, dass die Idee einer sozialen Pflicht von allen für alle die Arbeiter 
von der „kollektivistischen Hypothese“ entfernt, von der Revolte, von diesem Hirn-
gespinst. Auf einer allgemeineren Ebene hat Alfred Fouillée die Solidarität als einen 
viel wichtigeren Aspekt der sozialen Verhältnisse betrachtet als den Klassenkampf, 
sogar im Bereich der ökonomischen Produktion, weil allen Antagonismen Bezie-
hungen der Solidarität vorangehen (Fouillée 1909). Daraus entwickelte sich damals 
die Idee von der Armut als einem „Unfall“ und folglich die Notwendigkeit, Risiken 
zu vergesellschaften, sie unter allen aufzuteilen; ein Vorgehen, das einigen Autoren 
zufolge den französischen Sozialstaat entstehen ließ. Gemäß dieser Analyse ist der 
neuen Sozialpolitik, die daraus entstand, eine Logik der gegenseitigen Abhängigkeit 
(interdépendance) und der Solidarität zu eigen (Ewald 1986).13

Die historisch-begriffliche Perspektive erlaubt es, gewisse Grenzen des Kon-
zepts der Solidarität in einem politisch-verfassungsrechtlichen Rahmen aufzude-
cken, diese aber gehen über diesen Gebrauch hinaus. Tatsächlich hat Solidarität 
auch heute ihren zentralen Platz im Diskurs über das Soziale nicht verloren, sei 
es nun aufgrund der Ausdehnung des Rechts auf Hilfeleistung und auf Sozialhilfe, 
die sich, wie wir gesagt haben, in das vorherrschende Modell sozialer Rechte ver-
wandeln.14 Umso mehr noch nimmt man eine innere Veränderung im Laufe der 
Krise wahr, in der „Von da an kann man mit Robert Castel einverstanden sein, 
wenn er feststellt, dass „anstelle des Vorrangs der kollektiven Solidarität, die aus 
der sozialen Vorsorge ein Gebäude von Rechten macht, sich eine Forderung nach 

12 Für Donzelot ist die Solidarität ein Regierungsprinzip, das erlaubt, die Unsicherheiten aufzuhe-
ben, die sie in den privilegierten Klassen, in der Republik und bei der Erweiterung der demokrati-
schen Machtbereiche produziert, sofern sie dem Staat den Schlüssel zum sozialen Fortschritt gibt.
13 Die Versicherung wäre eine Risikotechnologie, eine politische Technologie, welche die Inte-
ressen unterstützt. Insbesondere im Konzept des Berufsrisikos kündigt sich bereits die Idee der 
Sozialversicherung an. Einige Autoren haben vor kurzem die Idee einer „Gesellschaft der Ver-
sicherungen“, in der alle Mitglieder mitbedacht wären, in Frage gestellt, indem sie zeigten, dass 
die Versicherung in Wirklichkeit vielmehr eine Rolle analog zu den Hilfeleistungen spiele, in der 
nur die Schwächsten bedacht würden und mit Hilfeleistungen versorgt werden müssten (Castel 
1995: 480–481).
14 Autoren wie P. Rosanvallon haben einen solchen Typ von Rechten gelobt, der eine abstrakte 
Universalität von Mitteln ersetzt hat, im Namen der Gleichgerechtigkeit und durch die Idee eines 
Vertrags der Wiedereingliederung. Es wäre dann in der Form eines neuen Typs des sozialen Ver-
fahrensrechts. Aber diese Idee beruht auf einer Verwechslung bezüglich der Geschichte der sozia-
len Rechte und des Sozialstaats.



� Solidarität als verfassungsrechtliches Argument   247

persönlicher Verantwortung durchsetzt, die einen wachsenden Anteil an der Last, 
zurecht zu kommen, auf das Individuum verschiebt“ (Castel 2013: 8).15

Man sieht ab sofort also, dass die Schwierigkeiten mehr innerhalb des Konzepts 
der Solidarität zu liegen scheinen, sofern sie die Struktur der Argumentation an 
einer politisch-verfassungsrechtlichen Schlüsselstelle berühren, zumindest in einer 
Perspektive sozialer Veränderung.

Auf der einen Seite scheint die Idee der Solidarität, auch wenn sie dazu ver-
wendet wird, eine politische Konstruktion zu legitimieren, ein gewisses Niveau 
von Naturalisierung zu erfordern, so als ob es notwendig wäre, sie außerhalb der 
Politik, ihrer künstlichen Dimension, der Entscheidung zu stellen, damit sie ihre 
Funktion erfüllen kann. Diese „Naturalisierung“ der Solidarität hält nicht davon ab, 
sie als eine Pflicht zu betrachten16, aber früher oder später läuft es darauf hinaus, 
Perspektiven der Transformation zu beschränken.

So betrachtet setzt die Idee der Solidarität tatsächlich einen Zustand der Ähn-
lichkeit, der Identität voraus, der im modernen Staat nicht auffindbar ist, nicht 
einmal in seinen republikanischen Erscheinungsweisen. Auf die Formen der Sozial-
politik angewandt und selbst in der Grammatik von „Rechten“ reformuliert, setzt 
Solidarität immer die Entscheidung und den Willen eines Teils der Gesellschaft 
voraus, der sich einem anderen zuwendet, der unter ihm liegt, also tatsächlich 
zu ihm absteigt, nämlich zu diesem Teil der Bevölkerung, dem der Staat (oder die 
„Nation“ oder die „Gesellschaft“) ihre Solidarität erweisen muss. Es ist kein Zufall, 
wenn die zeitgenössischen Soziologen die Solidarität, die von der Staatsbürgerschaft 
ausgeht mit dem Mitgefühl gegenüber den Armen, einer spezifischen Kategorie der 
Bevölkerung, die nicht ausreichend in das Sozialsystem integriert ist, verknüpfen, 
so dass sie von daher ein Bewusstsein für die Solidarität abgeben, das sich in der 
Zeit verändert (Paugam 2013: 41, 36).

In diesem Sinne – und im Gegensatz zu dem, was die französische Lehre des 
öffentlichen Rechts stets vertreten hat – ist es sehr wahrscheinlich, dass zwischen 
den Konzepten von „Brüderlichkeit“ (fraternité) (mit ihren aktuellen feministischen 
Erweiterungen), und „Solidarität“17 ein Einschnitt besteht. Die erste bewahrt im 

15 Außer vielleicht wenn diese Entwicklung bereits in den Genen der Idee der Solidarität lag. 
Castel beansprucht jedenfalls für das erste Jahrzehnt des minimalen Grundeinkommens bei der 
Wiedereingliederung (RMI) zu sprechen.
16 Mit Sicherheit ist die soziale Abhängigkeit voneinander eine Tatsache, aber wenn sie als 
„Solidarität“ verstanden wird, bekommt sie den Status eines Werts oder einer Pflicht („natürliche 
Pflicht“). Es ist also nur in der Übertragung in die Begrifflichkeit der Solidarität, dass die Abhängig-
keit voneinander ein demokratisches oder spezifisch soziales System zu begründen versucht,
17 Wie man weiß, hat der Verfassungsrat in einem immer in Bewegung befindlichen juristischen 
Stil den verfassungsrechtlichen Rang des Prinzips der Brüderlichkeit (fraternité) anerkannt (Ent-
scheidung n° 2018-717/718 QPC vom 6. Juli 2018). Sein Inhalt kann in der Zukunft auch andere 



248   Carlos M. Herrera

Kern die Idee der Gleichheit bewahrt, was ihren Charakter verallgemeinerbar 
macht. Die zweite hingegen behält – zumindest im Rahmen des öffentlichen Rechts, 
wo die Gleichwertigkeit bekräftigt wurde – den Partikularismus der beiden sozia-
len Gruppen bei, wobei die eine sich der anderen, ausgeschlossenen zuwendet, um 
sie in den gegebenen Gesamtzusammenhang einzugliedern. Aus diesem Grund 
konnte Idee der Solidarität in politisch-verfassungsrechtlicher Hinsicht gleicher-
maßen funktional sein, und zwar im Sinne der Logik der sozialen Integration, wie 
wir sieidentifiziert haben.18

Literaturverzeichnis
Blais, M. – C. (2007) La solidarité. Histoire d’une idée, Paris, Gallimard.
Bourgeois, L. (1896): Solidarité, Paris, A. Colin, 1906.
Bourgeois, L. (1902): „Les applications de la solidarité sociale“, Revue Politique et Parlementaire.
Durkheim, E. (1893): De la division du travail social, Paris, PUF, 1998.
Duguit, L (1901): L’État, le droit objectif et la loi positive, Paris, Fontemoing,
Duguit, L (1908): Le droit social, le droit individuel et la transformation l’État, Paris, F. Alcan.
Duguit, L. (1911): Traité de droit constitutionnel, Paris, Boccard, 2e éd., t. I, 1921.
Posada, A. (1929): Les fonctions sociales de l’État, Paris, M. Giard.
Beveridge, W. (1942) Social Insurance and Allied Services, London.
Laroque, P. (2005). Recueils d’écrits, Paris, Association pour l’étude de l’histoire de la Sécurité sociale.
Laroque P. (1993): Au service de l’homme et du droit. Souvenirs et réflexions, Paris, Association pour 

l’étude de l’histoire de la Sécurité sociale.
David, M. (1982): La solidarité comme contrat et comme éthique, Paris, Berger-Levrault.
Vargas, G. (1933): Mensagem lida perante a Assembléia Nacional Constituinte, no ato da sua instalação, 

em 15 novembro de 1933, Rio de Janeiro.
Rosanvallon, P. (1981): La crise de l’État-providence, Paris, Seuil, 1992.
Rosanvallon, P. (1995): La nouvelle question sociale. Repenser l’État-providence, Paris, Seuil.
Castel, R. (2013): „De la protection sociale comme droit“, in R. Castel, N. Duvoux (Hrsg.), L’avenir de la 

solidarité, PUF.
Fouillée, A. (1909): Le socialisme et la sociologie réformiste, Paris, Alcan, 1930.
Ewald, F. (1986): L’État-providence, Paris, Grasset.

Anwendungen finden, wie der offizielle Kommentar es signalisiert. Vor allem die Verbindung mit 
dem Anspruch der Solidarität wäre von der Rechtsprechung noch auszubilden. Aber dies ändert 
nichts in begrifflicher Hinsicht.
18 Möglicherweise, zumindest wurde sie so bei einigen Radikalsozialisten betrachtet. Die Frage 
verändert sich wenn es sich um Situationen von Solidarität innerhalb der Auto-Organisation han-
delt, oder um Fragen innerhalb einer sozial homogenen Gruppe (einer Klasse). Aber es würde sich 
um spezifische Solidarität handeln, um eine eingeschränkte im Vergleich zu dem Gebrauch, dem 
man ihr zuvor in der solidaristischen Theorie zu geben verstand, und danach in konstitutionellen 
Fragen des zeitgenössischen Staates.



�Solidarität als verfassungsrechtliches Argument   249

Castel, R. (1995): Les métamorphoses de la question sociale, Paris, Fayard.
Donzelot, J. (1984): L’invention du social, Paris, Seuil.
Paugam, S. (2013): „Les cycles de solidarité envers les pauvres“, in R. Castel, N. Duvoux (Hrsg.), L’avenir 

de la solidarité, Paris, PUF.


