
ZÄS 2022; 150(1): 27–41

Hartwig Altenmüller

Die Schutzgottheiten des Raumes auf den 
Zaubermessern des Mittleren Reiches
https://doi.org/10.1515/zaes-2023-0003

Summary: The investigation concerns the enigmatic signs 
incised on the magic ivories of the Middle Kingdom and the 
Second Intermediate Period. They represent tutelary deities 
mainly of the cardinal points protecting private houses and 
tombs against various demons and enemies. Apparently, 
they are forerunners of the symbols of the magical bricks 
of BD 151 from the New Kingdom.

Keywords: Apotropaia – BD 151 – cardinal points – magic 
ivory – protection – tutelary deities

1 �Die Zeichen der Zaubermesser 
und die Symbole von Tb151d–g

Der derzeitige Forschungsstand zu den Zeichen der Apo-
tropaia kann wie folgt kurz skizziert werden: Die Apotro-
paia stammen aus der Zeit des Mittleren Reiches und der 
Zweiten Zwischenzeit und bestehen meist aus einem flach 
abgeschmirgelten Nilpferdzahn. Andere Materialien sind 
ebenfalls möglich, aber selten. Ihre Zeichen sind meist in 
Ritzzeichnung auf der Oberseite des flachen Nilpferdzahns 
angebracht. Sie bestehen aus Figuren von Tieren und Fabel-
wesen, die häufig mit Messern ausgestattet sind. Es handelt 
sich um apotropäische Gottheiten, deren Identifikation 
wegen fehlender Beischriften extrem schwierig ist. Nur 
wenige Zeichen, das Nilpferd, ein besgestaltiger Dämon, der 
Löwe, der Greif, die Kuhgottheit, der Frosch, das Krokodil 
und die Schildkröte weisen kurze, teilweise schlecht oder 
nur fragmentarisch erhaltene Namensbeischriften auf.

Ausgehend von der Prämisse, dass der stark abge-
riebene Name des Greifs auf dem in Dra‘ Abu el Naga 
gefundenen Zaubermesser [83] Kairo NMEC E.2007.04.58 
mit tpj o […] „Vorläufer von […]“ beginnt und der mit tpj-o 
beginnende Name der potentielle Name eines Stunden-
sterns ist, hat Vf. vorgeschlagen, die Zeichen der Apotro-
paia unter dem Aspekt der Stundensterne und Planeten zu 
betrachten. Eine scheinbare Bestätigung dieses Ansatzes 
lieferte das Zeichen der Nilpferdgottheit mit dem Krokodil 
auf dem Rücken, das als Zeichen eines Sternbilds vor allem 

von Bildern aus Gräbern und Tempeln des Neuen Reiches 
und der ptolemäischen Zeit bekannt ist1 und auf den Zau-
bermessern des Mittleren Reiches überaus häufig abgebil-
det ist. Ein weiteres Indiz für die astrale Komposition des 
Bildprogramms der Zaubermesser stellte der Name einer 
im Gefolge des Sonnengottes stehenden und mit einem Zau-
bermesser ausgerüsteten Gottheit des Amduat dar, der D#j 
wnwt „der die Stunden durchzieht“ lautet2. Leider hat sich 
dieser Ansatz als nicht überzeugend erwiesen, und zwar aus 
drei Gründen. Erstens können nur wenige Zeichen der Apo-
tropaia mit Sternbildern oder Sternen verbunden werden, 
bei den meisten ist der stellare Bezug ungesichert; zweitens 
ist die Reihe der Stundensterne, die die Basis für den Ver-
gleich mit den Zeichen der Apotropaia bildete, erst aus der 
Ramessidenzeit bekannt und daher das entworfene Modell 
der Zeichen der Zaubermesser als Abbilder von Stunden-
sternen und Planeten für die Epoche des Mittleren Reiches 
und der Zweiten Zwischenzeit anachronistisch. Drittens ist 
die Lesung des Namens des Greifs als tpj-o […] „Vorläufer 
von […]“ keineswegs sicher, da auch andere Lesungen in 
Betracht kommen. Daher muss der Deutungsansatz in Frage 
gestellt werden.

Einen wesentlich überzeugenderen neuen Ansatz für 
die Deutung liefert der Vergleich der Zeichen der Apo-
tropaia mit den Symbolen der magischen Ziegel des Toten-
buchspruchs 151, die bekanntlich Schutzgottheiten des 
Raumes, vor allem der Sargkammer, abbilden. Einen guten 
Ausgangspunkt für einen Vergleich liefert das Zaubermes-
ser [21] Berlin ÄM 142073, an dessen stumpfen Ende vier 
Zeichen eingeritzt sind, von denen drei direkt mit den Sym-
bolen der Schutzgottheiten von Tb151 gleichgesetzt werden 
können, und zwar die Schakalgottheit mit dem Schakal von 
Tb151g, der Djedpfeiler mit dem Djedpfeiler von Tb151e 
und die Fackel mit der Fackel von Tb151f (vgl. Abb. 1). Diese 
offenkundige Übereinstimmung führt weiter zu der Frage, 
ob auch die Zeichen anderer Zaubermesser als Vorläufer 
der Schutzgottheiten von Tb151d–g des Neuen Reiches in 
Betracht kommen. Dieser Frage soll im Folgenden nach-
gegangen werden.

1 Neugebauer, Parker 1969, 189–191; von Lieven 2000, 24–29; Ceruti 
2017.
2 Hornung 1963, I, 24 Nr. 63.
3 Zu [21] Berlin ÄM 14207 vgl. Dasen 1993, 69 Abb.  6.1; Quirke 2016, 
263–265 Abb. 3.40.

Die Schutzgottheiten des Raumes auf den Zaubermessern des Mittleren Reiches

 Dieses Werk ist lizensiert unter der Creative Commons Namens-

Hartwig Altenmüller: email: Altenmueller@uni-hamburg.de.  
https://orcid.org/0000-0003-2312-6469

 Open Access. © 2023 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. 
nennung 4.0 International Lizenz.

https://doi.org/10.1515/zaes-2023-0003
mailto:Altenmueller@uni-hamburg.de
https://orcid.org/0000-0003-2312-6469


28   Hartwig Altenmüller, Die Schutzgottheiten des Raumes auf den Zaubermessern des Mittleren Reiches 

Die vier Zeichen am stumpfen Ende des Apotropaions 
[21] Berlin ÄM 14207, hier „A“ (Schakalgott), „B“ (Löwen-
gott), „C“ (Djedpfeiler) und „D“ (Fackel) genannt, kommen 
in dieser Zusammensetzung nur auf dem Berliner Apotro-
paion vor (Abb. 1).
–	 A: Das Zeichen des Schakals besteht auf dem Berliner 

Apotropaion [21] Berlin ÄM 14207 aus dem Zeichen 
einer anthropomorphen Tiergottheit, die mit Stäben 
hantiert. In den Vergleich einbezogen werden die 
hockende Schakalgottheit des Apotropaions [24] Boston 
MFA 03.1703 und das auf den Apotropaia sehr häufig 
abgebildete Zeichen des Schakalkopfs auf einem oder 
auf zwei Beinen4, das als Abkürzung der Schakalgott-
heit von [21] Berlin ÄM 14207 gelten kann. Das Zeichen 
entspricht dem Symbol des Schakals von Tb151g.

–	 B: Das Zeichen der am Boden hockenden und in eine 
Hülle eingehüllten Löwengottheit, die ein Udjat-Auge 
trägt und durch die Hieroglyphe auf dem Kopf mög-
licherweise als „Sehgott“ Irw zu identifizieren ist, ist 
ohne eine direkte Parallele im Totenbuch. Der Bezug 
zur twt-Statuette von Tb151d ist unklar.

–	 C: Das Zeichen des Djedpfeilers, das nur auf dem Apo-
tropaion [21] Berlin ÄM 14207 und sonst auf keinem 
anderen Apotropaion vorkommt, entspricht dem Djed-
pfeiler der Vignette von Tb151e.

–	 D: Das Zeichen der Fackel (Q7) ist auf anderen Apotro-
paia in ähnlicher Form belegt. Es kommt auf den Apo-
tropaia als einzelnes Zeichen, als doppeltes Zeichen und 

4 Altenmüller 2021, 164–166.

selten auch als dreifaches Zeichen vor5. Das Zeichen 
entspricht der Fackel von Tb151f6.

Die Suche nach der Bedeutung dieser vier Zeichen des Ber-
liner Apotropaions und nach ihrer möglichen Verbindung 
zu den Symbolen von Tb151d–g gestaltet sich anfänglich 
schwierig, da nur zwei der vier Zeichen auf anderen Apo-
tropaia mehrfach vorkommen, nämlich das Zeichen des 
Schakals und das der Fackel. Die besten Beispiele für das 
gemeinsame Vorkommen von Schakal und Fackel liefern die 
Apotropaia [149] Manchester UM 1801 (Stufe VII)7 und [150] 
Marseille MAM 471 (Stufe IX)8, auf denen beide Zeichen in 
einer Reihe von vier Zeichen nebeneinanderstehen, wobei 
das Zeichen des Schakals jeweils auf das sog. Schakalkopf-
zeichen verkürzt ist. Auf dem Apotropaion [150] Marseille 
MAM 471 folgen auf das Schakalkopfzeichen die Zeichen 
des aufgerichteten Löwen, das Zeichen der Sonnenscheibe 
auf Beinen und das der Fackel, auf dem Apotropaion [149] 
Manchester UM 1801 stehen in einer leicht anderen Reihen-
folge das Zeichen des katzenartigen Feliden und die Zeichen 
der Fackel, des Schakalkopfes und der Sonnenscheibe auf 
Beinen hintereinander.

In einem ersten Schritt werden die Symbole von Tb151g, 
d, e, f (Schakal, Statuette, Djedpfeiler, Fackel) und die Vier-
heit der Zeichen des Zaubermessers [21] Berlin ÄM 14207 
(Schakalgott, Löwengott mit Udjat-Auge, Djedpfeiler, Fackel) 

5 Altenmüller 2021, 214–215 („Kohlebecken mit Flamme“).
6 Lüscher 1998, 25.
7 Quibell 1898, Taf. 3.1; Quirke 2016, 98.
8 Altenmüller 2021, 175 Abb. 72.

Tabelle 1: Die Symbole der Schutzgottheiten der Himmelsrichtungen im Vergleich.

  A
Schutz im Osten

B
Schutz im Norden

C
Schutz im Westen

D
Schutz im Süden

Symbole von Tb151 1
Schakal
(Tb151g) 

2
Statuette (Tb151d) 

3
Djedpfeiler (Tb151e)

4
Fackel
(Tb151  f) 

[21] Berlin ÄM 14207 
(Stufe V),
Abb.1 

1
Schakalgott, gegliedert

2
Löwengottheit in Hülle 
mit Udjat-Auge 

3
Djedpfeiler

4
Fackel

[149] Manchester UM 
1801 (Stufe VII) 

3
Schakalkopf auf einem 
Bein 

4
Sonnenscheibe auf 
Beinen 

1
Katze,
hockend

2
Fackel

[150] Marseille MAM 471
(Stufe IX) 

1
Schakalkopf auf einem 
Bein 

3
Sonnenscheibe auf 
Beinen

2
Löwe, aufgerichtet

4
Fackel

[10] Baltimore WAM 
71.510 (Stufe VI), Abb. 4

1
Schakalkopf auf zwei 
Beinen

3
Sonnenscheibe auf 
Beinen

2
Löwe, aufgerichtet

4
Geier



Hartwig Altenmüller, Die Schutzgottheiten des Raumes auf den Zaubermessern des Mittleren Reiches   29

mit den vier aufeinander folgenden Zeichen der Zauber-
messer [149] Manchester UM 1801 und [150] Marseille MAM 
471 verglichen (Tabelle 1). Das Ziel des Vergleichs besteht 
darin, den Grundbestand an Zeichen in der Viererfolge 
der Zeichen der Apotropaia zu bestimmen, um von da aus 
die Bedeutung der einzelnen Zeichen zu ermitteln. Ergän-
zend wird das Zaubermesser [10] Baltimore WAM 71.510 
(Stufe VI)9 in den Vergleich mit einbezogen. Entscheidend 
für die Aufnahme in den Vergleich ist der Umstand, dass 
drei der vier Zeichen dieses Apotropaions (Schakal, Sonnen-
scheibe, aufgerichteter Löwe) der Bildfolge der beiden Zau-
bermesser [149] Manchester UM 1801 und [150] Marseille 
MAM 471 entsprechen.

Bemerkungen zur Tabelle 1:

Die Symbole des Totenbuchspruchs 151 sind in der Tabelle 
in der Reihenfolge Tb151g, d, e, f angeordnet. Die Reihen-
folge der Symbole des Totenbuchs bestimmt die Reihen-
folge der damit verglichenen Zeichen der Apotropaia. Die 
reale Reihenfolge der Zeichen der Apotropaia ist durch eine 
vorangestellte Ziffer bezeichnet, die Position der Zeichen in 
der Gesamtfolge der Zeichen des jeweiligen Apotropaions 
durch die in eingeklammerte nachfolgende Ziffer angege-
ben.

2 �Die Symbole von Tb151d–g und 
die Zeichen der Apotropaia aus 
Tabelle 1 im Vergleich.

Die vier Symbole des Totenbuchspruchs 151g, d, e, f sind mit 
Zaubersprüchen und mit Nachschriften, die sich auf das 
magische Verfahren beziehen, verbunden. Die Zaubersprü-
che werden auf Ziegel geschrieben und in einer bestimmten 
Himmelsrichtung in der Sargkammer deponiert. Auf die 
Ziegel werden die dazu gehörenden Symbole gestellt, der 
Schakal auf den Ziegel im Osten, die twt-Statuette auf den 
im Norden, der Djedpfeiler auf den Ziegel im Westen und 
die Fackel auf den im Süden.
–	 A: Der Schakal soll auf einen magischen Ziegel vor 

der Ostwand der Sargkammer aufgestellt werden. Die 
Nachschrift lautet im Papyrus des Nu (pBM EA 10477)10: 
„Worte zu sprechen über einem Anubis aus frischem 
Ton, der vermischt ist mit Weihrauch, indem er befes-

9 Steindorff 1946, 41 Abb. 1 und 2; Altenmüller 2021, 49 Abb. 14.
10 Lüscher 1998, 202–204, 271–272; Theis 2014, 567–569.

tigt ist auf einem Ziegel aus frischem Ton, auf welchem 
dieser Spruch eingeritzt ist. Bereite für ihn eine 
Höhlung in der östlichen Wand, mit Blickrichtung nach 
Westen, und bedecke das Gesicht.“ Die zum Vergleich 
herangezogenen Apotropaia besitzen kein direkt ver-
gleichbares Bild zum Schakal des Totenbuchs in Tier-
gestalt. Auf dem Apotropaion [21] Berlin ÄM 14207 ent-
spricht dem Schakalsymbol von Tb151g das Zeichen der 
anthropomorphen Gottheit mit Schakalkopf. Die Gott-
heit ist in kniender Haltung und mit Stäben in der Hand 
als eine wehrhafte Schutzgottheit gezeichnet (Abb. 1). 
Mit diesem Zeichen ist das Zeichen des Schakalkopfes, 
das auf den Apotropaia [149] Manchester UM 1801 und 
[150] Marseille MAM 471 auf einem einzelnen Bein steht, 
und auf dem Apotropaion [10] Baltimore WAM 71.510 
(Abb. 4) auf zwei Beinen schreitet, zu vergleichen. Alle 
Schakalkopfzeichen sind mit einem Messer versehen.

–	 B: Die twt-Statuette von Tb151d ist das Symbol der 
Schutzgottheit des Nordens. Die Nachschrift des 
Papyrus des Nu (pBM EA 10477) legt fest, wo und 
wie die Statuette aufgestellt werden soll11: „Worte zu 
sprechen über einem Ziegel aus frischem Ton, auf 
welchem dieser Spruch eingeritzt ist, zusammen mit 
einer Statuette aus jm#-Holz von 7 Fingerbreit in der 
Höhe, deren Mund (rituell) geöffnet wurde. Bereite für 
sie (sc. die Statuette) eine Höhlung in der nördlichen 
Wand, mit Blickrichtung nach Süden, und bedecke das 
Gesicht.“ Die twt-Statuette des Totenbuchs ist auf den 
Zaubermessern des Mittleren Reiches nicht abgebildet. 
Auf dem Apotropaion [21] Berlin ÄM 14207 (Abb.  1) 
nimmt deren Stelle eine in einen Stoff gehüllte anthro-
pomorphe Löwengottheit ein, auf deren Knie sich ein 
Udjat-Auge befindet. Über dem Kopf dieser Gottheit ist 
die Hieroglyphe des Auges (D4) zu sehen, die die Gott-
heit vermutlich als den „Sehgott“ Irw, also als einen 
Gehilfen des Thot oder der Seschat12, vielleicht auch 
als das „Sonnenauge“ (jrt-Ro) selbst, identifiziert13. Auf 
den verwandten Apotropaia [149] Manchester UM 1801 
und [150] Marseille MAM 471 sowie auf dem in den Ver-
gleich mit einbezogenen Apotropaion [10] Baltimore 
WAM 71.510 (Abb. 4) steht an der Stelle der twt-Statue 
des Totenbuchs aus unbekannten Gründen das Zeichen 
der Sonnenscheibe auf menschlichen Beinen.

–	 C: Der Djedpfeiler von Tb151e, der das Symbol für die 
Schutzgottheit des Westens ist, ist im Papyrus des Nu 
(pBM EA 10477) mit der folgenden Nachschrift ver-

11 Lüscher 1998, 176–178, 258–261; Theis 2014, 557–561.
12 Brunner-Traut 1977, 125–145.
13 Brunner-Traut 1977, 131; Waitkus 1997, 40 und 45 Anm. 3.



30   Hartwig Altenmüller, Die Schutzgottheiten des Raumes auf den Zaubermessern des Mittleren Reiches 

bunden14: „Worte zu sprechen über einem Djedpfeiler 
aus Fayence15, indem er befestigt ist auf einem Ziegel 
aus frischem Ton und auf welchem dieser Spruch ein-
geritzt ist. Bereite für ihn eine Höhlung in der westli-
chen Wand, mit Blickrichtung nach Osten, und bedecke 
das Gesicht mit Erde. Verweilen unter dem orw-Baum. 
Das bedeutet die Feinde des Osiris abwehren“16. Das 
Zeichen des Djedpfeilers ist im Korpus der Apotropaia 
nur auf dem Zaubermesser [21] Berlin ÄM 14207 belegt 
(Abb. 1). In den zum Vergleich herangezogenen Paral-
lelexemplaren [10] Baltimore WAM 71.510 (Abb. 4) und 
[150] Marseille MAM 471 ist das Zeichen des Djedpfei-
lers durch das Zeichen der aufgerichteten Löwengott-
heit ersetzt, auf dem Zaubermesser [149] Manchester 
UM 1801 steht stattdessen das Zeichen eines Katers oder 
einer Katze. Bei der aufgerichteten Löwengottheit, die 
die Stelle des Djedpfeilers von [21] Berlin ÄM 14207 
einnimmt, handelt es sich um die Löwengottheit, die 
in den Beischriften von [83] Kairo NMEC E.2007.04.58 
und [84] Kopenhagen NM 7995 Hsm genannt wird. Ein 
direkter Bezug des Löwen zum Djedpfeiler ist nicht zu 
erkennen.

–	 D: Die Fackel von Tb151f ist das Symbol der Schutz-
gottheit des Südens17. Die Nachschrift lautet auf dem 
Papyrus des Nu (pBM EA 10477)18: „Worte zu sprechen 
über einem Ziegel aus frischem Ton, auf welchem 
dieser Spruch eingeritzt ist. Darauf soll eine Fackel 
befestigt werden, die befeuchtet ist mit sfT-Öl und 
angezündet durch Feuer. Bereite für ihn (sc. den Ziegel) 
eine Höhlung in der südlichen Wand mit Blickrichtung 
nach Norden und bedecke sein Gesicht.“ Das Zeichen 
der Fackel steht auf dem Apotropaion [21] Berlin ÄM 
14207 am Ende der Folge der vier Zeichen von Schakal, 
Löwengottheit, Djedpfeiler und Fackel und auf dem 
Apotropaion [150] Marseille MAM 471 am Ende der 
Folge von Schakalkopfzeichen, Löwe, Sonnenscheibe 
auf Beinen und Fackel. Auf dem Apotropaion [149] 
Manchester UM 1801 ist das Zeichen in die vier Zeichen 
von Kater, Fackel, Schakalkopfzeichen und Sonnen-
scheibe auf Beinen eingebunden. Die Fackel fehlt auf 
dem zum Vergleich herangezogenen Apotropaion [10] 
Baltimore WAM 71.510 (Abb. 4) und ist dort durch das 
Zeichen des Geiers ersetzt.

14 Lüscher 1998, 184–186, 263; Theis 2014, 561–564.
15 Die anderen Versionen schieben ein: „<der eingelegt ist mit Elek-
trum, umwickelt mit königlichem Leinen, indem Salböl darüber gegos-
sen wurde>“.
16 Die Versionen des pJwj# und des p%# fügen an: „in welcher Form 
sie auch immer kommen“.
17 Lüscher 1998, 195–196, 267–270; Theis 2014, 564–567.
18 Lüscher 1998, 267–268.

Im Ergebnis zeigt sich, dass die Symbole von Tb151g, d, e, f 
(Schakal, Statuette, Djedpfeiler, Fackel) und die Zeichen vom 
stumpfen Ende des Zaubermessers [21] Berlin ÄM 14207 
(Schakal, Götterbild, Djedpfeiler, Fackel) im Bestand und in 
der Abfolge übereinstimmen. Die parallele Anordnung der 
Zeichen erlaubt die Annahme, dass die auf den Zaubermes-
sern abgebildeten Gottheiten wie die Symbole von Tb151g, 
d, e und f Schutzgottheiten der Himmelsrichtungen wieder-
geben.

Der erweiterte Vergleich der Zeichen des Berliner 
Zaubermessers [21] Berlin ÄM 14207 mit den Zeichen der 
Apotropaia [149] Manchester UM 1801, [150] Marseille 
MAM 471 und [10] Baltimore WAM 71.510 zeigt allerdings 
auch Differenzen auf. Die Zeichen bestehen auf dem Apo-
tropaion [149] aus Manchester aus den Zeichen des Scha-
kalkopfes, der Katze, der Sonnenscheibe auf Beinen und 
der Fackel, auf dem Apotropaion [150] Marseille MAM 
471 aus den Zeichen des Schakalkopfes, des Löwen, der 
Sonnenscheibe auf Beinen und der Fackel und auf dem 
Zaubermesser [10] Baltimore WAM 71.510 aus den Zeichen 
von Schakalkopf, aufgerichteter Löwengottheit, Sonnen-
scheibe auf Beinen und Geier. Auf dem Zaubermesser [10] 
Baltimore WAM 71.510 erinnert nur noch das Schakalkopf-
zeichen an die Vierergruppe von Schakal, Götterbild, Djed-
pfeiler und Fackel des Zaubermessers [21] Berlin ÄM 14207 
und des Totenbuchs 151. Dennoch sind mehrere Gemein-
samkeiten nicht zu übersehen. Erstens zeigt sich, dass auf 
allen angeführten Zaubermessern eine Vierergruppe, die 
mehrheitlich aus den gleichen Zeichen besteht, isoliert 
werden kann und ein Cluster bildet, das aus den Zeichen 
des Schakals, der aufgerichteten Löwengottheit, der 
Sonnenscheibe auf Beinen und der Fackel besteht. Zwei-
tens wird deutlich, dass innerhalb dieses Clusters einige 
Zeichen durch andere Zeichen ersetzt werden können, so 
die anthropomorphe Löwengottheit, die das Udjat-Auge 
hält, durch die Sonnenscheibe auf Beinen, die aufgerich-
tete Löwengottheit durch die Katze und die Fackel durch 
das Zeichen des Geiers.

Die Forschung hat sich bisher nur wenig um die Frage 
nach der Bedeutung des Clusters der vier Zeichen von 
Schakal, aufgerichteter Löwengottheit, Sonnenscheibe auf 
Beinen und Fackel bemüht19. Aus Mangel an Beischriften 
lässt sich dazu auch kaum Konkretes sagen. Denn die Wid-
mungsinschriften der Zaubermesser sind formelhaft und 
verweisen hauptsächlich darauf, dass die Gottheiten der 
Zaubermesser den Personenschutz mit magischen Mitteln 
absichern. Sie bestehen meist aus der kurzen Formel, die 

19 Vgl. Legge 1905, 1906; Steindorff 1946; Altenmüller 1965; Quirke 
2016; Altenmüller 2021.



Hartwig Altenmüller, Die Schutzgottheiten des Raumes auf den Zaubermessern des Mittleren Reiches   31

fast überall gleich oder ähnlich lautet20: „Worte zu spre-
chen. Wir sind gekommen und breiten unseren Schutz 
des Lebens um NN geboren von XY herum aus.“ Nur die 
Inschrift des Zaubermessers [84] Kopenhagen NM 7795 
weicht von der weit verbreiteten Personenschutz-Formel 
ab und wendet eine Raumschutz-Formel an. In ihr werden 
die auf dem Apotropaion abgebildeten Gottheiten auf-
gefordert, den Raum der Kinder zu schützen: „Worte zu 
sprechen: Schneide den Kopf des Feindes und der Feindin 
ab, die den Raum der Kinder (ot xrdw) betreten“21.

Die Raumschutz-Formel des Kopenhagener Apotro-
paions führt nun aber genau in die Richtung, die durch den 
Vergleich mit den Symbolen von Tb151g, d, e, f nahegelegt 
wird. Denn im Totenbuch stehen die Symbole für Schutz-
gottheiten des Raumes, die den Toten in der Sargkammer 
schützen. Daher könnten auch die Zeichen der Zauber-
messer Schutzgottheiten abbilden, die einen Raum, jetzt 
der Lebenden, schützen. Es stellt sich also die Frage, ob 
die Zeichen der Apotropaia, die hier zur Debatte stehen, 
Zeichen sind, die Schutzgottheiten wiedergeben, die einen 
Raum nach allen Seiten hin magisch absichern.

3 �Die Doppeltbelegung der Schutz-
gottheiten der Zaubermesser

Die oben angeführte Tabelle 1 zeigt, dass auf den Apotropaia 
Gottheiten, die den Schutz einer bestimmten Himmelsrich-
tung übernehmen, durch andere, wahrscheinlich gleich-
wertige Zeichen von Schutzgottheiten derselben Himmels-
richtung ausgetauscht werden können. Daraus ergibt sich, 
dass für den Schutz einer bestimmten Himmelsrichtung 
mehrere Gottheiten zuständig sein können.

Beispiele dafür sind: Bei den Schutzgottheiten des 
Südens ersetzt der Geier das Symbol der Fackel, bei den 
Schutzgottheiten des Westens der aufgerichtete Löwe oder 
der Kater bzw. die Katze das Symbol des Djedpfeilers. Ähn-
liches gilt für die Schutzgottheiten des Nordens. Im Norden 
ersetzt die Sonnenscheibe auf Beinen das Zeichen der Sta-
tuette und im Osten das sog. Schakalkopfzeichen oder die 
Schakalgottheit das Symbol des liegenden Schakals. Man 
muss daher bei den Gottheiten, die für den Schutz einer 
bestimmten Himmelsrichtung verantwortlich sind, mit 
Mehrfachbesetzungen rechnen, also im Süden mit Fackel 
und Geier, im Norden mit der Statuette und der Sonnen-
scheibe auf Beinen, im Westen mit dem Djedpfeiler, dem 
aufgerichteten Löwen und dem Kater oder der Katze 

20 Altenmüller 2021, 285–295.
21 Altenmüller 2021, 292–293.

und im Osten mit dem Schakal und dem Schakalkopf- 
zeichen.

Eine genaue Bestimmung der verschiedenen Schutz-
gottheiten ist allerdings erst möglich, wenn die Gesamtkon-
zeption eines Apotropaions betrachtet wird. Daher werden 
weitere Apotropaia mit einem jeweils ausführlichen Bild-
programm in den Vergleich mit einbezogen, und zwar die 
Apotropaia [11] Basel BSAe 991 (Abb.  2), [139] Luzern Ex-
Sammlung Kofler-Truniger A 100 (Abb. 3) und das Zauber-
messer [10] Baltimore WAM 71.510 (Abb. 4).

(a) Das Zaubermesser [11] Basel BSAe 991 (Abb. 2)

Den Beweis für die Gültigkeit des Satzes, dass für den 
Schutz einer bestimmten Himmelsrichtung mehrere Gott-
heiten zuständig sein können, liefert das Zaubermesser [11] 
Basel BSAe 99122, auf dem fast durchgehend zwei Schutz-
zeichen für den Schutz einer einzigen Himmelsrichtung 
stehen, also die Schutzzeichen je nach Himmelsrichtung 
doppelt besetzt sind. Von links nach rechts sind die folgen-
den Zeichen abgebildet: Der hockende Kater/Katze und der 
aufgerichtete Löwe stehen in einer Doppeltbesetzung für 
den Schutz des Westens, beide ersetzen jeweils den Djed-
pfeiler von Tb151e. Die folgenden Zeichen, der Greif und 
der Geier, vertreten als Symbole für den Schutz des Südens 
jeweils das Zeichen der Fackel von Tb151f. Es folgen das 
Zeichen der Nilpferdgottheit mit einem Krokodil auf dem 
Rücken und das Zeichen der hockenden Kuhgottheit. Beide 
stehen, wie sich im weiteren Vergleich zeigen wird, für 
zwei Schutzgottheiten des Westens und ergänzen das erste 
Paar von Schutzgottheiten des Westens am Beginn des Zau-
bermessers, das aus dem Feliden und der aufgerichteten 
Löwengottheit besteht. Das direkt anschließende Zeichen 
des Bes-Aha schützt vermutlich den Ostbereich. Es folgen 
nach rechts, jetzt wieder in einer Doppeltbesetzung, die 
Schutzgottheiten des Nordens, die auf diesem Zaubermes-
ser aus dem Zeichen des hockenden Löwen und des Schlan-
genhalspanthers bestehen. Am Ende des Zaubermessers 
sind in einer Doppeltbesetzung der weibliche Bes-Aha und 
anstelle des Schakals von Tb151g eine aufrecht schreitende 
Schakalgottheit, die eine Eidechse in der Hand hält, als 
Schutzgottheiten des Ostens abgebildet.

22 Altenmüller 1986, 1–27 Taf. 1; Wiese 2001, 68–69 Nr. 33; Quirke 2016, 
295.



32   Hartwig Altenmüller, Die Schutzgottheiten des Raumes auf den Zaubermessern des Mittleren Reiches 

(b) Das Zaubermesser [139] Luzern Ex-Sammlung Kofler-
Truniger A 100 (Abb. 3)

Auch auf dem Zaubermesser [139] Luzern, Ex-Slg. Kofler-
Truniger A 10023 und auf seinem Duplikat, dem fragmen-
tarisch erhaltenen Zaubermesser [56] Florenz MEF 9343 + 
Athen NM D173 + Florenz MEF 934524, sind die Schutzgott-
heiten der vier Himmelsrichtungen in einer Doppeltbeset-
zung abgebildet. Die Reihe der Zeichen beginnt auf dem 
Zaubermesser [139] Luzern Ex-Sammlung Kofler-Truniger 
A 100 rechts mit dem Zeichen des Pavians mit dem Udjat-
Auge und endet links beim Pantherkopf mit dem Zeichen 
der mit einem Messer bewehrten Nilpferdgottheit, beide 
Zeichen fehlen auf dem Duplikat [56] Florenz MEF 9343 
+ Athen NM D173 + Florenz MEF 9345 und gehören daher 
wahrscheinlich nicht zum ursprünglichen Bildprogramm.

Die eigentliche Reihe der Schutzgottheiten beginnt 
auf dem Zaubermesser [139] Luzern Ex-Sammlung Kofler-
Truniger A 100 rechts mit dem Zeichen einer Schlange 
und dem Zeichen der Sonnenscheibe auf Beinen, die beide 
Schutzgottheiten des Nordens sind. Es folgen das Schakal-
kopfzeichen und der weibliche besgestaltige Dämon, beide 
als Schutzgottheiten des Ostens. Daran schließen die Kuh-
gottheit und die aufgerichtete Löwengottheit an, die beide 
Schutzgottheiten des Westens sind. Ganz links sind die sich 
mehrfach schlängelnde Schlange und der Greif als Schutz-
gottheiten des Südens abgebildet.

(c) Das Zaubermesser [10] Baltimore WAM 71.510 (Abb. 4)

Das Zaubermesser [10] Baltimore WAM 71.510 führt die 
Schutzgottheiten der vier Himmelsrichtungen in zwei 
getrennten Reihen hintereinander auf25.

Die linke Prozession beginnt direkt hinter dem Fuchs-
kopf, zwischen dessen Ohren eine aufblühende Lotos-
blüte eingeritzt ist. Die ersten Zeichen sind die Zeichen des 
Schlangenhalspanthers und des Nilpferds, die außerhalb 
der Reihe stehen. Die folgenden Zeichen nennen in zwei 
Reihen exakt die Schutzgottheiten der vier Himmelsrichtun-
gen. Die erste Reihe beginnt mit dem Zeichen des Greifs, das 
ausnahmsweise mit einer Kobra als Schwanz gezeigt wird, 
wobei der Greif wie auf dem Apotropaion [11] Basel BSAe 
991 eine Schutzgottheit des Südens abbildet. Es folgen das 

23 Altenmüller 1965, II, 43–44 Nr. 48; Quirke 2016, 295 [76]; Altenmüller 
2021, 104–108 Abb. 55, 316–318 Abb. 109.
24 Altenmüller 2021, 108–111 Abb. 56 ([56] Florenz MEF 9343 + Athen 
NM D 173 + Florenz MEF 9345) zu Athen NM D173 siehe Hubai 2017, 380.
25 Steindorff 1946, 41–41, 106–107 Abb. 1 und 2; Quirke 2016, 270 und 
Farbtafel VI–VII; Altenmüller 2021, 49 Abb. 14.

Zeichen des Pavians mit dem Udjat-Auge (vermutlich einer 
Schutzgottheit des Nordens) und das Zeichen des Löwen, 
der einen libyschen Feind vernichtet (als Schutzgottheit des 
Westens), am Ende steht das Zeichen des Bes-Aha, das hier 
vermutlich wie auf dem Apotropaion [11] Basel BSAe 991 die 
Schutzgottheit des Ostens benennt. Die Himmelsrichtungen 
sind in der kanonischen Reihenfolge von Süden, Norden, 
Westen und Osten angeordnet26.

Die rechts anschließende zweite Prozession beginnt 
beim Zeichen des Froschs und endet am stumpfen Ende 
des Apotropaions beim Pantherkopf. Sie setzt sich aus den 
bereits oben (Tabelle 1) vorgestellten Schutzgottheiten der 
vier Himmelsrichtungen zusammen, und zwar aus dem 
Zeichen des Schakalkopfes auf zwei Beinen (dem Zeichen 
der Schutzgottheit des Ostens), dem Zeichen der aufgerich-
teten Löwengottheit (dem Zeichen der Schutzgottheit des 
Westens), dem Zeichen der Sonnenscheibe auf Beinen (der 
Schutzgottheit des Nordens) und dem Zeichen des Geiers 
(der Schutzgottheit des Südens).

Vergleicht man die Zeichen der Schutzgottheiten der 
beiden Prozessionen unter Bezug auf die von ihnen ver-
tretenen Himmelsrichtungen, zeigt sich, dass die Vertreter 
der Himmelsrichtungen chiastisch verschränkt sind. Dem 
Greif (3) in der linken Hälfte entspricht der Geier (11) in der 
rechten Hälfte, beide als Schutzgottheiten des Südens, dem 
Pavian mit dem Udjat-Auge links (4) entspricht die Sonnen-
scheibe auf Beinen rechts (10), beide als Schutzgottheiten des 
Nordens, dem Löwen, der einen libyschen Feind erschlägt, 
in der linken Hälfte des Zaubermessers (5) entspricht der 
aufgerichtete Löwe der rechten Hälfte (9), beide als Schutz-
gottheiten des Westens, und dem Zeichen des Bes-Aha der 
linken Hälfte (6) entspricht das Zeichen des Schakalkopfes 
(8), beide als Schutzgottheiten des Ostens. Die chiastische 
Verschränkung der beiden Prozessionen verweist auf eine 
antithetische Struktur des Bildprogramms des Zauber-
messers (S+N+W+O || O+W+N+S), auf dessen Unterseite 
zwei riesenhafte geflügelte Schlangen sich in einer ver-
gleichbaren antithetischen Anordnung aufeinander zube- 
wegen (→←).

(d) Zusammenfassung

Die Apotropaia [11] Basel BSAe 991 (Abb. 2), [139] Luzern 
Ex-Slg. Kofler-Truniger A 100 (Abb. 3) und [10] Baltimore 
WAM 71.510 (Abb. 4) zeigen ausschließlich Schutzgotthei-
ten der vier Himmelsrichtungen. Auf dem Zaubermesser 
[11] Basel BSAe 991 sind die Schutzgottheiten der Himmels-
richtungen doppelt besetzt, darunter die Schutzgottheiten 

26 Theis 2014, 260.



Hartwig Altenmüller, Die Schutzgottheiten des Raumes auf den Zaubermessern des Mittleren Reiches   33

des Westens sogar vierfach und die des Ostens dreifach. 
Auch auf dem Apotropaion [139] Luzern Ex-Slg. Kofler-
Truniger A 100 sind die Schutzgottheiten der Himmels-
richtungen doppelt besetzt und paarweise angeordnet. 
Auf dem Zaubermesser [10] Baltimore WAM 71.510 sind 
die Schutzgottheiten der Himmelsrichtungen zwar einzeln 
gesetzt, doch ergibt sich dadurch, dass sie in zwei Reihen 
hintereinander angeordnet sind, ebenfalls eine Doppelt-
besetzung.

Einen Überblick über die Anordnung der Zeichen 
liefert Tabelle 2. Die Pfeile geben die Blickrichtung der 
Zeichen an.

4 �Analyse der Schutzgottheiten  
der Zaubermesser unter  
Bezug auf die Zaubersprüche  
von Tb151f, d, e, g

Zur Abwehr der Feinde des Toten werden in Tb151 Zauber-
sprüche rezitiert, die in den Sprüchen von Tb151f, d, e, g 
erhalten sind und die sich an die Schutzgottheiten der vier 
Himmelsrichtungen wenden. Die Schutzgottheiten sind in 
den Vignetten in Form von Symbolen (Fackel, Statuette, 
Djedpfeiler, Schakalbild) gegenwärtig. Die Symbole werden 
in dreidimensionaler Ausführung auf vier magische Ziegel 
gestellt und vor den vier Wänden der Sargkammer oder 

in den für die Ziegel vorbereiten vier Nischen aufge- 
stellt27.

Während die Schutzgottheiten des Totenbuchs in der 
Form von Symbolen wiedergegeben sind, bilden die Zeichen 
der Apotropaia des Mittleren Reiches und der Zweiten Zwi-
schenzeit die Schutzgottheiten als konkrete Wesen ab, also 
als Greif, Sonnenscheibe auf Beinen, aufgerichteter Löwe, 
oder als eine handelnde Schakalgottheit. Die Schutzgötter 
der Apotropaia sind in Vierergruppen angeordnet, sodass 
man davon ausgehen darf, dass jede Gottheit auf eine 
bestimmte Himmelsrichtung ausgerichtet ist.

(a) Die Schutzgottheiten des Südens

Im Totenbuch des Neuen Reiches ist das Symbol für die 
Schutzgottheit des Südens die Fackel. Dasselbe Symbol 
wird auf den Zaubermessern [21] Berlin ÄM 14207, [149] 
Manchester UM 1801 und [150] Marseille MAM 471 für die 
Schutzgottheit des Südens verwendet (Tabelle 1). Weitere 
Schutzgottheiten des Südens sind auf den Apotropaia [11] 
Basel BSAe 991 und [10] Baltimore WAM 71.510 der Greif 
und der Geier28, auf dem Apotropaion [139] Luzern Ex-Slg. 

27 Davoli 2004, 61–81; Theis 2014, 538–569. Diese Aufstellung der Ziegel 
wird im Grab des Tutanchamun (KV 62) archäologisch bestätigt, wo 
die Zahl der vier magischen Ziegel ausnahmsweise um einen fünften 
Ziegel erweitert ist. Reeves 1990, 71.
28 Gerke 2014, 39 Anm. 205. Die inhaltliche Nähe von Greif und Geier 
führt vermutlich dazu, dass der Greif auf einigen Apotropaia einen 

Tabelle 2: Die Doppeltbelegung der Schutzgottheiten der Himmelsrichtungen.

  außer der Reihe Süden Norden Westen Osten

[11] Basel BSAe 991 
(Abb. 2),
1. Reihe ←

  3 Greif;
4 Geier

8 Löwe, hockend;
9 Schlangenhals
panther

1 Kater/Katze, 
hockend;
2 Löwe, aufgerichtet

10 weiblicher Bes-Aha;
11 Schakalgott

2. Reihe ←
      5 Nilpferd;

6 Kuhgottheit, 
hockend

7 männlicher Bes-Aha 

[139] Luzern, Ex-Slg. 
Kofler-Truniger A 100
(Abb. 3)
→

1 Pavian mit Udjat-
Auge (Norden);
10 Nilpferd (Westen)

8 Schlange;
9 Greif

2 Schlange;
3 Sonnenscheibe  
auf Beinen

6 Kuh auf Schrein;
7 Löwe, aufgerichtet 

4 Schakalkopf auf 
einem Bein;
5 weiblicher Bes-Aha 

[10] Baltimore WAM 
71.510 (Abb. 4),
1. Reihe ←

1 Schlangenhals
panther
(Norden);
2 Nilpferd
(Westen)

3 Greif 4 Pavian mit  
Udjat-Auge

5 Löwe, Feind tötend 6 männlicher Bes-Aha

2. Reihe ← 7 Frosch
(Westen)

11 Geier 10 Sonnenscheibe  
auf Beinen

9 Löwe, aufgerichtet 8 Schakalkopf auf zwei 
Beinen



34   Hartwig Altenmüller, Die Schutzgottheiten des Raumes auf den Zaubermessern des Mittleren Reiches 

Kofler-Truniger A 100 und dessen Duplikat [56] Florenz MEF 
9343 + Athen NM D173 + Florenz MEF 9345 zusätzlich die 
sich windende Schlange, auf anderen Apotropaia gehören 
die Schildkröte29 und die anthropomorphe Stiergottheit30 
zu den Schutzgottheiten des Südens31.

Leider ist der Zauberspruch zur Schutzgottheit des 
Südens, der im Totenbuch des Neuen Reiches in Tb151f 
erhalten ist, trotz der Vorarbeiten durch B.  Lüscher32, 
I.  Régen33 und C.  Theis34 nur schwer verständlich. Einen 
guten Sinn ergibt er erst, wenn der Text nicht auf das 
Zeichen der Fackel, sondern auf den Greif bezogen wird 
und in der Bezeichnung „Fackel der Wüste“ ein Hinweis auf 
das Wesen des Greifs erkannt wird.

Dd mdw
jnk (j)Hw(w) Soy r Db# jmnt
Xsf(w) o xsf(w) sw r t# sm(y).t
jw tk#.n=j sm(y).t
jw=j stnm.n=j w#wt(=sn)
jw=j m s# Wsjr NN.
Worte zu sprechen:
Ich bin, der die Wüste durchzieht, um das Verborgene zu ersetzen (?) 
(d.  h. um den in der Dunkelheit unsichtbaren Feind durch das Licht der 
Fackel sichtbar zu machen),
einer, der den Arm dessen abwehrt, der sich der Fackel der Wüste 
nähert.
Ich habe die Wüste erhellt,
ich habe (die Feinde) von ihren Wegen (des Niedermetzelns (?)) abge-
lenkt.
Ich bin der Schutz des Osiris NN.

I.  Régen 2009, 47–58 hat den Zauberspruch Tb151f einer 
umfassenden Analyse unterzogen. Sie stellt fest, dass in 
der mittleren 18. Dynastie, vielleicht nach der Zeit Ameno-
phis III., zwei Fassungen des Spruchs überliefert sind und 
eine Fassung der Papyri und eine Fassung der magischen 
Ziegel unterschieden werden müssen. Auf den „Fackel-
spruch“ der Apotropaia des Mittleren Reiches und der 
Zweiten Zwischenzeit kann daher nur die frühe Fassung 
der Papyri bezogen werden.

Geierkopf ([13] Berlin ÄM 6709, [75] Kairo ÄM CG 9434, [76] Kairo ÄM 
CG 9437) statt des sonst üblichen Falkenkopfes besitzt.
29 Altenmüller 2021, 223–225.
30 Altenmüller 2021, 234–235. Die Stiergottheit ist, wie sich nun zeigt, 
nicht das Zeichen für einen Planeten.
31 Theis 2014, 271. Die Schutzgottheiten des Südens sind im Ritual der 
vier Kugeln des Pap. New York MMA 35.9.21 col. 30,6–7 die folgenden 
Gottheiten: Amun, Month, Nechbet, die Henbet-Schlange, Sachmet und 
Bastet.
32 Lüscher 1998, 267.
33 Régen 2009, 47–58, bes. 53.
34 Theis 2014, 564–567; Theis 2015, 238–239, 248.

Bisher wurde der Beginn des Zauberspruchs ganz 
unterschiedlich verstanden:

(a) B. Lüscher 1998, 267:

„Ich bin es, der den Sand davon abhält (?), das Verborgene zu 
verstopfen (?), der den abwehrt, der sich der Fackel der Wüste 
(feindselig) nähert„.

(b) I. Régen 2002, 994:

„[C’est moi qui ai pris] le sable pour recouvrir la (place) cachée 
[et qui ai repoussé l’action de celui qui s’écarte de la torche] de 
la nécropole.“

(c) C. Theis 2015, 238:

„Ich bin der, der den Sand einfängt, um das Grab zu verstopfen; 
der, der mit der Fackel der Wüste straft“.

Für den Fall, dass das in der Vignette des Spruchs abge-
bildete Symbol der Fackel sich auf die Schutzgottheit des 
Südens bezieht, kommen als Schutzgottheiten die Fackel, 
der Geier, der Greif, die Schlange oder eventuell die Schild-
kröte in Betracht. Das jH Soy am Beginn des Spruchs passt 
jedoch am besten zur Charakteristik des Greifs, wenn man 
annimmt, dass jH Soy in einer korrupten Schreibweise den 
idiomatischen Ausdruck Hwj Soy „Betreten des Wüsten-
sands“ wiedergibt: „Ich bin der, der den Wüstensand betritt“ 
(jnk jHw(w) Soy)35.

Bei einem Bezug auf den Greif könnte der erste Satz 
des Zauberspruchs das Betreten der Wüste durch den Greif 
beschreiben, der in den Abbildungen des frühen Mittleren 
Reiches eindeutig als ein Wüstentier charakterisiert ist und 
auch in die Szenen der Jagd in der Wüste als Wüstentier 
abgebildet ist36.

Man darf daher (jetzt unter Bezug auf den Greif) die 
Eingangsphrase des Zauberspruchs etwa folgendermaßen 
übersetzen: „Ich bin der, der den Wüstensand betritt (jnk 
jHw(w) Soy), um das Verborgene (durch das Sichtbare) zu 
ersetzen, einer, der den Schlag dessen abwehrt, der sich 
der Fackel der Wüste nähert“. Mit der „Fackel der Wüste“ 

35 Das Partizip jH(w) in jH(w) Soy müsste von Hwj „schlagen“ (III.
inf.) abgeleitet sein und ein j-Augment aufweisen. Die Phrase Hwj Soy 
„schlagen/stampfen des Sands“ könnte ähnlich wie Hwj t# „das Land 
betreten“ das Betreten des Wüstensands bezeichnen, was ja beim Greif 
als einem Wüstentier vorausgesetzt wird. Zu Hwj Soy „den Sand be-
treten“ vgl. Newberry 1895, Taf. 18 = Guglielmi 1973, 135.
36 Die Stellen sind: (a) Newberry, Griffith 1893a, 69 Taf. 30; Gerke 2014, 
136 Kat. 11; (b) Newberry, Griffith 1893b, 47 Taf. 4; Gerke 2014, 49, 137 
Kat. 12; (c) Newberry, Griffith 1893b, 57 Taf. 13; Gerke 2014, 138 Kat. 13.



Hartwig Altenmüller, Die Schutzgottheiten des Raumes auf den Zaubermessern des Mittleren Reiches   35

könnte die Schutzgottheit selbst, also der Greif, gemeint 
sein, der vom Verstorbenen das Böse abwendet.

Leider ist der Name des Greifs in der Beischrift zum 
Bild des Greifs auf dem Apotropaion [83] Kairo NMEC 
E.2007.04.58 nicht mehr lesbar37. Die bisherigen Lesungs-
versuche haben leider kein brauchbares Ergebnis erzielt38. 
Aus dem Zauberspruch kann allerdings erschlossen werden, 
dass der Greif von seinem Wesen her als eine „Fackel der 
Wüste“ verstanden wurde39. Eine solche Deutung passt 
zum Bild des Greifs, der in den Jagddarstellungen von Beni 
Hasan sfr/srf, d.  h. „Wärme, Hitze“ (Wb  IV 196), genannt 
ist40.

Im Totenbuchspruch wird angedeutet, dass der Greif 
die Dunkelheit in der Wüste mit der Fackel erhellt (t(k)# 
smy.t) und das Licht der Fackel das Verborgene, also den 
Feind, sichtbar macht. Die Fackel selbst könnte durch den 
Menschenkopf angegeben worden sein, der in den frühen 
Bildern des Greifs meist lose zwischen den gespreizten 
Flügeln des Greifs sitzt. Solche Fackeln in der Gestalt von 
abgelösten Menschenköpfen sind in der 5.  Stunde des 
Amduat (Nr.  387–390) als „Fackelköpfe“ (tpw tk#w) gut 
belegt41.

(b) Die Schutzgottheiten des Nordens

Die Schutzgottheit des Nordens ist im Totenbuchspruch 151 
die twt-Statuette (Tb151d). Welche Gottheit sich hinter der 
twt-Statuette verbirgt, ist schwer zu bestimmen. Direkte 
Verbindungen zu den Zeichen der Apotropaia bestehen 
nicht. Aus Tabelle 1 ergibt sich immerhin, dass das Zeichen 
der in eine Stoffbahn eingehüllten anthropomorphen 
Löwengottheit des Zaubermessers [21] Berlin ÄM 14207 ein 
Äquivalent zur twt-Statuette des Totenbuchs ist. Diese Gott-
heit ist durch die direkt auf dem Kopf sitzende Hierogly-
phe des Auges (D2) als der „Sehgott“ (Irw) bestimmt. Sie ist 
also eine Hilfsgottheit des Gottes Thot42 und trägt in dieser 
Funktion das Udjat-Auge, das auf ihrem Schoß abgebildet 
ist. Ein ähnliches Bild findet sich in der ersten Zeichenfolge 
des Apotropaions [10] Baltimore WAM 71.510 in Gestalt 
eines Pavians, der das Udjat-Auge trägt. Da der Pavian das 
heilige Tier des Gottes Thot ist, dürfte das Tragen des Udjat-
Auges durch den Pavian sich auf das gleiche Ereignis wie 
das Tragen des Udjat-Auges durch den „Sehgott“ (Irw) auf 

37 Voss apud Polz et al. 1999, 392.
38 Altenmüller 2021, 145–146.
39 Naville 1886, I, Taf. 182, Z. 4; Lüscher 1998, 190.
40 Newberry, Griffith 1893b, 47 Taf. 4 (Baket  III.); 58 Taf. 13 (Cheti); 
Altenmüller 2021, 147.
41 Hornung 1963, II, 104; Hornung 1984, 112.
42 Brunner-Traut 1977, 125–145.

dem Apotropaion [21] Berlin ÄM 14207 beziehen. In beiden 
Fällen verweist das Tragen des Udjat-Auges auf das Heran-
bringen des Sonnenauges. Das gleiche Ereignis könnte auch 
durch das Zeichen der Sonnenscheibe auf Beinen auf den 
Apotropaia [149] Manchester UM 1801, [150] Marseille MAM 
471 und [10] Baltimore WAM 71.510, [139] Luzern Ex-Slg. Kof-
ler-Truniger A 100 und [56] Florenz MEF 9343 + Athen NM 
D173 + Florenz MEF 9345 angegeben worden sein.

Der von der Schutzgottheit des Nordens rezitierte 
Zauberspruch ist in Tb151d erhalten43. Leider lässt sich 
nicht entscheiden, welche Gottheit dort bezeichnet ist. Der 
Spruch lautet44:

Dd mdw
jj r sps nn dj=j sps=k
jj r wdjt nn dj=j wdj=k
jw=j r sps=k jw=j r wdjt(=k)
jw=j m s# Wsjr NN.
Worte zu sprechen:
Der du kommst um zu packen (sps). Ich lasse nicht zu, dass du packst.
Der du kommst, um anzugreifen. Ich lasse nicht zu, dass du angreifst.
Ich werde dich packen, ich werde (dich) angreifen.
Ich bin der Schutz des Osiris NN.

Eine Variante zu Tb151d ist auf drei Papyri der Spätzeit 
belegt: pHannover 1976.60a145, pDeir el Medineh 3846 und 
pLeiden I 35847, außerdem auf dem Ostrakon Berlin P 12622 
aus römischer Zeit48. Während auf dem Berliner Ostrakon 
der Namen der Schutzgottheit nicht mehr erhalten ist49, 
wird auf den Papyri „Amun-Re, der Herr des Thrones der 
Beiden Länder“ als Schutzgottheit genannt, was unerwar-
tet ist, da Amun in später Zeit zu den Schutzgottheiten des 
Südens und nicht des Nordens zählt50.

(c) Die Schutzgottheiten des Westens

In der Vignette zu den magischen Ziegeln von Totenbuch-
spruch 151 ist das einschlägige Symbol zur Kennzeichnung 
der Schutzgottheit des Westens der Djedpfeiler. Auf den 
Zaubermessern des Mittleren Reiches und der Zweiten 

43 Lüscher 1998, 170–175, 258–261; Theis 2014, 557–561; Theis 2015, 239, 
249.
44 Vgl. CT [325] IV, 153e–157b. Willems 1996, 487–489 mit Kommentar.
45 Fischer-Elfert 2015, 180–189, SpZt.
46 Koenig 1979, 118–119.
47 Klasens 1975, 20–28, zwischen 704–660 v. Chr.
48 Fischer-Elfert 2015, 333–337.
49 Zum Text vgl. Quack 2022, 126.
50 Theis 2014, 271. Die Schutzgottheiten des Nordens sind im Ritual der 
vier Kugeln des Pap. New York MMA 35.9.21, 30.12 Onuris, Mehit, die 
Götter von Edfu und die Bewohner von Haunebut.



36   Hartwig Altenmüller, Die Schutzgottheiten des Raumes auf den Zaubermessern des Mittleren Reiches 

Zwischenzeit kommen sechs Zeichen als Schutzgottheiten 
des Westens (Tabelle 1 und 2) in Betracht, und zwar der 
Djedpfeiler ([21] Berlin 14207), der aufgerichtete Löwe 
([150] Marseille MAM 471, [10] Baltimore WAM 71.510 (1. und 
2. Folge), [11] Basel BSAe 991), das Nilpferd ([10] Baltimore 
WAM 71.510, [11] Basel BSAe 991), der Kater bzw. die Katze 
([149] Manchester UM 1801, [11] Basel BSAe 991), die Kuh-
gottheit ([11] Basel BSAe 991; [139] Luzern Ex-Slg. Kofler-Tru-
niger A 100) und der Frosch ([10] Baltimore WAM 71.510)51.

Der Zauberspruch zur Schutzgottheit des Westens lautet in 
Tb151e52

Dd mdw
jj m HHj
Xsf nmtwt (?) k#p-Hr
sHD k#p=f
jnk oHo(w) H# Dd
jnk jrf oHo(w) H# Dd hrw Xsf So.t
jw=j m s# Wsjr NN.
Worte zu sprechen.
Der da kommt als einer, der sucht (?),
der das (freie) Ausschreiten (des) mit verborgenem Gesicht (k#p-Hr) 
verhindert,
dessen Unterschlupf erleuchtet ist.
Ich bin es, der hinter dem Djedpfeiler steht,
ich bin es wahrlich, der hinter dem Djedpfeiler steht am Tag, (an dem) 
das Gemetzel verhindert wird (Xsf So.t).
Ich bin der Schutz des Osiris NN.

Der aus zwei Abschnitten bestehende Zauberspruch enthält 
im ersten Abschnitt eine Warnung vor dem Feind, der in der 
Finsternis herankommt und dessen Gesicht in der Dunkel-
heit verborgen ist. Im zweiten wird ausgeführt, dass das 
mit dem Sprecher identifizierte Wesen das angekündigte 
Gemetzel verhindert.

Auf den Apotropaia ist die Schutzgottheit des Westens 
meist durch die aufgerichtete Löwengottheit bezeichnet, 
seltener durch das Nilpferd und durch den am Boden 
hockenden Kater oder die Katze und noch seltener durch 
die Zeichen der Kuhgottheit und des Froschs. Nur einmal 
ist der Djedpfeiler als schützendes Symbol genannt. Es ist 
vor allem die Löwengottheit, die für die Macht steht, die 
vor den Feinden schützt. Wenn man auf die Götterliste des 
„Rituals der vier Kugeln“ vertrauen darf, handelt es sich bei 
der Löwengottheit der Zaubermesser um eine Sachmet, die 

51 Theis 2014, 271. Die Schutzgottheiten des Westens sind im Ritual der 
vier Kugeln des Pap. New York MMA 35.9.21, 31.2–3 die Götter Neith, 
Wadjet, Sachmet, Bastet, Anubis, Reschep und der Wüstengott Ha.
52 Lüscher 1998, 180–186, 262–266; Theis 2014, 561–564; Theis 2015, 
239–240, 250. Übersetzung nach Lüscher 1998, 262–263.

sowohl defensive als auch aggressive Eigenschaften besitzt. 
Diese Gottheit wird in einer Beischrift der beiden Apotro-
paia [83] Kairo NMEC E.2007.04.58 und [84] Kopenhagen 
NM 7795 Hsm genannt53. Leider lässt sich die Bedeutung des 
Namens der Schutzgottheit Hsm vorerst nicht bestimmen54.

(d) Die Schutzgottheiten des Ostens

Die eigentliche Schutzgottheit des Ostens ist im Totenbuch 
des Neuen Reiches der Schakal, dessen Name in den Nach-
schriften zum Zauberspruch von Tb151g mit Anubis ange-
geben ist.

Auf dem Apotropaion [21] Berlin ÄM 14207 zeigt sich 
diese Schutzgottheit als eine anthropomorphe Gottheit mit 
Schakalkopf, die in kniender Haltung mit zwei Stäben die 
Feinde abwehrt. Das Zeichen hat sein Äquivalent in der 
in eine Hülle eingehüllten Schakalgottheit von [24] Boston 
MFA 03.1703. Die gleiche Gottheit wird auf dem Apotropaion 
[11] Basel BSAe 991 durch einen aufrecht schreitenden 
Schakal angegeben. Auf den meisten Apotropaia wird als 
abgekürzte Form entweder das Zeichen des Schakalkopfes 
auf einem einzelnen oder auf zwei Beinen verwendet ([149] 
Manchester UM 1801, [150] Marseille MAM 471, [10] Balti-
more WAM 71.510, 2. Reihe, [182] MMA 32.1.231)55.

Eine Besonderheit der Apotropaia besteht nun darin, 
dass auf dem Apotropaion [10] Baltimore WAM 71.510 neben 
der Schakalgottheit der besgestaltige Dämon Aha als eine 
weitere Schutzgottheit des Ostens angeführt ist. Dieser Aha 
besitzt auf einigen Apotropaia ein weibliches Pendant, das 
auch als eigenständige Gottheit unter den Schutzgottheiten 
erscheint und wie Aha eine Schutzgottheit des Ostens ist. 
Auf den Apotropaia [11] Basel BSAe 991 und [139] Luzern 
Ex-Slg. Kofler-Truniger sind die weibliche besgestatige 
Gottheit und der Schakal in einer Doppeltbesetzung neben-
einander als Schutzgottheiten des Ostens abgebildet.

53 Der Namen Hsm bezeichnet vielleicht nicht nur die Löwengottheit, 
sondern auch die Kuhgottheit. Denn auf dem Apotropaion [3] Abydos-
Süd SA.394a-b sind bei der Kuhgottheit, die ebenfalls eine Schutzgott-
heit des Westens ist, Reste eines Hs[…] erhalten, die eventuell zu Hs[m] 
ergänzt werden dürfen. Altenmüller 2021, 91–92.
54 Wenig wahrscheinlich ist, dass der Name mit dem Lexem Hsmn 
von Wb III, 163.13 zu verbinden ist, das nach Goyon 1985, I, 55 Anm. 6 
„manger, avaler“ bedeutet und in Edfu in griechisch-römischer Zeit 
auch zu Hsm verkürzt werden kann. Zitiert als Belege für Hsm(n) in 
der Bedeutung „essen“, „verschlingen“: Edfou IV, 219.6; VI, 158.14; VII, 
62.1; 107.6; 128.11; 145.12–13; 160.9–10. Die verkürzte Schreibung Hsm 
liegt in Edfou VI, 158.14 und VII, 128.11 vor. Zwar könnte der Namen in 
der Bedeutung Hsm „der Verschlinger“ oder „die Verschlingerin“ zur 
Löwengottheit passen, doch ist er als Namen einer Schutzgottheit in 
Kuhgestalt nicht gut geeignet.
55 Altenmüller 2021, 163–168.



Hartwig Altenmüller, Die Schutzgottheiten des Raumes auf den Zaubermessern des Mittleren Reiches   37

Die Nachschrift zum Totenbuchspruch Tb151g bezeich-
net die Schutzgottheit des Ostens als Anubis. Diese Identifi-
kation steht in Übereinstimmung mit den Zeichen der Apo-
tropaia, die das sog. Schakalkopfzeichen als die wichtigste 
Schutzgottheit des Ostens abbilden56.

Der Zauberspruch zur Schutzgottheit des Ostens ist in 
Tb151g erhalten57. Die Formulierungen verdeutlichen, 
dass dort auf Anubis als Schutzgottheit des Ostens Bezug 
genommen wird58.

Dd mdw
Xsf
rs Hr tp=k rs tpj Dw
#t=k Xsf.tj
jw Xsf.n=j #t=k, #dw
jw=j m s# Wsjr NN
Worte zu sprechen:
Wehre ab!
Sei wachsam! Sei wachsam, (du), der auf dem Berg ist.
Deine Wut ist abgewehrt.
Ich habe deiner Wut Einhalt geboten, Zorniger.
Ich bin der Schutz des Osiris NN.

5 �Zusammenfassung der  
Ergebnisse zu den Zeichen der 
Apotropaia

Die Untersuchung des Bildprogramms der Zaubermesser 
hat ergeben, dass die im Mittleren Reich auf dem Zauber-
messer [21] Berlin ÄM 14207 abgebildeten Zeichen der 
Fackel, des Djedpfeilers, der Statuette einer löwenköpfigen 
Gottheit und der Schakalgottheit Vorläufer der Symbole 
von Tb151d–g sind, die aus den Zeichen der Fackel, des 
Djedpfeilers, der twt-Statuette und eines Schakals beste-
hen. Diese Symbole werden in rundplastischer Form im 
Neuen Reich zusammen mit den mit Zaubersprüchen 
beschriebenen vier magischen Ziegeln in den Sargkam-
mern von Angehörigen der Elite aufgestellt und schützen 
als „Amulette“ vor den Feinden, die den Verstorbenen aus 
den vier Himmelsrichtungen bedrohen. Es liegt nahe, dass 

56 Damit erübrigt sich das komplizierte Gleichsetzungsverfahren bei 
Goyon 1977, 45–54 (zu Pap. Louvre N 3233 aus der 27.–30. Dynastie) und 
von Liptay 2011, 149–155 (zum Turiner Sarg CGT 10108B Suppl. 7715 der 
3. Zwischenzeit, das zu demselben Ergebnis führt).
57 Lüscher 1998, 198–204; Theis 2014, 567–569; Theis 2015, 240, 251.
58 Theis 2014, 271. Die Gottheiten des Ostens sind im Ritual der vier 
Kugeln des Pap. New York MMA 35.9.21, 31.9–10 die Götter von pr-b#, 
Thot, Anubis, Bastet, Sopdu, Horus, Herr von Schedenu.

auch die gleichartigen Zeichen der Zaubermesser des Mitt-
leren Reiches und der Zweiten Zwischenzeit den Schutz 
des Raumes und der sich im Raum befindenden Personen 
übernehmen und wie die Symbole des Totenbuches vor 
den Feinden schützen, die sich in den vier Himmelsrich-
tungen aufhalten.

Das wohl wichtigste Ergebnis der Untersuchung zu den 
Zeichen der Apotropaia besteht in der Erkenntnis, dass die 
Zaubermesser des Mittleren Reiches und der Zweiten Zwi-
schenzeit Schutzgottheiten abbilden, die primär Schutzgott-
heiten der vier Himmelsrichtungen sind, und dass durch 
den internen Vergleich der Zaubermesser zusätzlich zu den 
Schutzgottheiten des Totenbuches (Fackel, Djedpfeiler, twt-
Statuette, Schakal) weitere Schutzgottheiten der Kardinal-
punkte identifiziert werden können.

Zu den identifizierbaren Schutzgottheiten des Südens 
zählen  – neben dem Zeichen der Fackel  – der Greif, der 
Geier und eine nicht näher bestimmbare Schlange, zu den 
Schutzgottheiten des Westens  – neben dem Djedpfeiler  – 
die aufgerichtete Löwengottheit, das Nilpferd, der Kater 
oder die Katze sowie die Kuhgottheit und der Frosch. Als 
Schutzgottheiten des Nordens können der Pavian, der das 
Sonnenauge trägt, eine Löwengottheit mit dem Udjat-Auge, 
die Sonnenscheibe auf Beinen, der am Boden hockende 
Löwe und der Schlangenhalspanther identifiziert werden, 
zu den Schutzgottheiten des Ostens zählen der Schakal des 
Anubis in verschiedenen Formen und der besgestaltige 
Dämon Aha und sein weibliches Pendant.

Die einzelnen Positionen der Schutzgottheiten sind 
auf den Apotropaia meist doppelt besetzt. In einer Doppel-
besetzung erscheinen auf dem Zaubermesser [11] Basel 
BSAe 991 der Greif und der Geier als Schutzgottheiten des 
Südens, der hockende Löwe und der Schlangenhalspanther 
als Schutzgottheiten des Nordens, die hockende Katze und 
die aufgerichtete Löwengottheit, sowie die Kuhgottheit und 
die aufgerichtete Nilpferdgottheit als Schutzgottheiten des 
Westens, in der Mitte des Zaubermessers der männliche 
Bes-Aha und ganz rechts die weibliche besgestaltige Gott-
heit und der aufrecht schreitende Schakal als Schutzgott-
heiten des Ostens.

Späte Beispiele für die Beschwörung der Schutzgott-
heiten der vier Himmelsrichtungen sind im Ritual der vier 
Kugeln, der sogenannten „Enthüllung der Geheimnisse 
der vier Kugeln“, erhalten, in dem auch die Kultnamen 
der Schutzgottheiten genannt sind59. Der Vergleich mit 
den Zeichen der Apotropaia ermöglicht die Identifizierung 
einiger herausragender Schutzgottheiten der Zaubermes-
ser.

59 Vgl. Pap. New York MMA 35.9.21, 32.16–18. Theis 2014, 258–289. Dazu 
die Bemerkungen von Quack 2022, 311–313.



38   Hartwig Altenmüller, Die Schutzgottheiten des Raumes auf den Zaubermessern des Mittleren Reiches 

Die Schutzgottheiten des Südens sind im Ritual der 
vier Kugeln die Götter Amun, Month, Nechbet, die Henbet-
Schlange, Sachmet und Bastet (Pap. New York MMA 35.9.21 
col. 30,6–7). Es liegt nahe, den Greif mit Month, den Geier 
mit Nechbet und die sich vielfach windende Schlange mit 
der Henbet-Schlange gleichzusetzen60.

Die Schutzgottheiten des Nordens sind in Ritual der vier 
Kugeln die Götter Onuris, Mehit, die Götter von Edfu und 
die Bewohner der Haunebut (Pap. New York MMA 35.9.21, 
30.12). Es ist zu vermuten, dass der Pavian mit dem Udjat-
Auge61, vielleicht auch die Sonnenscheibe auf Beinen, mit 
Onuris gleichzusetzen sind.

Die Schutzgottheiten des Westens sind im Ritual der 
vier Kugeln die Götter Neith, Wadjet, Sachmet, Bastet, 
Anubis, Reschep und der Wüstengott Ha (Pap. New York 
MMA 35.9.21, 31.2–3). Als ihre möglichen Vorläufer sind auf 
den Apotropaia die Löwengottheit als Sachmet und die mit 
einem Halsband geschmückte Katzengottheit als Bastet in 
Betracht zu ziehen. Die Kuhgottheit könnte eine Form der 
Neith (als Mehetweret) wiedergeben.

Die Schutzgottheiten des Ostens sind im Ritual der 
vier Kugeln die Götter von pr-b#, Thot der große Gott und 
Herr von Bahu, Anubis, Bastet, Sopdu-Horus der Große, 
und Sopdu-Horus der Herr von Schedenu (Pap. New York 
MMA 35.9.21, 31.9–10). Mögliche Vorläufer dieser Gottheiten 
sind auf den Apotropaia die Schakalgottheit, die als Anubis 
angesprochen werden kann, und der besgestaltige Dämon 
Aha als Vorläufer des Sopdu-Horus oder des Thot. In der 
Gauliste der sog. „Weißen Kapelle“ Sesostris’ I. wird Aha als 
Gaugott von Hermupolis genannt, so dass er tatsächlich, wie 
an anderer Stelle bereits vorgeschlagen wurde, mit Thot 
identisch sein könnte62.

Die wichtigsten Schutzgottheiten des Rituals der vier 
Kugeln erscheinen im Pap. New York MMA 35.9.21, 32.16–18 
noch ein zweites Mal in einer zusätzlichen Nachschrift ganz 
am Ende des Ritualtextes. Dort werden als Schutzgottheiten 
für den Süden Amun und Month, für den Norden Schu und 
Tefnut, für den Westen Neith und Wadjet und für den Osten 
Sachmet und Bastet namentlich angesetzt. Sachmet und 
Bastet zählen in der ausführlichen Fassung des Rituals zu 
den Schutzgottheiten des Westens, so dass man annehmen 
darf, dass sie in der zweiten Nachschrift unrichtig platziert 
sind63.

Zusammenfassend lässt sich feststellen, dass die in 
diesem späten Ritual der vier Kugeln genannten Namen 
der Schutzgottheiten der Himmelsrichtungen zur Iden-

60 Gaber 2017, 39–53.
61 Vgl. Junker 1917, 2; LGG I, 378–380.
62 Altenmüller 1965, 152–156; Medini 2022, 406–409.
63 Goyon 1999, 73.

tifizierung der bisher weitgehend anonymen Schutzgott-
heiten der Zaubermesser des Mittleren Reiches beitragen 
können. Möglicherweise lassen sich weitere Gottheiten des 
Rituals zur Identifizierung weiterer Zeichen der Zauber-
messer heranziehen. In diesem Zusammenhang ist von 
Bedeutung, dass vergleichbare Kugeln nicht erst aus der 
Spätzeit, sondern bereits aus der Frühzeit und dem Alten 
Reich bekannt sind64, wobei allerdings einschränkend dazu 
vermerkt werden muss, dass deren eigentlicher Zweck 
bisher nicht hinreichend geklärt ist65.

Literaturverzeichnis
Altenmüller, H., 1965, Die Apotropaia und die Götter Mittelägyptens: eine 

typologische Untersuchung der sog. „Zaubermesser“ des Mittleren 
Reichs. Diss. München.

– –, 1986, „Ein Zaubermesser des Mittleren Reiches“, SAK 13, 1–27.
– –, 2021, Die Zeichen der Apotropaia. Stundensterne und Planeten. 

Zum Bildprogramm der Apotropaia des Mittleren Reiches und der 
Zweiten Zwischenzeit. QUIA 4.

Blackman, A. M., 1936, “Some notes on the story of Sinuhe and other 
Egyptian texts”, JEA 2, 35–44.

Brunner-Traut, E., 1977, „Der Sehgott und der Hörgott in Literatur und 
Theologie“, in: J. Assmann, E. Feucht, R. Grieshammer (Hgg.), 
Fragen an die altägyptische Literatur: Studien zum Gedenken an 
Eberhard Otto, 125–145. Wiesbaden.

Ceruti, S., 2017, “The hippopotamus goddess carrying a crocodile on 
her back: an iconographical motif distinctive of the late Middle 
Kingdom”, in: G. Miniaci, M. Betrò, S. Quirke (Hgg.), Company of 
images: modelling the imaginary world of Middle Kingdom Egypt 
(2000–1500 BC). OLA 262, 93–123.

Dasen, V., 1993, Dwarfs in ancient Egypt and Greece. Oxford Monographs 
on Classical Archaeology. Oxford.

Davoli, P., 2004, «Mattoni magici da corredi funerari privati nel Museo 
Egizio del Cairo», SEP 1, 61–81.

Fischer-Elfert, H.-W., 2015, Magika hieratika in Berlin, Hannover, 
Heidelberg und München. Ägyptische und Orientalische Papyri und 
Handschriften des Ägyptischen Museums und Papyrussammlung 
Berlin 2. Berlin.

Gaber, A., 2017, “A guardian snake deity called Heneb revealed”, SAK 46, 
39–53.

Gerke, S., 2014, Der altägyptische Greif: von der Vielfalt eines ‚Fabeltiers‘. 
Beihefte SAK 15.

Goyon, J.-C., 1977, « Un phylactère tardif: le Papyrus 3233 A et B du 
Musée du Louvre », BIFAO 77, 45–54.

– –, 1985, Les dieux-gardiens et la genèse des temples (d’après les textes 
de l’époque gréco-romaine): les soixante d’Edfou et les soixante-
dix-sept dieux de Pharbaetos, 2 vols. BdE 93.

– –, 1999. Le papyrus d’Imouthès Fils de Psintaès au Metropolitan 
Museum of Art de New-York (Papyrus MMA 35.9.21). New York.

64 Theis 2014, 278–279.
65 Martin 1992, 419–421; Quack 2022, 312–313.



Hartwig Altenmüller, Die Schutzgottheiten des Raumes auf den Zaubermessern des Mittleren Reiches   39

Guglielmi, W., 1973, Reden, Rufe und Lieder auf altägyptischen 
Darstellungen der Landwirtschaft, Viehzucht, des Fisch- und 
Vogelfangs vom Mittleren Reich bis zur Spätzeit. TÄB 1.

Hornung, E., 1963, Das Amduat: die Schrift des verborgenen Raumes. 
Teil 1 und 2. ÄA 7.

– –, 1984, Ägyptische Unterweltsbücher. Zürich.
Hubai, P, 2017, „Weitere Apotropaia aus Nilpferdstoßzahn“, in B. Németh, 

(Hg.), Now behold my spacious kingdom: studies presented to 
Zoltán Imre Fábián on the occasion of his 63rd birthday, 375–387. 
Budapest; Paris; Torino.

Junker, H., 1917, Die Onurislegende. Denkschriften der Kaiserlichen 
Akademie der Wissenschaften in Wien, Phil.-Hist., 59 (1–2). Wien.

Klasens, A., 1975, “An amuletic papyrus of the 25th Dynasty”, OMROL 56, 
20–28.

Koenig, Y., 1979, “Un revenant inconvenant? (Papyrus Deir el-Medineh 
37)”, BIFAO 79, 103–119.

Legge, F., 1905, “The Magic Ivories of the Middle Empire I & II”, PSBA 27, 
130–152. 297–303.

– –, 1906, “The Magic Ivories of the Middle Empire III”, PSBA 28, 159–170.
Lieven, A. von, 2000, Der Himmel über Esna: eine Fallstudie zur religiösen 

Astronomie in Ägypten am Beispiel der kosmologischen Decken- 
und Architravinschriften im Tempel von Esna. ÄA 64. Wiesbaden.

Liptay, É., 2011, “From Middle Kingdom apotropaia to Netherworld 
Books”, in: E. Bechtold, A. Gulyás, A. Hasznos (Hgg.), From Illahun 
to Djeme: papers presented in honour of Ulrich Luft, 149–155. 
Oxford.

Lüscher, B., 1998, Untersuchungen zu Totenbuch Spruch 151. SAT 2.
Martin, K. 1992, „Einige magische Kleindenkmäler griechisch-römischer 

Zeit im Übersee-Museum zu Bremen“, in: U. Luft (Hg.), The 
intellectual heritage of Egypt: studies presented to László Kákosy 
by friends and colleagues on the occasion of his 60th birthday, 
411–421.

Medini, L., 2022, « Âha et Ounout dans la Chapelle blanche de Sésostris 
Ier à Karnak », BIFAO 122, 401–422.

Naville, É., 1886, Das ägyptische Todtenbuch der XVIII. bis XX. Dynastie/
aus verschiedenen Urkunden zusammengestellt und hrsg. von 
Édouard Naville. Einleitung und Bd. 1–2 in 3 vol.

Neugebauer, O., R. A. Parker, 1969, Egyptian astronomical texts III: 
Decans, planets, constellations and zodiacs, 2 vols. BES 6.

Newberry, P.E., J.F.Ll. Griffith, 1893a-b, Beni Hasan I–II. ASE 1–2.
Newberry, P.E., 1894–1895, El Bersheh. ASE 3–4.
Polz, D., W. E. Gordon, A. Nerlich, A. Piccato, U. Rummel, A. Seiler, 

S. Voss, 1999, „Bericht über die 6., 7. und 8. Grabungskampagne 

in der Nekropole von Dra’ Abu el Naga/Theben West“, MDAIK 55, 
343–410.

Quack, J. F., 2022, Altägyptische Amulette und ihre Handhabung. ORA 31.
Quibell, J. E., 1898, The Ramesseum, BSAE und ERA 2.
Quirke, S., 2016, Birth tusks: the armoury of health in context – Egypt 

1800 BC. MKS 3,
Reeves, N., 1990, The complete Tutankhamun: the king – the tomb – the 

royal treasure. London.
Régen, I., 2002, « Les ‹ briques magiques › du vizir Ouser (ép. 

Thoutmosis III): reconstitution de l’ensemble (Caire JE 37621, 
Avignon A 59) », in: M. Eldamaty, M. Trad (Hgg.), The Egyptian 
museum collections around the world 2, 992–1002. Kairo.

– –, 2009, « Une brique magique du vice-roi de Nubie Mérymès (Louvre E 
33059) ». RdÉ 60, 47–61.

Steindorff, G., 1946, “The magical knives of ancient Egypt”, JWAG 9, 
41–51, 106–107.

Theis, C., 2014, Magie und Raum: der magische Schutz ausgewählter 
Räume im alten Ägypten nebst einem Vergleich zu angrenzenden 
Kulturbereichen. ORA 13.

– –, 2015, „Ein Stemma-Dilemma: die Rekonstruktion der Überlieferungs-
geschichte der Totenbuchsprüche 151d–g anhand königlicher 
und privater Textträger“, in: G. Neunert, H. Simon, A. Verbovsek, 
K. Gabler (Hgg.), Text: Wissen – Wirkung – Wahrnehmung: Beiträge 
des vierten Münchner Arbeitskreises Junge Ägyptologie. MAJA 4, 
227–251.

Waitkus, W., 1997, Die Texte in den unteren Krypten des Hathortempels 
von Dendera: ihre Aussagen zur Funktion und Bedeutung dieser 
Räume. MÄS 47.

Wiese, A., 2001, Antikenmuseum Basel und Sammlung Ludwig: die 
Ägyptische Abteilung. Zaberns Bildbände zur Archäologie; 
Sonderbände der Antiken Welt. Mainz.

Willems, H., 1996, The coffin of Heqata (Cairo JdE 36418): a case study of 
Egyptian funerary culture of the early Middle Kingdom. OLA 70.



40   Hartwig Altenmüller, Die Schutzgottheiten des Raumes auf den Zaubermessern des Mittleren Reiches 

Abbildung 1: Das Zaubermesser [21] Berlin ÄM 14207, Stufe V, L. 41 cm (Zeichnung Berlin ÄM).

Abbildung 2: Das Zaubermesser [11] Basel BSAe 991, Stufe VI, L. 42 cm (Zeichnung J. Lindemann, Hamburg).



Hartwig Altenmüller, Die Schutzgottheiten des Raumes auf den Zaubermessern des Mittleren Reiches   41

Abbildung 3: Das Zaubermesser [139] Luzern Ex-Slg. Kofler-Truniger A 100, Stufe VIII, L. 37,5 cm (Zeichnung F. Gehrke, München).

Abbildung 4: Das Zaubermesser [10] Baltimore WAM 71.510, Stufe VI, L. 37 cm (Zeichnung C. Bronkhorst, Leiden).


