
Andreas Krebs

„[I]ch sehe jedes Problem von einem
religiösen Standpunkt.“
Gibt es eine religiöse Fortschrittskritik bei Wittgenstein?

Abstract: “I cannot help seeing every problem from a religious point of view.”
Does Wittgenstein offer a religious critique of progress? This article examines
Ludwig Wittgenstein’s critique of the modern ideology of progress and its relation
to religion. Wittgenstein, having a deep interest in the Christian religion, sees his
philosophical quest for clarity as a self-sufficient ethical act, rather than a means
to an end, and understands this attitude not only as fundamentally opposed to
modernity, but also as ‘religious’ in some sense. Against first appearances, howev-
er, Wittgenstein’s criticism of modernity cannot be attributed to a Christian-conser-
vative type. His decidedly anti-dogmatic understanding of the Christian religion,
mainly shaped by dissident Christian thinkers such as Tolstoi and Kierkegaard,
is anything but traditional. The article concludes by suggesting that Wittgenstein’s
ideas of Christianity and of being ‘religious’, though ethically powerful, remain dis-
engaged from the habitual, ritual and narrative character of lived Christian prac-
tice.

1 Fortschrittskritik und „religiöser Standpunkt“

Vor mehr als 20 Jahren nahm ichmeine Promotion zuWittgensteins Über Gewißheit
auf. Ich bewarb mich um Stipendien, und ein Gutachter wollte im Gespräch er-
fahren, welcher wissenschaftlicher Fortschritt von meiner Arbeit zu erwarten sei.
Nun wusste ich, dass nach Wittgenstein der Begriff „Fortschritt“ für die Philosophie
nicht taugt. So schreibt er etwa:

Man hört immer wieder die Bemerkung, daß die Philosophie eigentlich keinen Fortschritt
mache, daß die gleichen philosophischen Probleme, die schon die Griechen beschäftigten, uns
noch beschäftigen. Die das aber sagen, verstehen nicht den Grund, warum es so sein muß. Der
ist aber, daß unsere Sprache sich gleich geblieben ist und uns immer wieder zu denselben
Fragen verführt. (Ms 111: 133, 24.8.1931; zit. nach VB 1984: 470)

Prof. Dr. Andreas Krebs, Alt-katholisches Seminar der Rheinischen Friedrich-Wilhelms-Universität
Bonn, Adenauerallee 33, 53113 Bonn, Deutschland, krebs@uni-bonn.de

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/witt-2025-0015



Wittgenstein kann diesen Punkt auch drastischer ins Wort bringen: „Die Philoso-
phie hat keinen Fortschritt gemacht? –Wenn einer kratzt, wo es ihn juckt, muß ein
Fortschritt zu sehen sein? Ist es sonst kein echtes Kratzen und kein echtes Jucken?“
(Ms 174: 10r–10v, 1950; zit. nach VB 1984: 573)

Ganz im Geiste Wittgensteins gab ich dem Gutachter zur Antwort: Es gehe mir
um Klärungen; „Fortschritt“ sei keine Kategorie der Philosophie. Das Stipendium
erhielt ich nicht. Beim nächsten Versuch und einem anderen Geldgeber bediente
ich die Rede vom wissenschaftlichen Fortschritt und wurde mit Erfolg belohnt.
Wittgenstein war weniger kompromissbereit. Seinen Philosophischen Untersu-
chungen stellte er ein Motto von Johann Nepomuk Nestroy voran: „Überhaupt hat
der Fortschritt an sich, daß er viel größer ausschaut, als er wirklich ist.“ (PU 1984:
S. 5; vgl. dazu Barker 2013.)

Selbstverständlich war sich Wittgenstein bewusst, wie wenig sein Philoso-
phieren akademischen Regeln entsprach.Und weit mehr als das: Er sah sein Projekt
im Fundamentalwiderspruch zu nicht weniger als der gesamten westlichen Zivili-
sation. Im November 1930 entwarf er zwei Varianten für ein Vorwort zu den Phi-
losophischen Bemerkungen. In der ersten Variante – in der Werkausgabe in den
Vermischten Bemerkungen abgedruckt – heißt es:

Dieses Buch ist für die geschrieben, die seinem Geist in dem es geschrieben ist freundlich
gegenüberstehen. Dieser Geist ist, glaube ich, ein anderer als der des Stromes der großen
europäischen und amerikanischen Zivilisation. Der Geist dieser Zivilisation, dessen Ausdruck
die Industrie, Architektur, Musik, der Faschismus und Sozialismus unserer Zeit ist, ist dem
Verfasser fremd und unsympathisch. (Ms 109: 204 f., 6.11.1930; zit. nach VB 1984: 458 f.)

Wittgenstein – der als Begründer einer philosophischen Richtung gilt, die für ri-
gorose Sachlichkeit bekannt ist – erwartet von Lesenden also: Freundlichkeit. Er
offenbart seine Furcht, dass er unverstanden bleibe, wo eine gewisse Welt- und
Zeitfremdheit, gewisse Sympathien und Antipathien nicht geteilt würden. Was
charakterisiert für Wittgenstein die Zivilisation, in der er sich so heimatlos fühlt? Es
ist die Idee des Fortschritts:

Der Fortschritt ist ihre Form nicht eine ihrer Eigenschaften daß sie fortschreitet. Sie ist typisch
aufbauend. Ihre Tätigkeit ist es ein immer komplizierteres Gebilde zu konstruieren. Und auch
die Klarheit dient doch nur wieder diesem Zweck & ist nicht Selbstzweck.
Mir dagegen ist die Klarheit die Durchsichtigkeit Selbstzweck. (Ms 109: 207, 6.11.1930)

Nach Wittgenstein ist Fortschritt nicht bloß eine Erscheinung dieser Zivilisation
unter vielen anderen; vielmehr ist er ihre Form, die all ihre Erscheinungen
durchdringt. Wittgenstein ahnt womöglich, dass auch sein denkerisches Unter-
nehmen der Form des Fortschritts angeglichen werden kann: Auch Klarheit kann

324 Andreas Krebs



Zwecken unterworfen werden, dem ‚wissenschaftlichen Fortschritt‘ etwa. Witt-
gensteins Texte prägten für Jahrzehnte die akademische Welt und tun es zum Teil
bis heute. In welchemMaß geschieht das um den Preis, dass der Umgang mit diesen
Texten an die Form des Fortschritts angeglichen wird? In eben dem Maß bleibt
Wittgensteins Philosophie nach eigener Aussage unverstanden. Für ihn kann echte
Klarheit nur ein „Selbstzweck“ sein.

Diese Selbstzweckhaftigkeit wiederum hängt für Wittgenstein mit Religion
zusammen. Denn eben dort, wo die erste Fassung des Vorworts von Klarheit als
Selbstzweck spricht, heißt es in der zweiten Fassung:

Ich möchte sagen „dies Buch sei zur Ehre Gottes geschrieben“, aber das wäre heute eine
Schmockerei d.h. es würde nicht richtig verstanden werden. Es heißt es ist in gutem Willen
geschrieben & soweit es nicht mit gutem Willen also aus Eitelkeit etc. geschrieben ist, soweit
möchte der Verfasser es verurteilt wissen. (Ms 109: 212, 8.11.1930)¹

Der gute Wille will das Gute, weil es das Gute ist, und nicht, weil er Belohnung
wünscht oder eine Strafe fürchtet. Guter Wille ist konstitutiv auch für Philosophie,
denn Klarheit soll sie allein deshalb erstreben, weil Klarheit als solche erstre-
benswert ist. Wittgensteins Philosophie ist ein ethisches Unterfangen.

Und genau hier kommt Gott ins Spiel (vgl. Somavilla 2022). Etwas um seiner
selbst willen, es mit gutem Willen tun, das hätte man früher genannt: „etwas zur
Ehre Gottes tun“. Ein Jahr zuvor notierte Wittgenstein: „Wenn etwas gut ist, so ist es
auch göttlich.“ Und weiter: „Nur das übernatürliche kann das Übernatürliche aus-
drücken.“ (Ms 107: 192, 10.11.1929; VB 1984: 454, 1929) Das Göttliche kann demnach
das Gute ausdrücken und das Gute das Göttliche, weil beide „übernatürlich“, na-
türlichenWünschen und Zwecken enthoben sind. Auf diese Weise hängen Klarheit,
das Gute und Gott zusammen: Eine Philosophie, die dem Fortschrittsglauben zum
Trotz Klarheit als Selbstzweck anstrebt, gibt es nur mit jenem guten Willen, der
nichts zur eigenen Ehre, sondern alles zur Ehre Gottes will. Zu Maurice Drury hat
Wittgenstein einmal gesagt: „[…] ich kann nicht anders: ich sehe jedes Problem von
einem religiösen Standpunkt“ (MDN 1992: 121).

1 In der Werkausgabe, PB 1984: 7, erscheint „Schurkerei“ statt „Schmockerei“, ein Lesefehler des
Herausgebers. Das heute seltene, aus dem jiddischen „shmok“ abgeleitete Wort bezeichnet leeres
Gerede (https://de.wiktionary.org/wiki/Schmock, 07.09. 2024).

„[I]ch sehe jedes Problem von einem religiösen Standpunkt.“ 325

https://de.wiktionary.org/wiki/Schmock
https://de.wiktionary.org/wiki/Schmock
https://de.wiktionary.org/wiki/Schmock
https://de.wiktionary.org/wiki/Schmock


2 Eine christlich-konservative Fortschrittskritik?

Dieser Aussage Wittgensteins geht freilich eine andere direkt voraus: „Ich bin zwar
kein religiöser Mensch […].“ Das Religiöse hat bei Wittgenstein eine eigentümliche
Gebrochenheit, die auch in der zweiten Fassung des Vorworts zu den Philosophi-
schen Bemerkungen erkennbar ist: „Ichmöchte sagen ‚dies Buch sei zur Ehre Gottes
geschrieben‘, aber das wäre heute eine Schmockerei“ (meine Hervorh.). Ich komme
noch darauf zurück. Zuvor will ich der Bedeutung der Religion für Wittgensteins
Fortschrittskritik nachgehen. Häufig tritt religiöse Fortschrittskritik in einer kon-
servativen Gestalt auf, die eine hergebrachte Religion und ihre Tradition gegen die
Veränderungen der Moderne ausspielt. Nun wird darüber, ob Wittgenstein Denken
konservativ sei oder auf Erneuerung und Veränderung ziele, schon seit Längerem
debattiert.² Ist Wittgensteins Fortschrittskritik also der genannten christlich-kon-
servativen Gestalt zuzurechnen?

Eine Antwort setzt zu verstehen voraus, was Wittgenstein überhaupt meint,
wenn er von Religion spricht. Zunächst ist festzuhalten: Die Religion, die Wittgen-
stein ein Leben lang beschäftigte, war das Christentum. Zwar war Wittgenstein
jüdischer Herkunft und sich dieser Herkunft auch bewusst. Doch soweit wir das,
was Wittgenstein beschäftigte, in seinen Aufzeichnungen greifen können, zeigte er
für jüdische Religion und Lebensweise keine Neugier – und das, obwohl er Zeit-
genosse einer jüdisch-religiösen Renaissance war, die mit Autoren wie Franz Ro-
senzweig und Martin Buber weit über jüdische Kreise ausstrahlte.³ Ebenso wenig
teilte Wittgenstein das zu seiner Zeit schon verbreitete Interesse an Ostasien und
seinen Religionen. Ihm ging es also um das Christentum. Doch um welches der
vielen Christentümer ging es ihm? Er war römisch-katholisch getauft. Aber auch das
Römisch-Katholische – Volksglaube, Liturgie, Institution, Autorität, das komplexe
und verbindliche Lehrgebäude – glänzt in Wittgensteins Schriften fast vollständig
durch Abwesenheit.⁴ Vom Anglikanismus und überhaupt der religiösen Landschaft
Englands, wo er Jahrzehnte verbrachte, nahm er ebenfalls kaum Notiz.

Man muss vermuten, dass Wittgensteins Begriff vom Christentum vor allem auf
Leseerfahrungen beruht. Prägende Lektüren waren die Kurze Darlegung des
Evangelium von Leo Tolstoi sowie dessen Volkserzählungen, die der schlichten

2 Eine Übersicht zu Wittgensteins schillernden politischen Einstellungen findet man bei Vinten
2020.
3 Esther Heinrich-Ramharter und Ann-Catherine Pielenhofer resümieren m.E. zutreffend: „Von
Glauben und religiöser Sprache ist in Wittgensteins Überlegungen zum Jüdischen nicht die Rede;
diese Themen werden nur im Zusammenhang mit dem Christentum aufgebracht.“ (Heinrich-
Ramharter/Pielenhofer 2022: 361)
4 Eine Ausnahme ist Ms 118: 86v–87r, 11.9.1937; VB 1984: 489, 1937.

326 Andreas Krebs



Moralität und Frömmigkeit einfacher Menschen ein Denkmal setzen (vgl. Weiberg
2022). Für diese und weitere religiöse Schriften wurde Tolstoi vom Heiligen Synod
der russischen orthodoxen Kirche exkommuniziert. Man legte Tolstoi zur Last, „mit
dem Eifer eines Fanatikers die Vernichtung aller Dogmen der orthodoxen Kirche
und des wirklichen Wesens des Christenglaubens“ zu predigen (Heiliger Synod
1901). Tatsächlich vertrat Tolstoi ein radikales, praktisches Christentum; er galt als
Anarchist, und der Kirche hatte er, wie er dem Heiligen Synod antwortete, schon vor
der Exkommunikation längst abgeschworen. Er bekannte sich dazu, Lehren wie die
Trinität oder die Gottmenschlichkeit Jesu Christi für „Märchen“ zu halten (Tolstoi
1902: 107). Er glaube jedoch, so Tolstoi weiter, „daß das wahre Glück des Menschen in
der Erfüllung von Gottes Willen besteht. Sein Wille aber ist, daß der Mensch den
Nebenmenschen liebe und darum gegen den Nebenmenschen so handle, wie er
wünscht, daß gegen ihn gehandelt werde; so heißt es auch im Evangelium, darin
besteht das ganze Gesetz und die Propheten“ (ebd.: 109). In diesem Geist schreibt
Wittgenstein: „Das Christentum sagt unter anderem, glaube ich, daß alle guten
Lehren nichts nützen. Man müsse das Leben ändern. (Oder die Richtung des Le-
bens.)“ (Ms 132: 167, 11.10.1946; zit. nach VB 1984: 525.)

Doch charakterisiert Wittgenstein damit wirklich „das“ Christentum? Tolstois
ethische und undogmatische Auffassung vom Christentum bringt Wittgenstein
damit auf den Punkt. „Das“ Christentum ist damit aber nicht identisch. Vielmehr
machte das Mehrheitschristentum während der längsten Zeit seiner Geschichte
geltend, Orthodoxie und Orthopraxie, rechter Glaube und rechte Lebensführung,
seien voneinander nicht zu trennen.⁵ Dementsprechend verwandte das Christen-
tum auf „gute Lehren“mindestens so viel Mühe wie auf die „Richtung des Lebens“.
Wittgenstein setzt mit „dem“ Christentum gleich, was in Wahrheit eine dissidente
Variante davon ist.

Unkonventionell ist auch ein weiterer Denker, der Wittgensteins Verständnis
des Christentums formt: Søren Kierkegaard, der dänische Philosoph und religiöse
Autor, der gegen die lutherische Staatskirche seiner Zeit rebellierte. Auch er besteht
darauf, das Christentum sei „keine Lehre“. Die Orthodoxie hält er mit ihrem „Streit
über dieses und jenes“ für ein „Unwesen“. Vielmehr sei das Christentum eine
„Existenz-Mitteilung“. Christus habe „keine Docenten eingesetzt – sondern Nach-
folger“. Das Christentum könnte „nur dargestellt werden – dadurch daß man
existiert“ (Kierkegaard 1934: 74 = Papirer IX, A207 [1848]). Kierkegaards Zugang zum
Glauben charakterisiert Wittgenstein wie folgt: „Weisheit ist leidenschaftslos. Da-
gegen nennt Kierkegaard den Glauben eine Leidenschaft.“ (VB 1984: 525)

5 Differenzierte Klärungen zur Unterscheidung zwischen Orthodoxie und Orthopraxie findet man
bei Lefebvre 2023.

„[I]ch sehe jedes Problem von einem religiösen Standpunkt.“ 327



Diese Gegenüberstellung von Weisheit und Glaube kann sich auf Paulus be-
rufen, der das Wort vom Kreuz eine „Torheit“ nennt (1Kor 1,18–25). Dennoch
identifiziert sich das real existierende Christentum – gegen das Tolstoi und Kier-
kegaard sich auflehnen – mehrheitlich eben doch durch Lehren, die in gewissem
Maß auch rational durchdrungen werden können.⁶

Für Wittgensteins Religionsverständnis wichtig ist zudem das Werk Varieties of
Religious Experience von William James. Dieser stammte aus einer swedenborgia-
nischen Familie und warMitglied der Theosophischen Gesellschaft⁷ – also ebenfalls
kein Mainstream-Christ. Sein religionstheoretischer Versuch kreist darum, hinter
theologischen Begriffen ursprüngliche Erfahrungen auszumachen: „Ich glaube in
der Tat, dass das Gefühl die tiefere Quelle der Religion ist und dass philosophische
und theologische Formeln sekundäre Produkte sind […].“ (James 2014: 426) Dem-
entsprechend verhält sich James’ Projekt ausdrücklich kritisch zur begriffsorien-
tierten christlich-theologischen Tradition. Sie gilt ihm als beispielhaft für den „In-
tellektualismus in der Religion“, dem er jede „Berechtigung absprechen möchte“
(ebd.: 428). So referiert James etwa Grundzüge der traditionellen christlichen Lehre
von den Eigenschaften Gottes. Hierauf macht er geltend – unter Berufung auf
Charles Sanders Peirce –, dass theologische Unterscheidungen nur dann eine ver-
ständliche Bedeutung besitzen könnten, wenn sie für das konkrete Verhalten der
Gläubigen einen Unterschied machten. Einen solchen Unterschied jedoch kann James
mit Blick auf die göttlichen Attribute nicht erkennen: „Bitte, mit welchem konkreten
Verhalten könnte ich der Einfachheit Gottes besser entsprechen? Oder was hilft es
mir bei der Ausrichtung meines Handelns, dass ich weiß, seine Seligkeit ist ir-
gendwie absolut vollkommen?“ (Ebd.: 439.) Mit diesem Handstreich erklärt James
zentrale christlich-theologische Überlieferungsbestände für obsolet.

Wittgensteins Literaturauswahl zum Thema Religion zeigt also – aus Sicht eines
traditionellen Christentums – eine ausgeprägte Vorliebe für Kritiker, Häretiker und
Rebellen. Nur mit einem Text hat sich Wittgenstein beschäftigt, der ohne Zweifel
zum Kanon der westlichen Theologie gehört: mit Augustinus’ Confessiones. In re-
ligiöser Hinsicht faszinierte Wittgenstein an diesem Werk, dass es durchgehend als

6 Genia Schönbaumsfeld (2018), 22–34, argumentiert, dass Wittgenstein trotz der extremen Aus-
sage, das Christentum sei „keine Lehre“, zwar das klassische Verständnis christlicher Dogmatik mit
Kierkegaard zurückgewiesen, deshalb aber –wieder wie Kierkegaard – keineswegs einen religiösen
Irrationalismus vertreten habe. An dieser Argumentation leuchtet vieles ein. Mir geht es an dieser
Stelle lediglich um die Feststellung, dass Wittgenstein sich von Kierkegaard zu einer existentiellen
und undogmatischen Auffassung des Christentums inspirieren ließ, die der traditionellen Main-
stream-Auffassung nicht entspricht.
7 Wie sehr bei James und und auch bei anderen prägenden Persönlichkeiten der Religionswis-
senschaft die Theosophie im Hintergrund steht, beschreibt Jason Storm (2021).

328 Andreas Krebs



direkte Zwiesprache mit Gott gestaltet ist (vgl. GB 1989: 29). Mit den Lehren des
lateinischen Kirchenvaters dagegen konnte Wittgenstein weniger anfangen. Au-
gustins höchst anstößige Theorie der Gnadenwahl etwa, wonach alle Menschen,
unabhängig von ihren Taten, von Gott entweder zur Erlösung oder zur Verdammnis
vorbestimmt seien, reduziert Wittgenstein auf eine existenzielle Erfahrung und
entschärft sie damit: „Eher als eine Theorie, ist es ein Seufzer, oder ein Schrei.“ (Ms
118: 118 BCr, 24.9.1937; zit. nach VB 1984: 491) Ein Klassiker wiederum der englischen
Literatur ist The Pilgrim’s Progress des Baptistenpredigers John Bunyan aus dem
17. Jahrhundert; an ihm interessiert Wittgenstein die Redeform der religiösen Al-
legorie (vgl. Ms 137: 130b, 22.12.1948; zit. nach VB 1984: 559; vgl. auch Ms 118: 117v–
118v, 24.9.1937; zit. nach VB 1984: 490) und das Sündenbewusstsein; vor allem aber
geht es ihm auch hier um die religiöse Erfahrung, die Bunyan beschreibe und die
von einer begründbaren und debattierbaren Lehre zu unterscheiden sei (vgl. Ms
118: 56v, 4.9.1937; zit. nach VB 1984: 488). Dem Gedanken, dass religiöse Überzeu-
gungen nicht (induktiv) begründet werden können, begegnet Wittgenstein in an-
derer Weise bei John Henry Newman, einem vom Anglokatholizismus zum römi-
schen Katholizismus konvertierten Theologen (Newman 1874). Er ist es, der
vermutlich im ersten Abschnitt von Über Gewißheit wegen einer „komische[n]“
Bemerkung erwähnt wird (ÜG 1984: 1); möglicherweise war er für Wittgensteins
Nachdenken über Gewissheiten eine wichtige Inspiration (vgl. Kienzler 2006,
Pritchard 2015). Newmans religiöse Ideen und seine Apologie des römischen Ka-
tholizismus spielen für Wittgenstein aber keine Rolle.

Damit dürfte ein zwar grobes, aber einigermaßen vollständiges Bild der reli-
giösen und theologischen Autoren skizziert sein, auf die Wittgenstein sich positiv
bezieht. Wichtig sind ihm Themen wie moralische Praxis, Sündenbewusstsein,
existenzielle oder mystische Erfahrung, das Unbegründetsein religiöser Überzeu-
gungen. Ein durchgehendes Motiv ist die Relativierung des lehrhaften, dogmati-
schen Elements im Christentum. Zentral sind Positionen, die gerade nicht zum
Mainstream der christlichen Tradition gehören. Für Wittgensteins Fortschrittskri-
tik schließe ich daraus: Sie kann nicht zum konservativen, christlich-traditionellen
Typ gehören. Denn von einem konservativen, traditionellen Christentum hat Witt-
genstein keine Vorstellung und keinen Begriff.

3 Exkurs: Grenzen von Wittgensteins Verständnis des
Christentums

An dieser Stelle möchte ich die Frage aufwerfen, inwieweit Wittgensteins Vorstel-
lungen vom Christentum überhaupt sachgemäß sind. Mir scheint, dass man keine
konservative Theologie vertreten muss, um auf einer grundsätzlicheren Ebene

„[I]ch sehe jedes Problem von einem religiösen Standpunkt.“ 329



Wittgensteins Verständnis des Christentums zumindest unvollständig zu finden –

und das nachWittgensteins eigenenMaßstäben. Dass er es versäumt hat, den Kanon
christlicher Theologie zu bewältigen, ist ihm nicht vorzuwerfen; auch den Kanon
der Philosophie hat Wittgenstein nur bruchstückhaft und eigenwillig wahrgenom-
men. Schwerer wiegt, dass Wittgensteins Wissen vom Christentum wohl ein weit-
gehend angelesenes ist. Theologie, bemerkt Wittgenstein einmal, ist „Grammatik“
(PU 1984: 373).Und das heißt: Auch theologische Begriffe sind auf ihren Gebrauch im
Alltag zurückzuführen, auf die Gepflogenheiten, in die sie eingebettet, auf die
Kommunikationsweisen, auf die sie angewiesen, auf die „Lebensformen“ oder
„Lebensmuster“ (PU 1984: II, S. 572; LSPP 1984: 211),⁸mit denen sie verknüpft sind. In
solch religiösem Alltag aber haben sündenbewusste Zerknirschung, existenzielle
Erschütterung oder unaussprechliche Erfahrung keineswegs die herausgehobene
Bedeutung, die Wittgenstein mit dem Christentum verbindet.

Stattdessen besteht religiöser Alltag gewöhnlicher Menschen zu großen Teilen
aus Gewohnheiten. Ich kannte noch betagte römisch-katholische Frauen, die über
dem Brotlaib ein Kreuz schlugen, bevor sie ihn anschnitten – einfach so, weil man
das so machte. Manche evangelische Gläubige lesen morgens zwei ausgeloste Bi-
belverse –weil es ihnen zur Übung geworden ist und nicht, weil jeder einzelne Vers
sie aufrüttelt oder unsagbar verzückt. Auch die christliche Praxis des Gebets hat viel
mit Gewohnheit zu tun. Auswendig gelernte Formeln spielen dabei eine große Rolle
– das Vaterunser, das Avemaria –, Gebetsformeln, auf die man jederzeit zurück-
greift, wenn es vielleicht helfen könnte, oder nur, weil es gerade nichts Besseres zu
tun gibt. Praktizierende Christ*innen vollziehen Liturgien, die auf durchaus
nüchterne Weise den Tag, die Woche, das Jahr, das Leben strukturieren. Wittgen-
stein dagegen scheint auf außeralltägliche Erscheinungsformen des Religiösen wie
Heiligkeit und Mystik fixiert; religiöse Alltagspraxis hat er nicht im Blick.

Weitgehend übersehen scheint mir bei Wittgenstein aber vor allem, dass in der
Mitte des Christentums bestimmte Narrative stehen. In christlichen Gottesdiensten
werdenwieder undwieder Geschichten erinnert, erzählt, ausgelegt und im Ritus als
Gegenwart gesetzt. Entscheidend ist dabei die Geschichte von Jesu Leben, Tod und
Auferweckung.Wer als glaubender Mensch in der Kirche Lieder mitsingt, Lesungen
und Predigten zuhört und Eucharistie oder Abendmahl feiert, macht sich selbst zum
Teil dieser Geschichten, sieht auch die eigene Geschichte im Licht jener großen
Geschichten. Diesen narrativen Aspekt in den Mittelpunkt christlicher Theologie
gerückt zu haben, ist ein wesentliches Verdienst des evangelisch-reformierten
Theologen Karl Barth. Er denkt Gott nicht als Seienden, sondern alsHandelnden, der

8 Siehe dazu Majetschak 2010.

330 Andreas Krebs



mit den Menschen eine Geschichte habe.⁹ Nun war Wittgenstein gerade diesem
Theologen bekanntlich nicht gewogen. Wittgenstein schreibt über Barth:

Die Theologie, die auf den Gebrauch gewisser Worte und Phrasen dringt & andere verbannt,
macht nichts klarer (Karl Barth). Sie fuchtelt sozusagen mit Worten weil sie etwas sagen will
und es nicht auszudrücken weiß. Die Praxis gibt den Worten ihren Sinn. (Ms 173: 92v–93r, 1950;
zit. nach VB 1984: 571.)

In einer früheren Bemerkung wundert sich Wittgenstein, wie Esther Ramharter
herausgefunden hat (vgl. Ramharter 2018), über eine bestimmte Aussage Barths zur
Jungfrauengeburt. Karl Barth schreibt darüber, dass Jesus von einer Jungfrau ge-
boren sei:

Gerade der Mann muß als Verwirklicher der Menschheit hier zur Seite treten. Gerade seine
„Genialität“, seine Schöpferrolle, kommt hier nicht in Betracht. Als sein Sohnwäre Christus ein
Sünder wie alle anderen Menschen. (Barth 1982: 372)

Und Wittgenstein bemerkt dazu:

Inwiefern kann || darf die Dogmatik hypothetisch reden? – Darf sie also z.B. sagen: „Wäre
Christus der Sohn eines Mannes, so wäre er ein Sünder wie andere Menschen.“? (Barth.) (Ms
130: 9, nicht datiert)

Esther Ramharter zeigt, dass Wittgenstein mit „hypothetisch[er]“ Rede hier die
Form des indirekten Beweises meint: Es wird hypothetisch angenommen, Christus
sei von einemMann gezeugt, um daraus zu folgern, dass Christus Sünder sei, was im
Widerspruch zur Sündlosigkeit Christi steht; also kann Christus nicht von einem
Mann gezeugt sein. Nehme ich die beiden Bemerkungen Wittgensteins über Barth
zusammen, ergibt sich: Aus Wittgensteins Sicht dringt Barth mittels eines ver-
meintlichen indirekten Beweises auf die „Phrase“, Christus sei nicht der Sohn eines
Mannes, und „verbannt“ die gegenteilige Phrase – kein schlüssiges Argument, wie
Wittgenstein findet, sondern ein Herumfuchteln mit Worten, weil die Theologie
hier etwas sagen wolle, das sie nicht auszudrücken wisse. Auch dies passt zu dem
anti-dogmatischen Zug, der Wittgensteins gesamte Beschäftigung mit dem Chris-
tentum durchzieht.

Doch Wittgenstein verkennt hier, wie ich glaube, etwas Wichtiges. Barth argu-
mentiert nicht mit strenger Aussagenlogik – obwohl seine Rhetorik diesen Anschein
erweckt –, sondern mit der Struktur eines Narrativs. Das Christentum erzählt eine

9 Auf eine auch Nicht-Theolog*innen leicht zugängliche Weise erläutert den narrativen Charakter
von Barths Theologie Ralf Frisch (2018).

„[I]ch sehe jedes Problem von einem religiösen Standpunkt.“ 331



Geschichte von Jesus Christus als sündlosem Menschen, der die Sünden der Men-
schen auf sich genommen und die Menschen dadurch erlöst habe. Nun geht Barth
davon aus, dass Aktivität und Schöpfertum „männliche“ und zudem hochambiva-
lente Eigenschaften seien, weil sie dazu verleiteten, den Menschen an die Stelle
Gottes zu setzen und sich dadurch an Gott zu versündigen. Dass Jesus Christus
keinen Mann als Vater hat, passt insofern zu seiner Sündlosigkeit. Nähme man
dagegen an, Jesus Christus sei doch Sohn eines Mannes, würde das christliche Er-
lösungsnarrativ nach Barth gestört. Nun gibt es in der Theologie auch gegenteilige
Positionen. Sie argumentieren, dass auch ohne Jungfrauengeburt das Narrativ von
Jesus Christus als Erlöser noch immer funktioniert. Hierfür spricht, dass zwei der
vier kanonischen Evangelien überhaupt keine Geburtsgeschichten kennen und das
Thema in der neutestamentlichen Briefliteratur nicht vorkommt.¹⁰ Wir können in
diesem Gesprächszusammenhang natürlich nicht darüber diskutieren, ob Barths
Argument theologisch überzeugt – wichtig auch für uns ist aber, die Art seines
Arguments und auch die Art möglicher Gegenargumente zu verstehen.

„Die Praxis gibt denWorten ihren Sinn“ (Ms 173: 93r, 1950; zit. nach VB 1984: 571),
hält Wittgenstein Barths vermeintlichem Herumfuchteln mit Worten entgegen. Aus
meiner Sicht fällt diese Kritik auf Wittgenstein zurück. In christlichen Gottes-
diensten war er wahrscheinlich selten, sonst wäre ihm klar gewesen, wie sehr die
christliche Glaubenspraxis davon bestimmt ist, unaufhörlich Geschichten von ei-
nem handelnden Gott zu hören, sie aufs Heute hin zu deuten und rituell an diesen
Narrativen teilzuhaben. In Barths Dogmatik geht es darum, die Ermöglichungsbe-
dingungen, die Kohärenz und die Implikationen dieser Narrative zu durchdenken.
Auf Ermöglichungsbedingungen, Kohärenz und Implikationen derselben Narrative
bezieht sich auch, wer zu anderen Schlüssen kommt als Barth und ihm deshalb
widerspricht. In der angedeuteten Debatte ist die Streitfrage, ob die Kohärenz des
christlichen Erlösungsnarrativs die Annahme der Jungfrauengeburt erfordert oder
nicht. Darum drehen sich Argumente und Gegenargumente. Setzt man die Relevanz
christlich-religiöser Praxis und damit auch die Relevanz des christlichen Erlö-
sungsnarrativs voraus, wird hier eine ernste Frage verhandelt und nicht bloß mit
Worten herumgefuchtelt.

10 Von einer Jungfrauengeburt ist lediglich in Mat 1,18 und Luk 1,34 die Rede. Nur eine kleine
Minderheit der Exeget*innen sieht auch in Gal 4,4 einen Hinweis darauf. Der Systematische
Theologe Gregor Etzelmüller formuliert: „Das Neue Testament bewahrt neben dem Matthäus- und
Lukasevangelium eine Fülle von Überlieferungen, in denen der Christusglaube nicht mir der Vor-
stellung einer Jungfrauengeburt verbunden ist. […] Soll heißen: Vom Neuen Testament her besteht
zwar die Möglichkeit, den christlichen Glauben im Bekenntnis zur Jungfrauengeburt Jesu auszu-
drücken, aber keine Notwendigkeit dies zu tun.“ (Etzelmüller 2018: 152) Karl Barths Hauptkontra-
hent in der Frage der Jungfrauengeburt war Emil Brunner (vgl. Brunner 1927: 288–292).

332 Andreas Krebs



Ein zusätzlicher Witz von Barths Gedanke liegt übrigens noch auf einer an-
deren Ebene: Die Sünde, die bei Jesus dank Jungfrauengeburt vermieden worden
sei, verbindet Barth nicht mit Sexualität, sondern mit der Männlichkeit des Vaters –
Barth ersetzt die traditionell skeptische Sicht des Christentums auf Sexualität also
durch Männlichkeitskritik! Auch diese Pointe geht an Wittgenstein offenbar vorbei.
Ihm fehlt das Gespür für solche Diskussionen ganz –weil er kein Verständnis für die
erzählende Dimension des Christentums besitzt. Tatsächlich ist es auch nicht
Wittgenstein selbst, sondern – angeregt von Rush Rhees und Peter Winch – vor
allem Dewi Z. Phillips, der konkrete christliche Praktiken wie etwa das Gebet un-
tersucht hat – nach Methoden, die von Wittgenstein inspiriert sind, aber zu diffe-
renzierteren Beschreibungen gelangen als jene, die Wittgenstein selbst vorgetragen
hat.¹¹ So weit ich sehe, müssten „Wittgensteinianische“ Untersuchungen christli-
cher Narrative sowie ihrer rituellen und praktischen Vergegenwärtigungen noch
geleistet werden.¹²

4 Wittgenstein verstehen

Zum Schluss möchte ich noch einmal auf Wittgensteins Kulturkritik zu sprechen
kommen. Trotz meiner Vorbehalte gegen Wittgensteins Verständnis des Christen-
tums finde ich seine Verbindung von Kulturkritik und Religion bedenkenswert –
und originell auch gerade deshalb, weil sie nicht in einem schlichten Sinn kon-
servativ ist. Blicken wir erneut in die zweite Fassung des Vorworts zu den Philo-
sophischen Bemerkungen: „Ich möchte sagen ‚dies Buch sei zur Ehre Gottes ge-
schrieben‘, aber das wäre heute eine Schmockerei d.h. es würde nicht richtig
verstandenwerden.“ Ich erwähnte schon, dass sichWittgensteins Bezugnahmen auf
Religion oft durch eine eigentümliche Gebrochenheit auszeichnen. Vollständig
lautet Wittgensteins Bemerkung gegenüber Maurice Drury: „Ich bin zwar kein re-
ligiöser Mensch, aber ich kann nicht anders: ich sehe jedes Problem von einem
religiösen Standpunkt.“ (MDN 1992: 121) Die Paradoxie dieser Aussage wird oft
damit erklärt, dass Wittgenstein von der christlichen Religion fasziniert gewesen
sei, sie sich im Letzten jedoch nicht habe zu eigen machen können.

11 Programmatisch formuliert Phillips: „To ask whether God exists is not to ask a theoretical
question. If it is to mean anything at all, it is to wonder about praising and praying; it is to wonder
whether there is anything in all that.“ (Phillips 1976: 181) Eine detaillierte Analyse der Praxis des
Gebets hat Phillips mit seinem Buch The Concept of Prayer vorgelegt (Philips 1966).
12 Eine wichtige Grundlage hierfür hat der Theologe Hans W. Frei gelegt, für dessen narrative
Theologie Barth und Wittgenstein wichtige Bezugspunkte sind. Siehe Springs 2007 sowie die Ge-
samtdarstellung Springs 2010; eine deutschsprachige Gesamtdarstellung liegt mit Spreitzer 2020 vor.

„[I]ch sehe jedes Problem von einem religiösen Standpunkt.“ 333



Das mag so gewesen sein. Das Vorwort zu den Philosophischen Bemerkungen
fügt dem aber einen weiteren Aspekt hinzu. „Ich möchte sagen ‚dies Buch sei zur
Ehre Gottes geschrieben‘, aber das wäre heute eine Schmockerei d.h. es würde nicht
richtig verstanden werden“: Unter welcher Voraussetzung kann man den Ausdruck
„zur Ehre Gottes“ sagen und richtig verstehen? Es braucht ein allgemein vertrautes
Lebensmuster, in dem der Ausdruck einen Gebrauch, eine Bedeutung haben kann.
Was aber, wenn solche Lebensmuster mehr und mehr verschwinden? Wie dies
geschehen kann, beschreibt Dewi Z. Phillips eindrücklich am Beispiel des „Letzten
Geleits“:

Denken Sie an dieWeise, auf welche [beim Letzten Geleit] die Toten [von ihrerWohnung durch
die gesamte Stadt] zu ihren Gräbern geleitet wurden. Menschen gingen mit den Toten bis zum
Ende. Sie teilten eine letzte Reise mit ihnen. Obwohl es Fuhrwerke gab, dachte, außer den
Gebrechlichen, keiner daran, irgendetwas anderes zu tun als zu gehen. Dann kam das Auto.
Zuerst schien alles in Ordnung. Selbst wenn man nicht länger zu Fuß ging, war es eine würdige
Prozession, die ihren Weg langsam verfolgte und die kein anderes Fahrzeug kreuzen würde.
Als immer mehr Leute sich ein Auto leisten konnten, brauchte man breitere Straßen. Die
Verdichtung des Verkehrs und die Gesetze, die sie hervorbrachte, wurden ein Problem für die
würdige Prozession der Toten. Die Prozession wurde schneller, und das erhöhte Tempo un-
tergrub die Würdigkeit. Autofahrer hielten es nicht länger für nötig, wegen einer Begräbnis-
prozession anzuhalten. Langsam, aber sicher untergruben Faktoren, die zunächst wenig mit
Religion zu tun haben schienen, eine religiöse Reaktionsweise. (Phillips 1986: 89 f.; eigene
Übersetzung)

Seit dem Aufkommen der Kremation, so Phillips weiter, wüssten die Trauernden
schließlich auch, dass der Körper nicht wirklich während der Abschiedsfeier ver-
brannt würde. Damit sei die Praxis des „Letzten Geleits“ eigentlich verschwunden.
Und sei es von da aus noch ein weiter Schritt zu sagen, man brauche um den Körper
letztlich überhaupt kein Aufheben zu machen? Vielleicht wäre es besser, ihn rasch
und hygienisch zu entsorgen (vgl. Phillips 1986: 89).

So beiläufig und zugleich unausweichlich können religiöse Praktiken erodie-
ren, die einen Begriff wie „Letztes Geleit“ überhaupt erst möglich machen! Pars pro
toto steht Phillips’ Beobachtung für das Verschwinden religiöser Lebensmuster
überhaupt. Die religiöse Sprache wird dadurch ausgedünnt; man kann einen Aus-
druck wie „zur Ehre Gottes“ zwar noch aussprechen, aber er hat jenen Zusam-
menhang mit Lebensmustern längst verloren, der ihm nicht nur Farbe und Ge-
wicht, sondern überhaupt erst Sagbarkeit und Verständlichkeit verleiht.

Wittgenstein setzt diese Situation vor fast hundert Jahren schon voraus. Es hilft
gar nichts, mit dem Ausdruck „zur Ehre Gottes“ etwas sagen zuwollen, das niemand
mehr versteht, dennwas ich überhaupt mit einem Ausdruck sagen kann, wird durch
das bestimmt, was andere unter ihm verstehen können. Wo solches Verständnis
schlechthin fehlt, wird der Ausdruck „zur Ehre Gottes“ Schmockerei, leeres Gerede,

334 Andreas Krebs



Wortgeklingel. Deshalb zitiert Wittgenstein den Ausdruck lediglich und antizipiert
schon das Unverständnis – und bringt damit einen kommunikativen Akt hervor, der
im Vollzug seine eigene Unmöglichkeit zur Sprache bringt.

Was sagt Wittgenstein damit über seine Philosophie? Wie die Lebensmuster
der Religion, so könnte der Fortschritt auch jene Lebensmuster zerstören, die es
ermöglichen, etwas einzig um seiner selbst willen zu tun –mit reinem Willen, weil
es in sich gut ist. In einer Zivilisation, die das Um-seiner-selbst-Willen nicht mehr
kennte, würde auch Wittgensteins Philosophie unverständlich. Was die Frage auf-
wirft: Wie steht es um unsere Zivilisation? Und: Verstehen wir Wittgenstein über-
haupt?

Literatur

Barker, Andrew: Ludwig Wittgenstein and the Conservative Legacy of Johann Nepomuk Nestroy, in:
Sascha Bru, Wolfgang Huemer & Daniel Steuer (Hrsg.): Wittgenstein Reading [On Wittgenstein
2], Berlin 2013, 137– 151.

Barth, Karl: Die christliche Dogmatik im Entwurf. I. Die Lehre vom Wort Gottes. Prolegomena zur
christlichen Dogmatik 1927, Zürich 1982.

Brunner, Emil: Der Mittler. Zur Besinnung über den Christusglauben, Tübingen 1927.
Etzelmüller, Gregor: Dogmatische Perspektiven auf Geist- und Jungfrauengeburt, in: Jens Herzer, Anne

Käfer & Jörg Frey (Hrsg.): Die Rede von Jesus Christus als Glaubensaussage. Der zweite Artikel
des Apostolischen Glaubensbekenntnisses im Gespräch zwischen Bibelwissenschaft und
Dogmatik, Tübingen 2018, 149– 167.

Frisch, Ralf: Alles gut. Warum Karl Barths Theologie ihre beste Zeit noch vor sich hat, Zürich 2018.
[Heiliger Synod der Russischen Orthodoxen Kirche:] Exkommunikation, in: Christliche Welt 15 (1901),

318.
Heinrich-Ramharter, Esther & Pielenhofer, Ann-Catherine: Ludwig Wittgenstein und Josef Schächter –

zwei jüdische Religionsphilosophen des Wiener Kreises? Mit einem systematischen Ausblick, in:
Esther Heinrich-Ramharter (Hrsg.): Religionsphilosophie nach Wittgenstein. Sprachen und
Gewissheiten des Glaubens, Heidelberg 2022, 355–378.

James, William: Die Vielfalt religiöser Erfahrung. Eine Studie über die menschliche Natur, übers. von
Eilert Herms & Christian Stahlhut, Berlin 2014.

Kienzler, Wolfgang: Wittgenstein and John Henry Newman on Certainty, in: Grazer Philosophische
Studien 71 (2006), 117– 138.

Kierkegaard, Søren: Der Einzelne und die Kirche. Über Luther und den Protestantismus, übers. von W.
Kütemeyer, Berlin 1934.

Lefebvre, Solange: Au coeur d’une théorie des religions. La tension entre orthodoxie et orthopraxie,
in: Revue interdisciplinaire d’études religieuses 31 (2023), https://doi.org/10.7202/1111602ar.

Majetschak, Stefan: Lebensformen und Lebensmuster: Zur Deutung eines sogenannten Grundbegriffs
der Spätphilosophie Ludwig Wittgensteins, in: Volker Munz, Klaus Puhl & Joseph Wang (Hrsg.):
Language and World, Part One. Essays on the Philosophy of Wittgenstein. Proceedings of the
32th International Ludwig-Wittgenstein-Symposium in Kirchberg 2009, Heusenstamm bei
Frankfurt a.M. 2010, 265–288.

Newman, John Henry: An Essay in Aid of a Grammar of Assent, London 1874.

„[I]ch sehe jedes Problem von einem religiösen Standpunkt.“ 335

https://doi.org/10.7202/1111602ar


Philiips, Dewi Z.: The Concept of Prayer, New York 1966.
Phillips, Dewi Z.: Religion Without Explanation, Oxford 1976.
Phillips, Dewi Z.: Belief, Change, and Forms of Life, London 1986.
Pritchard, Duncan: Wittgenstein on Faith and Reason. The Influence of Newman, in: Miroslaw

Szatkowski (Hrsg.): God, Truth, and Other Enigmas, Berlin 2015, 197–216.
Ramharter, Esther: „Inwiefern darf die Dogmatik hypothetisch reden?“ Wittgensteins zwei

Bemerkungen über Karl Barth, in: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie 65 (2018),
443–463.

Rhees, Rush: Ludwig Wittgenstein. Portraits und Gespräche, Frankfurt a.M. 1987.
Schönbaumsfeld, Genia: A Confusion of the Spheres. Kierkegaard and Wittgenstein on Philosophy and

Religion, London 2018.
Somavilla, Ilse: „Wenn etwas Gut ist so ist es auch Göttlich“. Der Zusammenhang zwischen Ethik und

Religion bei Wittgenstein, in: Esther Heinrich-Ramharter (Hrsg.): Religionsphilosophie nach
Wittgenstein. Sprachen und Gewissheiten des Glaubens, Heidelberg 2022, 29–48.

Spreitzer, Anton: Ein Finger, der auf die Gnade Gottes verweist. Postliberale Theologie im Anschluss an
Hans W. Frei, 2 Bde., Münster 2020.

Springs, Jason A.: Between Barth and Wittgenstein. On the Availability of Hans Frei’s Later Theology,
in: Modern Theology 23 (2007), 393–413.

Springs, Jason A.: Toward a Generous Orthodoxy: Prospects for Hans Frei’s Postliberal Theology,
Eugene/Oregon 2010.

Storm, Jason Ānanda Josephson: A Theosophical Discipline: Revisiting the History of Religious Studies,
in: Journal of the American Academy of Religion 89 (2021), 1153– 1163.

Tolstoi, Leo: Antwort an den heiligen Synod, in: Christliche Welt 16 (1902), 105– 110.
Vinten, Robert: Was Wittgenstein a conservative philosopher?, in: Ders.: Wittgenstein and the Social

Sciences, London 2020, 69–86.
Weiberg, Anja: Wittgenstein und Tolstoi, in: Esther Heinrich-Ramharter (Hrsg.): Religionsphilosophie

nach Wittgenstein. Sprachen und Gewissheiten des Glaubens, Heidelberg 2022, 127– 164.

336 Andreas Krebs


	Andreas Krebs
	„[I]‌ch sehe jedes Problem von einem religiösen Standpunkt.”
	Gibt es eine religiöse Fortschrittskritik bei Wittgenstein?
	1 Fortschrittskritik und „religiöser Standpunkt”
	2 Eine christlich-konservative Fortschrittskritik?
	3 Exkurs: Grenzen von Wittgensteins Verständnis des Christentums
	4 Wittgenstein verstehen
	Literatur



