Andreas Krebs
s[Ilch sehe jedes Problem von einem
religiosen Standpunkt.“

Gibt es eine religiose Fortschrittskritik bei Wittgenstein?

Abstract: “I cannot help seeing every problem from a religious point of view.”
Does Wittgenstein offer a religious critique of progress? This article examines
Ludwig Wittgenstein’s critique of the modern ideology of progress and its relation
to religion. Wittgenstein, having a deep interest in the Christian religion, sees his
philosophical quest for clarity as a self-sufficient ethical act, rather than a means
to an end, and understands this attitude not only as fundamentally opposed to
modernity, but also as ‘religious’ in some sense. Against first appearances, howev-
er, Wittgenstein’s criticism of modernity cannot be attributed to a Christian-conser-
vative type. His decidedly anti-dogmatic understanding of the Christian religion,
mainly shaped by dissident Christian thinkers such as Tolstoi and Kierkegaard,
is anything but traditional. The article concludes by suggesting that Wittgenstein’s
ideas of Christianity and of being ‘religious’, though ethically powerful, remain dis-
engaged from the habitual, ritual and narrative character of lived Christian prac-
tice.

1 Fortschrittskritik und ,religiéser Standpunkt*

Vor mehr als 20 Jahren nahm ich meine Promotion zu Wittgensteins Uber Gewifheit
auf. Ich bewarb mich um Stipendien, und ein Gutachter wollte im Gesprach er-
fahren, welcher wissenschaftlicher Fortschritt von meiner Arbeit zu erwarten sei.
Nun wusste ich, dass nach Wittgenstein der Begriff , Fortschritt“ fiir die Philosophie
nicht taugt. So schreibt er etwa:

Man hort immer wieder die Bemerkung, dafs die Philosophie eigentlich keinen Fortschritt
mache, daf8 die gleichen philosophischen Probleme, die schon die Griechen beschéftigten, uns
noch beschéftigen. Die das aber sagen, verstehen nicht den Grund, warum es so sein muf$. Der
ist aber, dafl unsere Sprache sich gleich geblieben ist und uns immer wieder zu denselben
Fragen verfiithrt. (Ms 111: 133, 24.8.1931; zit. nach VB 1984: 470)

Prof. Dr. Andreas Krebs, Alt-katholisches Seminar der Rheinischen Friedrich-Wilhelms-Universitét
Bonn, Adenauerallee 33, 53113 Bonn, Deutschland, krebs@uni-bonn.de

3 Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist

lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https:#/doi.org/10.1515/witt-2025-0015



324 —— Andreas Krebs

Wittgenstein kann diesen Punkt auch drastischer ins Wort bringen: ,Die Philoso-
phie hat keinen Fortschritt gemacht? — Wenn einer kratzt, wo es ihn juckt, muf} ein
Fortschritt zu sehen sein? Ist es sonst kein echtes Kratzen und kein echtes Jucken?“
(Ms 174: 10r-10v, 1950; zit. nach VB 1984: 573)

Ganz im Geiste Wittgensteins gab ich dem Gutachter zur Antwort: Es gehe mir
um Klarungen; ,Fortschritt“ sei keine Kategorie der Philosophie. Das Stipendium
erhielt ich nicht. Beim nachsten Versuch und einem anderen Geldgeber bediente
ich die Rede vom wissenschaftlichen Fortschritt und wurde mit Erfolg belohnt.
Wittgenstein war weniger kompromissbereit. Seinen Philosophischen Untersu-
chungen stellte er ein Motto von Johann Nepomuk Nestroy voran: ,Uberhaupt hat
der Fortschritt an sich, daf er viel grofer ausschaut, als er wirklich ist.“ (PU 1984:
S. 5; vgl. dazu Barker 2013.)

Selbstverstdndlich war sich Wittgenstein bewusst, wie wenig sein Philoso-
phieren akademischen Regeln entsprach. Und weit mehr als das: Er sah sein Projekt
im Fundamentalwiderspruch zu nicht weniger als der gesamten westlichen Zivili-
sation. Im November 1930 entwarf er zwei Varianten fiir ein Vorwort zu den Phi-
losophischen Bemerkungen. In der ersten Variante — in der Werkausgabe in den
Vermischten Bemerkungen ahgedruckt — heifdt es:

Dieses Buch ist fiir die geschrieben, die seinem Geist in dem es geschrieben ist freundlich
gegeniiberstehen. Dieser Geist ist, glaube ich, ein anderer als der des Stromes der grofien
europdischen und amerikanischen Zivilisation. Der Geist dieser Zivilisation, dessen Ausdruck
die Industrie, Architektur, Musik, der Faschismus und Sozialismus unserer Zeit ist, ist dem
Verfasser fremd und unsympathisch. (Ms 109: 204f., 6.11.1930; zit. nach VB 1984: 458f.)

Wittgenstein — der als Begriinder einer philosophischen Richtung gilt, die fiir ri-
gorose Sachlichkeit bekannt ist — erwartet von Lesenden also: Freundlichkeit. Er
offenbart seine Furcht, dass er unverstanden bleibe, wo eine gewisse Welt- und
Zeitfremdheit, gewisse Sympathien und Antipathien nicht geteilt wiirden. Was
charakterisiert fiir Wittgenstein die Zivilisation, in der er sich so heimatlos fiihlt? Es
ist die Idee des Fortschritts:

Der Fortschritt ist ihre Form nicht eine ihrer Eigenschaften dafs sie fortschreitet. Sie ist typisch
aufbauend. Ihre Tétigkeit ist es ein immer komplizierteres Gebilde zu konstruieren. Und auch
die Klarheit dient doch nur wieder diesem Zweck & ist nicht Selbstzweck.

Mir dagegen ist die Klarheit die Durchsichtigkeit Selbstzweck. (Ms 109: 207, 6.11.1930)

Nach Wittgenstein ist Fortschritt nicht blofs eine Erscheinung dieser Zivilisation
unter vielen anderen; vielmehr ist er ihre Form, die all ihre Erscheinungen
durchdringt. Wittgenstein ahnt womgglich, dass auch sein denkerisches Unter-
nehmen der Form des Fortschritts angeglichen werden kann: Auch Klarheit kann



,[1]ch sehe jedes Problem von einem religiésen Standpunkt.“ == 325

Zwecken unterworfen werden, dem ,wissenschaftlichen Fortschritt etwa. Witt-
gensteins Texte préagten fiir Jahrzehnte die akademische Welt und tun es zum Teil
bis heute. In welchem Maf$ geschieht das um den Preis, dass der Umgang mit diesen
Texten an die Form des Fortschritts angeglichen wird? In eben dem Mafs bleibt
Wittgensteins Philosophie nach eigener Aussage unverstanden. Fur ihn kann echte
Klarheit nur ein ,Selbstzweck® sein.

Diese Selbstzweckhaftigkeit wiederum héngt fiir Wittgenstein mit Religion
zusammen. Denn eben dort, wo die erste Fassung des Vorworts von Klarheit als
Selbstzweck spricht, heifdt es in der zweiten Fassung:

Ich mochte sagen ,dies Buch sei zur Ehre Gottes geschrieben®, aber das wére heute eine
Schmockerei d.h. es wiirde nicht richtig verstanden werden. Es heift es ist in gutem Willen
geschrieben & soweit es nicht mit gutem Willen also aus Eitelkeit etc. geschrieben ist, soweit
méchte der Verfasser es verurteilt wissen. (Ms 109: 212, 8.11.1930)"

Der gute Wille will das Gute, weil es das Gute ist, und nicht, weil er Belohnung
wiinscht oder eine Strafe flirchtet. Guter Wille ist konstitutiv auch fiir Philosophie,
denn Klarheit soll sie allein deshalb erstreben, weil Klarheit als solche erstre-
benswert ist. Wittgensteins Philosophie ist ein ethisches Unterfangen.

Und genau hier kommt Gott ins Spiel (vgl. Somavilla 2022). Etwas um seiner
selbst willen, es mit gutem Willen tun, das hétte man frither genannt: ,etwas zur
Ehre Gottes tun“. Ein Jahr zuvor notierte Wittgenstein: ,Wenn etwas gut ist, so ist es
auch gottlich.“ Und weiter: ,Nur das ibernatirliche kann das Ubernatiirliche aus-
dricken.“ (Ms 107: 192, 10.11.1929; VB 1984: 454, 1929) Das Gottliche kann demnach
das Gute ausdriicken und das Gute das Gottliche, weil beide ,ibernatiirlich, na-
turlichen Wiinschen und Zwecken enthoben sind. Auf diese Weise hangen Klarheit,
das Gute und Gott zusammen: Eine Philosophie, die dem Fortschrittsglauben zum
Trotz Klarheit als Selbstzweck anstrebt, gibt es nur mit jenem guten Willen, der
nichts zur eigenen Ehre, sondern alles zur Ehre Gottes will. Zu Maurice Drury hat
Wittgenstein einmal gesagt: ,,[...] ich kann nicht anders: ich sehe jedes Problem von
einem religiosen Standpunkt“ (MDN 1992: 121).

1 In der Werkausgabe, PB 1984: 7, erscheint ,Schurkerei“ statt ,Schmockerei“, ein Lesefehler des
Herausgebers. Das heute seltene, aus dem jiddischen ,shmok* abgeleitete Wort bezeichnet leeres
Gerede (https:/de.wiktionary.org/wiki/Schmock, 07.09.2024).


https://de.wiktionary.org/wiki/Schmock
https://de.wiktionary.org/wiki/Schmock
https://de.wiktionary.org/wiki/Schmock
https://de.wiktionary.org/wiki/Schmock

326 —— Andreas Krebs

2 Eine christlich-konservative Fortschrittskritik?

Dieser Aussage Wittgensteins geht freilich eine andere direkt voraus: ,Ich bin zwar
kein religioser Mensch [...].“ Das Religiose hat bei Wittgenstein eine eigentiimliche
Gebrochenheit, die auch in der zweiten Fassung des Vorworts zu den Philosophi-
schen Bemerkungen erkennbar ist: ,,Ich méchte sagen ,dies Buch sei zur Ehre Gottes
geschrieben’, aber das wire heute eine Schmockerei“ (meine Hervorh.). Ich komme
noch darauf zuriick. Zuvor will ich der Bedeutung der Religion fiir Wittgensteins
Fortschrittskritik nachgehen. Haufig tritt religiose Fortschrittskritik in einer kon-
servativen Gestalt auf, die eine hergebrachte Religion und ihre Tradition gegen die
Verdnderungen der Moderne ausspielt. Nun wird dariiber, ob Wittgenstein Denken
konservativ sei oder auf Erneuerung und Verdnderung ziele, schon seit Langerem
debattiert.” Ist Wittgensteins Fortschrittskritik also der genannten christlich-kon-
servativen Gestalt zuzurechnen?

Eine Antwort setzt zu verstehen voraus, was Wittgenstein tiberhaupt meint,
wenn er von Religion spricht. Zundachst ist festzuhalten: Die Religion, die Wittgen-
stein ein Leben lang beschaftigte, war das Christentum. Zwar war Wittgenstein
judischer Herkunft und sich dieser Herkunft auch bewusst. Doch soweit wir das,
was Wittgenstein beschéftigte, in seinen Aufzeichnungen greifen konnen, zeigte er
fur judische Religion und Lebensweise keine Neugier — und das, obwohl er Zeit-
genosse einer judisch-religiosen Renaissance war, die mit Autoren wie Franz Ro-
senzweig und Martin Buber weit iiber jiidische Kreise ausstrahlte.® Ebenso wenig
teilte Wittgenstein das zu seiner Zeit schon verbreitete Interesse an Ostasien und
seinen Religionen. Thm ging es also um das Christentum. Doch um welches der
vielen Christentiimer ging es ihm? Er war romisch-katholisch getauft. Aber auch das
Romisch-Katholische — Volksglaube, Liturgie, Institution, Autoritat, das komplexe
und verbindliche Lehrgebdude — glanzt in Wittgensteins Schriften fast vollstandig
durch Abwesenheit.* Vom Anglikanismus und tiberhaupt der religiésen Landschaft
Englands, wo er Jahrzehnte verbrachte, nahm er ebenfalls kaum Notiz.

Man muss vermuten, dass Wittgensteins Begriff vom Christentum vor allem auf
Leseerfahrungen beruht. Pragende Lektiiren waren die Kurze Darlegung des
Evangelium von Leo Tolstoi sowie dessen Volkserzdhlungen, die der schlichten

2 Eine Ubersicht zu Wittgensteins schillernden politischen Einstellungen findet man bei Vinten
2020.

3 Esther Heinrich-Ramharter und Ann-Catherine Pielenhofer restimieren m.E. zutreffend: ,Von
Glauben und religiéser Sprache ist in Wittgensteins Uberlegungen zum Jiidischen nicht die Rede;
diese Themen werden nur im Zusammenhang mit dem Christentum aufgebracht.“ (Heinrich-
Ramharter/Pielenhofer 2022: 361)

4 Eine Ausnahme ist Ms 118: 86v—87r, 11.9.1937; VB 1984: 489, 1937.



LH[Ilch sehe jedes Problem von einem religiésen Standpunkt.“ == 327

Moralitat und Frommigkeit einfacher Menschen ein Denkmal setzen (vgl. Weiberg
2022). Fiir diese und weitere religiése Schriften wurde Tolstoi vom Heiligen Synod
der russischen orthodoxen Kirche exkommuniziert. Man legte Tolstoi zur Last, ,,mit
dem Eifer eines Fanatikers die Vernichtung aller Dogmen der orthodoxen Kirche
und des wirklichen Wesens des Christenglaubens“ zu predigen (Heiliger Synod
1901). Tatsachlich vertrat Tolstoi ein radikales, praktisches Christentum; er galt als
Anarchist, und der Kirche hatte er, wie er dem Heiligen Synod antwortete, schon vor
der Exkommunikation langst abgeschworen. Er bekannte sich dazu, Lehren wie die
Trinitdt oder die Gottmenschlichkeit Jesu Christi fiir ,Méarchen® zu halten (Tolstoi
1902:107). Er glaube jedoch, so Tolstoi weiter, ,dafs das wahre Gliick des Menschen in
der Erfillung von Gottes Willen besteht. Sein Wille aber ist, daf8 der Mensch den
Nebenmenschen liebe und darum gegen den Nebenmenschen so handle, wie er
wiinscht, daf8 gegen ihn gehandelt werde; so heifdt es auch im Evangelium, darin
besteht das ganze Gesetz und die Propheten® (ebd.: 109). In diesem Geist schreibt
Wittgenstein: ,Das Christentum sagt unter anderem, glaube ich, dafd alle guten
Lehren nichts nutzen. Man miisse das Leben dndern. (Oder die Richtung des Le-
bens.)“ (Ms 132: 167, 11.10.1946; zit. nach VB 1984: 525.)

Doch charakterisiert Wittgenstein damit wirklich ,das“ Christentum? Tolstois
ethische und undogmatische Auffassung vom Christentum bringt Wittgenstein
damit auf den Punkt. ,Das“ Christentum ist damit aber nicht identisch. Vielmehr
machte das Mehrheitschristentum wahrend der ldngsten Zeit seiner Geschichte
geltend, Orthodoxie und Orthopraxie, rechter Glaube und rechte Lebensfiihrung,
seien voneinander nicht zu trennen.’ Dementsprechend verwandte das Christen-
tum auf ,gute Lehren“ mindestens so viel Miihe wie auf die ,Richtung des Lebens*“.
Wittgenstein setzt mit ,dem“ Christentum gleich, was in Wahrheit eine dissidente
Variante davon ist.

Unkonventionell ist auch ein weiterer Denker, der Wittgensteins Verstandnis
des Christentums formt: Sgren Kierkegaard, der danische Philosoph und religise
Autor, der gegen die lutherische Staatskirche seiner Zeit rebellierte. Auch er besteht
darauf, das Christentum sei ,keine Lehre“. Die Orthodoxie hélt er mit ihrem ,,Streit
iber dieses und jenes“ fiir ein ,Unwesen®. Vielmehr sei das Christentum eine
yExistenz-Mitteilung“. Christus habe ,keine Docenten eingesetzt — sondern Nach-
folger“. Das Christentum kénnte ,nur dargestellt werden - dadurch dafs man
existiert” (Kierkegaard 1934: 74 = Papirer IX, A207 [1848]). Kierkegaards Zugang zum
Glauben charakterisiert Wittgenstein wie folgt: ,Weisheit ist leidenschaftslos. Da-
gegen nennt Kierkegaard den Glauben eine Leidenschaft.“ (VB 1984: 525)

5 Differenzierte Klarungen zur Unterscheidung zwischen Orthodoxie und Orthopraxie findet man
bei Lefebvre 2023.



328 —— Andreas Krebs

Diese Gegeniiberstellung von Weisheit und Glaube kann sich auf Paulus be-
rufen, der das Wort vom Kreuz eine ,Torheit nennt (1Kor 1,18-25). Dennoch
identifiziert sich das real existierende Christentum — gegen das Tolstoi und Kier-
kegaard sich auflehnen — mehrheitlich eben doch durch Lehren, die in gewissem
MaR auch rational durchdrungen werden kénnen.®

Fur Wittgensteins Religionsverstandnis wichtig ist zudem das Werk Varieties of
Religious Experience von William James. Dieser stammte aus einer swedenborgia-
nischen Familie und war Mitglied der Theosophischen Gesellschaft” — also ebenfalls
kein Mainstream-Christ. Sein religionstheoretischer Versuch kreist darum, hinter
theologischen Begriffen urspriingliche Erfahrungen auszumachen: ,Ich glaube in
der Tat, dass das Gefiihl die tiefere Quelle der Religion ist und dass philosophische
und theologische Formeln sekundédre Produkte sind [...].“ (James 2014: 426) Dem-
entsprechend verhélt sich James’ Projekt ausdriicklich kritisch zur begriffsorien-
tierten christlich-theologischen Tradition. Sie gilt ihm als beispielhaft fiir den ,In-
tellektualismus in der Religion“, dem er jede ,Berechtigung absprechen mochte“
(ebd.: 428). So referiert James etwa Grundziige der traditionellen christlichen Lehre
von den Eigenschaften Gottes. Hierauf macht er geltend — unter Berufung auf
Charles Sanders Peirce —, dass theologische Unterscheidungen nur dann eine ver-
standliche Bedeutung besitzen konnten, wenn sie fiir das konkrete Verhalten der
Glaubigen einen Unterschied machten. Einen solchen Unterschied jedoch kann James
mit Blick auf die gottlichen Attribute nicht erkennen: ,Bitte, mit welchem konkreten
Verhalten konnte ich der Einfachheit Gottes besser entsprechen? Oder was hilft es
mir bei der Ausrichtung meines Handelns, dass ich weifs, seine Seligkeit ist ir-
gendwie absolut vollkommen?“ (Ebd.: 439.) Mit diesem Handstreich erklart James
zentrale christlich-theologische Uberlieferungsbesténde fiir obsolet.

Wittgensteins Literaturauswahl zum Thema Religion zeigt also — aus Sicht eines
traditionellen Christentums — eine ausgeprégte Vorliebe fiir Kritiker, Haretiker und
Rebellen. Nur mit einem Text hat sich Wittgenstein beschaftigt, der ohne Zweifel
zum Kanon der westlichen Theologie gehért: mit Augustinus’ Confessiones. In re-
ligioser Hinsicht faszinierte Wittgenstein an diesem Werk, dass es durchgehend als

6 Genia Schonbaumsfeld (2018), 22—-34, argumentiert, dass Wittgenstein trotz der extremen Aus-
sage, das Christentum sei ,keine Lehre“, zwar das klassische Verstandnis christlicher Dogmatik mit
Kierkegaard zurtickgewiesen, deshalb aber — wieder wie Kierkegaard — keineswegs einen religiésen
Irrationalismus vertreten habe. An dieser Argumentation leuchtet vieles ein. Mir geht es an dieser
Stelle lediglich um die Feststellung, dass Wittgenstein sich von Kierkegaard zu einer existentiellen
und undogmatischen Auffassung des Christentums inspirieren lief3, die der traditionellen Main-
stream-Auffassung nicht entspricht.

7 Wie sehr bei James und und auch bei anderen prégenden Personlichkeiten der Religionswis-
senschaft die Theosophie im Hintergrund steht, beschreibt Jason Storm (2021).



L[1]ch sehe jedes Problem von einem religiésen Standpunkt.“ = 329

direkte Zwiesprache mit Gott gestaltet ist (vgl. GB 1989: 29). Mit den Lehren des
lateinischen Kirchenvaters dagegen konnte Wittgenstein weniger anfangen. Au-
gustins hochst anstoflige Theorie der Gnadenwahl etwa, wonach alle Menschen,
unabhdngig von ihren Taten, von Gott entweder zur Erlésung oder zur Verdammnis
vorbestimmt seien, reduziert Wittgenstein auf eine existenzielle Erfahrung und
entscharft sie damit: ,Eher als eine Theorie, ist es ein Seufzer, oder ein Schrei.“ (Ms
118: 118 BCr, 24.9.1937; zit. nach VB 1984: 491) Ein Klassiker wiederum der englischen
Literatur ist The Pilgrim’s Progress des Baptistenpredigers John Bunyan aus dem
17. Jahrhundert; an ihm interessiert Wittgenstein die Redeform der religiosen Al-
legorie (vgl. Ms 137: 130b, 22.12.1948; zit. nach VB 1984: 559; vgl. auch Ms 118: 117v—
118v, 24.9.1937; zit. nach VB 1984: 490) und das Stindenbewusstsein; vor allem aber
geht es ihm auch hier um die religiése Erfahrung, die Bunyan beschreibe und die
von einer begrindbaren und debattierbaren Lehre zu unterscheiden sei (vgl. Ms
118: 56v, 4.9.1937; zit. nach VB 1984: 488). Dem Gedanken, dass religiése Uberzeu-
gungen nicht (induktiv) begriindet werden konnen, begegnet Wittgenstein in an-
derer Weise bei John Henry Newman, einem vom Anglokatholizismus zum romi-
schen Katholizismus konvertierten Theologen (Newman 1874). Er ist es, der
vermutlich im ersten Abschnitt von Uber Gewifsheit wegen einer ,komische[n]“
Bemerkung erwahnt wird (UG 1984: 1); méglicherweise war er fiir Wittgensteins
Nachdenken tber Gewissheiten eine wichtige Inspiration (vgl. Kienzler 2006,
Pritchard 2015). Newmans religiose Ideen und seine Apologie des romischen Ka-
tholizismus spielen fiir Wittgenstein aber keine Rolle.

Damit diirfte ein zwar grobes, aber einigermafSen vollstdndiges Bild der reli-
giosen und theologischen Autoren skizziert sein, auf die Wittgenstein sich positiv
bezieht. Wichtig sind ihm Themen wie moralische Praxis, Siindenbewusstsein,
existenzielle oder mystische Erfahrung, das Unbegriindetsein religiéser Uberzeu-
gungen. Ein durchgehendes Motiv ist die Relativierung des lehrhaften, dogmati-
schen Elements im Christentum. Zentral sind Positionen, die gerade nicht zum
Mainstream der christlichen Tradition gehéren. Fiir Wittgensteins Fortschrittskri-
tik schliefSe ich daraus: Sie kann nicht zum konservativen, christlich-traditionellen
Typ gehoren. Denn von einem konservativen, traditionellen Christentum hat Witt-
genstein keine Vorstellung und keinen Begriff.

3 Exkurs: Grenzen von Wittgensteins Verstandnis des
Christentums

An dieser Stelle mochte ich die Frage aufwerfen, inwieweit Wittgensteins Vorstel-
lungen vom Christentum tiberhaupt sachgemafS sind. Mir scheint, dass man keine
konservative Theologie vertreten muss, um auf einer grundséatzlicheren Ebene



330 —— Andreas Krebs

Wittgensteins Verstdndnis des Christentums zumindest unvollstdndig zu finden —
und das nach Wittgensteins eigenen MafSstdben. Dass er es versaumt hat, den Kanon
christlicher Theologie zu bewdltigen, ist ihm nicht vorzuwerfen; auch den Kanon
der Philosophie hat Wittgenstein nur bruchstiickhaft und eigenwillig wahrgenom-
men. Schwerer wiegt, dass Wittgensteins Wissen vom Christentum wohl ein weit-
gehend angelesenes ist. Theologie, bemerkt Wittgenstein einmal, ist ,Grammatik“
(PU 1984: 373). Und das heifst: Auch theologische Begriffe sind auf ihren Gebrauch im
Alltag zurtickzufithren, auf die Gepflogenheiten, in die sie eingebettet, auf die
Kommunikationsweisen, auf die sie angewiesen, auf die ,Lebensformen“ oder
,Lebensmuster* (PU 1984: 11, S. 572; LSPP 1984: 211),® mit denen sie verkniipft sind. In
solch religiosem Alltag aber haben stindenbewusste Zerknirschung, existenzielle
Erschiitterung oder unaussprechliche Erfahrung keineswegs die herausgehobene
Bedeutung, die Wittgenstein mit dem Christentum verbindet.

Stattdessen besteht religioser Alltag gewohnlicher Menschen zu grofien Teilen
aus Gewohnheiten. Ich kannte noch betagte romisch-katholische Frauen, die tiber
dem Brotlaib ein Kreuz schlugen, bevor sie ihn anschnitten — einfach so, weil man
das so machte. Manche evangelische Glaubige lesen morgens zwei ausgeloste Bi-
belverse — weil es ihnen zur Ubung geworden ist und nicht, weil jeder einzelne Vers
sie aufriittelt oder unsagbar verziickt. Auch die christliche Praxis des Gebets hat viel
mit Gewohnheit zu tun. Auswendig gelernte Formeln spielen dabei eine grofie Rolle
— das Vaterunser, das Avemaria —, Gebetsformeln, auf die man jederzeit zuriick-
greift, wenn es vielleicht helfen konnte, oder nur, weil es gerade nichts Besseres zu
tun gibt. Praktizierende Christ*innen vollziehen Liturgien, die auf durchaus
niichterne Weise den Tag, die Woche, das Jahy, das Leben strukturieren. Wittgen-
stein dagegen scheint auf aujseralltigliche Erscheinungsformen des Religiésen wie
Heiligkeit und Mystik fixiert; religiose Alltagspraxis hat er nicht im Blick.

Weitgehend tibersehen scheint mir bei Wittgenstein aber vor allem, dass in der
Mitte des Christentums bestimmte Narrative stehen. In christlichen Gottesdiensten
werden wieder und wieder Geschichten erinnert, erzdhlt, ausgelegt und im Ritus als
Gegenwart gesetzt. Entscheidend ist dabei die Geschichte von Jesu Leben, Tod und
Auferweckung. Wer als glaubender Mensch in der Kirche Lieder mitsingt, Lesungen
und Predigten zuhort und Eucharistie oder Abendmabhl feiert, macht sich selbst zum
Teil dieser Geschichten, sieht auch die eigene Geschichte im Licht jener grofien
Geschichten. Diesen narrativen Aspekt in den Mittelpunkt christlicher Theologie
geriickt zu haben, ist ein wesentliches Verdienst des evangelisch-reformierten
Theologen Karl Barth. Er denkt Gott nicht als Seienden, sondern als Handelnden, der

8 Siehe dazu Majetschak 2010.



L[Ilch sehe jedes Problem von einem religiésen Standpunkt.“ = 331

mit den Menschen eine Geschichte habe.’ Nun war Wittgenstein gerade diesem
Theologen bekanntlich nicht gewogen. Wittgenstein schreibt iiber Barth:

Die Theologie, die auf den Gebrauch gewisser Worte und Phrasen dringt & andere verbannt,
macht nichts klarer (Karl Barth). Sie fuchtelt sozusagen mit Worten weil sie etwas sagen will
und es nicht auszudriicken weifS. Die Praxis gibt den Worten ihren Sinn. (Ms 173: 92v-93r, 1950;
zit. nach VB 1984: 571.)

In einer fritheren Bemerkung wundert sich Wittgenstein, wie Esther Ramharter
herausgefunden hat (vgl. Ramharter 2018), tiber eine bestimmte Aussage Barths zur
Jungfrauengeburt. Karl Barth schreibt dariiber, dass Jesus von einer Jungfrau ge-
boren sei:

Gerade der Mann muf$ als Verwirklicher der Menschheit hier zur Seite treten. Gerade seine
»Genialitdt“, seine Schopferrolle, kommt hier nicht in Betracht. Als sein Sohn wére Christus ein
Siinder wie alle anderen Menschen. (Barth 1982: 372)

Und Wittgenstein bemerkt dazu:

Inwiefern kann || darf die Dogmatik hypothetisch reden? — Darf sie also z.B. sagen: ,Wére
Christus der Sohn eines Mannes, so ware er ein Siinder wie andere Menschen.“? (Barth.) (Ms
130: 9, nicht datiert)

Esther Ramharter zeigt, dass Wittgenstein mit ,hypothetisch[er]“ Rede hier die
Form des indirekten Beweises meint: Es wird hypothetisch angenommen, Christus
seivon einem Mann gezeugt, um daraus zu folgern, dass Christus Stinder sei, was im
Widerspruch zur Stindlosigkeit Christi steht; also kann Christus nicht von einem
Mann gezeugt sein. Nehme ich die beiden Bemerkungen Wittgensteins iiber Barth
zusammen, ergibt sich: Aus Wittgensteins Sicht dringt Barth mittels eines ver-
meintlichen indirekten Beweises auf die ,,Phrase®, Christus sei nicht der Sohn eines
Mannes, und ,verbannt“ die gegenteilige Phrase — kein schliissiges Argument, wie
Wittgenstein findet, sondern ein Herumfuchteln mit Worten, weil die Theologie
hier etwas sagen wolle, das sie nicht auszudriicken wisse. Auch dies passt zu dem
anti-dogmatischen Zug, der Wittgensteins gesamte Beschéftigung mit dem Chris-
tentum durchzieht.

Doch Wittgenstein verkennt hier, wie ich glaube, etwas Wichtiges. Barth argu-
mentiert nicht mit strenger Aussagenlogik — obwohl seine Rhetorik diesen Anschein
erweckt —, sondern mit der Struktur eines Narrativs. Das Christentum erzahlt eine

9 Auf eine auch Nicht-Theolog*innen leicht zugangliche Weise erldutert den narrativen Charakter
von Barths Theologie Ralf Frisch (2018).



332 —— Andreas Krebs

Geschichte von Jesus Christus als siindlosem Menschen, der die Stinden der Men-
schen auf sich genommen und die Menschen dadurch erlgst habe. Nun geht Barth
davon aus, dass Aktivitdt und Schopfertum ,ménnliche“ und zudem hochambiva-
lente Eigenschaften seien, weil sie dazu verleiteten, den Menschen an die Stelle
Gottes zu setzen und sich dadurch an Gott zu versindigen. Dass Jesus Christus
keinen Mann als Vater hat, passt insofern zu seiner Siindlosigkeit. Ndhme man
dagegen an, Jesus Christus sei doch Sohn eines Mannes, wiirde das christliche Er-
lésungsnarrativ nach Barth gestort. Nun gibt es in der Theologie auch gegenteilige
Positionen. Sie argumentieren, dass auch ohne Jungfrauengeburt das Narrativ von
Jesus Christus als Erléser noch immer funktioniert. Hierfiir spricht, dass zwei der
vier kanonischen Evangelien tiberhaupt keine Geburtsgeschichten kennen und das
Thema in der neutestamentlichen Briefliteratur nicht vorkommt.'® Wir kénnen in
diesem Gesprachszusammenhang natiirlich nicht dariiber diskutieren, ob Barths
Argument theologisch tiberzeugt — wichtig auch fiir uns ist aber, die Art seines
Arguments und auch die Art moglicher Gegenargumente zu verstehen.

»Die Praxis gibt den Worten ihren Sinn“ (Ms 173: 93r, 1950; zit. nach VB 1984: 571),
halt Wittgenstein Barths vermeintlichem Herumfuchteln mit Worten entgegen. Aus
meiner Sicht fallt diese Kritik auf Wittgenstein zurtick. In christlichen Gottes-
diensten war er wahrscheinlich selten, sonst wéare ihm klar gewesen, wie sehr die
christliche Glaubenspraxis davon bestimmt ist, unaufhérlich Geschichten von ei-
nem handelnden Gott zu horen, sie aufs Heute hin zu deuten und rituell an diesen
Narrativen teilzuhaben. In Barths Dogmatik geht es darum, die Ermdglichungsbe-
dingungen, die Kohdrenz und die Implikationen dieser Narrative zu durchdenken.
Auf Erméglichungsbedingungen, Koharenz und Implikationen derselben Narrative
bezieht sich auch, wer zu anderen Schliissen kommt als Barth und ihm deshalb
widerspricht. In der angedeuteten Debatte ist die Streitfrage, ob die Kohédrenz des
christlichen Erldsungsnarrativs die Annahme der Jungfrauengeburt erfordert oder
nicht. Darum drehen sich Argumente und Gegenargumente. Setzt man die Relevanz
christlich-religioser Praxis und damit auch die Relevanz des christlichen Erlo-
sungsnarrativs voraus, wird hier eine ernste Frage verhandelt und nicht blof§ mit
Worten herumgefuchtelt.

10 Von einer Jungfrauengeburt ist lediglich in Mat 1,18 und Luk 1,34 die Rede. Nur eine kleine
Minderheit der Exeget*innen sieht auch in Gal 44 einen Hinweis darauf. Der Systematische
Theologe Gregor Etzelmiiller formuliert: ,Das Neue Testament bewahrt neben dem Matth&us- und
Lukasevangelium eine Fiille von Uberlieferungen, in denen der Christusglaube nicht mir der Vor-
stellung einer Jungfrauengeburt verbunden ist. [...] Soll heifsen: Vom Neuen Testament her besteht
zwar die Mdglichkeit, den christlichen Glauben im Bekenntnis zur Jungfrauengeburt Jesu auszu-
driicken, aber keine Notwendigkeit dies zu tun.“ (Etzelmiiller 2018: 152) Karl Barths Hauptkontra-
hent in der Frage der Jungfrauengeburt war Emil Brunner (vgl. Brunner 1927: 288-292).



L[Ich sehe jedes Problem von einem religiésen Standpunkt.“ == 333

Ein zusatzlicher Witz von Barths Gedanke liegt tibrigens noch auf einer an-
deren Ebene: Die Stinde, die bei Jesus dank Jungfrauengeburt vermieden worden
sei, verbindet Barth nicht mit Sexualitdt, sondern mit der Mannlichkeit des Vaters —
Barth ersetzt die traditionell skeptische Sicht des Christentums auf Sexualitat also
durch Mannlichkeitskritik! Auch diese Pointe geht an Wittgenstein offenbar vorbei.
Thm fehlt das Gesptr fiir solche Diskussionen ganz — weil er kein Verstandnis fiir die
erzdhlende Dimension des Christentums besitzt. Tatsdchlich ist es auch nicht
Wittgenstein selbst, sondern — angeregt von Rush Rhees und Peter Winch — vor
allem Dewi Z. Phillips, der konkrete christliche Praktiken wie etwa das Gebet un-
tersucht hat — nach Methoden, die von Wittgenstein inspiriert sind, aber zu diffe-
renzierteren Beschreibungen gelangen als jene, die Wittgenstein selbst vorgetragen
hat.'* So weit ich sehe, miissten »Wittgensteinianische“ Untersuchungen christli-
cher Narrative sowie ihrer rituellen und praktischen Vergegenwartigungen noch
geleistet werden."

4 Wittgenstein verstehen

Zum Schluss méchte ich noch einmal auf Wittgensteins Kulturkritik zu sprechen
kommen. Trotz meiner Vorbehalte gegen Wittgensteins Verstdndnis des Christen-
tums finde ich seine Verbindung von Kulturkritik und Religion bedenkenswert —
und originell auch gerade deshalb, weil sie nicht in einem schlichten Sinn kon-
servativ ist. Blicken wir erneut in die zweite Fassung des Vorworts zu den Philo-
sophischen Bemerkungen: ,Ich modchte sagen ,dies Buch sei zur Ehre Gottes ge-
schrieben’, aber das wére heute eine Schmockerei d.h. es wiirde nicht richtig
verstanden werden.“ Ich erwédhnte schon, dass sich Wittgensteins Bezugnahmen auf
Religion oft durch eine eigentiimliche Gebrochenheit auszeichnen. Vollstindig
lautet Wittgensteins Bemerkung gegentiber Maurice Drury: ,Ich bin zwar kein re-
ligioser Mensch, aber ich kann nicht anders: ich sehe jedes Problem von einem
religiosen Standpunkt.“ (MDN 1992: 121) Die Paradoxie dieser Aussage wird oft
damit erklart, dass Wittgenstein von der christlichen Religion fasziniert gewesen
sei, sie sich im Letzten jedoch nicht habe zu eigen machen konnen.

11 Programmatisch formuliert Phillips: ,To ask whether God exists is not to ask a theoretical
question. If it is to mean anything at all, it is to wonder about praising and praying; it is to wonder
whether there is anything in all that.“ (Phillips 1976: 181) Eine detaillierte Analyse der Praxis des
Gebets hat Phillips mit seinem Buch The Concept of Prayer vorgelegt (Philips 1966).

12 Eine wichtige Grundlage hierfur hat der Theologe Hans W. Frei gelegt, fiir dessen narrative
Theologie Barth und Wittgenstein wichtige Bezugspunkte sind. Siehe Springs 2007 sowie die Ge-
samtdarstellung Springs 2010; eine deutschsprachige Gesamtdarstellung liegt mit Spreitzer 2020 vor.



334 —— Andreas Krebs

Das mag so gewesen sein. Das Vorwort zu den Philosophischen Bemerkungen
fligt dem aber einen weiteren Aspekt hinzu. ,Ich méchte sagen ,dies Buch sei zur
Ehre Gottes geschrieben, aber das wére heute eine Schmockerei d. h. es wiirde nicht
richtig verstanden werden*“: Unter welcher Voraussetzung kann man den Ausdruck
»zur Ehre Gottes“ sagen und richtig verstehen? Es braucht ein allgemein vertrautes
Lebensmuster, in dem der Ausdruck einen Gebrauch, eine Bedeutung haben kann.
Was aber, wenn solche Lebensmuster mehr und mehr verschwinden? Wie dies
geschehen kann, beschreibt Dewi Z. Phillips eindriicklich am Beispiel des ,Letzten
Geleits“:

Denken Sie an die Weise, auf welche [beim Letzten Geleit] die Toten [von ihrer Wohnung durch
die gesamte Stadt] zu ihren Grabern geleitet wurden. Menschen gingen mit den Toten bis zum
Ende. Sie teilten eine letzte Reise mit ihnen. Obwohl es Fuhrwerke gab, dachte, aufier den
Gebrechlichen, keiner daran, irgendetwas anderes zu tun als zu gehen. Dann kam das Auto.
Zuerst schien alles in Ordnung. Selbst wenn man nicht ldnger zu Fuf$ ging, war es eine wiirdige
Prozession, die ihren Weg langsam verfolgte und die kein anderes Fahrzeug kreuzen wiirde.
Als immer mehr Leute sich ein Auto leisten konnten, brauchte man breitere Strafsen. Die
Verdichtung des Verkehrs und die Gesetze, die sie hervorbrachte, wurden ein Problem fiir die
wirdige Prozession der Toten. Die Prozession wurde schneller; und das erhohte Tempo un-
tergrub die Wiirdigkeit. Autofahrer hielten es nicht ldnger fiir n6tig, wegen einer Begrabnis-
prozession anzuhalten. Langsam, aber sicher untergruben Faktoren, die zunéchst wenig mit
Religion zu tun haben schienen, eine religiose Reaktionsweise. (Phillips 1986: 89f,; eigene
Ubersetzung)

Seit dem Aufkommen der Kremation, so Phillips weiter, wissten die Trauernden
schliefflich auch, dass der Koérper nicht wirklich wahrend der Abschiedsfeier ver-
brannt wiirde. Damit sei die Praxis des ,Letzten Geleits“ eigentlich verschwunden.
Und sei es von da aus noch ein weiter Schritt zu sagen, man brauche um den Korper
letztlich tiberhaupt kein Aufheben zu machen? Vielleicht wére es besser, ihn rasch
und hygienisch zu entsorgen (vgl. Phillips 1986: 89).

So beildufig und zugleich unausweichlich kénnen religiose Praktiken erodie-
ren, die einen Begriff wie ,Letztes Geleit“ itherhaupt erst méglich machen! Pars pro
toto steht Phillips’ Beobachtung fiir das Verschwinden religioser Lebensmuster
uberhaupt. Die religiése Sprache wird dadurch ausgedinnt; man kann einen Aus-
druck wie ,zur Ehre Gottes“ zwar noch aussprechen, aber er hat jenen Zusam-
menhang mit Lebensmustern léngst verloren, der ihm nicht nur Farbe und Ge-
wicht, sondern tiberhaupt erst Sagbarkeit und Versténdlichkeit verleiht.

Wittgenstein setzt diese Situation vor fast hundert Jahren schon voraus. Es hilft
gar nichts, mit dem Ausdruck ,zur Ehre Gottes“ etwas sagen zu wollen, das niemand
mehr versteht, denn was ich iberhaupt mit einem Ausdruck sagen kann, wird durch
das bestimmt, was andere unter ihm verstehen konnen. Wo solches Verstandnis
schlechthin fehlt, wird der Ausdruck ,,zur Ehre Gottes“ Schmockerei, leeres Gerede,



L[Ich sehe jedes Problem von einem religiésen Standpunkt.“ == 335

Wortgeklingel. Deshalb zitiert Wittgenstein den Ausdruck lediglich und antizipiert
schon das Unverstandnis — und bringt damit einen kommunikativen Akt hervor, der
im Vollzug seine eigene Unmoglichkeit zur Sprache bringt.

Was sagt Wittgenstein damit iiber seine Philosophie? Wie die Lebensmuster
der Religion, so konnte der Fortschritt auch jene Lebensmuster zerstoren, die es
ermoglichen, etwas einzig um seiner selbst willen zu tun — mit reinem Willen, weil
es in sich gut ist. In einer Zivilisation, die das Um-seiner-selbst-Willen nicht mehr
kennte, wiirde auch Wittgensteins Philosophie unverstandlich. Was die Frage auf-
wirft: Wie steht es um unsere Zivilisation? Und: Verstehen wir Wittgenstein tiber-
haupt?

Literatur

Barker, Andrew: Ludwig Wittgenstein and the Conservative Legacy of Johann Nepomuk Nestroy, in:
Sascha Bru, Wolfgang Huemer & Daniel Steuer (Hrsg.): Wittgenstein Reading [On Wittgenstein
2], Berlin 2013, 137-151.

Barth, Karl: Die christliche Dogmatik im Entwurf. I. Die Lehre vom Wort Gottes. Prolegomena zur
christlichen Dogmatik 1927, Ziirich 1982.

Brunner, Emil: Der Mittler. Zur Besinnung tber den Christusglauben, Tiibingen 1927.

Etzelmdller, Gregor: Dogmatische Perspektiven auf Geist- und Jungfrauengeburt, in: Jens Herzer, Anne
Kafer & Jorg Frey (Hrsg.): Die Rede von Jesus Christus als Glaubensaussage. Der zweite Artikel
des Apostolischen Glaubensbekenntnisses im Gesprach zwischen Bibelwissenschaft und
Dogmatik, Tibingen 2018, 149 -167.

Frisch, Ralf: Alles gut. Warum Karl Barths Theologie ihre beste Zeit noch vor sich hat, Zirich 2018.

[Heiliger Synod der Russischen Orthodoxen Kirche:] Exkommunikation, in: Christliche Welt 15 (1901),
318.

Heinrich-Ramharter, Esther & Pielenhofer, Ann-Catherine: Ludwig Wittgenstein und Josef Schachter -
zwei jldische Religionsphilosophen des Wiener Kreises? Mit einem systematischen Ausblick, in:
Esther Heinrich-Ramharter (Hrsg.): Religionsphilosophie nach Wittgenstein. Sprachen und
Gewissheiten des Glaubens, Heidelberg 2022, 355-378.

James, William: Die Vielfalt religidser Erfahrung. Eine Studie tber die menschliche Natur, tibers. von
Eilert Herms & Christian Stahlhut, Berlin 2014.

Kienzler, Wolfgang: Wittgenstein and John Henry Newman on Certainty, in: Grazer Philosophische
Studien 71 (2006), 117-138.

Kierkegaard, Seren: Der Einzelne und die Kirche. Uber Luther und den Protestantismus, tibers. von W.
Kutemeyer, Berlin 1934.

Lefebvre, Solange: Au coeur d’une théorie des religions. La tension entre orthodoxie et orthopraxie,
in: Revue interdisciplinaire d’études religieuses 31 (2023), https:/#doi.org/10.7202/1111602ar.
Majetschak, Stefan: Lebensformen und Lebensmuster: Zur Deutung eines sogenannten Grundbegriffs
der Spatphilosophie Ludwig Wittgensteins, in: Volker Munz, Klaus Puhl & Joseph Wang (Hrsg.):
Language and World, Part One. Essays on the Philosophy of Wittgenstein. Proceedings of the
32th International Ludwig-Wittgenstein-Symposium in Kirchberg 2009, Heusenstamm bei
Frankfurt a. M. 2010, 265 -288.

Newman, John Henry: An Essay in Aid of a Grammar of Assent, London 1874.


https://doi.org/10.7202/1111602ar

336 —— Andreas Krebs

Philiips, Dewi Z.: The Concept of Prayer, New York 1966.

Phillips, Dewi Z.: Religion Without Explanation, Oxford 1976.

Phillips, Dewi Z.: Belief, Change, and Forms of Life, London 1986.

Pritchard, Duncan: Wittgenstein on Faith and Reason. The Influence of Newman, in: Miroslaw
Szatkowski (Hrsg.): God, Truth, and Other Enigmas, Berlin 2015, 197 - 216.

Ramharter, Esther: ,Inwiefern darf die Dogmatik hypothetisch reden? Wittgensteins zwei
Bemerkungen Uber Karl Barth, in: Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie 65 (2018),
443 - 463.

Rhees, Rush: Ludwig Wittgenstein. Portraits und Gesprache, Frankfurt a. M. 1987.

Schonbaumsfeld, Genia: A Confusion of the Spheres. Kierkegaard and Wittgenstein on Philosophy and
Religion, London 2018.

Somavilla, Ilse: ,Wenn etwas Gut ist so ist es auch Géttlich“. Der Zusammenhang zwischen Ethik und
Religion bei Wittgenstein, in: Esther Heinrich-Ramharter (Hrsg.): Religionsphilosophie nach
Wittgenstein. Sprachen und Gewissheiten des Glaubens, Heidelberg 2022, 29 -48.

Spreitzer, Anton: Ein Finger, der auf die Gnade Gottes verweist. Postliberale Theologie im Anschluss an
Hans W. Frei, 2 Bde., Munster 2020.

Springs, Jason A.: Between Barth and Wittgenstein. On the Availability of Hans Frei’s Later Theology,
in: Modern Theology 23 (2007), 393-413.

Springs, Jason A.: Toward a Generous Orthodoxy: Prospects for Hans Frei’s Postliberal Theology,
Eugene/Oregon 2010.

Storm, Jason Ananda Josephson: A Theosophical Discipline: Revisiting the History of Religious Studies,
in: Journal of the American Academy of Religion 89 (2021), 1153 -1163.

Tolstoi, Leo: Antwort an den heiligen Synod, in: Christliche Welt 16 (1902), 105-110.

Vinten, Robert: Was Wittgenstein a conservative philosopher?, in: Ders.: Wittgenstein and the Social
Sciences, London 2020, 69 - 86.

Weiberg, Anja: Wittgenstein und Tolstoi, in: Esther Heinrich-Ramharter (Hrsg.): Religionsphilosophie
nach Wittgenstein. Sprachen und Gewissheiten des Glaubens, Heidelberg 2022, 127 -164.



	Andreas Krebs
	„[I]‌ch sehe jedes Problem von einem religiösen Standpunkt.”
	Gibt es eine religiöse Fortschrittskritik bei Wittgenstein?
	1 Fortschrittskritik und „religiöser Standpunkt”
	2 Eine christlich-konservative Fortschrittskritik?
	3 Exkurs: Grenzen von Wittgensteins Verständnis des Christentums
	4 Wittgenstein verstehen
	Literatur



