Ilse Somavilla
Wozu Philosophie und Kunst in Zeiten der
Unkultur?

Abstract: Why Art and Philosophy in Times of Cultural Decadence (“Unkultur”)?
Starting from Wittgenstein’s critical remarks on modern civilization in the preface
of the Philosophical Investigations, I will discuss the reasons which might have led
to his critical, even pessimistic view of his time. These reasons are to be found in
an ever-increasing and unscrupulous striving for progress and profit while lacking
any ethical consciousness, let alone any religious awareness. In order to present
my assumptions, I will discuss the example of a letter-fragment presumably writ-
ten by Wittgenstein in 1925. In this text his very personal and pessimistic attitude
towards both culture and science of modern civilization is more than obvious. At
the same time Wittgenstein emphasizes the significance of real “Geistigkeit” which
he associates with white and pure light, thus with “transparency”. In this sense he
distinguishes between those people who engage in art or science in a superficial
way, unaware of an ethical and religious consciousness, and those who create
their works in view of something higher viz the so-called “pure” light — in other
words “sub specie aeternitatis”. In view of the decline of culture and thus lack
of truthfulness and authenticity, the question arises as to whether art and philos-
ophy can contribute to a change of mankind by realizing the significance of ethics
in their way of life.

1 Einleitung

Am 6.11.1930 schrieb Wittgenstein im Ms 109:

Zu einem Vorwort:

Dieses Buch ist fiir diejenigen geschrieben, die dem Geist in dem es geschrieben ist freundlich
gegentiberstehn. Dieser Geist ist, glaube ich, ein anderer als der der grofien europdischen &
amerikanischen Zivilisation. Der Geist dieser Zivilisation dessen Ausdruck die Industrie, Ar-
chitektur, Musik der Faschismus & Socialismus der Jetztzeit ist, ist ein dem Verfasser fremder &
unsympathischer Geist. Dies ist kein Werturteil.

Nicht als ob ich nicht wiifdte dafl was sich heute als Architektur ausgibt nicht Architektur ist &
nicht als ob er dem was moderne Musik heif3t nicht das grofite MifStrauen entgegenbrachte
(ohne ihre Sprache zu verstehen), aber das Verschwinden der Kiinste rechtfertigt kein ab-

Dr. Ilse Somavilla, Universitat Innsbruck, Forschungsinstitut Brenner-Archiv, Josef-HirnstraRe 5-7,
6020 Innsbruck, Ilse.Somavilla@uibk.ac.at

3 Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist

lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https:#doi.org/10.1515/witt-2025-0014



306 —— Ilse Somavilla

sprechendes Urteil iiber eine Menschheit. Denn echte & starke Naturen wenden sich eben in
dieser Zeit von dem Gebiet der Kiinste ab & anderen Dingen zu & der Wert des Einzelnen
kommt irgendwie zum Ausdruck. Freilich nicht wie zur Zeit einer Grofien Kultur. Die Kultur ist
gleichsam eine grofle Organisation die jedem der zu ihr gehort seinen Platz anweist an dem er
im Geist des Ganzen arbeiten kann und seine Kraft kann mit gewissem Recht an seinem Erfolg
im Sinne des Ganzen gemessen werden. Zur Zeit der Unkultur aber zersplittern sich die Kréfte
und die Kraft des Einzelnen wird durch entgegengesetzte Krafte & Reibungswiderstande
verbraucht & kommt nicht in der Lange des durchlaufenen Weges zum Ausdruck sondern
vielleicht nur in der Warme die er beim Uberwinden der Reibungswiderstinde erzeugt hat.
[..]

Ist es mir so klar daf} das Verschwinden einer Kultur nicht das Verschwinden menschlichen
Wertes bedeutet sondern blof§ gewisser Ausdrucksmittel dieses Werts so bleibt dennoch die
Tatsache bestehen dafd ich dem Strom der Européischen Zivilisation ohne Sympathie zusehe,
ohne Verstdndnis fiir die Ziele wenn sie welche hat. Ich schreibe also eigentlich fiir Freunde
welche in Winkeln der Welt verstreut sind. (Ms 109: 204-206; zit. nach VB 2004: 8-9.)

Wittgensteins Kritik an der modernen Zivilisation richtete sich vor allem an deren
Fortschrittsglauben, verbunden mit dem Konstruieren eines immer komplizierte-
ren Gebildes, wobei selbst die Klarheit nur diesen Zwecken diente, wihrend er
géanzlich andere Ziele verfolgte und Klarheit, Durchsichtigkeit ihm ,Selbstzweck*
war (Ms 109: 207, zit. nach VB 2004: 9).

Und in einem 18 Jahre spateren Entwurf zum Vorwort der Philosophischen
Untersuchungen notierte Wittgenstein am 8.1.1948:

Nicht ohne Widerstreben iibergebe ich das Buch der Offentlichkeit. Die Hande, in die es ge-
raten wird, sind zumeist nicht diejenigen, in denen ich es mir gerne vorstelle. Moge es — das
wiinsche ich ihm — bald génzlich von den philosophischen Journalisten vergessen werden, & so
vielleicht einer edlern Art von Lesern aufbewahrt bleiben. (Ms 136: 81a; zit. nach VB 2004: 75.)

Unter der ,Offentlichkeit, die Wittgenstein in seinem Vorwort ansprach und of-
fenbar fiirchtete, ist die Gesellschaft der Zeit geistiger Verarmung zu verstehen:
Eine Zeit der ,,Unkultur, in der auf ricksichtslose Art und Weise wirtschaftliche
Interessen im blinden Glauben an Fortschritt verfolgt werden, die Gier nach Profit
alle anderen Bereiche, vor allem die des Geistes und der Kultur, verdrangen. Es sind
distere und durftige Zeiten, in denen die Frage und Suche nach einem ,erlgsenden
Wort“ berechtigt ist. Einem Wort, das die Dunkelheit der Unkultur zu erhellen
vermag.

Im Anklang an Friedrich Holderlins Frage ,wozu Dichter in diirftiger Zeit?«!
kann man die Frage nach der Bedeutung des ,erlésenden Wortes“ eines Philoso-
phen — sprich Wittgenstein — stellen. Holderlin, der sich seiner Umgebung — den

1 Siehe Hoélderlins Elegie ,Brod und Wein®, 7. Strophe. In: Holderlin 2020: 47.



Wozu Philosophie und Kunst in Zeiten der Unkultur? == 307

Deutschen — entfremdet fiihlte, statt einem Sinn fiir Geist und Kultur, nur an
egoistischen Bediirfnissen wie Zweck und Nutzen interessierte, jeden gottlichen
Gefiihls unfahige ,Barbaren“ (Hélderlin 1980: 171) unter seinen Zeitgenossen fand,
tradumte von der Kultur der Antike und war Uberzeugt, dass nur Kunst und Reli-
giositit eine Anderung in den Menschen bewirken kénne. Davon ausgehend kann
Wittgensteins Kritik an der Unkultur seiner Zeit und die Moglichkeit eines ,erlo-
senden Wortes“ durch Philosophie, Kunst, Ethik und Religiositdt mit Holderlins
Gedanken verglichen werden.

In meinem Beitrag geht es zunéchst darum, die philosophische wie auch
ethisch-religiése Bedeutung des in Wittgensteins Schriften vorkommenden Begriffs
des ,erlosenden Wortes“ zu kldren zu versuchen. In Zusammenhang mit seiner
kritischen Haltung gegentiber der Kultur bzw. ,Unkultur der modernen Zivilisa-
tion soll ein von ihm verfasstes Gleichnis {iber das Dasein der Menschen in einer
roten Glasglocke erdrtert werden (vgl. LS 2004).

Davon ausgehend sind die Griinde fiir seine Kritik an der Unkultur der mo-
dernen Zivilisation zur Diskussion zu stellen, die meines Erachtens unter anderem
an einem fehlenden ethischen Anspruch im Leben und Handeln der Menschen zu
suchen sind. Und es stellt sich die Frage, ob Kunst und Philosophie zu einem ethi-
schen Bewusstsein des Menschen beitragen konnten. Einem Bewusstsein, das in der
europdischen und amerikanischen Zivilisation abhandengekommen zu sein
scheint.

2 Das erlosende Wort

Wie aus Wittgensteins Schriften bekannt, kommt der Begriff des erlésenden Worts
erstmals im verschliisselten Teil der Kriegstagebiicher von 1914-1916 vor — auf der
linken Seite des Ms 102. Dort heifst es: ,Aber noch immer kann ich das eine erlo-
sende wort nicht aussprechen. Ich gehe rund um es herum & ganz nahe aber noch
konnte ich es nicht selber erfassen!!“ (Ms 102: 23v; 21.11.1914) Und einen Tag spater:
»Das erlosende wort nicht ausgesprochen. Gestern lag es mir einmal ganz auf der
zunge. Dann aber gleitet es wieder zurtick — .“ (Ms 102: 24v; 22.11.1914)

Erst am 20.1.1915 bemerkt er im philosophischen und in Normalschrift ge-
flihrten Teil: ,,Das erlésende Wort — ?!“ (Ms 102: 62r), wobei dies als blofie Frage nach
einer Reihe von philosophischen Uberlegungen tiber logische Begriffe, u.a. zur
allgemeinen Bedeutung der Satzform, steht.

Wahrend der Kriegsjahre erhélt das erlésende Wort eine zweifache Bedeutung:
zum einen in philosophischer Hinsicht in der Suche nach Losung in seinen Ge-
danken uber philosophische Probleme, zum anderen in religiéser Hinsicht als so-
genannte ,Erlosung‘ durch Antwort auf ethisch-moralische Fragen.



308 —— IIse Somavilla

Auch in spéteren Jahren taucht der Begriff des erlésenden Wortes mehrmals
auf — diesmal vor allem in Zusammenhang mit der Philosophie als deren Aufgabe,
das erlosende Wort zu finden, dabei inhaltlich wie auch formal: d.h. in der Suche
nach dem richtigen, addquaten Wort, um Klarheit, Erhellung in philosophische
Probleme zu bringen (vgl. Ms 107: 114).

Bei Einsicht in Wittgensteins Nachlass wird eine geradezu besessene Verfol-
gung der idealen Ausdrucksweise deutlich, um zu einer Losung in der Auseinan-
dersetzung mit philosophischen Problemen zu kommen — um das Wort zu finden,
»das uns endlich erlaubt, das zu fassen, was bis dahin, ungreifbar, unser Bewusst-
sein belastet hat“ (vgl. Ts 213: 409).

In diesen Bemerkungen ist der Begriff des erlosenden Wortes vor allem
sprachlich zu verstehen — d.h. als der Ausdruck, ein philosophisches Problem mit
den richtigen Worten zu erfassen und zu beschreiben, doch noch nicht eine Lésung
des Problems zu erreichen — geschweige denn eine ,Erlosung‘. Diese kann — wie in
den Kriegstagebtichern — eher in Verbindung mit einer Erlésung in der Suche nach
Antwort auf ethisch-moralische Fragen gesehen werden. ,Erlosung‘ im Philoso-
phieren in Wittgensteins spateren Jahren ist hingegen als das Ziel, ,Friede in den
Gedanken*® zu finden, zu verstehen, in anderen Worten, als die Féahigkeit, mit dem
Philosophieren aufthéren zu kdnnen, wann er wolle, um die Philosophie zur Ruhe zu
bringen, damit sie nicht weiter ,von Fragen gepeitscht“ werde, ,die sie selbst in
Frage stellen® (Ts 213: 431).

Abgesehen davon betonte Wittgenstein ja, philosophische Probleme nicht 1dsen
zu konnen, sondern sprach vielmehr von einer ,Auflésung’, einem Verschwinden
der Probleme, die — in persénlich-ethischer Hinsicht — nur durch eine Anderung im
Leben bewirkt werden konne.*

Die Aufgabe der Philosophie, in Zeiten der ,,Unkultur“ das erlésende Wort zu
finden, bedeutet, die richtigen Worte in der ,Finsternis dieser Zeit“ (PU 1990: Vor-
wort) zu finden, um ein Umdenken — eine Anderung — zu bewirken: eine Anderung
durch Hinflihrung zu geistigen Werten und Loslosung von materiellen Interessen,
eine Hinfiihrung zu Wahrhaftigkeit durch Mut zur Selbsterkenntnis und Bereit-
schaft zu fortlaufender Verdanderung. Die Zeit der modernen Zivilisation in ihrem

2 Vgl. des Weiteren: ,Der Philosoph liefert das Wort, womit ich die Sache ausdriicken und un-
schadlich machen kann.“ (Ts 213: 409)

3 ,Friede in den Gedanken. Das ist das ersehnte Ziel dessen, der philosophiert.“ (Ms 127, 41v, 4.3.
1944; zit. nach VB 2004: 50.)

4 Vgl. dazu Ms 118:17r; 27.8.1937; zit. nach VB 2004: 31: ,,Die Losung des Problems, das Du im Leben
siehst, ist eine Art zu leben, die das Problemhafte zum Verschwinden bringt. Daf8 das Leben pro-
blematisch ist, heif3t, dafd Dein Leben nicht in die Form des Lebens pafit. Du mufdt dann Dein Leben
verandern, & pafit es in die Form, dann verschwindet das Problematische.“



Wozu Philosophie und Kunst in Zeiten der Unkultur? == 309

rastlosen Streben nach Fortschritt hat an diesen Werten eingebiifst und Wittgen-
stein fiihlte sich in dieser Welt einsam, isoliert, der Diskrepanz zwischen seinem
Denken und dem seines Umfelds schmerzhaft bewusst. In dhnlicher Weise, wie er
sich wahrend der Kriegsjahre von der Roheit der Kriegskameraden mit Entsetzen
abwandte und diese Zeit nur im Festhalten am Geistigen — in einem Leben der
Erkenntnis — tiberstand, so mag ihn in spateren Jahren die Oberflachlichkeit und
Gleichgtiltigkeit der ihn umgebenden Menschen abgestofien haben. Dabei war ihm
auch der ,typische[] westliche[] Wissenschaftler fremd — im Bewusstsein, dass
dieser ,,den Geist, in dem [er] schreibe“, nicht verstiinde (Ms 109: 212; zit. nach VB
2004: 9). Der Geist, in dem Wittgenstein schrieb, war an einem Ethos orientiert, das
seinesgleichen sucht. Einem Ethos mit dem Anspruch an Vollkommenheit — im
Schreiben wie auch im Leben, in ethischer und religiéser Hinsicht. Dies in einer
Intensitat, die ihn zeitweise an den Rand des Wahnsinns zu fithren schien, wie aus
seinen Tagebuchaufzeichnungen in Skjolden 1936/1937 hervorgeht (vgl. DB 1997:
143-243). An seine Grenzen zu gehen, diese trotz der Gefahr eines Scheiterns
uberschreiten zu versuchen, erinnert an die Rede von Ingeborg Bachmann fiir die
Kriegsblinden anlésslich der Verleihung des Horspielpreises (vgl. Bachmann 1978:
454 -456).

In diesem Zusammenhang sei auf ein, vermutlich im Jahre 1925 verfasstes,
Brief-Fragment hingewiesen, in dem Wittgenstein, wie erwahnt, das Dasein der
Menschen mit einem Dasein in einer roten Glasglocke vergleicht, in der sie in ei-
nem, von Wissenschaft und Kunst rotlich gefarbten bzw. geblendeten, begrenzten
Raum leben (vgl. LS 2004).

3 Das Gleichnis von der roten Glasglocke

Mit diesem Gleichnis zeichnet Wittgenstein ein anschauliches Bild der modernen
Zivilisation, wobei seine Kritik an Kunst und Wissenschaft seiner Zeit deutlich zum
Ausdruck kommt. Im Gegensatz zu seinen Bemerkungen in philosophischen
Schriften und Diskussionen geht aus diesem Text seine ganz personliche Einstellung
zu Wissenschaft, Kunst und Religion hervor, wobei die Bedeutung der Religion klar
zutage tritt. Wahrend er unter Kultur offenbar Kunst und Wissenschaft versteht,
sieht er Religion nicht als Teil der Kultur, sondern als aufSerhalb ihrer stehend, eine
Sonderstellung einnehmend. Und obwohl er die verschiedenen Kulturen dem Be-
reich des Geistigen zuordnet, bedeuten sie fiir ihn nur eine Art Ersatz fiir Religion.
Nur diese mache das wirklich Geistige aus. Dementsprechend wird das ,reine
geistige“ Ideal mit weifem Licht assoziiert, die Ideale der verschiedenen Kulturen
hingegen mit den gefarbten Lichtern, die entstehen, wenn das reine Licht durch
geféarbte Glasscheiben scheint. Allein mit diesem Vergleich wird die matte und triibe



310 —— Iise Somavilla

Existenz von Kunst und Wissenschaft im Gegensatz zum Licht wahrer Geistigkeit
angedeutet. Solange eine Kulturepoche bestehe und dem Menschen etwas zu geben
fahig sei, halte der Mensch diese fiir das Wahre, Absolute — fiir das Licht — nicht
wissend, dass Kultur im Grunde nur ein Abglanz eines dariiberstehenden Lichtes,
des wirklich Geistigen, sei (vgl. Somavilla 2004a: 65). Mit dem Ende einer jeden
Kulturepoche erweise sich die Begrenztheit einer Kultur im Gegensatz zu eigent-
licher Geistigkeit bzw. zum ,reinen und wahren (religiésen) Licht‘. Wittgensteins
Gedanken tiber das Dasein der Menschen in einer Kultur ohne Religion kommen
den Aufzeichnungen Ferdinand Ebners nahe, der von einem ,Traum vom Geist*
und der damit verbundenen ,Icheinsamkeit des menschlichen Bewusstseins
spricht (Ebner 1963: 89). Der religiose Mensch, so Ebner, misse sich davon befreien,
d.h. aus der reflexiven Haltung des Ichs, des blofien ,Traumens vom Geist‘ in eine
direkte Beziehung zur eigentlichen Realitdt des geistigen Lebens treten. Im Sinne
Wittgensteins — und bezogen auf seine Metapher der Glasglocke — verhalt sich die
Unterscheidung zwischen getriibtem und reinem geistigem Licht wie Ebners Un-
terscheidung zwischen Traum vom Geist und Realitdt des Geistes (vgl. Somavilla
2004a: 65f.).

Und um auf Platons Hohlengleichnis hinzuweisen (vgl. Platon 1958: 224 -227
[514a-517a]): Wo die in dunkler Hohle Lebenden noch nie das Tageslicht erblickt
haben, dieses aber nicht vermissen, da sie ihr Dasein und die daraus erwachsende
Sicht der Dinge fiir die wahre halten, so betrachten die in ihrer jeweiligen Kultur-
epoche sich Befindenden diese fiir etwas Grofses und Wahres, nicht ahnend, dass es
Hoheres und Vollkommeneres gabe. Der Unterschied zwischen wahrer und falscher
Erkenntnis bzw. zwischen Sein und Schein wird von Wittgenstein auf den Unter-
schied zwischen religiéser und kulturbezogener Betrachtung des Daseins tibertra-
gen: Wahrend der sich in einer bestimmten Kultur befindliche Mensch das Dasein
durch rosa getrubtes Licht betrachte, erkenne der religiose diese in reinem, klarem,
ungetriibtem Licht (vgl. Somavilla 2004a: 67).

Irgendwann, so Wittgenstein, werde der Mensch in der Glasglocke jedoch an die
Grenze des Raumes kommen, da sein Raum nur ein Teil des eigentlichen Raumes ist.
Und nun gibt es verschiedene Arten der Auseinandersetzung mit dieser Grenze. Das
heifdt, manch einer der Menschen wird an die Grenze stofien, kann das Glas aber
nicht durchbrechen, was zu einem Zustand der Resignation und in der Folge zu
Melancholie und Humor fiithrt, wobei Wittgenstein diese Begriffe von den Begriffen
Jtraurig’ und ,lustig‘ unterscheidet.

Ein anderer Mensch st6fst zwar an die Umgrenzung des Raumes, erkennt diese
aber nicht als Umgrenzung und lebt weiter wie vorher (vgl. LS 2004: 44).

Ein dritter Mensch aber will unbedingt an das Licht heran und durchbricht das
Glas. Dies sei die richtige Auseinandersetzung mit der Grenze, denn nun werde
dieser Mensch religios, worunter eine radikale Anderung in dessen Leben, eine



Wozu Philosophie und Kunst in Zeiten der Unkultur? = 311

Umkehr als Folge der Erkenntnis des Wahren bzw. des eigentlichen ,Lichts‘, des
Weiteren die Einsicht der Grenzen von Kultur und Wissenschaft zu verstehen ist.
Und wie vorhin erwahnt, unterscheidet Wittgenstein bewusst zwischen Religion
einerseits und Kultur wie auch Wissenschaft andererseits. Seine pessimistische
Haltung hangt offenbar mit dem Ende der abendlédndischen Kultur zusammen, das
er mit Beginn des 19. Jahrhunderts sieht, als die Menschheit an die Grenze dieser
Kultur gestofen war, wobei Parallelen mit Oswald Spengler sichtbar werden (vgl
Spengler 1963). Dieser betrachtet den Zustand, in dem sich die abendléndische
Kultur kurz vor ihrem Untergang befindet, als einen Zustand zivilisatorischer De-
kadenz und sieht in dieser Kiinstlichkeit Erstarrung und Materialismus — im
Grunde den Tod der Kultur. Abgesehen davon gibt es in Wittgensteins Nachlass
weitere Bemerkungen, die dhnliche Gedanken wie jene Spenglers aufweisen: So
vergleichen beide die Kulturentwicklung mit dem Leben eines Organismus und
hegen eine dunkle Ahnung fiir Zukinftiges (vgl. Kienzler 2013: 317-336). Wittgen-
stein stand Spengler aber auch kritisch gegeniiber,” obwohl er diesen als einen der
Denker nannte, die ihn beeinflusst hétten (vgl. VB 2004: 16).

Im Hinblick auf das Gleichnis von der roten Glasglocke wird mit dem Ende
einer Kulturepoche die Begrenztheit von Kultur im Gegensatz zu eigentlicher
Geistigkeit bzw. zum reinen und wahren Licht deutlich. Und nun stelle sich die
ysaure ein, worunter der Zustand der Melancholie und des Humors als Folge einer
nur ,seicht[en]“ Konfrontation mit der Grenze zu verstehen ist (LS 2004: 45).

Wittgensteins Beschreibung des menschlichen Daseins in einer Glasglocke ist
nicht nur als Metapher fiir die Grenzen menschlicher Errungenschaften auf dem
Gebiet der Kunst und Wissenschaft zu sehen, sondern auch als Metapher fur die
Unfreiheit des Menschen in einer bestimmten, doch begrenzten Kulturepoche. In
Zusammenhang mit der Unfahigkeit, dabei das wahre Licht zu erkennen, ist auf
Baruch de Spinoza zu verweisen, der in seiner Ethik von drei unterschiedlichen
Erkenntnisarten spricht (vgl. Spinoza 1976: 92). Das heifst, er unterscheidet zwischen
einer inaddquaten Betrachtungsweise des blofien Vorstellens und Meinens und der
addquaten Betrachtung, die eine rationale Betrachtung der Vernunft bedeutet; als
dritte Betrachtung nennt er die Betrachtung sub specie aeternitatis (vgl. Spinoza
1976: 95-98). Diese zeichnet das ,anschauliche (intuitive) selbst einleuchtende
Wissen“ aus (Spinoza 1976: 92) und bedeutet die hochste Erkenntnisweise, ndmlich
die Betrachtung unter dem Gesichtspunkt der Ewigkeit, die zu eigentlicher Tu-
gendhaftigkeit fithrt. Der Mensch, der diese Stufe der Erkenntnis erreicht, erkennt

5 Vgl. DB 1997: 19, wo Wittgenstein schreibt, es sei schade, dass Spengler nicht bei seinen guten
Gedanken geblieben, sondern weitergegangen sei als er verantworten konnte: ,Allerdings ware
durch die grofiere Reinlichkeit sein Gedanke schwerer zu verstehen gewesen aber auch dadurch
erst wirklich nachhaltig wirksam.“



312 —— Ilse Somavilla

die Notwendigkeit aller Vorgdnge in der Welt als Ausdruck der in der Natur wir-
kenden gottlichen Ordnung — der ,ewigen Gottesnatur selbst“ (Spinoza 1976: 97). In
der Erkenntnis dieser Notwendigkeit der Annahme allen Geschehens, auch des
Leids, liegt die eigentliche Freiheit des Menschen.

Der nur mit Kultur und Wissenschaft befasste Mensch ist unfahig, sich zu einer
Betrachtung mit Blick auf das Ewige bzw. zu einer im Sinne Spinozas hdchsten
Erkenntnis zu erheben und bleibt gefangen wie in einer Glasglocke, gehindert, in
die Freiheit zu gelangen. Insofern jede Kulturepoche nur ein Teil des Raumes ist, den
Wittgenstein als das Licht bezeichnet, sei auf Tractatus, 6.45 hingewiesen, wo es
heifdt: ,Die Anschauung der Welt sub specie aeterni ist ihre Anschauung als — be-
grenztes — Ganzes.“ Denn es ist ja gerade die Betrachtung sub specie aeternitatis, die
zur Erkenntnis des Wahren und Wesentlichen im Gegensatz zur Welt als ,be-
grenztes Ganzes“ fiihrt — auf das Dasein in der roten Glasglocke bezogen, zum
reinen Licht des ganzen Raumes.

Der bedeutende Mensch habe zwar immer mit dem Licht zu tun - so Witt-
genstein —, lebt er aber inmitten einer Kultur, so hat er es nur mit dem gefarbten,
nicht mit dem reinen geistigen Licht zu tun. Kommt er an die Grenze der Kultur, so
ist die Intensitat seiner Auseinandersetzung mit dieser Grenze entscheidend (vgl. LS
2004: 45). D.h., setzt er sich nur auf oberflichliche, seichte Art damit auseinander, so
erzeugt er nur Werke des Talents, nicht aber die eines Genies. Nur in intensivster
Auseinandersetzung mit der Grenze im Sinne einer Uberschreitung, um an das
reine Licht zu gelangen, entstehen geniale Werke — Werke, die von Dauer sind.

4 Wittgensteins Kritik am Fehlen einer ethisch-religios
bestimmten Auseinandersetzung mit Philosophie und Kunst

Bei seinen Zeitgenossen vermisst Wittgenstein die Fahigkeit, sich mit der Grenze
einer Kultur auf intensive Weise auseinanderzusetzen. Des Weiteren beklagt er
deren Unfahigkeit zu leiden aufgrund von dekadenter Verweichlichung (vgl. Ms 137:
42a; 30.5.1948; VB 2004: 81) sowie den fehlenden Mut, sich mit den eigenen Unzu-
langlichkeiten auf ernsthafte Weise zu befassen Diese durch Hinabsteigen in die
eigenen Tiefen zu erkennen und zu akzeptieren, sei Voraussetzung fiir Wahrhaf-
tigkeit in jedem kuinstlerischen Prozess. Die eigenen Schwachen zu leugnen oder zu
ignorieren fithre hingegen zu einer oberflachlichen Auseinandersetzung mit der
jeweiligen Materie — zu einem ,loss of problems®, einem ,Problemverlust, den
Wittgenstein an den Philosophen seiner Zeit (u.a. an Bertrand Russell und H.G.
Wells) konstatierte (Ts 211: 593). Fiir sie gebe es keine tieferen Probleme, weshalb die
Welt weit und flach werde (vgl. Z 1990: 456). Daher riet er mehreren Freunden, sich



Wozu Philosophie und Kunst in Zeiten der Unkultur? == 313

im Denken nicht zu schonen. ,,Go the bloody hard way“® sagte er zu Rush Rhees oder

zu Norman Malcolm: ,You can’t think decently if you don’t want to hurt yourself.*”
Es kommt darauf an, sein AufRerstes zu geben und sich gleichzeitig seiner
Grenzen bewusst zu sein. Das bedeutet, nie ein Wissen vorzutauschen, sondern vor
den Zuhorenden seine Zweifel als Zweifel vorzutragen, sozusagen vor ihnen an den
Problemen zu ,nagen‘, wie es George Edward Moore getan hdatte Denn nur durch
sinnere Wahrheit“ konne man anderen zu grofierer Wahrheit verhelfen.®
Am 19.2.1938 schrieb Wittgenstein:

Sich tber sich selbst beltigen, sich tiber die eigene Unechtheit beltigen, muf$ einen schlimmen
Einfluf auf den Stil haben; denn die Folge wird sein, daff man in ihm nicht Echtes von Falschem
unterscheiden kann. So mag die Unechtheit des Stils Mahlers zu erkléren sein & in der gleichen
Gefahr bin ich.

Wenn man vor sich selbst schauspielert, so muf3 der Stil davon der Ausdruck sein. Er kann
nicht der Eigene sein. Wer sich selbst nicht kennen will der schreibt eine Art Betrug. Wer in
sich selbst nicht hinunter steigen will, weil es zu schmerzhaft ist, bleibt nattirlich auch mit dem
Schreiben an der Oberfldche. (Ms 120: 72v)

Wittgensteins Streben nach Wahrhaftigkeit und Vervollkommnung im Leben wie
im Schreiben &ufSert sich in unermiidlicher Arbeit an der eigenen Sicht- und
Denkweise gegeniiber philosophischen Problemen, dabei als Arbeit an sich selbst.’
Dieses Bemithen wird nicht nur inhaltlich, sondern auch formal sichtbar: an un-
entwegten Anderungen, Streichungen und Uberarbeitungen seiner Texte, der Set-
zung mehrerer Varianten von Wortern und Sitzen, um fiir seine Gedanken die
bestmdgliche Ausdrucksweise zu finden. Denn Stil, so betonte er, sei ,,die allgemeine
Notwendigkeit sub specie aeterni gesehen® (DB 1997: 28).

Den hohen Anspruch in seiner Arbeit sah er darin, diese fiir ,,etwas noch ho-
heres zu opfern“; ihre Hohe erhalte sie dadurch, dass er sie ,,in die wahre Héhenlage
im Verhdaltnis zum Ideal“ stelle (DB 1997: 205). Denn: ,Das Licht der Arbeit ist ein

6 Rhees 1969: 169, zit. nach Citron 2019: 1; vgl. dazu auch Somavilla 2021: 449.

7 Siehe Wittgensteins Brief an Norman Malcolm vom 16. November 1944: ,But anyway, if we live to
see each other again let’s not shirk digging. You can‘t think decently if you don’t want to hurt yo-
urself. I know all about it because I am a shirker.“ (MAM 1984: 93f)

8 Vgl. dazu Wittgensteins Brief vom 10.2.1937 an Ludwig Hénsel in CLH 1994: 142-144.

9 ,Die Arbeit an der Philosophie ist — wie vielfach die Arbeit in der Architektur — eigentlich mehr
die Arbeit an Einem selbst. An der eignen Auffassung. Daran, wie man die Dinge sieht. (Und was
man von ihnen verlangt.)* (VB 2004: 24). Vgl. auch Wittgensteins Brief an Bertrand Russell (ver-
mutlich um Weihnachten 1913 geschrieben), in CC 1995: 65f.: ,Wie kann ich Logiker sein, wenn ich
noch nicht Mensch bin! Vor allem muf$ ich mit mir selbst in’s Reine kommen!“. Im Bemiihen um
persénliche Besserung half ihm William James* Varieties of religious experience (vgl hierzu den Brief
an Russell vom 22.6.1912, in CC 1995: 14).



314 —— IIse Somavilla

schones Licht, das aber nur dann wirklich schon leuchtet, wenn es von noch einem
andern Licht erleuchtet wird.“ (Ms 157a: 67v)

Das Streben nach Klarheit, nach ,Transparenz“ durch intensive Auseinander-
setzung mit philosophischen Problemen im Licht von etwas Hoherem, fithrt zum
Bewusstsein der eigenen Grenzen — der Sprache und Erkenntnis — und in der Folge
zu einer Haltung der Demut statt der ihm verhassten intellektuellen Uberheblich-
keit und Eitelkeit. Bescheidenheit und Demut sah Wittgenstein verbunden mit Re-
ligiositdt wie auch mit Wahrhaftigkeit, die in einem glaubwtiirdigen Werk sichtbar
sein miisse. Beethoven, so Wittgenstein, erfiille diesen Anspruch, seine Musik sei
»ganz wahr*, da er das Leben sehe, wie es sei, um es dann zu erheben. Er sei ,ganz
Religion & gar nicht religiése Dichtung®. Darum konne er in ,wirklichen Schmerzen
trosten wenn die Andern versagen & man sich bei ihnen sagen muf3: aber so ist es ja
nicht“. Beethoven wiege ,in keinen schonen Traum ein sondern erlost die Welt
dadurch dafl er sie als Held sieht, wie sie ist.“ (DB 1997: 72)

Beethovens Musik entsprach somit Wittgensteins Vorstellung von einer ernst-
haften Auseinandersetzung mit wesentlichen Fragen des menschlichen Daseins in
Anbetracht von jenem reinen, geistigen Licht, womit der im Gleichnis von der roten
Glasglocke angesprochene Gegensatz zwischen Kunst und Religiositat iiberwunden,
widerlegt zu sein scheint.

Beethoven nennt Wittgenstein auch als einen der Wenigen, die an die ,Pro-
bleme der Abendldndischen Gedankenwelt [...] herangekommen® seien — an Pro-
bleme, an die er selbst nie herankomme. Diese Probleme, so diinkt ihm, seien
wahrscheinlich fir die abendldndische Philosophie verloren, da niemand da sei,
»der den Fortgang dieser Kultur als Epos“ empfinde, also beschreiben konne. Sie sei
nur mehr ein Epos fiir denjenigen, der sie ,von aufSen“ betrachte — was Beethoven
vorausschauend getan hétte, wie auch Spengler einmal angedeutet habe. Die Zivi-
lisation, so Wittgensteins Vermutung, miisse ,ihren Epiker voraushaben“ (Ms 110:
12f,; zit. nach VB 2004: 11f.).

Man konnte also sagen: Wenn Du das Epos einer ganzen Kultur geschrieben sehen willst so
muft Du es unter den Werken der Grofiten dieser Kultur also zu einer Zeit suchen in der das
Ende dieser Kultur nur hat vorausgesehen werden konnen, denn spéter ist niemand mehr da
es zu beschreiben. Und so ist es also kein Wunder wenn es nur in der dunklen Sprache der
Voraussicht geschrieben ist & fiir die Wenigsten verstandlich. (Ms 110:13;12.-16.1.1931; zit. nach
VB 2004: 12.)

Die Grofiten einer Kultur sind daher diejenigen, die sich mit der im Gleichnis von
der roten Glasglocke angesprochenen Grenze einer Kultur auf intensive Weise be-
fassen — des Endes dieser Kultur bewusst. Und insofern Kunst ohne Auseinander-
setzung mit letzten bzw. religiosen Fragen nicht ,ergreifen“ kénne, trifft sich
Wittgenstein ganz mit Holderlin, der am rationalen Denken und an der Irreligiositét



Wozu Philosophie und Kunst in Zeiten der Unkultur? == 315

seiner Zeit litt — einer, wie er es nannte, diirftigen Zeit. Seine Frage ,wozu Dichter*
ist mit der Frage ,wozu Philosophen® auf einer Ebene zu sehen und mit dem ,er-
losenden Wort“ mittels Dichtung sowie Philosophie zu beantworten. Einer Philo-
sophie und Dichtung in Auseinandersetzung mit dem reinen geistigen Licht durch
Durchbrechung des begrenzten, dieses Lichts entbehrenden Daseins. Nur dann
entstehen Werke, die ergreifen und von Dauer sind. ,Die Auseinandersetzung mit
dem Geist, mit dem Licht, ergreift®, so schreibt Wittgenstein am Ende seines Brief-
Fragments (LS 2004: 45). ,Was bleibt aber, stiften die Dichter“, konnte man mit
Holderlin sagen.*

Bei Einsicht in Wittgensteins Nachlass st6f3t man immer wieder auf die Meta-
pher des Lichts — als Voraussetzung fiir seine philosophische Arbeit, fiir Klarheit im
Denken, um die durch Misshrauch der Sprache entstandenen philosophischen
Probleme zu erkennen und zu erhellen. ,Der Gedanke, der sich an‘s Licht arbeitet®
(Ms 131:19, 11.8.1946; zit. nach VB 2004: 54), so beschreibt Wittgenstein den Prozess
seiner philosophischen Arbeit. Bereits in den Tagebiichern 1914—-1916 weist er im
kodierten Teil immer wieder auf die Bedeutung des Lichts hin — als Quelle der
Erleuchtung fiir seine philosophischen Gedankengédnge sowie fiir sein personliches
Streben nach Klarheit und Reinheit in ethisch-moralischer Hinsicht. Unter dem
Einfluss von Tolstois Kurzer Darlegung des Evangelium identifiziert Wittgenstein
das Licht mit Geist, wobei der Geist im Weiteren mit Gott identisch ist. Immer
wieder ruft er abwechselnd den Geist oder Gott um Hilfe in dem von ihm emp-
fundenen Dunkel und Unklaren personlicher und philosophischer Fragestellungen
an und dies hdufig auf einer Ebene mit der Suche nach dem erlésenden Wort. In
spateren Jahren steht das Licht weiterhin als geistiger Impuls bzw. als Inspiration
fiir sein Denken sowie als Metapher zur Beleuchtung philosophischer Probleme. Im
Zuge seiner Bemerkungen Uber das Aspektsehen schreibt er, wie eine stindig
wechselnde Sichtweise durch den Blick aus unterschiedlichen Perspektiven Licht
auf die Objekte des Philosophierens werfe und dabei neue Aspekte wahrgenommen
werden. Darin liegt ein entscheidender Schritt zum Philosophieren: an sich ,ge-
wohnliche“ Phdnomene, die uns nicht auffallen, kommen uns erst ,,in der seltsamen
Beleuchtung merkwiirdig vor, die wir auf sie werfen, wenn wir philosophieren® (Ms
146: 14v). Mit dem Bild des Beleuchtens greift Wittgenstein auf einen tatséchlichen
Vorgang der vom Lichte abhéngigen Wahrnehmung zurtick und verwendet dieses
Bild im tibertragenen Sinn fiir die philosophische Betrachtung der Dinge, die glei-
chermafien aus unterschiedlichen Blickwinkeln — wie Objekte unter wechselndem
Lichteinfall - sich dndern kann (vgl. Somavilla 2004h: 3691.).

10 Siehe sein Gedicht ,Andenken®, in Holderlin 2020: 99.



316 —— Iise Somavilla

Inmitten eines philosophischen Problems steckend stellt er einmal geradezu
verzweifelt die Frage: ,Du bist nicht aus dem Urwald draufSen; Du bist nur auf eine
Lichtung gekommen, und hast Du die iiberquert so fangt der Wald wieder an. O,
warum hast Du mich aus dem Wasser gezogen, nur um mich wieder hineinzu-
werfen?!“ (Ms 132: 162f.)

In der Bedeutung des Lichts fir eigentliche Tiefe kiinstlerischer Darstellung sei
auf Fernando Pessoa hingewiesen, der in seinen autobiographischen Schriften in
einer Metapher beschreibt, wie der Mensch gleich einem blinden Insekt gegen ein
verschlossenes Fenster stoft (vgl. Pessoa 2014: 18)."* Obwohl der Mensch instinktiv
Licht und Wérme tiber dem Glas verspilire, kdnne er es nicht sehen, da er dafiir
blind sei. Wie kann ihm nun die Wissenschaft helfen? — so Pessoas Frage. Indem er
bestimmte Eigenschaften wie Rauheit oder knotige Beschaffenheit des Glases ent-
deckt, doch dadurch dem Licht nicht ndher kommt. Und dhnlich dem von Witt-
genstein in seinem Gleichnis der Glasglocke beschriebenen Menschen, der durch
Durchbrechen der Glasglocke an das reine Licht gelangt und dadurch geniale Werke
schafft, so gelingt es laut Pessoa nur dem Poeten, sich durch das Glas an das Licht zu
kampfen. Er fiihle Warme und Freude dartiber, dass er sich tiber allen Menschen
befindet. Doch ist nicht auch er blind, um néher an die ewige Wahrheit zu gelangen,
so fragt sich Pessoa (vgl. ebd.), wobei er die Grenzen der Poesie, der Kunst an sich,
anzusprechen scheint. Wittgenstein hingegen ahnt einen Weg, sich dieser Wahrheit
zu ndhern — wenn auch nur durch eine Art mystische, in Sprache nicht mitteilbare
Erfahrung."? Eine Ahnung des Bereichs auRerhalb der Welt der Tatsachen, des
Bereichs der Ethik, Asthetik und Religion. Wihrend jeder Versuch einer verbalen
und wissenschaftlichen Erfassung zum Scheitern verurteilt ist, sieht Wittgenstein in
der Kunst die Mdglichkeit des Zeigens.

In der Philosophie war er von Anfang an bemiiht, dem ,Ausdruck der Gedan-
ken eine Grenze zu ziehen“ (LP 1990: Vorwort), distanzierte er sich von leeren
Worten — einem ,,Schwefeln“*® iiber Unantastbares, womit er Kierkegaards Worte
iber den Unterschied zwischen Schwétzen und Schweigen im Sinne von wesentli-
chem Reden und damit Voraussetzung fiir ethisch bestimmtes, wesentliches Han-
deln, einhielt (vgl. Kierkegaard 1914: 870). Auch in spateren Jahren ging es Witt-

11 Vgl. dazu nicht nur das Gleichnis von der roten Glasglocke, sondern auch die Metapher von der
Fliege im Fliegenglas (TS 227h: 190 / PU 1990: 309).

12 Siehe Wittgensteins Eintragung vom 7.7.1916: ,Ist nicht dies der Grund, warum Menschen, de-
nen der Sinn des Lebens nach langen Zweifeln klar wurde, warum diese Menschen dann nicht sagen
konnten, worin dieser Sinn bestand.“ (TB 1990, 7.7.16; vgl. auch TLP 1990: 6.521.)

13 So Wittgenstein in einem Brief an Ludwig von Ficker in CLF 1969: 35.



Wozu Philosophie und Kunst in Zeiten der Unkultur? == 317

genstein um Klarheit, um Durchsichtigkeit, um die durch einen Missbrauch der
Sprache hervorgerufenen philosophischen Konfusionen zu beseitigen."*

Waéhrend er dies zur Zeit der Abfassung des Tractatus im Streben nach einer
abstrakten Idealsprache versuchte, konnte sein neuer Umgang mit Sprache im
Gebrauch der spéteren Jahre als eine Art ,Wachruf“ in ,dirftigen Zeiten“ bzw. der
yFinsternis dieser Zeit“ gesehen werden — durch Hinfithrung zur Besinnung auf die
Kostbarkeit der Sprache und dartiber hinaus.

Laut Ingeborg Bachmann kann Literatur und Kunst nur durch Ernsthaftigkeit
und durch eine neue Art von Dichtung etwas bewirken: in einer Sprache, die die
Probleme der Menschheit darstelle, ohne sie beim Namen zu nennen bzw. ibliche
Phrasen zu verwenden (vgl. Bachmann 1983: 91).1% Eine neue Sprache miisse ,eine
neue Gangart haben, und diese Gangart hat sie nur, wenn ein neuer Geist sie be-
wohnt“ (Bachmann 2021: 20). Bachmann hoffte, dadurch zwar nicht alle, zumindest
aber einzelne Menschen zu erreichen und zu einem neuen Bewusstsein zu flihren
(vgl. Bachmann 1983: 139), um zu einer moglichen Verdnderung eines Teils der
Gesellschaft beizutragen. Die durch eine neue Sprache bewirkte Verdnderung sei
jedoch nur durch einen ,moralischen, erkenntnishaften Ruck“ gegeben (Bachmann
2021: 19). Im Sinne Wittgensteins durch eine von aller Phrasenhaftigkeit ,gereinigte*
Sprache, die sich an ethisch-dsthetischen Richtlinien orientiert. Auch darin ist ein
Bezug zu Bachmann festzustellen, die in ihren autobiographischen Aufzeichnungen
notierte: ,Je klarer wir uns ausdriicken, desto dichterischer werden wir sein.“
(Bachmann 2005: 9)

Bei Wittgenstein berithren sich Philosophie und Dichtung, seine Ndhe zum
Dichterischen lasst sich nicht tibersehen. Dies aber nicht im Sinne eines Schreibens
von Gedichten, sondern in einer Sprache, die in ihrer Klarheit und Prézision etwas
Dichterisches hat. Die Bedeutung von Literatur, insbesondere Lyrik, als auch Musik
und Kunst als Vermittler von Wesentlichem war ihm bewusst. Wie er selbst no-
tierte: ,Die Menschen heute glauben, die Wissenschaftler seien da, sie zu belehren,
die Dichter & Musiker etc, sie zu erfreuen. Dajfs diese sie etwas zu lehren haben;
kommt ihnen nicht in den Sinn.“ (Ms 162b: 60v; zit. nach VB 2004: 42.)

Dementsprechend nannte er Tolstoi und Dostojewski als die einzigen bedeu-
tenden religiosen Schriftsteller der letzten Zeit in Europa (vgl. MDN 1992: 149). Diese
veranschaulichen religiése Themen, die in einer Theorie nicht erfasst werden
konnen, sich aber in der Darstellung menschlichen Leidens und Handelns zeigen. Es

14 Vgl. dazu u.a. die Cambridge Lectures (Michaelmas Term 1930, Lecture B1, 21), wo Wittgenstein
die Aufgabe der Philosophie darin sieht, ,to tidy up our notions, to make clear what can be said
about the world“ (LWL 1980: 21).

15 Vgl. auch Bachmann: ,Fragen und Scheinfragen®, in Bachmann 2021: 9-27.



318 —— IIse Somavilla

ist der Ton, auf den es ankommt — wie u. a. in den Gedichten von Georg Trakl, deren
Ton Wittgenstein als Ton der ,wahrhaft genialen Menschen“ empfand, ohne die
Gedichte zu verstehen.'® Und das Gedicht ,Graf Eberhards Weiftdorn® von Ludwig
Uhland war fiir ihn ein Beispiel, das ,Unaussprechliche“ — unausgesprochen — zu
zeigen. Denn wenn man sich nicht bemtuhe, das Unaussprechliche auszusprechen,
so gehe nichts verloren, sondern ,,das Unaussprechliche ist, — unaussprechlich — in
dem Ausgesprochenen enthalten!“ (WE 2006: 24)

Literatur, Kunst und Musik vermitteln das Zeigende im Gegensatz zum Sagha-
ren, wissenschaftlich Belegbaren. Sie kénnen auf das durch Sprache und Wissen-
schaft nicht Erfassbare hinweisen, als eine Art Geste fungieren. Architektur, zum
Beispiel, sah er — sub specie aeternitatis gesehen — als ,,Geste“ des Ewigen, doch nur,
insofern sie etwas verherrliche (vgl. Ms 167: 10v, ca. 1947-1948; zit. nach VB 2004:
74).

Und wie bereits aus dem Tractatus bekannt, ist eine Betrachtung sub specie
aeternitatis als mystische Anndherung an das Unaussprechliche zu verstehen (vgl.
TLP 1990: 645). Als eine Betrachtung des sich Sprache und Wissenschaft Entzie-
henden, nur durch eine schweigende, dabei ethische Haltung erfahrbare. Dartiber
zu sprechen ist zum Scheitern verurteilt. Denn ,Sdtze konnen nichts Héheres aus-
driicken®, es gibt ,keine Sitze der Ethik“ (TLP 1990: 6.42).

In der Betrachtung sub specie aeternitatis richtet sich der Blick auf das Ewige,
daher Wesentliche, wahrend alles Nebensédchliche an Bedeutung verliert. In dieser
Betrachtung begegnen sich Kunst und Ethik bzw. das Kunstwerk und die Welt — als
der Gegenstand sub specie aeternitatis gesehen und das gute Leben sub specie
aeternitatis gesehen — wie es Wittgenstein bereits 1916 ausfiihrte (vgl. TB 1990: 7.10.
1916). Diese Betrachtung ist des Weiteren in Zusammenhang mit dem Staunen tiber
die Existenz der Welt zu sehen sowie mit dem Sinn des Satzes ,Nicht wie die Welt
ist, ist das Mystische, sondern dafs sie ist.“ (TLP 1990: 6.44)

Und auch in dieser Hinsicht — der respektvollen, von Staunen erfiillten Haltung
gegeniiber dem nicht sichtbaren Bereich als auch gegeniiber der phdnomenalen
Welt — scheint Wittgenstein sich vom Trend der modernen Zivilisation grundlegend
zu unterscheiden. Statt Respekt und Achtung stellte er mit Bedauern eine gleich-
gilltige Haltung gegeniiber der Grofie und Kostbarkeit des Kosmos fest. Und in
dhnlicher Weise, wie er auf die feinen Unterschiede und Nuancen in sprachlicher
Hinsicht aufmerksam zu machen versuchte, war es ihm ein Anliegen, auf die all-
taglichen, scheinbar unbedeutenden und daher nicht beachteten Erscheinungen
der Welt hinzuweisen (vgl. PU 1990: 129).

16 Siehe Wittgensteins Brief vom 29.11.1914 an Ludwig von Ficker, in CLF 1969: 22.



Wozu Philosophie und Kunst in Zeiten der Unkultur? == 319

L2Zum Staunen mufd der Mensch — und vielleicht Volker — aufwachen. Die
Wissenschaft ist ein Mittel um ihn wieder einzuschldfern“ (Ms 109: 200; 5.11.1930;
zit. nach VB 2004: 7), so Wittgenstein Anfang 1930 — zur Zeit seiner kritischen Be-
merkungen gegeniiber den Wissenschaften seiner Zeit, mit deren Anmafiung, alles
erklaren zu konnen und dabei die Ehrfurcht vor den Geheimnissen der Natur-
phédnomene zu verlieren. Als Folge des technischen Fortschritts der modernen Zi-
vilisation, der mit einer riicksichtslosen Ausbheutung der Natur einhergeht, bleibt
kein Raum fiir wahre Kultur und Geistigkeit, da das zweckbestimmte Vorgehen die
Klarheit des geistigen Blicks triibe, wie auch Edith Stein beklagte, die auf die Ge-
fahren des Uberschreitens der Grenzen wissenschaftlicher Erkenntnis und die in
der Folge willkiirliche und gierige Bemachtigung der Giiter der Erde hinwies (vgl.
Stein 1959: 30).

Das Streben nach technischer Perfektion bzw. ,skill“ statt kiinstlerischem
Ausdruck in der Kunst sah Wittgenstein offenbar als Zeichen von ,Unkultur®.
Ebenso wies er auf diese Gefahr in der Philosophie hin, in der der Nimbus verloren
gegangen sei:

The nimbus of philosophy has been lost. For we now have a method of philosophy, and can
speak of skilful philosophers. Compare the difference between alchemy and chemistry;
chemistry has a method and we can speak of skilful chemists. But once a method has been
found the opportunities for the expression of personality are correspondingly restricted. The
tendency of our age is to restrict such opportunities; this is characteristic of an age of declining
culture or without culture. A great man need to be no less great in such periods, but philosophy
is now being restricted to a matter of skill and the philosopher’s nimbus is disappearing. (LWL
1980: 21)

Die Tendenz des Kinstlers, in seinem Werk nach technischer Perfektion zu streben,
erachtet Wittgenstein als das Gegenteil von einem Kunstwerk als ,vollendete[m]
Ausdruck“?’, der nur durch ein Aufgehen im kiinstlerischen Prozess, in einem Akt
selbstvergessener Hingabe statt kithl berechnenden Gestaltens erreicht werden
kann. Dasselbe gilt fiir kalkuliertes, rationales, von Eitelkeit getragenes, auf ,skill“
beschranktes Philosophieren statt leidenschaftlicher Auseinandersetzung mit phi-
losophischen Problemen."® Insofern sah er sich selbst als einer, der gegen den Strom
schwimme, da seine Denkweise in seiner Zeit nicht gefragt sei (vgl. MDN 1992: 1201.).

17 ,Die Kunst ist ein Ausdruck. Das gute Kunstwerk ist der vollendete Ausdruck.“ (TB 1990: 19.9.
1916)

18 Bereits Russell stellte Wittgensteins leidenschaftliche Art des Philosophierens fest (vgl. Russells
Brief an Lady Ottoline Morrell in Monk 1992: 59f.) und fiir Paul Engelmann war Wittgenstein der
leidenschaftlichste Mensch, den er gekannt habe und der Tractatus ,beinahe das einzige grofie
philosoph. Werk®, das aus Leidenschaft gedacht sei (WE 2006: 150f.).



320 —— Ilse Somavilla

Mit seiner Art des Philosophierens — seiner von Achtsamkeit und Demut er-
flillten Haltung gegeniiber der Welt — nahm er eine einsame Stellung unter den
Philosophen seiner Zeit ein, deren Umgang mit Philosophie als ,philosophische
Unkultur“ bezeichnet werden kann. Das Gefiihl der Entfremdung war Wittgenstein
vor allem im Hinblick auf Kunst und Werte bewusst, womit er sich jeglicher Illu-
sionen beraubt sah (vgl. VB 2004: 91).

Und wiahrend er Geister tber dem ,Triimmerhaufen“ und schliefilich
~Aschenhaufen® der fritheren Kultur zu schweben ahnte (vgl. Ms 107: 230), sah er in
der grofistadtischen Zivilisation den Geist nur in einen Winkel gedriickt — der uiber

(vgl. DB 1997: 46).

5 Konklusion

Wittgensteins Kritik an der modernen Zivilisation und seine damit zusammen-
héngende pessimistische Haltung gegentiber Wissenschaft und Kunst hat seine
Wurzeln bereits im geistig-kulturellen Niedergang des fin de siécle, wobei er sich in
der Gesellschaft anderer Kritiker im Bereich der Dichtung, Architektur und Musik
befand — den Zeitgenossen Karl Kraus, Adolf Loos und Arnold Schénberg. Die dabei
erwachende Sensibilitit gegeniiber der Sprache wie insgesamt der Kunst fiihrte zu
einer neuen Art von Umgang in diesem Bereich. Als noch einschneidender ist je-
doch die Erfahrung des Ersten Weltkriegs zu betrachten, die in Wittgenstein Den-
ken zu einer vorher nicht dagewesenen Hinwendung zu einer religiésen Haltung
flihrte, wobei diese bekannterweise mit seiner ethisch-moralischen Ausrichtung in
engstem Zusammenhang zu sehen ist.”

Im Hinblick auf diese Betonung der Bedeutung von Ethik hinsichtlich der Le-
bensweise des Menschen wie auch hinsichtlich der Arbeit des Kiinstlers und Phi-
losophen ist seine Kritik an der modernen Zivilisation einschliefdlich des Wissen-
schaftlers zu verstehen, wo er diesen Anspruch vermisste. Den Zusammenhang
zwischen Ethik und Kunst und damit an der Orientierung sub specie aeternitatis sah
er nicht mehr gegeben, ebenso wie den damit verbundenen Zusammenhang zwi-
schen Ethik und Religion.

Denn die Bedeutung der Kunst — vorausgesetzt, es handelt sich um wahre Kunst —
sah Wittgenstein in der Fahigkeit, das nicht Saghare und Erklarbare zu zeigen,
wobei die ethische Dimension zutage tritt und sich der Satz aus dem Tractatus
,Ethik und Asthetik sind Eins“ (TLP 1990: 6.421) bestatigt.

19 Vgl. u.a. seine Auffassung von Ethik: ,Wenn etwas Gut ist so ist es auch Gottlich.“ (VB 2004: 5)



Wozu Philosophie und Kunst in Zeiten der Unkultur? = 321

Infolge der aus seiner Sicht fehlenden ethischen Haltung und der Irreligiositat
seiner Zeit ist daher sein Kulturpessimismus zu verstehen, wie er es auch im hier
erorterten Gleichnis von der roten Glasglocke zum Ausdruck bringt.

Und doch, so scheint es, bedarf es — trotz ihrer Grenzen — der Philosophie und
der Kunst, um die Finsternis dieser Zeit zu erhellen, die ,,Unkultur” zu bekdmpfen.
Mit dem Blick auf Hoheres — das ,Licht‘ im Sinne Wittgensteins — bedeutet das, die
uns auferlegten Grenzen zu Uberschreiten — ungeachtet der Gefahr; sich dabei zu
verletzen, in welcher Form auch immer. Denn im Mut, das scheinbar Unerreichbare
anzustreben — im Spannungsverhaltnis des Moglichen mit dem Unmdéglichen — liegt
der Weg zu eigentlicher Freiheit menschlichen Daseins. Im Hinblick auf die durch
Sprache und Wissenschaften nicht erkldrbaren Fragen konnten Kunst und Philo-
sophie im Sinne eines ,Zeigens auf diesen Weg hinweisen.

Trotz Zweifel an der Rolle des Dichters in diirftigen Zeiten, sah Holderlin diese
als des ,Weingotts heilige Priester (Holderlin 2020: 47) — in anderen Worten, als
Vermittler in der Hinfilhrung zu héheren Werten und damit Dichtung als eine
Moglichkeit, das ,erlosende Wort“ im Sinne einer Verbindung von Dichtung und
Religiositét zu finden.

Wittgenstein wiederum hoffte, dass es seiner ,Arbeit in ihrer Dirftigkeit und
der Finsternis dieser Zeit beschieden sein sollte, Licht in das eine oder das andere
Gehirn zu werfen“ — was ,,nicht unmadglich, aber freilich nicht wahrscheinlich“ sei
(PU 1990: Vorwort). Seine Unterscheidung zwischen Sagen und Zeigen kann auch im
Hinblick auf den Ubergang seiner anfangs analytischen Betrachtungsweise der Welt
im Tractatus zu einer intuitiven Haltung im Sinne eines unmittelbaren Verstehens
gesehen werden. Das heift, statt einer diskursiven und auf ,skill* betonten Aus-
einandersetzung pladiert er in zunehmendem Mafle auf den ,Nimbus“ der Philo-
sophie wie auch auf den der Kunst, was Authentizitdt und Wahrhaftigkeit des
Philosophen als auch des Kiinstlers und deren Hingabe mit der Sache erfordert. Dies
wiederum ist ohne Demut im Bewusstsein der eigenen Grenzen nicht moglich —
einer Demut vor dem durch Wissenschaft und Fortschritt Unerkldrbaren, sich jeden
Versuchs einer Bemdchtigung Entziehenden.

Trotz seiner pessimistischen Haltung gegentiber der ,Unkultur“ seiner Zeit
betrachtet Wittgenstein wahre Kunst als unerlésslich, die er jedoch nur im Sinne
einer ernsthaften, in die Tiefe gehenden Auseinandersetzung mit dem ,reinen
geistigen Licht“ gewdhrleistet sah. Nur dann kénne Kunst ,ergreifen‘ und kénnten
deren Werke von Dauer sein. Und vielleicht wiirden die in der Zeit der Unkultur
zersplitterten Krafte wieder zu einer Einheit finden, sodass der Einzelne im Geiste
des Ganzen einer Kultur arbeiten und seine Ideen verwirklichen kann.



322 —— IIse Somavilla

Literatur

Bachmann, Ingeborg: Gedichte und Erzahlungen, hrsg. von Walter Jens & Marcel Reich-Ranicki,
ausgewahlt von Helmut Koopmann, Stuttgart/Minchen, 1978.

Bachmann, Ingeborg: Wir missen wahre Satze finden. Gesprache und Interviews, hrsg. von Christine
Koschel & Inge von Weidenbaum, Miinchen, 1983.

Bachmann, Ingeborg: Kritische Schriften, hrsg. von Monika Albrecht & Dirk Géttsche, Minchen/Zirich
2005.

Bachmann, Ingeborg: Frankfurter Vorlesungen. Probleme zeitgendssischer Dichtung, Miinchen 2021.

Citron, Gabriel: Honesty, Humility, Courage, & Strength: Later Wittgenstein on the Difficulties of
Philosophy and the Philosophical Virtues, in: Philosophers‘ Imprint 19/25 (July 2019).

Ebner, Ferdinand: Fragmente, Aufsatze, Aphorismen. Zu einer Pneumatologie des Wortes, Schriften
Bd.1, hrsg. von Franz Seyr, Miinchen 1963.

Ebner, Ferdinand: Briefe, Schriften. Bd. 3., hrsg. von Franz Seyr, Miinchen 1965.

Hélderlin, Friedrich: Hyperion oder der Eremit in Griechenland, Stuttgart 1980.

Hélderlin, Friedrich: Gedichte. Eine Auswahl, hrsg. von Gerhard Kurz, Stuttgart 2020.

Kienzler, Wolfgang: Wittgenstein und Spengler, in: Josef G.F. Rothhaupt & Wilhelm Vossenkuhl (Hrsg.):
Kulturen und Werte. Wittgensteins KRINGEL-BUCH als Initialtext, Berlin 2013, 317 -336.

Kierkegaard, Soren: Kritik der Gegenwart. Zum ersten Mal ins Deutsche Ubertragen von Theodor
Haecker, in: Der Brenner 20 (1914), 869 - 886.

Monk, Ray: Wittgenstein. Das Handwerk des Genies, aus dem Englischen iibertragen von Hans
Glnter Holl & Eberhard Rathgeb, Stuttgart 1992.

Pessoa, Fernando: Escritos Autobiograficos Automaticos E de Reflexdo Pessoal, hrsg. von Richard
Zenith in Zusammenarbeit mit Manuela Parreira da Silva, tibersetzt von Manuela Rocha, Porto
2014.

Platon: Phaidon, Politeia, Samtliche Werke. Bd. 3. In der Ubersetzung von Friedrich Schleiermacher
mit der Stephanus-Numerierung, hg. von Walter F. Otto, Ernesto Grassi & Gert Plambdock,
Hamburg 1958.

Rhees, Rush: The Study of Philosophy, in: Ders.: Without Answers, London 1969, 169 -172.

Somavilla, Ilse: Licht und Schatten: Gedanken zu Wittgensteins Texten, in: Ludwig Wittgenstein: Licht
und Schatten. Ein ndchtliches (Traum-)Erlebnis und ein Brieffragment, Innsbruck 2004a, 49 -73.

Somavilla, Ilse: Wittgensteins Metapher des Lichts, in: Ulrich Arnswald, Jens Kertscher & Matthias Krof3
(Hrsg.): Wittgenstein und die Metapher, Berlin 2004b, 361 - 385.

Somavilla, Ilse: Der Verlust an Wahrhaftigkeit. Wittgensteins Kritik an Kultur und Wissenschaft der
modernen Zivilisation, in: Anne Siegetsleitner, Andreas Oberprantacher, Marie-Luisa Frick & Ulrich
Metschl (Hrsg.): Crisis and Critique: Philosophical Analysis and Current Events. Proceedings of
the 42nd International Wittgenstein Symposium, Berlin 2021, 447 - 464.

Spengler, Oswald: Der Untergang des Abendlandes. Umrisse einer Morphologie der Weltgeschichte,
Miinchen 1963.

Spinoza, Baruch de: Die Ethik. Schriften. Briefe, hrsg. von Friedrich Biilow, Stuttgart 1976.

Stein, Edith: Die Frau: Ihre Aufgabe nach Natur und Gnade, Freiburg 1959.



	Ilse Somavilla
	Wozu Philosophie und Kunst in Zeiten der Unkultur?
	1 Einleitung
	2 Das erlösende Wort
	3 Das Gleichnis von der roten Glasglocke
	4 Wittgensteins Kritik am Fehlen einer ethisch-religiös bestimmten Auseinandersetzung mit Philosophie und Kunst
	5 Konklusion
	Literatur


