
Ilse Somavilla

Wozu Philosophie und Kunst in Zeiten der
Unkultur?

Abstract: Why Art and Philosophy in Times of Cultural Decadence (“Unkultur”)?
Starting from Wittgenstein’s critical remarks on modern civilization in the preface
of the Philosophical Investigations, I will discuss the reasons which might have led
to his critical, even pessimistic view of his time. These reasons are to be found in
an ever-increasing and unscrupulous striving for progress and profit while lacking
any ethical consciousness, let alone any religious awareness. In order to present
my assumptions, I will discuss the example of a letter-fragment presumably writ-
ten by Wittgenstein in 1925. In this text his very personal and pessimistic attitude
towards both culture and science of modern civilization is more than obvious. At
the same time Wittgenstein emphasizes the significance of real “Geistigkeit” which
he associates with white and pure light, thus with “transparency”. In this sense he
distinguishes between those people who engage in art or science in a superficial
way, unaware of an ethical and religious consciousness, and those who create
their works in view of something higher viz the so-called “pure” light – in other
words “sub specie aeternitatis”. In view of the decline of culture and thus lack
of truthfulness and authenticity, the question arises as to whether art and philos-
ophy can contribute to a change of mankind by realizing the significance of ethics
in their way of life.

1 Einleitung

Am 6.11.1930 schrieb Wittgenstein im Ms 109:

Zu einem Vorwort:
Dieses Buch ist für diejenigen geschrieben, die dem Geist in dem es geschrieben ist freundlich
gegenüberstehn. Dieser Geist ist, glaube ich, ein anderer als der der großen europäischen &
amerikanischen Zivilisation. Der Geist dieser Zivilisation dessen Ausdruck die Industrie, Ar-
chitektur, Musik der Faschismus & Socialismus der Jetztzeit ist, ist ein dem Verfasser fremder &
unsympathischer Geist. Dies ist kein Werturteil.
Nicht als ob ich nicht wüßte daß was sich heute als Architektur ausgibt nicht Architektur ist &
nicht als ob er dem was moderne Musik heißt nicht das größte Mißtrauen entgegenbrächte
(ohne ihre Sprache zu verstehen), aber das Verschwinden der Künste rechtfertigt kein ab-

Dr. Ilse Somavilla, Universität Innsbruck, Forschungsinstitut Brenner-Archiv, Josef-Hirnstraße 5–7,
6020 Innsbruck, Ilse.Somavilla@uibk.ac.at

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/witt-2025-0014



sprechendes Urteil über eine Menschheit. Denn echte & starke Naturen wenden sich eben in
dieser Zeit von dem Gebiet der Künste ab & anderen Dingen zu & der Wert des Einzelnen
kommt irgendwie zum Ausdruck. Freilich nicht wie zur Zeit einer Großen Kultur. Die Kultur ist
gleichsam eine große Organisation die jedem der zu ihr gehört seinen Platz anweist an dem er
im Geist des Ganzen arbeiten kann und seine Kraft kann mit gewissem Recht an seinem Erfolg
im Sinne des Ganzen gemessen werden. Zur Zeit der Unkultur aber zersplittern sich die Kräfte
und die Kraft des Einzelnen wird durch entgegengesetzte Kräfte & Reibungswiderstände
verbraucht & kommt nicht in der Länge des durchlaufenen Weges zum Ausdruck sondern
vielleicht nur in der Wärme die er beim Überwinden der Reibungswiderstände erzeugt hat.
[…]
Ist es mir so klar daß das Verschwinden einer Kultur nicht das Verschwinden menschlichen
Wertes bedeutet sondern bloß gewisser Ausdrucksmittel dieses Werts so bleibt dennoch die
Tatsache bestehen daß ich dem Strom der Europäischen Zivilisation ohne Sympathie zusehe,
ohne Verständnis für die Ziele wenn sie welche hat. Ich schreibe also eigentlich für Freunde
welche in Winkeln der Welt verstreut sind. (Ms 109: 204–206; zit. nach VB 2004: 8–9.)

Wittgensteins Kritik an der modernen Zivilisation richtete sich vor allem an deren
Fortschrittsglauben, verbunden mit dem Konstruieren eines immer komplizierte-
ren Gebildes, wobei selbst die Klarheit nur diesen Zwecken diente, während er
gänzlich andere Ziele verfolgte und Klarheit, Durchsichtigkeit ihm „Selbstzweck“
war (Ms 109: 207, zit. nach VB 2004: 9).

Und in einem 18 Jahre späteren Entwurf zum Vorwort der Philosophischen
Untersuchungen notierte Wittgenstein am 8.1.1948:

Nicht ohne Widerstreben übergebe ich das Buch der Öffentlichkeit. Die Hände, in die es ge-
raten wird, sind zumeist nicht diejenigen, in denen ich es mir gerne vorstelle. Möge es – das
wünsche ich ihm – bald gänzlich von den philosophischen Journalisten vergessenwerden, & so
vielleicht einer edlern Art von Lesern aufbewahrt bleiben. (Ms 136: 81a; zit. nach VB 2004: 75.)

Unter der „Öffentlichkeit“, die Wittgenstein in seinem Vorwort ansprach und of-
fenbar fürchtete, ist die Gesellschaft der Zeit geistiger Verarmung zu verstehen:
Eine Zeit der „Unkultur“, in der auf rücksichtslose Art und Weise wirtschaftliche
Interessen im blinden Glauben an Fortschritt verfolgt werden, die Gier nach Profit
alle anderen Bereiche, vor allem die des Geistes und der Kultur, verdrängen. Es sind
düstere und dürftige Zeiten, in denen die Frage und Suche nach einem „erlösenden
Wort“ berechtigt ist. Einem Wort, das die Dunkelheit der Unkultur zu erhellen
vermag.

Im Anklang an Friedrich Hölderlins Frage „wozu Dichter in dürftiger Zeit?“,¹
kann man die Frage nach der Bedeutung des „erlösenden Wortes“ eines Philoso-
phen – sprich Wittgenstein – stellen. Hölderlin, der sich seiner Umgebung – den

1 Siehe Hölderlins Elegie „Brod und Wein“, 7. Strophe. In: Hölderlin 2020: 47.

306 Ilse Somavilla



Deutschen – entfremdet fühlte, statt einem Sinn für Geist und Kultur, nur an
egoistischen Bedürfnissen wie Zweck und Nutzen interessierte, jeden göttlichen
Gefühls unfähige „Barbaren“ (Hölderlin 1980: 171) unter seinen Zeitgenossen fand,
träumte von der Kultur der Antike und war überzeugt, dass nur Kunst und Reli-
giosität eine Änderung in den Menschen bewirken könne. Davon ausgehend kann
Wittgensteins Kritik an der Unkultur seiner Zeit und die Möglichkeit eines „erlö-
senden Wortes“ durch Philosophie, Kunst, Ethik und Religiosität mit Hölderlins
Gedanken verglichen werden.

In meinem Beitrag geht es zunächst darum, die philosophische wie auch
ethisch-religiöse Bedeutung des in Wittgensteins Schriften vorkommenden Begriffs
des „erlösenden Wortes“ zu klären zu versuchen. In Zusammenhang mit seiner
kritischen Haltung gegenüber der Kultur bzw. „Unkultur“ der modernen Zivilisa-
tion soll ein von ihm verfasstes Gleichnis über das Dasein der Menschen in einer
roten Glasglocke erörtert werden (vgl. LS 2004).

Davon ausgehend sind die Gründe für seine Kritik an der Unkultur der mo-
dernen Zivilisation zur Diskussion zu stellen, die meines Erachtens unter anderem
an einem fehlenden ethischen Anspruch im Leben und Handeln der Menschen zu
suchen sind. Und es stellt sich die Frage, ob Kunst und Philosophie zu einem ethi-
schen Bewusstsein des Menschen beitragen könnten. Einem Bewusstsein, das in der
europäischen und amerikanischen Zivilisation abhandengekommen zu sein
scheint.

2 Das erlösende Wort

Wie aus Wittgensteins Schriften bekannt, kommt der Begriff des erlösenden Worts
erstmals im verschlüsselten Teil der Kriegstagebücher von 1914– 1916 vor – auf der
linken Seite des Ms 102. Dort heißt es: „Aber noch immer kann ich das eine erlö-
sende wort nicht aussprechen. Ich gehe rund um es herum & ganz nahe aber noch
konnte ich es nicht selber erfassen!!“ (Ms 102: 23v; 21.11.1914) Und einen Tag später:
„Das erlösende wort nicht ausgesprochen. Gestern lag es mir einmal ganz auf der
zunge. Dann aber gleitet es wieder zurück – .“ (Ms 102: 24v; 22.11.1914)

Erst am 20.1.1915 bemerkt er im philosophischen und in Normalschrift ge-
führten Teil: „Das erlösendeWort – ?!“ (Ms 102: 62r), wobei dies als bloße Frage nach
einer Reihe von philosophischen Überlegungen über logische Begriffe, u. a. zur
allgemeinen Bedeutung der Satzform, steht.

Während der Kriegsjahre erhält das erlösendeWort eine zweifache Bedeutung:
zum einen in philosophischer Hinsicht in der Suche nach Lösung in seinen Ge-
danken über philosophische Probleme, zum anderen in religiöser Hinsicht als so-
genannte ‚Erlösung‘ durch Antwort auf ethisch-moralische Fragen.

Wozu Philosophie und Kunst in Zeiten der Unkultur? 307



Auch in späteren Jahren taucht der Begriff des erlösenden Wortes mehrmals
auf – diesmal vor allem in Zusammenhang mit der Philosophie als deren Aufgabe,
das erlösende Wort zu finden, dabei inhaltlich wie auch formal: d.h. in der Suche
nach dem richtigen, adäquaten Wort, um Klarheit, Erhellung in philosophische
Probleme zu bringen (vgl. Ms 107: 114).

Bei Einsicht in Wittgensteins Nachlass wird eine geradezu besessene Verfol-
gung der idealen Ausdrucksweise deutlich, um zu einer Lösung in der Auseinan-
dersetzung mit philosophischen Problemen zu kommen – um das Wort zu finden,
„das uns endlich erlaubt, das zu fassen, was bis dahin, ungreifbar, unser Bewusst-
sein belastet hat“ (vgl. Ts 213: 409).²

In diesen Bemerkungen ist der Begriff des erlösenden Wortes vor allem
sprachlich zu verstehen – d.h. als der Ausdruck, ein philosophisches Problem mit
den richtigen Worten zu erfassen und zu beschreiben, doch noch nicht eine Lösung
des Problems zu erreichen – geschweige denn eine ‚Erlösung‘. Diese kann – wie in
den Kriegstagebüchern – eher in Verbindung mit einer Erlösung in der Suche nach
Antwort auf ethisch-moralische Fragen gesehen werden. ‚Erlösung‘ im Philoso-
phieren in Wittgensteins späteren Jahren ist hingegen als das Ziel, „Friede in den
Gedanken“³ zu finden, zu verstehen, in anderen Worten, als die Fähigkeit, mit dem
Philosophieren aufhören zu können, wann er wolle, um die Philosophie zur Ruhe zu
bringen, damit sie nicht weiter „von Fragen gepeitscht“ werde, „die sie selbst in
Frage stellen“ (Ts 213: 431).

Abgesehen davon betonte Wittgenstein ja, philosophische Probleme nicht lösen
zu können, sondern sprach vielmehr von einer ‚Auflösung‘, einem Verschwinden
der Probleme, die – in persönlich-ethischer Hinsicht – nur durch eine Änderung im
Leben bewirkt werden könne.⁴

Die Aufgabe der Philosophie, in Zeiten der „Unkultur“ das erlösende Wort zu
finden, bedeutet, die richtigen Worte in der „Finsternis dieser Zeit“ (PU 1990: Vor-
wort) zu finden, um ein Umdenken – eine Änderung – zu bewirken: eine Änderung
durch Hinführung zu geistigen Werten und Loslösung von materiellen Interessen,
eine Hinführung zu Wahrhaftigkeit durch Mut zur Selbsterkenntnis und Bereit-
schaft zu fortlaufender Veränderung. Die Zeit der modernen Zivilisation in ihrem

2 Vgl. des Weiteren: „Der Philosoph liefert das Wort, womit ich die Sache ausdrücken und un-
schädlich machen kann.“ (Ts 213: 409)
3 „Friede in den Gedanken. Das ist das ersehnte Ziel dessen, der philosophiert.“ (Ms 127, 41v, 4. 3.
1944; zit. nach VB 2004: 50.)
4 Vgl. dazu Ms 118:17r; 27.8.1937; zit. nach VB 2004: 31: „Die Lösung des Problems, das Du im Leben
siehst, ist eine Art zu leben, die das Problemhafte zum Verschwinden bringt. Daß das Leben pro-
blematisch ist, heißt, daß Dein Leben nicht in die Form des Lebens paßt. Du mußt dann Dein Leben
verändern, & paßt es in die Form, dann verschwindet das Problematische.“

308 Ilse Somavilla



rastlosen Streben nach Fortschritt hat an diesen Werten eingebüßt und Wittgen-
stein fühlte sich in dieser Welt einsam, isoliert, der Diskrepanz zwischen seinem
Denken und dem seines Umfelds schmerzhaft bewusst. In ähnlicher Weise, wie er
sich während der Kriegsjahre von der Roheit der Kriegskameraden mit Entsetzen
abwandte und diese Zeit nur im Festhalten am Geistigen – in einem Leben der
Erkenntnis – überstand, so mag ihn in späteren Jahren die Oberflächlichkeit und
Gleichgültigkeit der ihn umgebenden Menschen abgestoßen haben. Dabei war ihm
auch der „typische[] westliche[] Wissenschaftler“ fremd – im Bewusstsein, dass
dieser „den Geist, in dem [er] schreibe“, nicht verstünde (Ms 109: 212; zit. nach VB
2004: 9). Der Geist, in dem Wittgenstein schrieb, war an einem Ethos orientiert, das
seinesgleichen sucht. Einem Ethos mit dem Anspruch an Vollkommenheit – im
Schreiben wie auch im Leben, in ethischer und religiöser Hinsicht. Dies in einer
Intensität, die ihn zeitweise an den Rand des Wahnsinns zu führen schien, wie aus
seinen Tagebuchaufzeichnungen in Skjolden 1936/1937 hervorgeht (vgl. DB 1997:
143– 243). An seine Grenzen zu gehen, diese trotz der Gefahr eines Scheiterns
überschreiten zu versuchen, erinnert an die Rede von Ingeborg Bachmann für die
Kriegsblinden anlässlich der Verleihung des Hörspielpreises (vgl. Bachmann 1978:
454–456).

In diesem Zusammenhang sei auf ein, vermutlich im Jahre 1925 verfasstes,
Brief-Fragment hingewiesen, in dem Wittgenstein, wie erwähnt, das Dasein der
Menschen mit einem Dasein in einer roten Glasglocke vergleicht, in der sie in ei-
nem, von Wissenschaft und Kunst rötlich gefärbten bzw. geblendeten, begrenzten
Raum leben (vgl. LS 2004).

3 Das Gleichnis von der roten Glasglocke

Mit diesem Gleichnis zeichnet Wittgenstein ein anschauliches Bild der modernen
Zivilisation, wobei seine Kritik an Kunst und Wissenschaft seiner Zeit deutlich zum
Ausdruck kommt. Im Gegensatz zu seinen Bemerkungen in philosophischen
Schriften und Diskussionen geht aus diesem Text seine ganz persönliche Einstellung
zu Wissenschaft, Kunst und Religion hervor, wobei die Bedeutung der Religion klar
zutage tritt. Während er unter Kultur offenbar Kunst und Wissenschaft versteht,
sieht er Religion nicht als Teil der Kultur, sondern als außerhalb ihrer stehend, eine
Sonderstellung einnehmend. Und obwohl er die verschiedenen Kulturen dem Be-
reich des Geistigen zuordnet, bedeuten sie für ihn nur eine Art Ersatz für Religion.
Nur diese mache das wirklich Geistige aus. Dementsprechend wird das „reine
geistige“ Ideal mit weißem Licht assoziiert, die Ideale der verschiedenen Kulturen
hingegen mit den gefärbten Lichtern, die entstehen, wenn das reine Licht durch
gefärbte Glasscheiben scheint. Allein mit diesem Vergleichwird die matte und trübe

Wozu Philosophie und Kunst in Zeiten der Unkultur? 309



Existenz von Kunst und Wissenschaft im Gegensatz zum Licht wahrer Geistigkeit
angedeutet. Solange eine Kulturepoche bestehe und dem Menschen etwas zu geben
fähig sei, halte der Mensch diese für das Wahre, Absolute – für das Licht – nicht
wissend, dass Kultur im Grunde nur ein Abglanz eines darüberstehenden Lichtes,
des wirklich Geistigen, sei (vgl. Somavilla 2004a: 65). Mit dem Ende einer jeden
Kulturepoche erweise sich die Begrenztheit einer Kultur im Gegensatz zu eigent-
licher Geistigkeit bzw. zum ‚reinen und wahren (religiösen) Licht‘. Wittgensteins
Gedanken über das Dasein der Menschen in einer Kultur ohne Religion kommen
den Aufzeichnungen Ferdinand Ebners nahe, der von einem „Traum vom Geist“
und der damit verbundenen „Icheinsamkeit“ des menschlichen Bewusstseins
spricht (Ebner 1963: 89). Der religiöse Mensch, so Ebner, müsse sich davon befreien,
d.h. aus der reflexiven Haltung des Ichs, des bloßen ‚Träumens vom Geist‘ in eine
direkte Beziehung zur eigentlichen Realität des geistigen Lebens treten. Im Sinne
Wittgensteins – und bezogen auf seine Metapher der Glasglocke – verhält sich die
Unterscheidung zwischen getrübtem und reinem geistigem Licht wie Ebners Un-
terscheidung zwischen Traum vom Geist und Realität des Geistes (vgl. Somavilla
2004a: 65 f.).

Und um auf Platons Höhlengleichnis hinzuweisen (vgl. Platon 1958: 224–227
[514a-517a]): Wo die in dunkler Höhle Lebenden noch nie das Tageslicht erblickt
haben, dieses aber nicht vermissen, da sie ihr Dasein und die daraus erwachsende
Sicht der Dinge für die wahre halten, so betrachten die in ihrer jeweiligen Kultur-
epoche sich Befindenden diese für etwas Großes undWahres, nicht ahnend, dass es
Höheres und Vollkommeneres gäbe. Der Unterschied zwischenwahrer und falscher
Erkenntnis bzw. zwischen Sein und Schein wird von Wittgenstein auf den Unter-
schied zwischen religiöser und kulturbezogener Betrachtung des Daseins übertra-
gen: Während der sich in einer bestimmten Kultur befindliche Mensch das Dasein
durch rosa getrübtes Licht betrachte, erkenne der religiöse diese in reinem, klarem,
ungetrübtem Licht (vgl. Somavilla 2004a: 67).

Irgendwann, soWittgenstein, werde der Mensch in der Glasglocke jedoch an die
Grenze des Raumes kommen, da sein Raum nur ein Teil des eigentlichen Raumes ist.
Und nun gibt es verschiedene Arten der Auseinandersetzung mit dieser Grenze. Das
heißt, manch einer der Menschen wird an die Grenze stoßen, kann das Glas aber
nicht durchbrechen, was zu einem Zustand der Resignation und in der Folge zu
Melancholie und Humor führt, wobei Wittgenstein diese Begriffe von den Begriffen
‚traurig‘ und ‚lustig‘ unterscheidet.

Ein anderer Mensch stößt zwar an die Umgrenzung des Raumes, erkennt diese
aber nicht als Umgrenzung und lebt weiter wie vorher (vgl. LS 2004: 44).

Ein dritter Mensch aber will unbedingt an das Licht heran und durchbricht das
Glas. Dies sei die richtige Auseinandersetzung mit der Grenze, denn nun werde
dieser Mensch religiös, worunter eine radikale Änderung in dessen Leben, eine

310 Ilse Somavilla



Umkehr als Folge der Erkenntnis des Wahren bzw. des eigentlichen ‚Lichts‘, des
Weiteren die Einsicht der Grenzen von Kultur und Wissenschaft zu verstehen ist.
Und wie vorhin erwähnt, unterscheidet Wittgenstein bewusst zwischen Religion
einerseits und Kultur wie auch Wissenschaft andererseits. Seine pessimistische
Haltung hängt offenbar mit dem Ende der abendländischen Kultur zusammen, das
er mit Beginn des 19. Jahrhunderts sieht, als die Menschheit an die Grenze dieser
Kultur gestoßen war, wobei Parallelen mit Oswald Spengler sichtbar werden (vgl.
Spengler 1963). Dieser betrachtet den Zustand, in dem sich die abendländische
Kultur kurz vor ihrem Untergang befindet, als einen Zustand zivilisatorischer De-
kadenz und sieht in dieser Künstlichkeit Erstarrung und Materialismus – im
Grunde den Tod der Kultur. Abgesehen davon gibt es in Wittgensteins Nachlass
weitere Bemerkungen, die ähnliche Gedanken wie jene Spenglers aufweisen: So
vergleichen beide die Kulturentwicklung mit dem Leben eines Organismus und
hegen eine dunkle Ahnung für Zukünftiges (vgl. Kienzler 2013: 317–336). Wittgen-
stein stand Spengler aber auch kritisch gegenüber,⁵ obwohl er diesen als einen der
Denker nannte, die ihn beeinflusst hätten (vgl. VB 2004: 16).

Im Hinblick auf das Gleichnis von der roten Glasglocke wird mit dem Ende
einer Kulturepoche die Begrenztheit von Kultur im Gegensatz zu eigentlicher
Geistigkeit bzw. zum reinen und wahren Licht deutlich. Und nun stelle sich die
„Säure“ ein, worunter der Zustand der Melancholie und des Humors als Folge einer
nur „seicht[en]“ Konfrontation mit der Grenze zu verstehen ist (LS 2004: 45).

Wittgensteins Beschreibung des menschlichen Daseins in einer Glasglocke ist
nicht nur als Metapher für die Grenzen menschlicher Errungenschaften auf dem
Gebiet der Kunst und Wissenschaft zu sehen, sondern auch als Metapher für die
Unfreiheit des Menschen in einer bestimmten, doch begrenzten Kulturepoche. In
Zusammenhang mit der Unfähigkeit, dabei das wahre Licht zu erkennen, ist auf
Baruch de Spinoza zu verweisen, der in seiner Ethik von drei unterschiedlichen
Erkenntnisarten spricht (vgl. Spinoza 1976: 92). Das heißt, er unterscheidet zwischen
einer inadäquaten Betrachtungsweise des bloßen Vorstellens und Meinens und der
adäquaten Betrachtung, die eine rationale Betrachtung der Vernunft bedeutet; als
dritte Betrachtung nennt er die Betrachtung sub specie aeternitatis (vgl. Spinoza
1976: 95–98). Diese zeichnet das „anschauliche (intuitive) selbst einleuchtende
Wissen“ aus (Spinoza 1976: 92) und bedeutet die höchste Erkenntnisweise, nämlich
die Betrachtung unter dem Gesichtspunkt der Ewigkeit, die zu eigentlicher Tu-
gendhaftigkeit führt. Der Mensch, der diese Stufe der Erkenntnis erreicht, erkennt

5 Vgl. DB 1997: 19, wo Wittgenstein schreibt, es sei schade, dass Spengler nicht bei seinen guten
Gedanken geblieben, sondern weitergegangen sei als er verantworten konnte: „Allerdings wäre
durch die größere Reinlichkeit sein Gedanke schwerer zu verstehen gewesen aber auch dadurch
erst wirklich nachhaltig wirksam.“

Wozu Philosophie und Kunst in Zeiten der Unkultur? 311



die Notwendigkeit aller Vorgänge in der Welt als Ausdruck der in der Natur wir-
kenden göttlichen Ordnung – der „ewigen Gottesnatur selbst“ (Spinoza 1976: 97). In
der Erkenntnis dieser Notwendigkeit der Annahme allen Geschehens, auch des
Leids, liegt die eigentliche Freiheit des Menschen.

Der nur mit Kultur und Wissenschaft befasste Mensch ist unfähig, sich zu einer
Betrachtung mit Blick auf das Ewige bzw. zu einer im Sinne Spinozas höchsten
Erkenntnis zu erheben und bleibt gefangen wie in einer Glasglocke, gehindert, in
die Freiheit zu gelangen. Insofern jede Kulturepoche nur ein Teil des Raumes ist, den
Wittgenstein als das Licht bezeichnet, sei auf Tractatus, 6.45 hingewiesen, wo es
heißt: „Die Anschauung der Welt sub specie aeterni ist ihre Anschauung als – be-
grenztes – Ganzes.“ Denn es ist ja gerade die Betrachtung sub specie aeternitatis, die
zur Erkenntnis des Wahren und Wesentlichen im Gegensatz zur Welt als „be-
grenztes Ganzes“ führt – auf das Dasein in der roten Glasglocke bezogen, zum
reinen Licht des ganzen Raumes.

Der bedeutende Mensch habe zwar immer mit dem Licht zu tun – so Witt-
genstein –, lebt er aber inmitten einer Kultur, so hat er es nur mit dem gefärbten,
nicht mit dem reinen geistigen Licht zu tun. Kommt er an die Grenze der Kultur, so
ist die Intensität seiner Auseinandersetzungmit dieser Grenze entscheidend (vgl. LS
2004: 45). D.h., setzt er sich nur auf oberflächliche, seichte Art damit auseinander, so
erzeugt er nur Werke des Talents, nicht aber die eines Genies. Nur in intensivster
Auseinandersetzung mit der Grenze im Sinne einer Überschreitung, um an das
reine Licht zu gelangen, entstehen geniale Werke – Werke, die von Dauer sind.

4 Wittgensteins Kritik am Fehlen einer ethisch-religiös
bestimmten Auseinandersetzung mit Philosophie und Kunst

Bei seinen Zeitgenossen vermisst Wittgenstein die Fähigkeit, sich mit der Grenze
einer Kultur auf intensive Weise auseinanderzusetzen. Des Weiteren beklagt er
deren Unfähigkeit zu leiden aufgrund von dekadenter Verweichlichung (vgl. Ms 137:
42a; 30.5.1948; VB 2004: 81) sowie den fehlenden Mut, sich mit den eigenen Unzu-
länglichkeiten auf ernsthafte Weise zu befassen Diese durch Hinabsteigen in die
eigenen Tiefen zu erkennen und zu akzeptieren, sei Voraussetzung für Wahrhaf-
tigkeit in jedem künstlerischen Prozess. Die eigenen Schwächen zu leugnen oder zu
ignorieren führe hingegen zu einer oberflächlichen Auseinandersetzung mit der
jeweiligen Materie – zu einem „loss of problems“, einem „Problemverlust“, den
Wittgenstein an den Philosophen seiner Zeit (u. a. an Bertrand Russell und H.G.
Wells) konstatierte (Ts 211: 593). Für sie gebe es keine tieferen Probleme, weshalb die
Welt weit und flach werde (vgl. Z 1990: 456). Daher riet er mehreren Freunden, sich

312 Ilse Somavilla



im Denken nicht zu schonen. „Go the bloody hardway“⁶ sagte er zu Rush Rhees oder
zu Norman Malcolm: „You can’t think decently if you don’t want to hurt yourself.“⁷

Es kommt darauf an, sein Äußerstes zu geben und sich gleichzeitig seiner
Grenzen bewusst zu sein. Das bedeutet, nie ein Wissen vorzutäuschen, sondern vor
den Zuhörenden seine Zweifel als Zweifel vorzutragen, sozusagen vor ihnen an den
Problemen zu ‚nagen‘, wie es George Edward Moore getan hätte Denn nur durch
„innere Wahrheit“ könne man anderen zu größerer Wahrheit verhelfen.⁸

Am 19. 2.1938 schrieb Wittgenstein:

Sich über sich selbst belügen, sich über die eigene Unechtheit belügen, muß einen schlimmen
Einfluß auf den Stil haben; denn die Folge wird sein, daßman in ihmnicht Echtes von Falschem
unterscheiden kann. So mag die Unechtheit des Stils Mahlers zu erklären sein & in der gleichen
Gefahr bin ich.
Wenn man vor sich selbst schauspielert, so muß der Stil davon der Ausdruck sein. Er kann
nicht der Eigene sein. Wer sich selbst nicht kennen will der schreibt eine Art Betrug. Wer in
sich selbst nicht hinunter steigenwill, weil es zu schmerzhaft ist, bleibt natürlich auchmit dem
Schreiben an der Oberfläche. (Ms 120: 72v)

Wittgensteins Streben nach Wahrhaftigkeit und Vervollkommnung im Leben wie
im Schreiben äußert sich in unermüdlicher Arbeit an der eigenen Sicht- und
Denkweise gegenüber philosophischen Problemen, dabei als Arbeit an sich selbst.⁹
Dieses Bemühen wird nicht nur inhaltlich, sondern auch formal sichtbar: an un-
entwegten Änderungen, Streichungen und Überarbeitungen seiner Texte, der Set-
zung mehrerer Varianten von Wörtern und Sätzen, um für seine Gedanken die
bestmögliche Ausdrucksweise zu finden. Denn Stil, so betonte er, sei „die allgemeine
Notwendigkeit sub specie aeterni gesehen“ (DB 1997: 28).

Den hohen Anspruch in seiner Arbeit sah er darin, diese für „etwas noch hö-
heres zu opfern“; ihre Höhe erhalte sie dadurch, dass er sie „in die wahre Höhenlage
im Verhältnis zum Ideal“ stelle (DB 1997: 205). Denn: „Das Licht der Arbeit ist ein

6 Rhees 1969: 169, zit. nach Citron 2019: 1; vgl. dazu auch Somavilla 2021: 449.
7 Siehe Wittgensteins Brief an Norman Malcolm vom 16. November 1944: „But anyway, if we live to
see each other again let’s not shirk digging. You can‘t think decently if you don’t want to hurt yo-
urself. I know all about it because I am a shirker.“ (MAM 1984: 93 f.)
8 Vgl. dazu Wittgensteins Brief vom 10. 2.1937 an Ludwig Hänsel in CLH 1994: 142– 144.
9 „Die Arbeit an der Philosophie ist – wie vielfach die Arbeit in der Architektur – eigentlich mehr
die Arbeit an Einem selbst. An der eignen Auffassung. Daran, wie man die Dinge sieht. (Und was
man von ihnen verlangt.)“ (VB 2004: 24). Vgl. auch Wittgensteins Brief an Bertrand Russell (ver-
mutlich um Weihnachten 1913 geschrieben), in CC 1995: 65 f.: „Wie kann ich Logiker sein, wenn ich
noch nicht Mensch bin! Vor allem muß ich mit mir selbst in’s Reine kommen!“. Im Bemühen um
persönliche Besserung half ihmWilliam James‘ Varieties of religious experience (vgl hierzu den Brief
an Russell vom 22.6.1912, in CC 1995: 14).

Wozu Philosophie und Kunst in Zeiten der Unkultur? 313



schönes Licht, das aber nur dann wirklich schön leuchtet, wenn es von noch einem
andern Licht erleuchtet wird.“ (Ms 157a: 67v)

Das Streben nach Klarheit, nach „Transparenz“ durch intensive Auseinander-
setzung mit philosophischen Problemen im Licht von etwas Höherem, führt zum
Bewusstsein der eigenen Grenzen – der Sprache und Erkenntnis – und in der Folge
zu einer Haltung der Demut statt der ihm verhassten intellektuellen Überheblich-
keit und Eitelkeit. Bescheidenheit und Demut sah Wittgenstein verbunden mit Re-
ligiosität wie auch mit Wahrhaftigkeit, die in einem glaubwürdigen Werk sichtbar
sein müsse. Beethoven, so Wittgenstein, erfülle diesen Anspruch, seine Musik sei
„ganz wahr“, da er das Leben sehe, wie es sei, um es dann zu erheben. Er sei „ganz
Religion & gar nicht religiöse Dichtung“. Darum könne er in „wirklichen Schmerzen
trösten wenn die Andern versagen & man sich bei ihnen sagen muß: aber so ist es ja
nicht“. Beethoven wiege „in keinen schönen Traum ein sondern erlöst die Welt
dadurch daß er sie als Held sieht, wie sie ist.“ (DB 1997: 72)

Beethovens Musik entsprach somit Wittgensteins Vorstellung von einer ernst-
haften Auseinandersetzung mit wesentlichen Fragen des menschlichen Daseins in
Anbetracht von jenem reinen, geistigen Licht, womit der im Gleichnis von der roten
Glasglocke angesprochene Gegensatz zwischen Kunst und Religiosität überwunden,
widerlegt zu sein scheint.

Beethoven nennt Wittgenstein auch als einen der Wenigen, die an die „Pro-
bleme der Abendländischen Gedankenwelt […] herangekommen“ seien – an Pro-
bleme, an die er selbst nie herankomme. Diese Probleme, so dünkt ihm, seien
wahrscheinlich für die abendländische Philosophie verloren, da niemand da sei,
„der den Fortgang dieser Kultur als Epos“ empfinde, also beschreiben könne. Sie sei
nur mehr ein Epos für denjenigen, der sie „von außen“ betrachte – was Beethoven
vorausschauend getan hätte, wie auch Spengler einmal angedeutet habe. Die Zivi-
lisation, so Wittgensteins Vermutung, müsse „ihren Epiker voraushaben“ (Ms 110:
12 f.; zit. nach VB 2004: 11 f.).

Man könnte also sagen: Wenn Du das Epos einer ganzen Kultur geschrieben sehen willst so
mußt Du es unter den Werken der Größten dieser Kultur also zu einer Zeit suchen in der das
Ende dieser Kultur nur hat vorausgesehen werden können, denn später ist niemand mehr da
es zu beschreiben. Und so ist es also kein Wunder wenn es nur in der dunklen Sprache der
Voraussicht geschrieben ist & für die Wenigsten verständlich. (Ms 110:13; 12.-16.1.1931; zit. nach
VB 2004: 12.)

Die Größten einer Kultur sind daher diejenigen, die sich mit der im Gleichnis von
der roten Glasglocke angesprochenen Grenze einer Kultur auf intensive Weise be-
fassen – des Endes dieser Kultur bewusst. Und insofern Kunst ohne Auseinander-
setzung mit letzten bzw. religiösen Fragen nicht „ergreifen“ könne, trifft sich
Wittgenstein ganzmit Hölderlin, der am rationalen Denken und an der Irreligiosität

314 Ilse Somavilla



seiner Zeit litt – einer, wie er es nannte, dürftigen Zeit. Seine Frage „wozu Dichter“
ist mit der Frage „wozu Philosophen“ auf einer Ebene zu sehen und mit dem „er-
lösenden Wort“ mittels Dichtung sowie Philosophie zu beantworten. Einer Philo-
sophie und Dichtung in Auseinandersetzung mit dem reinen geistigen Licht durch
Durchbrechung des begrenzten, dieses Lichts entbehrenden Daseins. Nur dann
entstehen Werke, die ergreifen und von Dauer sind. „Die Auseinandersetzung mit
dem Geist, mit dem Licht, ergreift“, so schreibt Wittgenstein am Ende seines Brief-
Fragments (LS 2004: 45). „Was bleibt aber, stiften die Dichter“, könnte man mit
Hölderlin sagen.¹⁰

Bei Einsicht in Wittgensteins Nachlass stößt man immer wieder auf die Meta-
pher des Lichts – als Voraussetzung für seine philosophische Arbeit, für Klarheit im
Denken, um die durch Missbrauch der Sprache entstandenen philosophischen
Probleme zu erkennen und zu erhellen. „Der Gedanke, der sich an‘s Licht arbeitet“
(Ms 131:19, 11.8.1946; zit. nach VB 2004: 54), so beschreibt Wittgenstein den Prozess
seiner philosophischen Arbeit. Bereits in den Tagebüchern 1914– 1916 weist er im
kodierten Teil immer wieder auf die Bedeutung des Lichts hin – als Quelle der
Erleuchtung für seine philosophischen Gedankengänge sowie für sein persönliches
Streben nach Klarheit und Reinheit in ethisch-moralischer Hinsicht. Unter dem
Einfluss von Tolstois Kurzer Darlegung des Evangelium identifiziert Wittgenstein
das Licht mit Geist, wobei der Geist im Weiteren mit Gott identisch ist. Immer
wieder ruft er abwechselnd den Geist oder Gott um Hilfe in dem von ihm emp-
fundenen Dunkel und Unklaren persönlicher und philosophischer Fragestellungen
an und dies häufig auf einer Ebene mit der Suche nach dem erlösenden Wort. In
späteren Jahren steht das Licht weiterhin als geistiger Impuls bzw. als Inspiration
für sein Denken sowie als Metapher zur Beleuchtung philosophischer Probleme. Im
Zuge seiner Bemerkungen über das Aspektsehen schreibt er, wie eine ständig
wechselnde Sichtweise durch den Blick aus unterschiedlichen Perspektiven Licht
auf die Objekte des Philosophierens werfe und dabei neue Aspekte wahrgenommen
werden. Darin liegt ein entscheidender Schritt zum Philosophieren: an sich „ge-
wöhnliche“ Phänomene, die uns nicht auffallen, kommen uns erst „in der seltsamen
Beleuchtung merkwürdig vor, die wir auf sie werfen, wennwir philosophieren“ (Ms
146: 14v). Mit dem Bild des Beleuchtens greift Wittgenstein auf einen tatsächlichen
Vorgang der vom Lichte abhängigen Wahrnehmung zurück und verwendet dieses
Bild im übertragenen Sinn für die philosophische Betrachtung der Dinge, die glei-
chermaßen aus unterschiedlichen Blickwinkeln – wie Objekte unter wechselndem
Lichteinfall – sich ändern kann (vgl. Somavilla 2004b: 369 f.).

10 Siehe sein Gedicht „Andenken“, in Hölderlin 2020: 99.

Wozu Philosophie und Kunst in Zeiten der Unkultur? 315



Inmitten eines philosophischen Problems steckend stellt er einmal geradezu
verzweifelt die Frage: „Du bist nicht aus dem Urwald draußen; Du bist nur auf eine
Lichtung gekommen, und hast Du die überquert so fängt der Wald wieder an. O,
warum hast Du mich aus dem Wasser gezogen, nur um mich wieder hineinzu-
werfen?!“ (Ms 132: 162 f.)

In der Bedeutung des Lichts für eigentliche Tiefe künstlerischer Darstellung sei
auf Fernando Pessoa hingewiesen, der in seinen autobiographischen Schriften in
einer Metapher beschreibt, wie der Mensch gleich einem blinden Insekt gegen ein
verschlossenes Fenster stößt (vgl. Pessoa 2014: 18).¹¹ Obwohl der Mensch instinktiv
Licht und Wärme über dem Glas verspüre, könne er es nicht sehen, da er dafür
blind sei. Wie kann ihm nun die Wissenschaft helfen? – so Pessoas Frage. Indem er
bestimmte Eigenschaften wie Rauheit oder knotige Beschaffenheit des Glases ent-
deckt, doch dadurch dem Licht nicht näher kommt. Und ähnlich dem von Witt-
genstein in seinem Gleichnis der Glasglocke beschriebenen Menschen, der durch
Durchbrechen der Glasglocke an das reine Licht gelangt und dadurch geniale Werke
schafft, so gelingt es laut Pessoa nur dem Poeten, sich durch das Glas an das Licht zu
kämpfen. Er fühle Wärme und Freude darüber, dass er sich über allen Menschen
befindet. Doch ist nicht auch er blind, um näher an die ewigeWahrheit zu gelangen,
so frägt sich Pessoa (vgl. ebd.), wobei er die Grenzen der Poesie, der Kunst an sich,
anzusprechen scheint. Wittgenstein hingegen ahnt einenWeg, sich dieser Wahrheit
zu nähern – wenn auch nur durch eine Art mystische, in Sprache nicht mitteilbare
Erfahrung.¹² Eine Ahnung des Bereichs außerhalb der Welt der Tatsachen, des
Bereichs der Ethik, Ästhetik und Religion. Während jeder Versuch einer verbalen
und wissenschaftlichen Erfassung zum Scheitern verurteilt ist, sieht Wittgenstein in
der Kunst die Möglichkeit des Zeigens.

In der Philosophie war er von Anfang an bemüht, dem „Ausdruck der Gedan-
ken eine Grenze zu ziehen“ (LP 1990: Vorwort), distanzierte er sich von leeren
Worten – einem „Schwefeln“¹³ über Unantastbares, womit er Kierkegaards Worte
über den Unterschied zwischen Schwätzen und Schweigen im Sinne von wesentli-
chem Reden und damit Voraussetzung für ethisch bestimmtes, wesentliches Han-
deln, einhielt (vgl. Kierkegaard 1914: 870). Auch in späteren Jahren ging es Witt-

11 Vgl. dazu nicht nur das Gleichnis von der roten Glasglocke, sondern auch die Metapher von der
Fliege im Fliegenglas (TS 227b: 190 / PU 1990: 309).
12 Siehe Wittgensteins Eintragung vom 7.7.1916: „Ist nicht dies der Grund, warum Menschen, de-
nen der Sinn des Lebens nach langen Zweifeln klar wurde, warum dieseMenschen dann nicht sagen
konnten, worin dieser Sinn bestand.“ (TB 1990, 7.7.16; vgl. auch TLP 1990: 6.521.)
13 So Wittgenstein in einem Brief an Ludwig von Ficker in CLF 1969: 35.

316 Ilse Somavilla



genstein um Klarheit, um Durchsichtigkeit, um die durch einen Missbrauch der
Sprache hervorgerufenen philosophischen Konfusionen zu beseitigen.¹⁴

Während er dies zur Zeit der Abfassung des Tractatus im Streben nach einer
abstrakten Idealsprache versuchte, könnte sein neuer Umgang mit Sprache im
Gebrauch der späteren Jahre als eine Art „Wachruf“ in „dürftigen Zeiten“ bzw. der
„Finsternis dieser Zeit“ gesehen werden – durch Hinführung zur Besinnung auf die
Kostbarkeit der Sprache und darüber hinaus.

Laut Ingeborg Bachmann kann Literatur und Kunst nur durch Ernsthaftigkeit
und durch eine neue Art von Dichtung etwas bewirken: in einer Sprache, die die
Probleme der Menschheit darstelle, ohne sie beim Namen zu nennen bzw. übliche
Phrasen zu verwenden (vgl. Bachmann 1983: 91).¹⁵ Eine neue Sprache müsse „eine
neue Gangart haben, und diese Gangart hat sie nur, wenn ein neuer Geist sie be-
wohnt“ (Bachmann 2021: 20). Bachmann hoffte, dadurch zwar nicht alle, zumindest
aber einzelne Menschen zu erreichen und zu einem neuen Bewusstsein zu führen
(vgl. Bachmann 1983: 139), um zu einer möglichen Veränderung eines Teils der
Gesellschaft beizutragen. Die durch eine neue Sprache bewirkte Veränderung sei
jedoch nur durch einen „moralischen, erkenntnishaften Ruck“ gegeben (Bachmann
2021: 19). Im Sinne Wittgensteins durch eine von aller Phrasenhaftigkeit ‚gereinigte‘
Sprache, die sich an ethisch-ästhetischen Richtlinien orientiert. Auch darin ist ein
Bezug zu Bachmann festzustellen, die in ihren autobiographischen Aufzeichnungen
notierte: „Je klarer wir uns ausdrücken, desto dichterischer werden wir sein.“
(Bachmann 2005: 9)

Bei Wittgenstein berühren sich Philosophie und Dichtung, seine Nähe zum
Dichterischen lässt sich nicht übersehen. Dies aber nicht im Sinne eines Schreibens
von Gedichten, sondern in einer Sprache, die in ihrer Klarheit und Präzision etwas
Dichterisches hat. Die Bedeutung von Literatur, insbesondere Lyrik, als auch Musik
und Kunst als Vermittler von Wesentlichem war ihm bewusst. Wie er selbst no-
tierte: „Die Menschen heute glauben, die Wissenschaftler seien da, sie zu belehren,
die Dichter & Musiker etc, sie zu erfreuen. Daß diese sie etwas zu lehren haben;
kommt ihnen nicht in den Sinn.“ (Ms 162b: 60v; zit. nach VB 2004: 42.)

Dementsprechend nannte er Tolstoi und Dostojewski als die einzigen bedeu-
tenden religiösen Schriftsteller der letzten Zeit in Europa (vgl. MDN 1992: 149). Diese
veranschaulichen religiöse Themen, die in einer Theorie nicht erfasst werden
können, sich aber in der Darstellungmenschlichen Leidens und Handelns zeigen. Es

14 Vgl. dazu u.a. die Cambridge Lectures (Michaelmas Term 1930, Lecture B1, 21), wo Wittgenstein
die Aufgabe der Philosophie darin sieht, „to tidy up our notions, to make clear what can be said
about the world“ (LWL 1980: 21).
15 Vgl. auch Bachmann: „Fragen und Scheinfragen“, in Bachmann 2021: 9–27.

Wozu Philosophie und Kunst in Zeiten der Unkultur? 317



ist der Ton, auf den es ankommt –wie u.a. in den Gedichten von Georg Trakl, deren
Ton Wittgenstein als Ton der „wahrhaft genialen Menschen“ empfand, ohne die
Gedichte zu verstehen.¹⁶ Und das Gedicht „Graf Eberhards Weißdorn“ von Ludwig
Uhland war für ihn ein Beispiel, das „Unaussprechliche“ – unausgesprochen – zu
zeigen. Denn wenn man sich nicht bemühe, das Unaussprechliche auszusprechen,
so gehe nichts verloren, sondern „das Unaussprechliche ist, – unaussprechlich – in
dem Ausgesprochenen enthalten!“ (WE 2006: 24)

Literatur, Kunst und Musik vermitteln das Zeigende im Gegensatz zum Sagba-
ren, wissenschaftlich Belegbaren. Sie können auf das durch Sprache und Wissen-
schaft nicht Erfassbare hinweisen, als eine Art Geste fungieren. Architektur, zum
Beispiel, sah er – sub specie aeternitatis gesehen – als „Geste“ des Ewigen, doch nur,
insofern sie etwas verherrliche (vgl. Ms 167: 10v, ca. 1947– 1948; zit. nach VB 2004:
74).

Und wie bereits aus dem Tractatus bekannt, ist eine Betrachtung sub specie
aeternitatis als mystische Annäherung an das Unaussprechliche zu verstehen (vgl.
TLP 1990: 6.45). Als eine Betrachtung des sich Sprache und Wissenschaft Entzie-
henden, nur durch eine schweigende, dabei ethische Haltung erfahrbare. Darüber
zu sprechen ist zum Scheitern verurteilt. Denn „Sätze können nichts Höheres aus-
drücken“, es gibt „keine Sätze der Ethik“ (TLP 1990: 6.42).

In der Betrachtung sub specie aeternitatis richtet sich der Blick auf das Ewige,
daher Wesentliche, während alles Nebensächliche an Bedeutung verliert. In dieser
Betrachtung begegnen sich Kunst und Ethik bzw. das Kunstwerk und die Welt – als
der Gegenstand sub specie aeternitatis gesehen und das gute Leben sub specie
aeternitatis gesehen – wie es Wittgenstein bereits 1916 ausführte (vgl. TB 1990: 7.10.
1916). Diese Betrachtung ist des Weiteren in Zusammenhang mit dem Staunen über
die Existenz der Welt zu sehen sowie mit dem Sinn des Satzes „Nicht wie die Welt
ist, ist das Mystische, sondern daß sie ist.“ (TLP 1990: 6.44)

Und auch in dieser Hinsicht – der respektvollen, von Staunen erfüllten Haltung
gegenüber dem nicht sichtbaren Bereich als auch gegenüber der phänomenalen
Welt – scheint Wittgenstein sich vom Trend der modernen Zivilisation grundlegend
zu unterscheiden. Statt Respekt und Achtung stellte er mit Bedauern eine gleich-
gültige Haltung gegenüber der Größe und Kostbarkeit des Kosmos fest. Und in
ähnlicher Weise, wie er auf die feinen Unterschiede und Nuancen in sprachlicher
Hinsicht aufmerksam zu machen versuchte, war es ihm ein Anliegen, auf die all-
täglichen, scheinbar unbedeutenden und daher nicht beachteten Erscheinungen
der Welt hinzuweisen (vgl. PU 1990: 129).

16 Siehe Wittgensteins Brief vom 29.11.1914 an Ludwig von Ficker, in CLF 1969: 22.

318 Ilse Somavilla



„Zum Staunen muß der Mensch – und vielleicht Völker – aufwachen. Die
Wissenschaft ist ein Mittel um ihn wieder einzuschläfern“ (Ms 109: 200; 5.11.1930;
zit. nach VB 2004: 7), so Wittgenstein Anfang 1930 – zur Zeit seiner kritischen Be-
merkungen gegenüber den Wissenschaften seiner Zeit, mit deren Anmaßung, alles
erklären zu können und dabei die Ehrfurcht vor den Geheimnissen der Natur-
phänomene zu verlieren. Als Folge des technischen Fortschritts der modernen Zi-
vilisation, der mit einer rücksichtslosen Ausbeutung der Natur einhergeht, bleibt
kein Raum für wahre Kultur und Geistigkeit, da das zweckbestimmte Vorgehen die
Klarheit des geistigen Blicks trübe, wie auch Edith Stein beklagte, die auf die Ge-
fahren des Überschreitens der Grenzen wissenschaftlicher Erkenntnis und die in
der Folge willkürliche und gierige Bemächtigung der Güter der Erde hinwies (vgl.
Stein 1959: 30).

Das Streben nach technischer Perfektion bzw. „skill“ statt künstlerischem
Ausdruck in der Kunst sah Wittgenstein offenbar als Zeichen von „Unkultur“.
Ebenso wies er auf diese Gefahr in der Philosophie hin, in der der Nimbus verloren
gegangen sei:

The nimbus of philosophy has been lost. For we now have a method of philosophy, and can
speak of skilful philosophers. Compare the difference between alchemy and chemistry;
chemistry has a method and we can speak of skilful chemists. But once a method has been
found the opportunities for the expression of personality are correspondingly restricted. The
tendency of our age is to restrict such opportunities; this is characteristic of an age of declining
culture or without culture. A great man need to be no less great in such periods, but philosophy
is now being restricted to a matter of skill and the philosopher’s nimbus is disappearing. (LWL
1980: 21)

Die Tendenz des Künstlers, in seinemWerk nach technischer Perfektion zu streben,
erachtet Wittgenstein als das Gegenteil von einem Kunstwerk als „vollendete[m]
Ausdruck“¹⁷, der nur durch ein Aufgehen im künstlerischen Prozess, in einem Akt
selbstvergessener Hingabe statt kühl berechnenden Gestaltens erreicht werden
kann. Dasselbe gilt für kalkuliertes, rationales, von Eitelkeit getragenes, auf „skill“
beschränktes Philosophieren statt leidenschaftlicher Auseinandersetzung mit phi-
losophischen Problemen.¹⁸ Insofern sah er sich selbst als einer, der gegen den Strom
schwimme, da seine Denkweise in seiner Zeit nicht gefragt sei (vgl. MDN 1992: 120 f.).

17 „Die Kunst ist ein Ausdruck. Das gute Kunstwerk ist der vollendete Ausdruck.“ (TB 1990: 19.9.
1916)
18 Bereits Russell stellte Wittgensteins leidenschaftliche Art des Philosophierens fest (vgl. Russells
Brief an Lady Ottoline Morrell in Monk 1992: 59f.) und für Paul Engelmann war Wittgenstein der
leidenschaftlichste Mensch, den er gekannt habe und der Tractatus „beinahe das einzige große
philosoph. Werk“, das aus Leidenschaft gedacht sei (WE 2006: 150 f.).

Wozu Philosophie und Kunst in Zeiten der Unkultur? 319



Mit seiner Art des Philosophierens – seiner von Achtsamkeit und Demut er-
füllten Haltung gegenüber der Welt – nahm er eine einsame Stellung unter den
Philosophen seiner Zeit ein, deren Umgang mit Philosophie als „philosophische
Unkultur“ bezeichnet werden kann. Das Gefühl der Entfremdung war Wittgenstein
vor allem im Hinblick auf Kunst und Werte bewusst, womit er sich jeglicher Illu-
sionen beraubt sah (vgl. VB 2004: 91).

Und während er Geister über dem „Trümmerhaufen“ und schließlich
„Aschenhaufen“ der früheren Kultur zu schweben ahnte (vgl. Ms 107: 230), sah er in
der großstädtischen Zivilisation den Geist nur in einen Winkel gedrückt – der über
der „Asche der Kultur als (ewiger) Zeuge“, „quasi als Rächer der Gottheit“ schwebe
(vgl. DB 1997: 46).

5 Konklusion

Wittgensteins Kritik an der modernen Zivilisation und seine damit zusammen-
hängende pessimistische Haltung gegenüber Wissenschaft und Kunst hat seine
Wurzeln bereits im geistig-kulturellen Niedergang des fín de siècle, wobei er sich in
der Gesellschaft anderer Kritiker im Bereich der Dichtung, Architektur und Musik
befand – den Zeitgenossen Karl Kraus, Adolf Loos und Arnold Schönberg. Die dabei
erwachende Sensibilität gegenüber der Sprache wie insgesamt der Kunst führte zu
einer neuen Art von Umgang in diesem Bereich. Als noch einschneidender ist je-
doch die Erfahrung des Ersten Weltkriegs zu betrachten, die in Wittgenstein Den-
ken zu einer vorher nicht dagewesenen Hinwendung zu einer religiösen Haltung
führte, wobei diese bekannterweise mit seiner ethisch-moralischen Ausrichtung in
engstem Zusammenhang zu sehen ist.¹⁹

Im Hinblick auf diese Betonung der Bedeutung von Ethik hinsichtlich der Le-
bensweise des Menschen wie auch hinsichtlich der Arbeit des Künstlers und Phi-
losophen ist seine Kritik an der modernen Zivilisation einschließlich des Wissen-
schaftlers zu verstehen, wo er diesen Anspruch vermisste. Den Zusammenhang
zwischen Ethik und Kunst und damit an der Orientierung sub specie aeternitatis sah
er nicht mehr gegeben, ebenso wie den damit verbundenen Zusammenhang zwi-
schen Ethik und Religion.

Denn die Bedeutung der Kunst – vorausgesetzt, es handelt sich umwahre Kunst –
sah Wittgenstein in der Fähigkeit, das nicht Sagbare und Erklärbare zu zeigen,
wobei die ethische Dimension zutage tritt und sich der Satz aus dem Tractatus
„Ethik und Ästhetik sind Eins“ (TLP 1990: 6.421) bestätigt.

19 Vgl. u. a. seine Auffassung von Ethik: „Wenn etwas Gut ist so ist es auch Göttlich.“ (VB 2004: 5)

320 Ilse Somavilla



Infolge der aus seiner Sicht fehlenden ethischen Haltung und der Irreligiosität
seiner Zeit ist daher sein Kulturpessimismus zu verstehen, wie er es auch im hier
erörterten Gleichnis von der roten Glasglocke zum Ausdruck bringt.

Und doch, so scheint es, bedarf es – trotz ihrer Grenzen – der Philosophie und
der Kunst, um die Finsternis dieser Zeit zu erhellen, die „Unkultur“ zu bekämpfen.
Mit dem Blick auf Höheres – das ‚Licht‘ im Sinne Wittgensteins – bedeutet das, die
uns auferlegten Grenzen zu überschreiten – ungeachtet der Gefahr; sich dabei zu
verletzen, in welcher Form auch immer. Denn imMut, das scheinbar Unerreichbare
anzustreben – im Spannungsverhältnis des Möglichen mit dem Unmöglichen – liegt
der Weg zu eigentlicher Freiheit menschlichen Daseins. Im Hinblick auf die durch
Sprache und Wissenschaften nicht erklärbaren Fragen könnten Kunst und Philo-
sophie im Sinne eines ‚Zeigens‘ auf diesen Weg hinweisen.

Trotz Zweifel an der Rolle des Dichters in dürftigen Zeiten, sah Hölderlin diese
als des „Weingotts heilige Priester“ (Hölderlin 2020: 47) – in anderen Worten, als
Vermittler in der Hinführung zu höheren Werten und damit Dichtung als eine
Möglichkeit, das „erlösende Wort“ im Sinne einer Verbindung von Dichtung und
Religiosität zu finden.

Wittgenstein wiederum hoffte, dass es seiner „Arbeit in ihrer Dürftigkeit und
der Finsternis dieser Zeit beschieden sein sollte, Licht in das eine oder das andere
Gehirn zu werfen“ – was „nicht unmöglich, aber freilich nicht wahrscheinlich“ sei
(PU 1990:Vorwort). Seine Unterscheidung zwischen Sagen und Zeigen kann auch im
Hinblick auf den Übergang seiner anfangs analytischen Betrachtungsweise derWelt
im Tractatus zu einer intuitiven Haltung im Sinne eines unmittelbaren Verstehens
gesehen werden. Das heißt, statt einer diskursiven und auf ‚skill‘ betonten Aus-
einandersetzung plädiert er in zunehmendem Maße auf den „Nimbus“ der Philo-
sophie wie auch auf den der Kunst, was Authentizität und Wahrhaftigkeit des
Philosophen als auch des Künstlers und deren Hingabemit der Sache erfordert. Dies
wiederum ist ohne Demut im Bewusstsein der eigenen Grenzen nicht möglich –

einer Demut vor dem durchWissenschaft und Fortschritt Unerklärbaren, sich jeden
Versuchs einer Bemächtigung Entziehenden.

Trotz seiner pessimistischen Haltung gegenüber der „Unkultur“ seiner Zeit
betrachtet Wittgenstein wahre Kunst als unerlässlich, die er jedoch nur im Sinne
einer ernsthaften, in die Tiefe gehenden Auseinandersetzung mit dem „reinen
geistigen Licht“ gewährleistet sah. Nur dann könne Kunst ‚ergreifen‘ und könnten
deren Werke von Dauer sein. Und vielleicht würden die in der Zeit der Unkultur
zersplitterten Kräfte wieder zu einer Einheit finden, sodass der Einzelne im Geiste
des Ganzen einer Kultur arbeiten und seine Ideen verwirklichen kann.

Wozu Philosophie und Kunst in Zeiten der Unkultur? 321



Literatur

Bachmann, Ingeborg: Gedichte und Erzählungen, hrsg. von Walter Jens & Marcel Reich-Ranicki,
ausgewählt von Helmut Koopmann, Stuttgart/München, 1978.

Bachmann, Ingeborg: Wir müssen wahre Sätze finden. Gespräche und Interviews, hrsg. von Christine
Koschel & Inge von Weidenbaum, München, 1983.

Bachmann, Ingeborg: Kritische Schriften, hrsg. von Monika Albrecht & Dirk Göttsche, München/Zürich
2005.

Bachmann, Ingeborg: Frankfurter Vorlesungen. Probleme zeitgenössischer Dichtung, München 2021.
Citron, Gabriel: Honesty, Humility, Courage, & Strength: Later Wittgenstein on the Difficulties of

Philosophy and the Philosophical Virtues, in: Philosophers‘ Imprint 19/25 ( July 2019).
Ebner, Ferdinand: Fragmente, Aufsätze, Aphorismen. Zu einer Pneumatologie des Wortes, Schriften

Bd.1, hrsg. von Franz Seyr, München 1963.
Ebner, Ferdinand: Briefe, Schriften. Bd. 3., hrsg. von Franz Seyr, München 1965.
Hölderlin, Friedrich: Hyperion oder der Eremit in Griechenland, Stuttgart 1980.
Hölderlin, Friedrich: Gedichte. Eine Auswahl, hrsg. von Gerhard Kurz, Stuttgart 2020.
Kienzler, Wolfgang: Wittgenstein und Spengler, in: Josef G.F. Rothhaupt & Wilhelm Vossenkuhl (Hrsg.):

Kulturen und Werte. Wittgensteins KRINGEL-BUCH als Initialtext, Berlin 2013, 317–336.
Kierkegaard, Sören: Kritik der Gegenwart. Zum ersten Mal ins Deutsche übertragen von Theodor

Haecker, in: Der Brenner 20 (1914), 869–886.
Monk, Ray: Wittgenstein. Das Handwerk des Genies, aus dem Englischen übertragen von Hans

Günter Holl & Eberhard Rathgeb, Stuttgart 1992.
Pessoa, Fernando: Escritos Autobiográficos Automáticos E de Reflexão Pessoal, hrsg. von Richard

Zenith in Zusammenarbeit mit Manuela Parreira da Silva, übersetzt von Manuela Rocha, Porto
2014.

Platon: Phaidon, Politeia, Sämtliche Werke. Bd. 3. In der Übersetzung von Friedrich Schleiermacher
mit der Stephanus-Numerierung, hg. von Walter F. Otto, Ernesto Grassi & Gert Plamböck,
Hamburg 1958.

Rhees, Rush: The Study of Philosophy, in: Ders.: Without Answers, London 1969, 169– 172.
Somavilla, Ilse: Licht und Schatten: Gedanken zu Wittgensteins Texten, in: Ludwig Wittgenstein: Licht

und Schatten. Ein nächtliches (Traum‐)Erlebnis und ein Brieffragment, Innsbruck 2004a, 49–73.
Somavilla, Ilse: Wittgensteins Metapher des Lichts, in: Ulrich Arnswald, Jens Kertscher & Matthias Kroß

(Hrsg.): Wittgenstein und die Metapher, Berlin 2004b, 361–385.
Somavilla, Ilse: Der Verlust an Wahrhaftigkeit. Wittgensteins Kritik an Kultur und Wissenschaft der

modernen Zivilisation, in: Anne Siegetsleitner, Andreas Oberprantacher, Marie-Luisa Frick & Ulrich
Metschl (Hrsg.): Crisis and Critique: Philosophical Analysis and Current Events. Proceedings of
the 42nd International Wittgenstein Symposium, Berlin 2021, 447–464.

Spengler, Oswald: Der Untergang des Abendlandes. Umrisse einer Morphologie der Weltgeschichte,
München 1963.

Spinoza, Baruch de: Die Ethik. Schriften. Briefe, hrsg. von Friedrich Bülow, Stuttgart 1976.
Stein, Edith: Die Frau: Ihre Aufgabe nach Natur und Gnade, Freiburg 1959.

322 Ilse Somavilla


	Ilse Somavilla
	Wozu Philosophie und Kunst in Zeiten der Unkultur?
	1 Einleitung
	2 Das erlösende Wort
	3 Das Gleichnis von der roten Glasglocke
	4 Wittgensteins Kritik am Fehlen einer ethisch-religiös bestimmten Auseinandersetzung mit Philosophie und Kunst
	5 Konklusion
	Literatur


