
Moritz René Pretzsch

Einleitung

Ludwig Wittgenstein setzt sich zeit seines Lebens kritisch mit dem Geist seiner Zeit
auseinander. Wittgenstein ist nicht nur das leere und überoptimistische Fort-
schrittsstreben der europäischen und amerikanischen Zivilisation unsympathisch
(vgl. Ms 109: 204, VB 2021: 459). Er beklagt zudem die Gottlosigkeit seiner Epoche,
welche mit einem Kulturverlust einhergeht, der es an Ernst, Einsicht und Demut
vermissen lässt (vgl. LS 2004: 44 f.). Ähnlich wie Karl Kraus und Oswald Spengler
konstatiert er eine Transformation abendländischer Kultur in Zivilisation, denn
„[m]it dem Anfang des 19 Jahrh. (des geistigen) ist die Menschheit an die Grenze der
abendl. Kultur gestoßen. Und nun stellt sich die Säure ein: die Melancholie + der
Humor (denn beide sind sauer)“ (LS 2004: 45). Auch macht er in seinen Cambridge-
Vorlesungen im Frühjahrstrimester 1930 deutlich, dass der„Nimbus der Philosophie
[…] verlorengegangen“ (LWL 1984: 43) und seine Zeit vom Typus des „geschickten
Philosophen“ (ebd.) geprägt sei, welcher zwar über Geschicklichkeit, nicht aber
über Genie verfüge. Zudem scheint ihm gerade auch der ubiquitäre Szientismus
und Technizismus, in seinem Missbrauch von naturwissenschaftlichem Wissen zu
weltanschaulichen ideologischen Zwecken, zutiefst zuwider. Themen, die insbe-
sondere auch in unserer Zeit hochaktuell sind.

Vornehmlich die Fortschrittsgläubigkeit – einer der Grundpfeiler der westli-
chen Zivilisation seit der Aufklärung –, die sich in einem Vertrauen auf die in-
strumentelle Vernunft äußert, erscheint Wittgenstein in besonderem Maße für den
Kulturverfall seiner Epoche verantwortlich. Wittgenstein erkennt eine Zivilisation,
die ihrem Wesen nach wissenschaftlich-technisch angelegt ist und die sich we-
sentlich durch den Fortschritt charakterisiert weiß: eine Aneinanderreihung von
Gebilden, ein Fortschritt um des Fortschritts willen, das Anwachsen komplizierter,
unübersichtlicher Strukturen, ein Herausstreben aus der Mitte, dem Zentrum der
Welt, in die Mannigfaltigkeit der „Peripherie“, ein Verlust von Klarheit. Der Geist
dieses Fortschrittsstrebens steht Wittgensteins eigenem Denken diametral entge-
gen. Er ist für ihn oberflächlich, klebt an der Peripherie, dringt nicht in die Tiefe
und versteht nichts vom ,Wesen der Welt‘ (vgl. Ms 109: 211, PB 2019: Vorwort). Das
optimistische Maschinenzeitalter steht in der Gefahr, sich in oberflächlicher Vielfalt
zu verlieren. DasWissen derWissenschaft nimmt rasant zu. Proportional zu diesem
Wachstum sinkt die Übersicht. Anders gesprochen: Das Programm der modernen
Rationalität, wie es insbesondere von den westlich-abendländischen Wissenschaf-

Moritz Pretzsch, BA, MA, Universität Kassel, Fachbereich Philosophie, Südbau, 3. OG, Menzelstraße
12, 34121 Kassel, Deutschland, moritzpretzsch@uni-kassel.de

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/witt-2025-0012



ten betrieben wird, ist für Wittgenstein „typisch aufbauend“ (Ms 109: 207, zit. nach
VB 2021: 459). Das „immer kompliziertere[] Gebilde“ (ebd.), das dabei aufgebaut
wird, ist für ihn eine Konstruktion, eine sich der Technik verdankende Leistung, die,
eben weil sie heteronom motiviert ist, kein Genügen an sich selbst finden, keinen
„Selbstzweck“ (ebd.) konstituieren kann. Der „Geist“ dieser Zivilisation, die Idee
vom Fortschritt qua wissenschaftlich-technischer Beherrschung, scheint nach
meinem Dafürhalten für Wittgenstein aus diesem Grund ein Denken der Verein-
nahmung, eine Strategie der Ausweitung, der Überbietung und der hemmungslosen
Steigerung der Zweckrationalität zu sein. Es ist dementsprechend kein Wunder,
dass Wittgenstein nicht für den „westlichen Wissenschaftler“ (ebd.)¹ schreibt,
welcher diesen Geist der Steigerungslogik repräsentiert. Wittgenstein erwähnt
ausdrücklich, dass er in einem gänzlich anderen Geiste philosophiere, als die
Wissenschaftlerinnen undWissenschaftler ihreWissenschaften betreiben und dass
ihn letztere nicht verstehen könnten (vgl. ebd.). Wittgenstein ist stets bestrebt, die
Lösung seiner philosophischen Probleme mit der Erlösung seines eigenen Daseins
zu verbinden. Philosophische Probleme sind ihm Lebensprobleme. „Wittgensteins
philosophische Suche und sein emotionales und geistiges Leben [bilden] eine Ein-
heit“ (Monk 2021: 12). Insofern können wir Positionsbestimmungen seines Denkens,
wie sie sich etwa im Vorwortentwurf von 1930 finden, gar nicht stark genug ge-
wichten. Wittgensteins Denken sucht wesentlich nach Klarheit, Durchsichtigkeit
und Übersicht, und zwar in einer Radikalität und Kompromisslosigkeit, die ihres-
gleichen sucht. Wichtiger noch: Klarheit, Durchsichtigkeit und Übersicht sind ihm
Selbstzweck.² Auch aus diesem Grund kann Wittgenstein in seinem Vorwortent-
wurf nicht schreiben, sein Buch „sei zur Ehre Gottes geschrieben“ (Ms 109: 212; zit.
nach PB 2019: Vorwort), da dem dominanten Geist seiner Epoche eine solche nicht-
zweckgerichtete Untersuchung unverständlich erscheinen würde.³ „Meine Denk-
weise ist in der heutigen Zeit nicht gefragt, ich muß zu sehr gegen den Strom
schwimmen.Vielleicht wollen die Leute in hundert Jahren wirklich das haben, was
ich jetzt schreibe“ (in MDN 1992: 120 f.), bemerkte Wittgenstein gegenüber einem

1 Auffallend ist zudem, dass Wittgenstein an einer Stelle explizit betont, dass sein Denken „nur für
einen kleinen Kreis von Menschen bestimmt ist […], […] es sind die Menschen, an die ich mich
wende (nicht weil sie besser oder schlechter sind als die andern, sondern), weil sie mein Kulturkreis
sind, gleichsam die Menschen meines Vaterlandes, im Gegensatz zu den anderen, die mir fremd
sind.“ (Ms 110: 18, zit. nach VB 2021: 463)
2 „Mit dem Programm der Klarheit als Selbstzweck“, so Matthias Kroß, bekennt sich Wittgenstein
„zu dem philosophischen Habitus der anschauenden Betrachtung als nicht auf Zwecke, sondern auf
sich selbst ausgerichtete Weise der Weltsicht“ (Kroß 1993: 32).
3 Für Kroß lässt sich Gott für Wittgenstein als „die causa sui, als der Inbegriff der Klarheit als
Selbstzweck“ (Kroß 1993: 32) schlechthin denken.

280 Moritz René Pretzsch



Freund. Sein Genie birgt, mit Jürgen Habermas gesprochen, ein „Gefühl der Iso-
lierung, in einer verständnislosen, gleichsam kategorial befangenen Umgebung zu
leben“ (Habermas 2017: 21 f.).⁴ Ebenso wie etwa Martin Heidegger und Theodor W.
Adorno, so Habermas, richtet sich auch Wittgenstein „an verstreute Einzelne, die
bereit sind, sich in ein neues Denken initiieren zu lassen, nicht an die Kommuni-
kationsgemeinschaft der Forscher oder an die Kooperationsgemeinschaft der Bür-
ger“ (ebd.). Und ebenso wie Heidegger und Adorno, wendet sich auch Wittgenstein
„von institutionalisierter Wissenschaft und politischer Öffentlichkeit ab“ (ebd.).⁵
„Der Philosoph ist nicht Bürger einer Denkgemeinde. Das ist, was ihm zum Philo-
sophen macht.“ (Ms 112: 72r, zit. nach Z 2021: 380) – heißt es in Wittgensteins
Schriften an einer Stelle. Vier Jahre vor seinem Tod bekannte er: „[Ich] fühle mich
fremd in derWelt // als ein Fremdling“ (Ms 135: 56r; 27.7.1947). Wittgensteins Denken
war und ist wesentlich unzeitgemäß.

Insgesamt ist Wittgensteins zeitkritische Klage weniger Anklage als vielmehr
Bedauern und Trauer über die –mit Karl Kraus gesprochen – „Ernüchterung einer
Epoche“ (Kraus 1986: 10). Was seinen Geschmack, seine Lebensauffassung, seine
Vorstellung von Kultur, von Gesellschaft und menschlichen Verhältnissen anbe-
langt, scheint Wittgenstein ganz einfach quer zum Zeitgeist zu stehen.⁶ Er fühlt sich
fremd in seiner Zeit, ist ihr nicht zugehörig, vor allem wegen der ihr eigenen
Fortschrittsgläubigkeit derWissenschaften und des Kulturverlustes, welche er nicht
teilen kann. Das heißt aber nicht, dass er damit resigniert. So rät er einem Freund:
„Jetzt kommt es darauf an, in der Welt zu leben, in der Sie sich befinden, und sich

4 Man denke hierbei auch an die Aussage seiner Lehrerin und Freundin Fania Pascal: „Ich weiß,
daß er ein erfülltes Leben gehabt hat, und dennoch war er nach meinem Eindruck eine tragische
Gestalt.“ (Pascal 1992: 83)
5 Sein Schüler und Nachfolger in Cambridge, Georg Henrik von Wright, schreibt: „Er sagte einmal,
er habe das Gefühl, für Menschen zu schreiben, die ganz anders denken und in einem anderen
Klima atmenwürden als der Mensch von heute: gleichsam für Menschen einer anderen Kultur. Dies
war ein Grund, weshalb er seine späteren Schriften nicht selbst veröffentlicht hat.“ (von Wright
1990: 23)
6 Schon bei Johannes Brahms hört Wittgenstein bereits die Mechanik der modernen Musik. Lew
Tolstoi und FjodorM. Dostojewski sind nach seinemGeschmack. An Georg Trakl verehrt er mehr die
Person und ihr Leben als dasWerk. Wittgenstein ist keinModerner, vor allem kein Modernist. Da ist
aber auch seine anfängliche Begeisterung für die Sowjetunion. Da ist auch seine Ablehnung
Churchills nach dem Zweiten Weltkrieg. Beide Einstellungen passen wiederum nicht in das Bild
eines Konservativen (vgl. Vossenkuhl 1995: 169). Die Deutung Wittgensteins als Konservativer wird
breit diskutiert. Siehe hierzu insbesondere J.C. Nyíri (1982: 44–68), Matthias Kroß (1993: 30 f.) und
Christopher C. Robinson (2011: 87– 114). Eine einfache Stempelung Wittgensteins als kulturell Kon-
servativer scheint meines Erachtens zu oberflächlich, sein Denkprofil ist dafür zu komplex, tief-
gründig und sublim angelegt. Dagegen spricht zudem seine bis heute nicht abreißende Aktualität
und philosophische Dringlichkeit.

Einleitung 281



nicht die Welt auszumalen oder zu erträumen, in der Sie gern wären.“ (In MDN
1992: 141.)⁷

Vielleicht lässt sich sagen, dass ein Kernstück von Wittgensteins Fortschritts-,
Zivilisations- und Kulturkritik sein Vorbehalt gegenüber einer maßlosen Form der
Weltbemächtigung ist. Gerade darin liegt eine große Relevanz und Aktualität für
unsere heutige krisenbewegte Zeit. Weltbemächtigung, deren Herzstück die in-
strumentelle Vernunft ist, meint jedwede Form der Aneignung und Kontrolle über
die Welt. Daran ist zunächst einmal nichts Verkehrtes, bildet Weltbemächtigung
doch die Grundlage einer jeden Kultur und Zivilisation, welche der Mensch der
Natur mühsam abringt. Und zweifellos haben wichtige Errungenschaften der
Weltbemächtigung eine grundsätzliche Leidminderung und Wohlstandssteigerung
bewirkt. Anders als in der Antike haben wir es heute aber nicht länger mit einer
fortschreitenden Weltbemächtigung zu tun, sondern mit einem weltbemächtigen-
den Fortschritt, der wesentlich auf Technik und Wissenschaft konzentriert ist.⁸
Insbesondere der Maßstab der instrumentellen Vernunft ist im Laufe dieser Ent-
wicklung zu einem global leitenden geworden. Die instrumentelle Vernunft hat
dabei nicht nur ihren Spielraum entschieden erweitert, sondern „droht“ auch
„unser Leben zu beherrschen“ (Taylor 2020: 11)⁹ und wird zu einer „wuchernden“
(Taylor 2020: 17). Und ihr „Vorrang“ wird nicht zuletzt an „dem Prestige und der
Aura sichtbar, welche die Technik umgeben“ (Taylor 2020: 12). Eben diese Grund-
tendenzen eines weltbemächtigenden Fortschritts hat bereits Wittgenstein scharf-
sinnig beobachtet. Die Weltbemächtigung hat längst maßlose und selbstzerstöre-
rische Züge angenommen. Das Gespür und Verständnis des Menschen für jede Form
der Abhängigkeit, Macht und Begrenztheit scheint mitunter vollkommen abhan-
dengekommen zu sein und den Fortschritt scheint es nur noch um des Fort-
schrittswillen zu geben. Die Weltbemächtigung hat eine Grenze überschritten und
ihr außer Kontrolle geratenes Bestreben vernichtet Mensch und Umwelt. Das
Selbstverständnis des modernen Menschen, berauscht vom unaufhaltsamen Fort-
schrittsstreben der optimistischen wissenschaftlich-technischen Zivilisation, ist in
diesem Sinne vollkommen fehlgeleitet, wie bereits Wittgenstein hellsichtig erkannt
hat. Dem Leben in der Moderne weiß sich eine weltbemächtigende Steigerungslogik

7 An anderer Stelle bemerkt er: „Wenn unsere gegenwärtigen Handlungen letzten Endes belanglos
sind, dann verliert das Leben seinen Ernst.“ (In MDC 1992: 221.)
8 Diese Unterscheidung geht auf Reinhart Kosselleck und Christian Meier zurück (vgl. Kosselleck &
Meier 1975: 357).
9 Unter„instrumenteller Vernunft“ verstehe ich dabei mit Charles Taylor „die Art von Rationalität,
auf die wir uns stützen, wenn wir die ökonomischste Anwendung der Mittel zu einem gegebenen
Zweck berechnen. Das Maß des Erfolgs ist hierbei die maximale Effizienz, also das günstigste
Verhältnis zwischen Kosten und Produktivität.“ (Taylor 2020: 11)

282 Moritz René Pretzsch



eingeschrieben, die sich mit einem „Genug“ grundsätzlich nicht zufrieden gibt. Der
Mensch ist zum Urheber seiner eigenen Katastrophe geworden. Anders gesprochen:
In den Konsequenzen der eigenen Weltbemächtigung wird dem Menschen auf
paradoxe Weise seine vermeintliche Verfügungsgewalt zunichtegemacht. Als akti-
ver Schöpfer seiner Errungenschaften sieht er sich diesen nun passiv ausgesetzt.
Zuweilen vergisst er in seinem zügellosen Anhäufen von Wohlstand, bei dem jede
Form von Maß verloren gegangen ist, sogar seine eigene unhintergehbare End-
lichkeit. Und damit vergisst er mitunter auch, dass es noch etwas jenseits seines
allumgreifenden Bemächtigungswillens und seiner Herrschsucht gibt. Blinde
Weltbemächtigung im Sinne eines unaufhaltsamen weltbemächtigenden Fort-
schritts impliziert eben potentiell auch, das Unverfügbare und Unhintergehbare zu
leugnen.

Es sind in meinen Augen genau diese Spielarten hochmütigen und selbstherr-
lichen Denkens, gegen die sich Wittgensteins Fortschritts-, Zivilisations- und Kul-
turkritik wendet. Seine ganze Philosophie zielt wesentlich auf Klarheit. Eine Klar-
heit auch über das eigene Selbst- und Weltverhältnis. Wittgenstein mäkelt nicht nur
ein wenig an den Erklärungsvorstellungen der wissenschaftlich-technischen Zivi-
lisation herum. Nein, das Radikale und Grundsätzliche seiner Kritik scheint darin
zu bestehen, dass er Allmachtsphantasien am Werke sieht, die als grundsätzlich
ethisch falsch zu verwerfen sind. Wittgenstein und sein unaufhaltsames Streben
nach Klarheit und Übersicht können wir in unserer Zeit als vorbildlich und hand-
lungsleitend verstehen. Auch wir müssen unentwegt, immer wieder aufs Neue, die
Arbeit an uns selbst aufnehmen, um zu einem richtigen und gesunden Selbstver-
ständnis zurückzufinden. Kurz, Wittgensteins Haltung bildet vielleicht das richtige
Korrektiv einer Weltbemächtigung, wie wir es heute brauchen.

Das siebente Wittgenstein-Forum der Internationalen Ludwig Wittgenstein
Gesellschaft e.V., an der Universität Kassel vom 26.09.24–27.09.24, widmete sich dem
Thema „Das erlösende Wort in dürftigen Zeiten – Wittgensteins Fortschritts-, Zi-
vilisations- und Kulturkritik“. Dabei wurde über die fortschritts-, zivilisations- und
kulturkritischen Implikationen in Wittgensteins Denken nachgedacht: seine Prä-
gung durch das Fin de Siècle, die Wiener Moderne und die Schrecken beider
Weltkriege, sein Ringen mit Technizismus und Szientismus wie auch der Verding-
lichung des Menschen, sein Streben nach Klarheit und Übersicht im Denkenmit den
damit verbundenen ethischen und religiösen Implikationen, sein beharrliches Ar-
beiten an dem eigenen Selbst und dem Begriff und sein Erlösungsbedürfnis in der
Philosophie.

Einleitung 283



Zusammenfassung der Beiträge

In diesem special topic wird Wittgensteins Fortschritts-, Zivilisations- und Kultur-
kritik ausgehend von seiner Person und seiner Zeit beleuchtet. Dabei werden zum
einen die tiefgreifenden kulturellen Einflüsse einer Zeit voller Umbrüche berück-
sichtigt, die auf Wittgensteins Leben und Denken einwirkten. Zum anderen wird
ausgehend von Wittgensteins Denken untersucht, inwiefern in diesem eine Fort-
schritts-, Zivilisations- und Kulturkritik angelegt ist und wie sich eben diese Kritik
philosophisch betrachten lässt. Im Folgenden seien die Beiträge kurz vorgestellt:

Dieses special topic beginnt mit VOLKER MUNZ‘ Beitrag „Text und Kontext.
Wittgenstein und seine Zeit“. Dabei wird die Beziehung zwischen der Philosophie
Ludwig Wittgensteins und dem soziokulturellen Kontext seiner Zeit untersucht,
insbesondere im Umfeld der Wiener Moderne um 1900. Die Untersuchung basiert
auf dem ungebrochenen wissenschaftlichen Interesse, Wittgensteins Werk im
Lichte seines kulturellen Umfelds zu verstehen. Im Mittelpunkt dieser Analyse steht
die Reaktion der Bürgerinnen und Bürger Wiens auf die Auflösung traditioneller
Wertesysteme, das Auftreten von Identitätskrisen und die Entstehung ganzheitli-
cher Antworten von Intellektuellen auf die wahrgenommene kulturelle und soziale
Fragmentierung. Wittgensteins philosophische Überlegungen, die von einer kriti-
schen Haltung gegenüber der fortschrittlichen und mechanistischen Sichtweise der
westlichen Zivilisation geprägt sind, wissen sich in enger Nachbarschaft zu den
fundamentalen Modernitätskritiken seiner Zeitgenossen Karl Kraus und Oswald
Spengler. Munz untersucht in seinem Beitrag Wittgensteins kulturpessimistische
Ausrichtung, seine technologischen Vorbehalte und seine Auffassung von ,Zivili-
sation‘ und ,Kultur‘ wie seine Kritik am ,Fortschritt‘ als bloße Anhäufung ohne
Essenz. Deutlich erkennbar wird: Wittgensteins Bemerkungen zur Klarheit als
philosophisches Ziel konfligieren mit dem unermüdlichen Streben nach äußeren
Errungenschaften in der modernen Zivilisation.

In Ihrem Aufsatz „Wozu Philosophie und Kunst in Zeiten der Unkultur?“ richtet
ILSE SOMAVILLA den Fokus auf den frühen bis späten Wittenstein, ausgehend von
dessen kritischen Bemerkungen zur modernen Zivilisation im berühmten Vor-
wortentwurf von 1930. Dabei eruiert Somavilla die Gründe, die zu Wittgensteins
kritischer und pessimistischer Sicht auf seine Zeit geführt haben könnten. Sie macht
deutlich, dass diese Gründe in einem immer größer werdenden und skrupellosen
Streben nach Fortschritt und Profit zu finden sind, in Abwesenheit eines ethischen
oder religiösen Bewusstseins. Um ihre Annahmen zu stützen, konzentriert sich
Somavilla u.a. auf ein Brieffragment, das vermutlich 1925 von Wittgenstein verfasst
wurde. In diesem Fragment wirdWittgensteins sehr persönliche und pessimistische
Grundhaltung gegenüber der Kultur wie auch Wissenschaft der modernen Zivili-
sation überaus deutlich. Wittgenstein unterscheidet zwischen Menschen, die sich

284 Moritz René Pretzsch



oberflächlich mit Kunst oder Wissenschaft beschäftigen, ohne sich eines ethischen
und religiösen Bewusstseins bewusst zu sein, und Menschen, die ihre Werke im
Hinblick auf etwas Höheres schaffen und sich einer Perspektive sub specie aeter-
nitatis verpflichtet sehen. Angesichts des Verfalls der Kultur und des damit ver-
bundenen Mangels an Wahrhaftigkeit und Authentizität ventiliert Somavilla die
Frage, ob Kunst und Philosophie zu einer Veränderung der Menschheit beitragen
können, indem diese die Bedeutung der Ethik in ihrer Lebensweise erkennt.

ANDREAS KREBS geht ausgehend vonWittgensteins bekannter Bemerkung „[I]ch
sehe jedes Problem von einem religiösen Standpunkt“ der Frage nach, ob es eine
religiöse Fortschrittskritik in Wittgensteins Denken gibt. Sein Artikel prüft Witt-
gensteins Kritik an der modernen Fortschrittsideologie und ihr Verhältnis zur Re-
ligion. Wittgenstein, der ein tiefes Interesse an der christlichen Religion hat, sieht
sein philosophisches Streben nach Klarheit als einen genuin ethischen Akt und
nicht als Mittel zum Zweck. Zudem macht Krebs geltend, dass diese Haltung nicht
nur als grundlegender Gegensatz zur Moderne verstanden werden muss, sondern
auch eine religiöse Prägung besitzt. Entgegen dem ersten Anschein kann Wittgen-
steins Kritik an der Moderne jedoch nicht einem christlich-konservativen Typus
zugeschrieben werden. Sein entschieden antidogmatisches Verständnis der christ-
lichen Religion, das hauptsächlich von dissidenten christlichen Denkern wie Tolstoi
und Kierkegaard geprägt wurde, ist alles andere als traditionell. Krebs schließt mit
der Feststellung, dass Wittgensteins Vorstellungen vom Christentum und vom ,Re-
ligiössein‘ zwar ethisch stark aufgeladen sind, sich aber nicht mit dem gewohn-
heitsmäßigen, rituellen und narrativen Charakter der gelebten christlichen Praxis
verbinden.

In seinem Artikel „Wittgensteins ,erlösende Worte‘“ untersucht RICHARD
RAATZSCH, was es mit den an verschiedenen Stellen in Wittgensteins Nachlass zu
findenden Formulierungen ,Erlösung‘ oder ,erlösende Worte‘ auf sich hat. Es gibt
nicht allzu viele solcher Passagen, und die, die es gibt, beziehen sich kaum auf-
einander; sie gehören auch zu verschiedenen Schaffensperioden und betreffen
unterschiedliche Themen. Raatzsch zeigt auf, dass das, was man als ,die Einheit in
den verschiedenen relevanten Aussagen‘ bezeichnen könnte, keinesfalls ersichtlich
ist. Vielmehr müsse man, so Raatzsch, sich von Wittgenstein Bemerkungen zu ei-
genen Gedanken anregen lassen. Raatzsch macht den Vorschlag Wittgensteins ,er-
lösende Worte‘ in Verbindung mit dem Tractatus logico-philosophicus neu zu
denken und sie auf die ethische Dimension der Abhandlung, insbesondere das
Ringen um eine richtige Sichtweise der Welt zu beziehen. Des Weiteren bringt er
Wittgensteins Gedanken der Erlösung mit dessen späteren Begriff der Familien-
ähnlichkeit in Verbindung und zeigt auf, dass es sich lohnen kann, von verschie-
denen Familien der erlösenden Worte zu sprechen. Er macht deutlich, dass man in

Einleitung 285



beiden Fällen Wittgensteins Philosophie als ,Philosophie der Erlösung‘ bezeichnen
kann, in jeweils unterschiedlichem, aber dennoch verwandtem Sinne.

Das special topic schließt mit dem Beitrag „Wittgenstein über die Bildung von
Begriffen“ von CHRISTIAN MARTIN. Martin nähert sich Wittgensteins Auffassung
von Begriffen auf einem eher selten beschrittenen Weg. Statt mit Überlegungen zur
,Familienähnlichkeit‘ zu beginnen, wird ein irreführendes Bild des Begrifflichen
betrachtet, mit dessen Kritik Wittgenstein jene Überlegungen einleitet: die Vor-
stellung, dass Begriffe in ,Bestandteilen‘ der Dinge, die unter sie fallen, eine ,Ent-
sprechung‘ haben. Die familienähnliche Auffassung wird anschließend als Alter-
native zu jener Vorstellung eingeführt. Sie sieht sich allerdings dem Problem der
,allzu offenen Textur‘ ausgesetzt, wonach eine auf Ähnlichkeiten gestützte ,Aus-
dehnung‘ von Begriffen deren Gehalt beliebig werden lässt. In Auseinandersetzung
mit bestehenden Lösungsansätzen entwickelt Martin eine Konzeption der Be-
griffsbildung, die diese weder als durch natürliche Gegebenheiten determinierten
Vorgang noch als kontingenten Ausdruck historisch wandelbarer Sprecherdisposi-
tionen auffasst. Begriffe werden vielmehr als logisch-epistemische Einheiten dar-
gestellt, deren Erweiterung angesichts präzedenzloser Umstände einen Erkennt-
niszuwachs mit sich bringt, der sich in ihnen selbst niederschlägt. Anschließend
wird herausgearbeitet, dass die logisch-epistemische Dimension des Gebrauchs von
Begriffsworten von natürlich bedingten, kontingenten Zügen überlagert wird. Der
Beitrag schließt mit einem Ausblick, der die entwickelte Konzeption des Begriffli-
chen als eine logisch-sprachphilosophische Grundlage von Wittgensteins Kultur-
und Zeitkritik exponiert.

Abschließend möchte ich mich noch einmal herzlich bei allen Teilnehmerinnen
und Teilnehmern des Siebten Wittgenstein–Forums für den guten fachlichen Aus-
tausch und die instruktive Diskussion bedanken, insbesondere bei denjenigen, die
zu diesem special topic beigetragen haben. Zudem bin ich den Gutachterinnen und
Gutachtern dieses special topic sehr dankbar für ihre genaue Lektüre und Kom-
mentierung. Des Weiteren darf ich mich an dieser Stelle auch bei Jasmin Trächtler
und Stefan Majetschak bedanken, die mir stets mit gutem Rat zur Seite standen.
Zuletzt gilt mein ganz besonderer Dank Anja Weiberg für all ihre Unterstützung,
Hilfe und Arbeit bei der Veröffentlichung.

286 Moritz René Pretzsch



Literatur

Habermas, Jürgen: Gedanken bei der Vorbereitung einer Konferenz, in: Brian McGuinness (Hrsg.):
„Der Löwe spricht… und wir können ihn nicht verstehen“ – Ein Symposium an der Universität
Frankfurt anläßlich des hundertsten Geburtstags von Ludwig Wittgenstein, Frankfurt a.M. 2017,
20–26.

Koselleck Reinhart & Meier Christian: Fortschritt, in: Otto Brunner, Werner Conze & Reinhart Koselleck
(Hrsg.): Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in
Deutschland, Band 2, Stuttgart 1975, 357.

Kraus, Karl: Die letzten Tage der Menschheit, Frankfurt a.M. 1986.
Kroß, Matthias: Klarheit als Selbstzweck. Wittgenstein über Philosophie, Religion, Ethik und Gewißheit,

Berlin 1993.
Monk, Ray: Wittgenstein. Das Handwerk des Genies, Stuttgart 2021.
Nyíri, J. C.: Wittgenstein’s Later Work in Relation to Conservativism, in: Anthony Kenny & Brian

McGuinness (Hrsg.): Wittgenstein and His Times, Oxford 1982, 44–68.
Pascal, Fania: Meine Erinnerungen an Wittgenstein, in: Rush Rhees (Hrsg.): Ludwig Wittgenstein:

Porträts und Gespräche, Frankfurt a.M. 1992, 35–83.
Robinson, Christopher C.: Wittgenstein and Political Theory, Edinburgh 2011.
Taylor, Charles: Das Unbehagen der Moderne, Frankfurt a.M. 2020.
Vossenkuhl, Wilhelm: Ludwig Wittgenstein, München 1995.
von Wright, Georg Henrik: Wittgenstein, Frankfurt a.M. 1990.

Einleitung 287




	Moritz René Pretzsch
	Einleitung
	Zusammenfassung der Beiträge
	Literatur


