
ERFAHRUNGEN LESEN. EINE HERMENEUTISCHE HERAUSFORDERUNG | 53 

Schaltstelle, in der über die Wirklichkeit eines Anspruchs entschieden wird: Sie hat 
zu vermitteln zwischen den in vergangener Erfahrung liegenden – eingelösten oder 
uneingelösten – Hoffnungen sowie den Möglichkeiten und Bedingungen der Ge-
genwart. Den Platz des Politischen im Diskurs über die Menschenrechte unbesetzt 
zu lassen oder ihn als nachrangigen „Umsetzungsaspekt“ zu traktieren, wird der 
Sache der Menschenrechte selbst nicht gerecht. Denn erst im Vollzug erlangt man 
Aufschluss über das Profil des Anspruchs, den diese in sich tragen. Das Politische 
gehört deshalb zur Natur der Menschenrechte, die am besten als eine operatorische 
Kategorie zu verstehen sind: Weder waren sie, wie die Lektüre bestimmter Erfah-
rungszeugnisse es zeigt, in der Vergangenheit die Garantie dafür, dass die politisch-
soziale Welt an den Bedingungen menschlicher Existenz Maß nimmt, noch sind 
sie das aufgrund ihrer reinen Prinzipienhaftigkeit für die Gegenwart. Sie stiften 
vielmehr den Impuls zu einer Form politischer Gestaltung, die mit tradierten und 
etablierten Steuerungsmustern bricht.  

Über diese Wirkweise des Menschenrechtsanspruchs und die Funktion des Poli-
tischen in der theoretischen Abstraktion zu reflektieren, führt von hier an nicht 
mehr weiter. Anstatt fortlaufend über die Relevanz historischer Erfahrungen, deren 
Funktion als Material einer „affirmativen Genealogie“ und den Stellenwert des 
Politischen für das Verständnis der Menschenrechte zu sprechen, müssen diese 
methodischen Überlegungen letztlich in der Diskussion am empirischen „Fall“ 
selbst plausibel gemacht werden. Nicht nur die Ankündigung eines Programms, 
sondern auch dessen – zumindest versuchsweise – Durchführung ist ja der An-
spruch, dem diese Studie genügen soll.  

3.  ERFAHRUNGEN LESEN.  
 EINE HERMENEUTISCHE HERAUSFORDERUNG 
ERFAHRUNGEN LESEN. EINE HERMENEUTISCHE HERAUSFORDERUNG 

Nur wenige Fälle der Historie scheinen sich für eine Erörterung innerhalb des hier 
angelegten Diskussionsrahmens in einer Weise anzubieten, wie dies für den Um-
gang mit dem Algerienkrieg gilt. Die Konstellation des Konflikts spricht für sich: 
Frankreich versteht sich seit den Tagen der Revolution als eine Menschenrechts-
nation. Diesen Anspruch trägt es nicht immer explizit vor sich her, zumindest indirekt 
aber ist er in die Tiefenschichten der französischen Nationalidentität eingegangen.70 

                                                             

70  Vgl. Hans Manfred Bock, „Zwischen nationalem Gedächtnis und europäischer Zukunft. 
Französische Geschichtskultur im Umbruch“, in: Frankreich-Jahrbuch 13 (2000), Leske 
und Budrich: Opladen, 2000, 33–50. Den Verlust der Überzeugungskraft eines französi-
schen Nationalmythos beobachtet Yves Bizeul, „Die Nation als mythisches Konstrukt in 
Frankreich“, in: ebd., 69–79. 



54 | ZWISCHEN THEORIE UND PRAXIS – MENSCHENRECHTE 

Das Bewusstsein, Träger einer Zivilisierungsmission (mission civilisatrice) gegen-
über den anderen Völkern zu sein, zumal im Blick auf die eigenen Kolonial- und 
Mandatsgebiete, ist Ausdruck einer solchen identitären Prägung unter dem Ideal der 
Menschenrechte.71 Zugleich praktiziert das Land ein in vielerlei Hinsicht unterdrü-
ckerisches und diskriminierendes Kolonialregime in Algerien, seiner gerne so apo-
strophierten „Musterkolonie“.72 Der Protest dagegen und immer wieder aufflam-
mende Aufstände durchziehen die Geschichte der Françalgérie seit den Tagen der 
Besetzung. Im Krieg schließlich kulminieren der Widerstand und dessen gewalt-
same Niederschlagung. Von den Algeriern als „Revolution“ bezeichnet, begreift 
Frankreich seine Intervention als „Operation zur Aufrechterhaltung der Ordnung“.73 
Die zum Teil völkerrechtswidrige kriegerische Dimension des Einsatzes wird lange 
Zeit verleugnet, ein öffentliches Reden darüber zensiert. Die Frage, ob die Praxis 
des Kolonialkrieges nicht den eigenen Anspruch unterminiere, als Nation für das 
Ideal der Menschenrechte im eigenen Agieren nach innen und außen einzutreten, 
wird über lange Zeit hinweg von politischer Seite her erfolgreich verdrängt.74  

Beantwortet ist sie damit freilich nicht. Denn das so oft herausgestellte Ideal ist 
mehr als eine papierne Wirklichkeit – es wird von Bürgerinnen und Bürgern der 
Republik rezipiert. Man bejaht es, man legt es aus, man bindet sich daran und sucht 
ihm konkrete Gestalt im eigenen Handeln zu verschaffen. Der zunächst abstrakt 
formulierte Anspruch tritt ein in Prozesse individueller Identitätsbildung. Er wird 
zum Kriterium, an dem Menschen ihr Handeln als Bürgerinnen und Bürger bemes-
sen. Umgekehrt gilt: Vor dem Horizont dieses Anspruchs machen Individuen ihre 
Erfahrungen mit dem Handeln anderer und des Staates. Der Menschenrechts-
anspruch tritt als eine Größe in Erscheinung, die ausgelegt werden muss und erst 
innerhalb eines politischen und sozialen Kontextes konkrete Gestalt annimmt. Der 

                                                             

71  Vgl. Hartmut Stenzel (Hg.), Un débat franco-français: l’identité nationale, Dossier mit 
mehreren Beiträgen in: Lendemains. Zeitschrift für vergleichende Frankreichforschung 
36 (2011), 5–92. 

72  Die gewaltsame Dimension des Kolonialregimes in Algerien noch vor Ausbruch des 
Krieges beschreibt Sylvie Thénault, Violence ordinaire dans l’Algérie ordinaire. Camps, 
internements, assignations à résidence, Odile Jacob: Paris, 2012.  

73  Eine kritische Lektüre der im Kontext des Konfliktes sich prägenden Redensarten und 
Sprechpolitiken, welche die Rezeption des Geschehens zum Teil bis heute prägt, liefert 
Sylvie Thénault, Algérie : des „évènements“ à la guerre. Idées reçues sur la guerre 
d'indépendance algérienne, Editions Le Cavalier: Paris, 2012. 

74  Ein Ausdruck dieser Haltung ist die von Nicolas Sarkozy im Wahlkampf um die Präsi-
dentschaft 2012 lancierte Aussage: „Diesen Krieg können wir nicht bereuen“. Nachdem 
nicht mehr vermieden werden kann, von „Krieg“ zu sprechen, verlegt sich die national-
französische Apologetik auf eine pauschale moralische Rechtfertigung, die eine diffe-
renzierte Bewertung des Geschehens und damit eine Revision der eigenen moralisch-
politischen Position umgeht. 



ERFAHRUNGEN LESEN. EINE HERMENEUTISCHE HERAUSFORDERUNG | 55 

Krieg zeigt sich als ein Bewährungsfeld für den Anspruch, denn es wird unmittelbar 
deutlich: Menschenrechte sind nicht als ein feierliches, aber letztlich politisch unbe-
stimmtes Ideal zu begreifen, das keine direkten Auswirkungen auf gesellschaftlich-
politische Praxis ausüben würde. Sie wirken in die politische Konkretion des Sozia-
len hinein und erhalten erst auf dieser Ebene ihre präzise Gestalt.  

Subjektive Erfahrungen mit dem Krieg und Zeugnisse über solche Erfahrung 
können also ein bevorzugtes Register sein, um die Relevanz der Dimension des 
Politischen für den menschenrechtlichen Geltungsanspruch zu veranschaulichen. 
Wie Menschen, die Bürger einer selbsternannten „Menschenrechtsnation“ sind, den 
Krieg und das staatliche Handeln im Krieg erleben, verarbeiten und selbst daran 
mitwirken, das ist die Grundlage solcher Erfahrung und schlägt sich in ihr nieder. 
Die Biografien, die hier im Zentrum stehen werden, zeugen auf je unterschiedliche 
Art und Weise von einem „Recht des Politischen“ bei der Bestimmung des men-
schenrechtlichen Anspruchs: Sie offenbaren im Prisma biografischer Subjektivität, 
wie sehr die Wirklichkeit eines menschenrechtlichen Solls von situativen Umstän-
den, Verständnishorizonten und politischen Bedingungen abhängig ist und durch 
diese Faktoren zu einem guten Teil mitdefiniert wird. Zugleich schlägt sich in Er-
fahrungszeugnissen nieder, dass ein normativ auftretender Anspruch erheblichen 
Einfluss auf Empfinden und Bewusstsein individueller Akteure ausüben kann. Dies 
gilt umso mehr, als die Menschenrechte im vorliegenden Fall stets über die Instanz 
der französischen Republik vermittelt werden und in Erscheinung treten. 

Wo das verfasste Gemeinwesen selbst sich als Ausdruck und Repräsentant des 
Menschenrechtsideals versteht, wird auch das einzelne, exekutive Staatshandeln 
gerne als Maßnahme zur Verwirklichung der Menschenrechte ausgegeben. Die Trias 
aus Werten, Institutionen und Praktiken spiegelt sich im gewählten historischen 
Beispiel damit paradigmatisch wider. Das „Recht des Politischen“ ist auf diese 
Weise anschaulich gemacht: Es kann am konkreten Fall beobachtet werden, wie die 
politische Modellierung des moralischen Anspruchs geschieht, von der oben die 
Rede war. Ebenso wird sichtbar, dass Spannungen auftreten zwischen einem von 
der staatlichen Institution vertretenen Ideal und den staatsbürgerlichen Individuen, 
die diesem Ideal eine konkrete Gestalt geben wollen.  

Die nachfolgenden Überlegungen greifen diese Problematik auf. Es erscheint 
hilfreich, die Spezifik der französischen Konstellation mit den Überlegungen von 
Aleida Assmann zu nationalem Gedächtnis und der dadurch bewirkten Herausbil-
dung individueller Identität abzugleichen. 

3.1  Kollektive Vorgabe und individuelle Bringschuld 

Die Diskrepanz zwischen kollektiver Vorgabe und individueller Realisierung be-
gegnet in vielerlei Gestalt: organisationssoziologisch, wo es um die Selbstbestim-
mung und den Gestaltungsspielraum Einzelner in größeren sozialen Systemen – 



56 | ZWISCHEN THEORIE UND PRAXIS – MENSCHENRECHTE 

Gruppen, Verbänden, Sozialkörperschaften – geht; rechtstheoretisch, wo es um die 
Akzeptanz und Befolgung der mehrheitsdemokratisch gesetzten Normen durch die 
einzelnen Rechtssubjekte geht; politisch, insofern das Gemeinwesen sich, insbeson-
dere dort, wo es in republikanischen Traditionslinien verstanden wird, gerade darin 
konstituiert, dass es einen Gemeinwillen formuliert und umsetzt, mögliche Abwei-
chungen durch die Aspirationen und Intentionen je einzelner Stimmen und Akteure 
aber nicht mehr in Rechnung stellt.75  

Mit dem zuletzt genannten Feld kommt eine weitere Kategorie ins Spiel, die 
es näher zu beleuchten gilt: die der Identität. Denn Recht und Gesetz sind nur die 
eine – formale – Art und Weise, auf politischer Ebene die Geltung einer kollektiven 
Orientierung zu sichern. Ein anderer, vielfach beschrittener Weg besteht darin, 
unterhalb des Niveaus juristischer Setzung ein Ensemble von Werten oder Idealen 
zu bestimmen, das als ideelle Ausrichtung für das Gemeinwesen zu dessen Leitbild, 
eben zu seiner kollektiven „Identität“ erklärt wird. Es handelt sich dann um eine für 
staatlich-politisches, aber auch zivilgesellschaftliches Handeln verfüg- und abrufbare 
Projektionsfläche, vor der einzelne Akte legitimiert oder delegitimiert, begründet 
oder verworfen werden können. Ohne dass die präzisen Anforderungen für die 
Erfüllung des Ideals ersichtlich wären, fungiert es als ein weiches Kriterium für 
politische Steuerung. Im Namen einer unvermeidlichen Unverbindlichkeit wird 
Verbindlichkeit eingefordert – so könnte man das Paradoxon eines Umgangs mit 
der kollektiven Identität im Bereich des Politischen beschreiben.  

Beispiele hierfür bieten sich zahlreich: Nationale Gründungserzählungen posi-
tiver oder negativer Konnotation gehören dazu, etwa der Rütlischwur der ersten 
Eidgenossen, vom Eigensinn und Unabhängigkeitsstreben der Schweiz nicht zu 
trennen; amerikanischer Siedlerstolz, gepaart mit so disparaten Werten wie der 
Waffen- und der Religionsfreiheit; ein nationales Einheitsideal in Polen, das ohne 
die polnischen Teilungen nicht zu verstehen ist. Aber auch die deutsche Debatte um 
christlich-jüdische Leitkultur belegt das Dilemma kollektiver Identität: Inmitten 
pluriformer Globalisierungsprozesse verspürt man, vielleicht mehr als anderswo im 
Kreis der westeuropäischen Nationalstaaten, einen Bedarf nach Identität und sucht 
diese im Bereich des Kulturellen; wo Kultur aber zum zentralen Maßstab für politi-
sches Handeln gemacht wird, kommt es leicht zu Ein- und Ausgrenzungen, die 

                                                             

75  Hannah Arendt begreift in ihrem republikanischen Demokratieverständnis das Politi-
sche als öffentlichen Raum des Miteinanderhandelns und -sprechens. So sehr sich ihr 
Politikbegriff einer antitotalitären Stoßrichtung verdankt, so nötig erscheint doch eine 
„nachträgliche“ Berücksichtigung der im politischen Handeln jeweils nicht weiter be-
rücksichtigten Minderheitenvoten. Als eine Integration von liberaldemokratischer und 
republikanischer Gründungstheorie kann man den diskursdemokratischen Ansatz von 
Habermas und Apel verstehen. Volkssouveränität und gleiche Beteiligung gelten darin 
als die zwei Säulen des Politischen. 



ERFAHRUNGEN LESEN. EINE HERMENEUTISCHE HERAUSFORDERUNG | 57 

wiederum höchst umstritten sind. Der gesuchte Konsens einer kollektiven Identität 
wird so gerade verfehlt. Schließlich, in dieser Reihe gar nicht zu umgehen, drängt 
sich als ein weiteres Beispiel das der französischen Nation eigene Republik-Ideal 
auf, mit seinem Dreigestirn der Werte von Freiheit, Gleichheit, Solidarität, welches 
quer durch die politischen Lager und unabhängig von politikfeldspezifischen Fra-
gen zum identitären Marker einer vermeintlich kollektiven politisch-gesellschaftli-
chen Orientierung herangezogen wurde und wird.76 Wie auch die zuvor genannten 
Beispiele birgt der Fall Frankreich einiges Potential, um Schwierigkeiten und Kom-
plexität eines Anspruchs auf kollektive Identität und deren Geltung als Leitschnur 
für individuelles Handeln sichtbar zu machen.  

Alle Beispiele variieren und illustrieren die Möglichkeit, dass es zum Konflikt, 
zumindest zu einer vernehmbaren Diskrepanz kommen kann zwischen kollektiver 
Orientierung und individueller Geltung. Denn wodurch ist gewährleistet, dass Indi-
viduen die kollektiv vorgegebene Orientierung zu ihrem eigenen, persönlichen 
Leitbild machen und danach handeln? Zwischen kollektiver und individueller 
Ebene gibt es eine „dünne Stelle“ – brüchiges Eis auf dem Weg politischer Identi-
tätspolitik und Orientierungssuche, nämlich die Frage nach dem Grad der Verbind-
lichkeit und der Reichweite von Geltungsansprüchen kollektiver Normen. Eine 
Unterscheidung sei von vornherein eingeführt: Für soziale Verbände, deren Mit-
gliedschaft auf Freiwilligkeit beruht, mag es durchaus legitim erscheinen, die be-
schriebene Diskrepanz offensiv anzugehen: Wer dabei sein will, muss eine be-
stimmte thematische Agenda auch teilen können oder einen herrschenden kultu-
rellen Habitus zumindest ertragen können – das ist im Sport- oder Heimatverein 
oder in der politischen Partei nicht zuviel verlangt. Im Zwangsverband des Staates 
ist dies aber unter Umständen anders zu bewerten: Genügen hier, wo man sich der 
Zugehörigkeit ja nicht ohne weiteres durch Austritt entziehen kann, vor allem aber 
aufgrund des freiheitlichen Charakters des Rechts, nicht allein Rechtstreue und Ge-
setzesgehorsam als einendes Band?77 Wo der Staat also den Anspruch erhebt, mehr 
als das äußere Befolgen der Gesetze zu verlangen, seinen Bürgerinnen und Bürgern 
eine qualitative Orientierung ideeller Natur nahe legt, ist Aufmerksamkeit ange-
bracht: Es könnte sein, dass sich Spannungen auftun, dass es knirscht im Gebälk 
einer Konstruktion, mit gravierenden Auswirkungen für beide Seiten – für den Staat 
und für die Bürger. Umso erstaunlicher ist es, dass in einem der wichtigsten wissen-

                                                             

76  Vgl. Mona Ozouf, „Freiheit, Gleichheit, Brüderlichkeit“, in: Pierre Nora (Hg.), Erinne-
rungsorte Frankreichs, C.H. Beck: München, 2005, 27–62.  

77  Diesen Gedanken trägt Ernst-Wolfgang Böckenförde immer wieder ausführlich vor, zu-
letzt als Argument in der Integrationsdebatte um darzulegen, was Staat und Gesellschaft 
legitimerweise von Zuwanderern erwarten dürfen und was nicht. Vgl. Ders., Recht, 
Staat, Freiheit. Studien zu Rechtsphilosophie, Staatstheorie und Verfassungsgeschichte, 
Suhrkamp: Frankfurt/M., 1991.  



58 | ZWISCHEN THEORIE UND PRAXIS – MENSCHENRECHTE 

schaftlichen Entwürfe zu Fragen kollektiver Identität solche Spannungen kaum oder 
allenfalls peripher diskutiert werden.  

3.2  Nationales Gedächtnis und Identität.  

Der tote Winkel eines Forschungsprogramms 

Nichts anderes als einen Paradigmenwechsel macht Aleida Assmann geltend, um 
ihr Forschungsprogramm zu Erinnerungskultur und Geschichtspolitik zu erläutern: 
Um die Konstitution von Gemeinschaften zu deuten, sei das klassische Instrument 
der Ideologiekritik wenig hilfreich; stattdessen könne mit der Kategorie des kollek-
tiven Gedächtnisses viel besser, ja überhaupt erst erklärt werden, wie soziale Ein-
heiten sich bilden und stabilisieren.78 Gemeinwesen, so Assmann, schaffen sich ein 
Bild von sich selbst; wesentlich daran beteiligt sind mentale, materiale und mediale 
Bilder, aber auch Erzählungen, Orte und Praktiken. Das Erkenntnisparadigma des 
Kollektivgedächtnisses vermag die Prozesse solcher Selbstrepräsentation sichtbar 
zu machen. Kollektives und politisches Gedächtnis sind für Assmann eng miteinan-
der verflochten: Für die politische Gemeinschaft ist es insbesondere der Vergangen-
heitsbezug, der als Reservoir gemeinsam verfügbarer und abrufbarer Bilder bereit-
steht und als affektives Band für den Zusammenhalt dient.  

Signifikanterweise ist es Ernest Renan mit seinen Überlegungen zur Nationbil-
dung, den Assmann bemüht, um die „Stromflüsse“ zwischen Identität, Erinnerung 
und Politik darzustellen. Dessen Begriff eines „capital social“ (Renan) drückt im 
Begriffsrahmen seiner Zeit für Assmann das aus, was sie selbst als „kollektives Ge-
dächtnis“ bezeichnet. Das „soziale Kapital“, auf das eine Nation sich gründen kann, 
besteht nach Renan aus der gemeinsamen Erinnerung an ihre Vergangenheit, an das 
kollektive Durchleben schwieriger Zeiten und Momente, an das Meistern dieser 
Zeiten in der geteilten und von vielen Einzelnen angenommenen Verantwortung.79 
Die Erinnerung daran macht die „Seele“ einer Nation aus und ist Resultat eines „in 
die Zukunft gerichteten gemeinsamen Willens“. Für Assmann ist entscheidend zu 
sehen, wovon sich Renans Nationbegriff abhebt: Nicht der deutsch-romantische 
Nationdiskurs, nicht Sprache, Rasse oder Geografie, nicht Religion oder gemeinsame 

                                                             

78  Vgl. Aleida Assmann, Der lange Schatten der Vergangenheit. Erinnerungskultur und 
Geschichtspolitik, C.H. Beck: München, 2006, 30ff. „Was in den politisierten 1960er- 
und 1970er-Jahren unter den Begriffen ‚Mythen‘ und ‚Ideologien‘ verhandelt wurde, 
wird seit den 1990er-Jahren unter dem Begriff des kollektiven Gedächtnisses themati-
siert. Mit der Ersetzung des Begriffs […] ist eine neue Einsicht verbunden. Es ist die 
Einsicht in die Unvermeidlichkeit von Bildern […].“ (ebd.)  

79  Ernest Renan, „Was ist eine Nation?“, Vortrag, gehalten an der Sorbonne am 11. März 
1882, in: Ders., Was ist eine Nation? Und andere politische Schriften, Europäische Ver-
lagsanstalt: Wien u. Bozen, 1995, 56, zitiert nach Assmann, Der lange Schatten, 38. 



ERFAHRUNGEN LESEN. EINE HERMENEUTISCHE HERAUSFORDERUNG | 59 

Bräuche und Sitten machen den spezifischen Zusammenhalt von Nationen aus; 
ebenso wenig taugen für Renan jene intellektuellen Adhäsionskräfte an die Einheit 
der politischen Gemeinschaft, die man modern unter dem Stichwort des Verfas-
sungspatriotismus subsumieren würde. Vielmehr machen einschlägige historische 
Erfahrungen, auf die in einer gemeinsamen Erinnerung zurückgegriffen wird, die 
Grundlage politischer Gestaltung aus.80  

Die Prämisse dieses Ansatzes lautet, „dass Nationen bestimmte historische Er-
fahrungen durch die Art und Weise ihrer Verarbeitung, Deutung und Aneignung in 
‚Mythen‘ verwandeln, denen sie eine ‚auto-hypnotische‘ Wirkung verleihen.“81 
Über den Fokus des „nationalen Interesses“, also der Frage nach der Möglichkeit 
einer stabilen politischen Gemeinschaft, wird die Rolle des Vergangenheitsbezugs 
mit der Instanz eines politischen Willens verkoppelt. Kollektives Gedächtnis und 
kollektive Identität werden von Assmann dann auch beinahe austauschbar verwen-
det. Identität ergibt sich aus dem Bezug auf Vergangenes, diese Bezugnahme unter-
liegt aber in hohem Maße einem Steuerungswillen, der sich in der Gegenwart mit 
ihren Interessen, Zwecken und Zielen festmacht.82 

Es ist ohne Zweifel bestechend, welche Erklärungspotentiale der mnemotheore-
tische Ansatz eröffnet: Soziale und politische Kohäsion, Vergemeinschaftungs-
prozesse aller Art, schließlich die Persistenz politischer Entitäten in der Dauer der 
Zeit können mit diesem Konzept rekonstruktiv-erschließend beschrieben werden. 
Die Mechanismen, mit denen sich politische Herrschaft behauptet, aber auch die 
Spielräume und der Resonanzboden für soziale Veränderung, vorzugswürdige In-
strumente solchen Wandels und mögliche Folgen für die Gemeinschaft sind die in 
Aussicht stehenden Ergebnisse solcher Hermeneutik. Für eine Perspektive scheint 
der Ansatz aber seltsam blind zu sein, und das ist die zuvor benannte Diskrepanz, 
die sich mitunter auftut zwischen kollektiven Erinnerungen und deren subjektiver 
Geltung.  

Dies wird umso drängender, als, wie Assmann betont, kollektives Gedächtnis 
im Bereich des Politischen als eine Projektionsfolie benutzt werden kann, um Iden-
tität zu schaffen. Solche Identität wird aber im Einzelnen jeweils subjektiv konstruiert 

                                                             

80  Mit dem bei Renan so wichtigen „plébiscite de tous les jours“ können dann prinzipiell 
alle, die im Akt der Erinnerung an dieses Erbe anschließen und sich in die damit begrün-
dete Tradition stellen, per voluntativen Akt ihre Zugehörigkeit zur Nation erwirken.  

81  Assmann, Der lange Schatten, 40.  
82  Für diese „standpunktgebundene Eingrenzung des Sichtfeldes“ steht Nietzsche, der in 

seinen Überlegungen „Vom Nutzen und Nachteil der Historie“ den selektiven und per-
spektivischen Charakter des Gedächtnisses betont. Jede Erinnerung bediene sich be-
stimmter Filter, ohne die es für Individuen und Gruppen keine Identitätsbildung und 
damit auch keine Handlungsorientierung gebe. Vgl. Assmann, Der lange Schatten, 36ff. 
Damit gilt auch umgekehrt: Erinnerung regelt sich nach den Handlungsinteressen des 
Erinnernden.  



60 | ZWISCHEN THEORIE UND PRAXIS – MENSCHENRECHTE 

und gelebt. Was nun, wenn subjektives Erleben und kollektive Setzung auseinan-
dertreten? Was, wenn das subjektiv angeeignete Ideal von der kollektiven Ebene, 
über die es doch erst kommunikativ vermittelt wurde, durch konkrete politische Ak-
tion konterkariert und verfälscht wird, Individuen gezwungen werden, diese Ideale 
durch ihr konkretes Tun zu verraten? An was sollen sich Einzelne halten, wenn sie 
diesen Hiatus zwischen Anspruch und Wirklichkeit wahrnehmen und durchleben 
müssen? All diese Fragen stehen nicht im Zentrum von Assmanns Interesse; Erin-
nerungskonflikte, die beträchtliche soziale Relevanz entfalten können, kommen in 
ihrer Konstruktion eigentlich gar nicht vor. Die damit benannten Fragen sind jedoch 
virulent, wenn ein Programm, das Mythenbildungen in ihren sozialen Wirkungs-
potentialen ernst nimmt, nicht seinerseits zu einem selbstreferentiellen Mythos wer-
den will.83 Das neue Paradigma vermag zwar das „mytho-motorische Potential“84 
der gemeinsamen nationalen Geschichtserinnerung zu heben und damit die Mög-
lichkeit zur kollektiven Sinnstiftung aufzuzeigen. Aber es vernachlässigt, dass sol-
che „Motorik“ schnell ins Gewand einer scheinbar teleologischen Zwangsläufigkeit 
gekleidet wird und damit eine Logik der Deutung sozialer Wirklichkeit dominiert, 
in der abweichende, alternative oder widersprüchliche Deutungen keine Beachtung 
mehr finden.  

Genau diese Problematik lässt sich am Beispiel unterschiedlicher französischer 
Stimmen zum Algerienkrieg nachzeichnen. Mittels einer am exemplarischen Fall 
durchgeführten Hermeneutik individueller Erfahrungen wird sichtbar, an welchen 
Stellen sich kollektive Orientierungen der französischen Nation mit den historisch-
kontingenten Erfahrungen einzelner Akteure der französischen Geschichte brechen. 
Hiervon ausgehend kann einerseits danach gefragt werden, was das für die (Fort-) 
Geltung der identitären Orientierungen einer Nation bedeutet, andererseits aber 

                                                             

83  Assmann vertritt offensiv die Position, das Forschungsparadigma der Ideologiekritik 
müsse durch dasjenige des nationalen Gedächtnisses ersetzt werden. Zwar gesteht sie 
zunächst ein, dass es einen Unterschied zwischen Aneignung und Verfälschung der Ge-
schichte geben könne. Die damit eröffnete Frage nach einer Instanz, vor der ein poli-
tisch-instrumenteller Umgang mit Geschichte kritisch betrachtet werden kann, ist damit 
gestellt. Hierzu weicht Assmann dann aber aus: „Nicht der ontologische Status ist ent-
scheidend, wenn es um die Schaffung kollektiver Selbstbilder geht, sondern das Wir-
kungspotential, das von gedeuteten und angeeigneten Geschichtserfahrungen ausgeht. 
Neben die Frage: was ist gewesen und wie ist es dazu gekommen? ist zunehmend die 
Frage getreten: wie wurde ein Ereignis erfahren und wie wird es erinnert?“ Assmann, 
Der lange Schatten, 41. Gerade die zuletzt genannten und gegeneinander ausgespielten 
Perspektiven sind aber konstitutiv aufeinander verwiesen: Denn wie Menschen mit 
kommunizierten Erfahrungen aus dem Fundus des kollektiven Gedächtnisses umgehen, 
hängt doch mit davon ab, ob sie auf Gründe zurückgreifen können, diese oder jene Deu-
tung von Erfahrung geltend zu machen oder nicht.  

84  Ebd., 42.  



ERFAHRUNGEN LESEN. EINE HERMENEUTISCHE HERAUSFORDERUNG | 61 

auch nach dem Ort gefragt werden, den historische Erfahrungen für Genese und 
Geltung kollektiver Identitäten einnehmen. In Abgrenzung zu der an Renan und 
dessen „Erfahrungsvoluntarismus“ angelehnten Konzeption Assmanns werden in 
der hier praktizierten Perspektive Erfahrungen zwar auch zur Grundlage der Dis-
kussion gemacht, allerdings mit einem anderen Frageinteresse. Es steht nicht das 
Ziel im Vordergrund, die Konstruktion und Wirksamkeit eines kollektiven, ideellen 
Wirkungszusammenhanges zwischen Erfahrung und Geschichte zu rekonstruieren, 
sondern die Suche nach den Schwachstellen dieses für existent angenommenen 
Wirkungszusammenhanges; das Aufspüren der Defizite und „Kosten“, welche die 
Präsenz und Wirksamkeit eines solchen kollektiven Ideals bei einzelnen histori-
schen Akteuren verursachen kann; schließlich die Rückfrage, was diese Bruchstel-
len wiederum für die Fortgeltung des kollektiven Ideals bedeuten.85  

3.3  Der Algerienkrieg im Erfahrungszeugnis.  

 Forschungsstand und Methode 

Durch den Algerienkrieg werden die kollektiven Orientierungen Frankreichs in 
Frage gestellt, insofern er bei einzelnen Akteuren zu einer Dilemma-Situation führt: 
Im Angesicht einer erlebten Realität des Krieges, dessen Mittel und Methoden dem 
menschenrechtlich geprägten Republikideal offenkundig widersprechen, sind ein-
zelne Akteure des Krieges genötigt, ihre Erfahrungen auf eine Weise zu deuten, die 
zumindest ihre persönliche Integrität unangetastet sein lässt oder wiederherstellt. 
Damit ist das zuvor beschriebene Auseinandertreten von kollektiver Orientierung 
und individueller Identität – beziehungsweise der Suche nach Identität – konkret 
gemacht. Im Blick auf zwei unterschiedlich gelagerte autobiografische Zeugnisse 
von Angehörigen des französischen Militärs [Paul Aussaresses, Services spéciaux. 
Algérie 1955–1957 (2001) sowie Pierre-Alban Thomas, Les Désarrois d’un officier 
en Algérie (2002)] wird sichtbar, wie komplex, variantenreich und mit welch unter-
schiedlichem Ausgang diese Aufgabe angegangen werden kann. Im Spiegel eines 

                                                             

85  Assmann lobt Renan als „Vordenker der nationalen Gedächtnistheorie“ u.a. auch des-
halb, weil er die „Bindungskraft von Leid und Trauer noch über die von Triumph und 
Erfolg“ gestellt habe. (Ebd., 43.) Gemeint ist damit, dass Renan in seiner Rede vor der 
Sorbonne von 1882 („Qu’est-ce qu’une nation?“) die mit den Erfahrungen der Nieder-
lage Frankreichs von 1871 verbundenen Traumatisierungen zum Anhaltspunkt nahm. 
Dabei handelt es sich zwar um Erfahrungen des Scheiterns und des Verlustes. Es sind 
aber nur Erfahrungen des Kollektivsubjektes ‚Nation‘. Eine Binnendifferenzierung der 
Erfahrungswelten, die Unterscheidung zwischen Mehrheits- und Minderheitspositionen, 
die auf je unterschiedliche, ja widersprüchliche Erfahrungen zurückgehen, bleibt aus. Es 
sind nicht die realen Erfahrungen einzelner Individuen, die hier zählen, sondern nur das 
national für relevant befundene Erfahrungsspektrum einer Kollektivität. 



62 | ZWISCHEN THEORIE UND PRAXIS – MENSCHENRECHTE 

weiteren autobiografischen Berichts aus der Feder einer Algerierin, die aktiv am 
Befreiungskampf beteiligt war [Louisette Ighilahriz, Algérienne (2001)], wird deut-
lich, wie sehr das humanistisch-menschenrechtliche Republikideal als Maßstab in 
den Vorstellungswelten beider sich bekämpfenden Parteien präsent ist und deswe-
gen legitimerweise als Maßstab herangezogen werden kann.  

Die drei Texte stehen in einem Zusammenhang. Nicht nur erscheinen sie in 
großer zeitlicher Nähe (2001/2002), auch bilden sie die beiden Seiten des gewalt-
samen Konflikts ab sowie – auf französischer Seite – die internen Spaltungen und 
Optionen, mit denen die dortigen Akteure konfrontiert sind. In der parallelen Lek-
türe, welche die drei Zeugnisse aufeinander bezieht und die Interpretationskriterien 
auch aus ihrem wechselseitigen Vergleich gewinnt, soll ein Bild entstehen über den 
Status des menschenrechtlichen Anspruchs. Dieser ist stets präsent, implizit oder 
explizit. Die Methode, mit der er vernehmbar gemacht werden soll, ist die einer his-
torisch informierten rekonstruktiven Lektüre.  

Autobiografische Selbstaussagen werden zunächst herangezogen als Verkörpe-
rungen des normativen Anspruchs. Sie zeigen, welche Geltung von diesem An-
spruch für eine Perspektive subjektiver Individualität unter ganz bestimmten ge-
schichtlichen Bedingungen ausgehen kann. Dies ist der rote Faden, mit dem die 
Texte erschlossen werden. Zu erhoffen ist ein Bild über die Realgestalt des Ideals, 
das in seiner theoretischen Abstraktion stets nur dem Nennwert nach greifbar ist. 
Autobiografische Rede wirkt, wenn man dieses Auslegungsinteresse zugrunde legt, 
nicht erkenntnisreduktiv, etwa weil man ihr vorwerfen müsste, sie sei subjektiv und 
damit einseitig. Im Gegenteil: Das Subjekt ist die Engstelle, welche der abstrakte 
normative Anspruch stets passieren muss, um Wirklichkeit zu werden. Durch 
menschliche Subjektivität wird ein Anspruch rezipiert, verarbeitet und im prakti-
schen Handeln umgesetzt. Autobiografische Rede zeugt von solchen Prozessen, 
freilich im Austausch und der Wechselwirkung mit etablierten und konkurrierenden 
Deutungen. Der historisch-soziale Kontext, in dem solche Selbstdeutungen stehen, 
ist deshalb als ein zweites Moment zu rekonstruieren und von der Interpretation 
einzuholen.  

Der damit gegebene doppelte Fokus einer subjektiven Innensicht und einer his-
torisch informierten Außensicht trägt der Tatsache Rechnung, dass die Selbstaus-
sagen der drei Akteure ihrerseits in einem durch andere Perspektiven und Stimmen 
mitgeprägten Interpretationszusammenhang stehen. Aus dieser kurzen Vorstellung 
des weiteren Fortschreitens der Arbeit wird bereits ersichtlich, dass die Kapitel, in 
denen hauptsächlich die erschließende Diskussion autobiografischer Texte geführt 
wird, durchaus für sich gelesen werden könnten. Gerade in Verbindung mit den je-
weils ergänzenden zeithistorischen Kontextualisierungen (4.2, 5.2, 6.2) mag man 
sie auch als Beiträge zur Rezeption des Algerienkrieges in der innerfranzösischen 
Diskussion lesen. Dies führt zu einem knappen Ausblick auf den Stand der diesbe-
züglichen Forschungen.  



ERFAHRUNGEN LESEN. EINE HERMENEUTISCHE HERAUSFORDERUNG | 63 

Während im deutschsprachigen Raum bislang nur wenig einschlägige Untersu-
chungen vorliegen, boomt die Publikationstätigkeit zum Gegenstand in Frankreich. 
Befeuert durch eine seit den Jahren 1999/2000 neu auflebende Konjunktur an Erin-
nerungs- und Zeugnispublikationen zur Epoche des Krieges, seinen noch nicht ver-
heilten Wunden und offenen Rechnungen, hat sich die wissenschaftliche Befassung 
mit dem Gegenstand vervielfältigt. Die Forschungen sind zu einem ganz überwie-
genden Teil in der Disziplin der Geschichtswissenschaft angesiedelt und bearbeiten 
das Sujet dementsprechend mit historiografischem Frageinteresse und dessen Metho-
dik. Herausragende Arbeiten der letzten Jahre sind die Studien von Sylvie Thenault 
zum französischen Gerichtswesen während des Algerienkrieges86, die Untersu-
chung von Raphaëlle Branche zur Folterpraxis des Militärs in Algerien87, diejenige 
von Claire Mauss-Copeaux zur Situation der Wehrpflichtigen während des Krie-
ges88 sowie seit längerem schon die Forschungen von Guy Pervillé89 und Benjamin 
Stora90, die sich auch mit der französischen Rezeption des Krieges befassen.91  

Die deutschsprachige Forschungslandschaft zum Algerienkrieg ist naturgemäß 
wesentlich dünner besiedelt. Über lange Jahre bildete die im Bereich der Politologie 
angesiedelte Arbeit von Hartmut Elsenhans, die ein sozioökonomisches Frageinte-
resse verfolgt92, den Leuchtturm der wenigen deutschsprachigen Studien zum Alge-
rienkrieg. In den vergangenen Jahren hat sich, sicherlich angeregt durch die franzö-
sischen Bewegungen im Forschungsfeld und ein sich international verstärkendes 
Interesse an Themen im Bereich von Kolonialismus und Entkolonialisierung 
(postcolonial studies), auch in Deutschland die Auseinandersetzung mit dem Alge-
rienkrieg vermehrt.93 Mit Blick auf den speziellen Fokus einer Rezeptionstheorie 
des Krieges, den das hier vorgestellte Projekt zum Ziel hat, sticht die umfangreiche 

                                                             

86  Vgl. u.a. Sylvie Thénault, Une drôle de justice: les magistrats dans la guerre d’Algérie, 
La Découverte: Paris, 2001. 

87  Raphaëlle Branche, La Torture et l’armée pendant la guerre d’Algérie. 1954–1962, Gal-
limard: Paris, 2001.  

88  Claire Mauss-Copeaux, Les Appelés en Algérie: la parole confisquée, Hachette Littéra-
ture: Paris, 1999.  

89  Vgl. u.a. Guy Pervillé, Pour une histoire de la guerre d’Algérie 1954–1962, Picard: 
Paris, 2002.  

90  Vgl. u.a. Benjamin Stora, La gangrène et l’oubli. La mémoire de la guerre d’Algérie, La 
Découverte: Paris, 1991.  

91  Einen sehr guten und ausführlichen Überblick zum französischen Forschungsstand lie-
fert Raphaëlle Branche, La Guerre d’Algérie: une histroire apaisée?, Seuil: Paris, 2005.  

92  Hartmut Elsenhans, Frankreichs Algerienkrieg 1954–1962. Entkolonialisierungsversuch 
einer kapitalistischen Metropole, Carl Hanser: München, 1974.  

93  Vgl. exemplarisch die Sondernummer der Zeitschrift für Geschichtswissenschaft: „Der 
Algerienkrieg in Europa“, 55 (2007).  



64 | ZWISCHEN THEORIE UND PRAXIS – MENSCHENRECHTE 

Studie von Frank Renken hervor.94 Er bemüht sich, ebenfalls aus der Perspektive 
der Zeitgeschichte, um eine Erklärung der jahrzehntelangen Tabuisierung des Krie-
ges in der französischen politischen Öffentlichkeit und macht als Hauptgrund das 
politisch-ideologische Koordinatensystem der Fünften Republik verantwortlich.  

Fabian Klose schließlich hat mit seinem 2009 erschienenen Buch „Menschen-
rechte im Schatten kolonialer Gewalt“95 eine Studie vorgelegt, deren Fragestellung 
für die vorliegende Untersuchung ebenfalls einschlägig ist. Klose vergleicht den 
britischen Kolonialkrieg in Kenia mit dem französischen Konflikt in Algerien. Sein 
forschungsleitendes Interesse macht sich an der Beobachtung fest, wie sie auch für 
die Perspektive dieser Arbeit ausschlaggebend ist:  

„Während Großbritannien und Frankreich in Europa ihre demokratische Tradition pflegten 
und großen Wert auf rechtsstaatliche Prinzipien legten, griffen sie in Afrika zu Maßnahmen, 
die gegen die Normen des Völkerrechts und des neu gegründeten internationalen Menschen-
rechtsregimes verstießen.“96  

Davon ausgehend erarbeitet Klose die beiden Fällen gemeinsamen Muster, mit de-
nen die europäischen Staaten auf das koloniale Unabhängigkeitsstreben reagierten: 
In einer Kombination aus Maßnahmen des kolonialen Notstands, den neuen Militär-
doktrinen des subversiven Kriegs sowie der verweigerten Anerkennung der Gültig-
keit des humanitären Völkerrechts schaffen beide europäischen Mächte die ent-
scheidenden Voraussetzungen zur Entgrenzung kolonialer Gewalt.97 

Sowohl die französische wie auch die deutschsprachige Forschungslandschaft zum 
Untersuchungsgegenstand ist somit überwiegend von Arbeiten geprägt, die im Feld 
der Geschichtswissenschaft angesiedelt sind. Das vorliegende Vorhaben geht einen 
Schritt weiter: Von der Basis des thematischen Materials, auf das es sich stützt und 
mit welchem es arbeitet, ist es weiterhin auf eine zeitgeschichtliche Quellengrund-
lage angewiesen. Aber die Arbeit beschränkt sich nicht auf die kritische Diskussion 
innerhalb einer historiografischen Perspektive, sondern setzt das historische Material 
einem wesentlich sozialphilosophisch und sozialethisch motivierten Frageinteresse 
aus. Insofern schließt das Vorhaben an den aktuellen Forschungsstand zum Algerien-
krieg an, öffnet ihn aber in interdisziplinärer Hinsicht.  

Die Art und Weise, wie mit dem historischen Material umgegangen wird, ist eine 
signifikant andere als es innerhalb der fachlichen Grenzen der Geschichtswissen-

                                                             

94  Frank Renken, Frankreich im Schatten des Algerienkrieges. Die Fünfte Republik und die 
Erinnerung an den letzten großen Kolonialkonflikt, V&R Unipress: Göttingen, 2006.  

95  Fabian Klose, Menschenrechte im Schatten kolonialer Gewalt. Die Dekolonisierungs-
kriege in Kenia und Algerien 1945–1962, Oldenbourg: München, 2009.  

96  Ebd., 294. 
97  Vgl. ebd. 



ERFAHRUNGEN LESEN. EINE HERMENEUTISCHE HERAUSFORDERUNG | 65 

schaft üblich ist. Mancher Historiker mag deshalb irritiert sein. In der Tat kann man 
es als experimentell bezeichnen, an ein Korpus historischer Quellen mit Fragen her-
anzutreten, die – wie dies für die Menschenrechte gilt – geltungstheoretischer Natur 
sind. So wie dies für manche Vertreter der Geschichtswissenschaft ungewohnt ist, 
wird es auch alle, die vor allem am geltungstheoretischen Nachweis interessiert 
sind, überraschen, dass dem historischen Material ein methodisch derart wichtiger 
Platz eingeräumt wird. Aber gerade in der Verbindung beider Perspektiven liegt die 
Herausforderung, die mit dem Ansatz von der „affirmativen Genealogie“ umrissen 
worden war: Über eine an normativen Fragen interessierte Lektüre des geschichtli-
chen Stoffes sollen Herkunft, Chancen und Risiken normativer Ansprüche und 
damit ihre Bedeutung für die Gegenwart rekonstruiert werden.  

Die Erörterungen zum historischen Fall sind deshalb der Weg, das „Recht des 
Politischen“ aufzuzeigen, von dem im Titel so selbstgewiss die Rede ist. Denn es 
zeigt sich: Die Beobachtung und die genaue Lektüre historischer Situationen ergibt 
ein exemplarisches Bild darüber, in welcher Wechselwirkung zwischen Institutio-
nen, individuellem und kollektivem Handeln und den von Akteuren vertretenen 
Werten die Menschenrechte sich bewähren müssen. Es ist die Dimension des Politi-
schen, die hier in Erscheinung tritt.98 Die Wirklichkeit der Menschenrechte lässt 
sich nicht losgelöst davon verstehen. Erfahrungen, wie sie in den Selbstzeugnissen 
der drei Autoren zu Worte kommen, sind ein Prisma für diese Dimension des Politi-
schen. Unter dem Fokus des Subjektiven amalgamieren in solchen Zeugnissen 
normativer Anspruch, institutionelles Eingebundensein und Verpflichtungen sowie 
individueller Wille und Vermögen zum Handeln. Die menschliche Erfahrung ist die 
Schaltstelle, in der eine Eingabe – der normative Anspruch – mehr oder weniger 
kreativ verarbeitet wird und sich – ebenfalls mal mehr, mal weniger – im Handeln 
niederschlägt.  

                                                             

98  Diese Perspektive erscheint verwandt mit der von Martha Nussbaum vertretenen neo-
aristotelischen Sicht der Menschenrechte. Nussbaum unterstreicht hinsichtlich eines 
Werts wie dem der Menschenwürde die Notwendigkeit des Politischen. Die Achtung vor 
dem Wert menschlicher Würde, wie natur- und vernunftrechtliche Ansätze sie mit 
Nachdruck einfordern, sei noch nicht hinreichend, um den Menschenrechten Geltung 
zu verschaffen. Erforderlich ist eine dieser Achtung korrespondierende „Politik der 
Menschenrechte“ – die entlang eines Katalogs von menschlichen Grundfähigkeiten 
formulierte Politik, welche Bedingungen dafür schafft, dass solche Fähigkeiten auch 
entwickelt werden können und erlebbar werden. Vgl. u.a. Martha Nussbaum, „Men-
schenwürde und politische Ansprüche“, in: zfmr 1 (2010), 80–97. 



 

 


