
38 | ZWISCHEN THEORIE UND PRAXIS – MENSCHENRECHTE 

Potentiale, ja über die Sache des Anspruchs selbst verhandelt. Indem man anhand 
der historischen Situation eine bestimmte Zuordnung des Umgangs mit Werten, 
dem Handeln von Institutionen und der Praxis von Individuen beobachten kann, 
wird die Betrachtung der Geschichte ja überhaupt erst interessant.  

Wie könnte man dieses Wechselspiel besser beschreiben als mit der Kategorie des 
„Politischen“? Das Historische interessiert nicht als Historisches, sondern aufgrund 
der Tatsache, dass sich an anderer Stelle, zu einer anderen Zeit, eine solche Disposi-
tion des Politischen beobachten und beschreiben lässt, die mit der vermeintlichen – 
von den einen behaupteten, von den anderen geleugneten – Bedeutung der in dieser 
historischen Situation auf dem Spiel stehenden Ansprüche interferiert. Auch in der 
Gegenwart findet sich der Anspruch der Menschenrechte in einem politisch-
gesellschaftlichen Kräftefeld wieder und es bleibt zu klären, wie er sich angemessen 
artikulieren kann. Diese Schaltstelle des Politischen nicht zu berücksichtigen war 
der Redeweise von der „Umsetzung“ eines vorgängig erworbenen menschenrecht-
lichen Bedeutungsgehaltes zur Last gelegt worden. Wird die Dimension des Poli-
tischen aber als eine Ebene eingestuft, die das Verständnis der Menschenrechte 
elementar mitbestimmt, wird damit auch eine Aussage über den Begriff der Men-
schenrechte selbst getroffen. Gegenüber seinen klassischen Fassungen in Recht und 
Philosophie erfährt er eine signifikante Erweiterung. Diese gilt es noch einmal sys-
tematisch zu beleuchten, bevor das Feld der theoretischen Verständigung vorerst in 
Richtung Historie verlassen wird. Mit dem Leitbild von der „Revolution der Men-
schenrechte“ bringen Christoph Menke und Francesca Raimondi ein solches verän-
dertes Verständnis der Menschenrechte auf den Begriff.  

2. DER BLINDE FLECK –  
POLITIK UND MENSCHENRECHTE 

DER BLINDE FLECK – POLITIK UND MENSCHENRECHTE 

Eigentlich ist es seltsam, auf den inneren Zusammenhang von Menschenrechten 
und Politik eigens hinweisen zu müssen. Dass die Menschenrechte unmittelbar 
etwas mit der Ebene des Politischen zu tun haben, liegt schon darin begründet, dass 
sie mehr und mehr zu positivem Recht geworden sind. Ihre Ansprüche und Forde-
rungen haben im Laufe der Zeit immer tieferen Eingang in nationale und internatio-
nale Rechtskörper gefunden. Damit erreicht der Forderungsgehalt der Menschen-
rechte eine neue Qualität. Denn wo ein Anspruch als ein Recht niedergelegt ist, tritt 
die politische Praxis der Rechtsbefolgung und -interpretation als notwendiges 
Momentum menschenrechtlicher Geltung in den Vordergrund.45 Im Reden über die 

                                                             
45  Vgl. Heinhard Steiger, „Brauchen wir eine universale Theorie für eine völkerrechtliche 

Positivierung der Menschenrechte?“, in: Hauke Brunkhorst, Wolfgang Köhler und Mat-



DER BLINDE FLECK – POLITIK UND MENSCHENRECHTE | 39 

Menschenrechte mag sich häufig der Eindruck ergeben, als handele es sich um zwei 
voneinander zu scheidende Aspekte. Der Sache nach aber sind Menschenrechte und 
Menschenrechtspolitik die beiden Seiten der einen Medaille. 

Die Vorstellungen über eine angemessene Existenz des Menschen, die in 
Rechtsform gegossen werden, betreffen die reale sozial-historische Existenz des 
Menschen, seine Einbettung in einer konkreten Lebenswelt und Gesellschaft. Es 
handelt sich nicht um eine rein gedachte, transzendentale Konstruktion der Bedin-
gungen menschlichen Lebens. Der Aspekt der rechtlichen Positivierung und damit 
der politischen Auslegung dieses Rechts bildet deswegen nicht einen Nebenaspekt 
der Menschenrechte, der zu ihrem thematischen Gehalt irgendwie „hinzutritt“ und 
eigentlich verzichtbar wäre. Das Recht bildet die Instanz, welche das Feld der so-
zialen Wirklichkeit in einer Grenzen ziehenden und dadurch freisetzenden Weise 
ins Visier nimmt. Ohne diese Instanz rechtlicher Formatierung könnte nicht von den 
Menschenrechten die Rede sein. Aber mit der rechtlichen Dimension werden die 
Menschenrechte zu einem umstrittenen Gegenstand des Politischen, weil die recht-
liche Setzung alleine noch nicht hinreicht zur Verwirklichung der darin transpor-
tierten Ansprüche. Recht erfordert Politik – auf diesen Nenner könnte man den 
Zusammenhang reduzieren. Gegenüber einer Optik, die in der Politik lediglich die 
„Umsetzung“ eines menschenrechtlichen Programms sieht, das anderswo definiert 
wurde, wird damit eine Alternative bereit gestellt. Die Ebene des Politischen ist als 
inneres Moment in die Debatte um die Bedeutung der Menschenrechte einbezogen.  

War einleitend davon die Rede, es gehe in diesem Buch um die Wirkung der 
Menschenrechte, kann das nun differenziert werden. Die Formulierung erschien zu-
nächst geeignet, um einen einprägsamen Kontrast zu schaffen gegenüber den viel-
fältigen Versuchen, eine Genealogie, Geschichte oder schlicht Herkunft der Men-
schenrechte zu rekonstruieren. Man kann jetzt aber darüber nachdenken, ob mit 
dem Begriff der „Wirkung“ nicht erneut eine Hierarchisierung zwischen dem ver-
meintlichen Gehalt der Menschenrechte und ihrer politischen Verkörperung kom-
muniziert wird. Das Politische könnte irrtümlicherweise als eine „Folge“, eben als 
die Wirkung dieses vorgängigen Anspruchs der Menschenrechte verstanden wer-
den. Dies war von Anfang an nicht intendiert, wenn von der Wirkung die Rede war 
und wäre ein Missverständnis dieser Redeweise. Christoph Menke und Francesca 
Raimondi formulieren für die von ihnen herausgegebene Textsammlung von Klas-
sikern der Menschenrechtsgeschichte programmatisch: „Die Menschenrechte sind 
nicht Prinzipien, die der Politik vorgegeben sind, sondern das Prinzip einer anderen 
Politik.“46 Damit ist der Statuswechsel des Politischen exemplarisch ausgedrückt.  

                                                                
thias Lutz-Bachmann (Hg.), Recht auf Menschenrechte. Menschenrechte, Demokratie 
und internationale Politik, Suhrkamp: Berlin, 1999, 41–51. 

46  Christoph Menke u. Francesca Raimondi (Hg.), Die Revolution der Menschenrechte. 
Grundlegende Texte zu einem neuen Begriff des Politischen, Suhrkamp: Berlin, 2011, 9. 



40 | ZWISCHEN THEORIE UND PRAXIS – MENSCHENRECHTE 

2.1 Die Bewegung einer Praxis entbinden.  

 Menschenrechte als Prozesskategorie 

Am normativen Anspruch der Menschenrechte wird auch in dieser Perspektive 
festgehalten. Nicht mehr ihr thematisches Programm ist es jedoch, das Normativität 
beanspruchen kann, sondern der Status der Menschenrechte selbst: 

„Die Menschenrechte sind […] die Anweisung auf eine Form der Politik, die wesentlich re-
volutionär ist, weil ihre Praxis in einer beständigen Untergrabung, Verschiebung, Umstürzung 
der Verhältnisse besteht – eingeschlossen derjenigen, die einmal im eigenen Namen der Men-
schenrechte errichtet worden sind.“47 

Menschenrechte sind die Gewähr dafür, dass es gerade kein vorgegebenes, statisch 
zu beschreibendes Verständnis von der richtigen Gestaltung der sozialen Welt gibt. 
Sie sind vielmehr die Gewähr dafür, dass diese Gestaltung einer beständigen, re-
gelmäßigen Neuausrichtung unterworfen wird. Der Begriff der Revolution und der 
Begriff der Menschenrechte, so stellen Menke und Raimondi fest, stehen deshalb in 
einem inneren, systematischen Zusammenhang.  

Besteht der normative Gehalt der Menschenrechte in der Grundidee von 
Gleichheit und Freiheit, „so kann dieser Gehalt auch nur in einem politischen Pro-
zess gewonnen, bestimmt und verwirklicht werden, an dem jeder als Gleicher und 
Freier teilnimmt.“48 Die Politik verliert auf diese Weise ihren instrumentellen Cha-
rakter, der sie auf die Umsetzung material bestimmter Gehalte reduziert. Sie wird 
betrachtet als ein inneres Moment der Menschenrechte selbst. Anders als in einer 
naturrechtlichen Sicht besteht das „Natürliche“ an den Menschenrechten gerade in 
ihrer materialen Unbestimmtheit: Nach dem Kriterium der gleichen Freiheit öffnen 
sie einen Raum für die Selbstbestimmung Einzelner und Vieler. Sie sind damit die 
Garanten für die prinzipielle Neu- und Andersbestimmbarkeit politischer Ordnun-
gen; Politik und Menschenrechte bestimmen sich wechselseitig.  

Mittels eines bestimmten Verständnisses von den Menschenrechten wird ein 
neuer Begriff von Politik und der Rolle des Politischen innerhalb der Prozesse sozia-
len Wandels sichtbar. Dieses neue Politikverständnis setzt sich ab von einem Politik-
begriff, wie er der liberalen oder der republikanischen Tradition eigen ist. Unter 
Politik wird nicht zuerst die Selbstregierung der Mitglieder gegebener und institutio-
nell verfasster Gemeinwesen verstanden, und auch nicht die Abgrenzung individu-
eller Handlungssphären von Bürgern, die als Subjekte des Gemeinwesens mit un-
verbrüchlich geglaubten natürlichen Rechten immer schon gesetzt zu sein scheinen. 
Politik in dem hier zugrunde gelegten Sinne meint etwas anderes, noch viel Grund-

                                                             

47  Ebd. 
48  Ebd. 



DER BLINDE FLECK – POLITIK UND MENSCHENRECHTE | 41 

legenderes: So wie in der revolutionären Situation „gegen die etablierte Ordnung, 
die in einem Gemeinwesen Berechtigungen und Beschränkungen, Privilegien und 
Ausschlüsse verteilt, die Freiheit und Gleichheit eines Jeden gefordert wurde“49, 
bedeutet Politik mehr als die verteilende und zuteilende Navigation innerhalb einer 
gesetzten Ordnung. Das Politische wäre vielmehr eine Ebene tiefer anzusiedeln: in 
den Auseinandersetzungen um die Setzung solcher Systeme und Rahmen, die dann 
zu einer für eine bestimmte Zeit stabilen Ordnung gerinnen.50 

Sobald die Menschenrechte durch eine naturrechtliche Deutung als ein Set fest-
stehender Normen über die Existenzbedingungen des Menschen ausgelegt werden 
oder aber mittels einer engen Bindung an das staatliche Souveränitätsprinzip – wie 
im Falle Frankreichs im Gefolge der Revolution unmittelbar geschehen – um ihre 
antistaatliche Spitze gebracht werden, findet demnach eine Entpolitisierung statt. 
Beide Male, in der naturrechtlichen wie in der republikanischen Deutung, handelt 
es sich um den Versuch, die Politik auf ein vorpolitisches Fundament zu stellen. 
Damit wird politisches Handeln zwar in gewisser Weise orientiert, aber es verliert 
auch seine ursprüngliche Dynamik. Die Menschenrechte sind in der Perspektive, 
der Menke und Raimondi folgen, aber gerade der Katalysator einer Repolitisierung 
des Politischen: Ihr Gehalt ist nicht einer vorpolitischen Einsicht zugänglich, son-
dern besteht in ihrer Funktion, den Raum des Politischen neu zu öffnen: 

„Die Menschenrechte sind kein Prinzip, das einen Prozess determiniert, sondern die Bewe-
gung einer Praxis entbindet, deren einziges Prinzip die Unterlaufung oder Überschreitung 
jedes in ihr gesetzten Prinzips zu sein scheint.“51 

Anders als Liberalismus und Republikanismus begreift eine solche Lektüre die 
Menschenrechte von ihrer Praxis und Politik her. Eben dadurch vermag sie den Ort, 
den das Politische für das Verständnis der Menschenrechte einnimmt, genauer und 
angemessener zu taxieren.  

Menke und Raimondi veranschaulichen ihre Lektüre mit Texten aus denjenigen 
Theorietraditionen, denen an einer solchen, zuvor beschriebenen Sicht auf den The-
orie-Praxis-Zusammenhang gelegen ist. Dazu zählen besonders Neo-Marxismus, 
Kritische Theorie und Poststrukturalismus. Man muss sich aber nicht des Jargons 
dieser Traditionen bedienen, um das Kernanliegen der Autoren plausibel zu ma-
chen, welches auch für die Anlage der vorliegenden Arbeit ausschlaggebend ist. Es 

                                                             

49  Ebd., 10. 
50  Der Gedankengang trifft sich an dieser zentralen Stelle mit den Überlegungen einiger 

Denker aus dem Kreis der sogenannten „Radikalen Demokraten“. Vgl. exemplarisch für 
diesen Zusammenhang: Oliver Marchart, Die politische Differenz. Zum Denken des Poli-
tischen bei Nancy, Lefort, Badiou, Laclau und Agamben, Suhrkamp: Berlin, 2010.  

51  Ebd., 18. 



42 | ZWISCHEN THEORIE UND PRAXIS – MENSCHENRECHTE 

lässt sich alternativ rekonstruieren: Zwischen beiden Polen – Menschenrechten und 
Politik – besteht ein reziprokes Wirkungsverhältnis. Einerseits prägen und orientie-
ren die Menschenrechte das politische Handeln. Sie fungieren als steuernde Impulse 
für individuelles wie für kollektives Handeln. Insofern erzeugen sie eine „andere 
Politik“ und bilden so etwas wie den Kompass für die Gestaltung der sozialen 
Wirklichkeit. In diesem ersten Sinne kommt ihnen auch der Charakter einer Vorgabe 
zu. Bei dieser Feststellung darf man allerdings nicht stehenbleiben. Denn auf der 
anderen Seite leuchtet es ebenso ein festzuhalten, dass Menschenrechte der Politik 
nicht einfach nur „vorgeordnet“ sind, sondern ihrerseits von politischem und sozia-
lem Handeln geformt, interpretiert und (mit-)definiert werden.  

Erst innerhalb eines bestimmten sozialen und politischen Kontextes kann sich 
herausstellen, wie der normative Anspruch der Menschenrechte konkret aufgefasst 
werden muss – welche einzelnen Forderungen auf Veränderung einer bestehenden 
Situation er beinhaltet, welche Akteure davon im Einzelfall betroffen sind und wo 
unter Umständen die Graubereiche liegen, bei denen nicht von vorneherein offen-
sichtlich ist, dass Menschenrechte hier eine Umgestaltung erforderlich machen und 
worin sie bestehen könnte. 

Dass eine solche wechselseitige Plausibilisierung der Kategorien von Politik 
und Menschenrechten in der Natur der Sache liegt, wissen nicht nur Poststruktura-
listen und Neomarxisten. Heiner Bielefeldt, der mit seiner Philosophie der Men-
schenrechte keineswegs den oben erwähnten Theorieschulen folgt, sondern seine 
Studie in der kantischen Tradition beheimatet, zeigt ebenfalls eine hohe Sensibilität 
für den geschilderten Sachverhalt: Er spricht von drei Komponenten, die den Men-
schenrechtsanspruch kennzeichnen. Es sind dies der normative Universalismus (1), 
eine emanzipatorische Zielrichtung (2) sowie die politisch-rechtliche Durchset-
zungsintention (3).52 Aber eben an der Nebeneinanderstellung dieser drei Aspekte 
lässt sich ablesen, welche Schwierigkeiten es bereitet, in einer klassisch vernunft-
rechtlichen Perspektive ein dennoch vorhandenes Bewusstsein um den inneren 
Zusammenhang zwischen der Dimension des Politischen und den menschenrecht-
lichen Forderungen auszudrücken. Mit der Beobachtung, dass Menschenrechte in 
konkreten sozialen Kontexten einen jeweils emanzipatorisch wirkenden Gehalt ein-
bringen, ist im Kern nichts anderes ausgedrückt als das von Menke und Raimondi 
unter Verweis auf Denker wie Etienne Balibar, Cornelia Vismann oder Claude 
Lefort geltend gemachte „unterlaufende“ oder „überschreitende“ Wirkungsprinzip 
der Menschenrechte.  

                                                             

52  Vgl. Heiner Bielefeldt, Philosophie der Menschenrechte. Grundlagen eines weltweiten 
Freiheitsethos, Wissenschaftliche Buchgesellschaft: Darmstadt, 1998; ders., Menschen-
rechte in der Einwanderungsgesellschaft. Plädoyer für einen aufgeklärten Multikultura-
lismus, transcript: Bielefeld, 2007, 25ff. 



DER BLINDE FLECK – POLITIK UND MENSCHENRECHTE | 43 

Bielefeldt weiß um eine solche Funktionalität der Menschenrechte. Der von ihm 
gewählte Theoriepfad erlaubt es ihm aber nicht, diesen Aspekt anders als in eine 
Parataxe mit den anderen Kennzeichen der Menschenrechte einzureihen. „Emanzi-
pation“ wirkt dann wie eine Residualkategorie mangels einer theoretisch dichteren 
Alternative: Ein normativ-materialer Gehalt universaler Prägung liegt voraus, dieser 
wirkt sich anschließend auf einzelnen sozialen Feldern emanzipatorisch aus und 
wird schließlich im Recht positiviert … Auch rhetorisch wird sichtbar, dass eine 
wirkliche Integration der Dimension des Politischen in die theoretische Gestalt des 
Menschenrechtsanspruchs noch nicht gelungen ist: Aus der Dimension des Poli-
tischen wird bei Bielefeldt eine „Komponente“ und damit eher eine Logik des 
Neben- bzw. Übereinander zwischen Recht, Politik und menschenrechtlichem Ge-
halt bedient, als dass ein Verständnis für den systematischen Zusammenhang den 
Dimensionen geweckt würde.53 

Geht man nun von der wechselseitigen Bestimmung von Menschenrechten und 
Politik aus, so hat das Folgen für die Art und Weise, mit der man sich Auskunft 
verschaffen möchte über das Profil menschenrechtlicher Forderungen. Wenn der 
Gehalt der Menschenrechte nicht durch vorpolitische Einsichten erkannt werden 
kann, bleibt die Möglichkeit, über die erschließende Lektüre bestimmter Praxiskon-
texte mehr darüber zu erfahren, wie dieser Anspruch sich verkörpert und Geltung 
verschafft. An dieser Stelle findet sich das größte Manko der historiografischen 
Ausarbeitung einer „Geschichte der Menschenrechte“ (vgl. Kapitel I.1.2): Bei aller 
Vielfalt der in Augenschein genommenen historischen Felder scheint es kaum be-
wusst zu sein, wie problematisch es ist, von „den Menschenrechten“ an sich zu 
sprechen und die einzelnen Praxisfelder diesem Anspruch unterzuordnen, indem 
nach den Auswirkungen des Menschenrechtsethos auf diesem oder jenem Feld ge-
fragt wird. Allenfalls wird von unterschiedlichen – liberaldemokratischen, sozialis-
tischen etc. – Deutungen des Menschenrechtsanspruchs ausgegangen; die Unter-
schiedlichkeit wird aber häufig nicht in einer eigenen Reflexion auf eine bestimmte 
politische und soziale Praxis gewonnen, in der diese Ansprüche sich bewähren 
müssen und geformt werden, sondern ideengeschichtlich einfach vorausgesetzt. 
Letztlich bleiben die Menschenrechte ein mehr oder weniger statischer „Kampf-

                                                             

53  Diese kritischen Beobachtungen beziehen sich lediglich auf die Leistungsfähigkeit der 
theoretischen Matrix vernunftrechtlicher Prägung, die bei Bielefeldt dominant ist. Gene-
rell weisen seine Arbeiten ein außerordentlich hohes Maß an politischem Bewusstsein 
auf, nicht nur für die gegenwärtige Durchsetzung der Menschenrechte, sondern auch für 
deren historische Genese im Zuge geschichtlicher Anerkennungskämpfe. Es handelt sich 
um ein Dilemma: einem theoretischen Apparat verpflichtet zu sein, mit dem die intuitiv 
richtig erkannte Relevanz der Dimension politischer Praxis nicht angemessen artikuliert 
werden kann. 



44 | ZWISCHEN THEORIE UND PRAXIS – MENSCHENRECHTE 

begriff“, welcher auf einen bestimmten historischen Kontext trifft, seinen Gehalt 
aber von einer Setzung außerhalb der Praxis dieses Feldes bezieht.  

Folgt man der von Menke und Raimondi vorgeschlagenen Hermeneutik men-
schenrechtlicher Geltung, so müsste man einen viel präziseren Blick auf jene Praxis 
richten, welche vom Anspruch der Menschenrechte ausgelöst wird. Wenn es stimmt, 
dass die Grundideen von Gleichheit und Freiheit – präziser: die Ermöglichung und 
Einrichtung individueller Freiheitsräume nach der Maßgabe der Gleichheit – nur 
innerhalb des politischen Prozesses gewonnen werden, dann gilt es, einzelne 
Momente und Verläufe des politischen Prozesses en détail zu betrachten. Denn erst 
in einer solchen Nahbetrachtung ist Aufschluss darüber zu erhalten, wie genau diese 
„Bewegung einer Praxis“ funktioniert, von der Menke spricht und die er als „Unter-
laufung“ und „Überschreitung“ charakterisiert. Politik, so Menke, wird durch den 
so beschriebenen Anspruch der Menschenrechte in ihrer elementarsten Form ver-
ändert, und zwar in ihrer Zeitlichkeit und ihrer Subjektivität. Eben darin liegt der 
„revolutionäre“ Stil des Menschenrechtsanspruchs.  

Diese Überlegungen sind ein zentrales Element für die Struktur dieser Untersu-
chung. Denn die in autobiografischen Zeugnissen niedergelegten Erfahrungen mit 
dem Algerienkrieg veranschaulichen auf je unterschiedliche Weise eine Praxis, die 
man das eine Mal als ein Unterlaufen, das andere Mal als eine Überschreitung eines 
in ihr enthaltenen Ideals der Menschenrechte ausdeuten kann. Im Fall des militäri-
schen Folterers (Aussaresses, II.4) sieht diese Praxis anders aus als beim republik-
treuen Regimentssoldaten (Thomas, II.5), und nochmals ganz anders wird sich eine 
Praxis unter dem Anspruch der Menschenrechte im Fall eines algerischstämmigen 
Folteropfers (Ighilahriz, II.6) darstellen. Aber alle drei Fälle zeigen eine Praxis, die 
einerseits unter dem Anspruch der Menschenrechte stattfindet und dementspre-
chend zu interpretieren ist, deren Interpretation andererseits aber auch erst Auf-
schluss gibt über Reichweite und Gehalt dieses Anspruchs.  

Die Sicht auf Politik verändert sich hinsichtlich ihrer Zeitlichkeit, insofern mit 
den Lektüren deutlich wird, wie sehr die Legitimität politischen Handelns vom his-
torischen Zeitpunkt und dem zeithistorischen Kontext abhängt, in den es stets ein-
gebettet ist. Die Situativität und Kontextualität von Politik sind nicht nur in Kauf zu 
nehmende Umstandsbedingungen politischen Handelns, das seine tiefere Begrün-
dung anderswo erfährt, sondern innere Momente des Politischen. Sie müssen in der 
Beurteilung von Politik systematisch berücksichtigt werden. Auch hinsichtlich der 
Subjektivität von Politik offenbart sich der ausgewählte Fall als ein triftiges Material, 
denn es problematisiert die Frage nach der Autorschaft (agency) politischen Han-
delns. Der Anspruch der Menschenrechte dynamisiert einen traditionellen Macht- 
und Herrschaftsbegriff, der die Initiative zu innovatorischer und verändernder po-
litischer Gestaltung an die Ebene staatlich verfasster Institutionalität delegiert. 
Wessen Handeln sich eigentlich als „politisch“ bezeichnen darf, für wen Politik gut 
sein soll und in wessen Namen politische Ermächtigung als legitim gelten darf, sind 



DER BLINDE FLECK – POLITIK UND MENSCHENRECHTE | 45 

die Perspektiven, für welche der Anspruch der Menschenrechte eine Bresche 
schlägt. Auf der Hand liegt, dass durch eine solche Neubewertung des Politischen 
auch Recht und Demokratie eine Neubewertung erfahren. Die Menschenrechte, die 
mittels politischer Erklärungen als unhintergehbarer Anspruch in die Welt gesetzt 
sind, bewirken für das Recht eine „radikale Öffnung auf einen unabschließbaren 
Horizont seiner Reflexion und Transformation“, ebenso wie die Idee der Demokra-
tie durch sie „von ihrer republikanischen Bindung an die Traditionen und Grenzen 
des Gemeinwesens gelöst“54 wird und eine menschenrechtliche Funktion erlangt.  

Das Recht, so formuliert Etienne Balibar, wird von den Menschenrechten „an 
seine Grenzen getrieben“.55 Um zu sehen, wie sich von den Grenzen her der norma-
tive Anspruch unter Umständen neu bildet oder wie er sich von dort her abschwächt 
und als untauglich erweist, wie er in jedem Fall aber eine Präzisierung erfährt, lässt 
sich nicht theoretisch deduzieren. Es bleibt in der erschließenden Lektüre eines em-
pirischen Materials zu erweisen. Der Auswahl des Formates einer solchen Lektüre 
kommt dabei entscheidende Bedeutung zu: Einerseits muss es konkret und mikro-
skopisch genug gewählt sein, um die Prägekraft des Menschenrechtsanspruchs in 
der Münze individuell erlebbarer Wirklichkeit sichtbar machen zu können. Ande-
rerseits sollte diese Wirklichkeit aber nach außen hin offen sein, das heißt die politi-
schen und sozialen Rahmenbedingungen und Strukturen thematisierbar machen, 
welche für die Interpretation individuellen Erlebens notwendig sind. Die in auto-
biografischen Selbstzeugnissen verarbeiteten und kommunizierten Erfahrungen von 
Kriegsteilnehmern erscheinen als ein Format, das sich in besonderer Weise für die 
Untersuchung eignet.  

Subjektive Erfahrungen menschlicher Individuen sind hinsichtlich der Wirkung 
und Geltung des Menschenrechtsanspruchs sozusagen der 1:1-Maßstab. Unverstell-
ter und ohne die Filter, die jede Insitutionalisierung oder Vergemeinschaftung not-
wendigerweise aufsetzt, kann man von der Auslegung individueller Erfahrungen 
Auskünfte über Umfang, Wirkungstiefe und Prägekraft der Menschenrechte erhof-
fen. Dies heißt nicht, dass die Menschenrechte zu einer bloß individuell zutreffen-
den Kategorie reduziert würden. Aber die Entität des einzelnen Individuums ist es, 
an der sich der Anspruch festmacht. Dies betrifft dann freilich auch die menschen-
rechtliche Ermächtigung zur freien Assoziation unter vielen und ermöglicht Ver-
gemeinschaftung. Individuelle Subjektivität ist aber stets die Engstelle, durch die 
der Rechtsanspruch hindurch muss, um Geltung zu erlangen. Bevor das in Augen-
schein genommene „Material“ vorgestellt und die Methode seiner Erschließung 
erläutert wird, steht nun noch eine Klärung aus hinsichtlich des historischen Cha-

                                                             

54  Ebd., 10f.  
55  Etienne Balibar, „Was ist eine Politik der Menschenrechte?“, in: Ders., Die Grenzen der 

Demokratie, Argument-Verlag: Hamburg, 1993, 195–234, hier: 219. 



46 | ZWISCHEN THEORIE UND PRAXIS – MENSCHENRECHTE 

rakters der Erfahrungen, welche mit den autobiografischen Texten zur Sprache 
kommen.  

2.2  Die Verschränkung von Geschichte und Gegenwart  

im Begriff der Menschenrechte 

Wer anhand von historischen Zeugnissen zur Frage nach einer möglichen aktuellen 
Geltung der Menschenrechte arbeiten möchte, mutet sich eine gehörige Begrün-
dungslast zu. Er muss darüber Auskunft geben, wie denn der Graben zwischen der 
Vergangenheit der historischen Texte und der Gegenwart, in der die Menschenrechte 
als plausibel erwiesen werden sollen, überwunden werden kann. Hans Joas hatte 
mit seinem Vorschlag, historische Materialien im Sinne einer „affirmativen Genea-
logie“ zu behandeln, einen Vorschlag gemacht, wie dies gelingen könnte. In der 
Reinterpretation historisch verkörperten Sinns, so Joas, sollte auch ein Bild über die 
Bedingungen entstehen, unter denen in der Gegenwart die historisch entstandenen 
Ideale und deren unabgegoltene Potentiale verwirklicht werden können – mithilfe 
von Praktiken, die diese Ideale verkörpern, und Institutionen, die sie tragen. Das 
Wechselspiel von Werten, Institutionen und Praktiken, das für eine gegenwarts-
wirksame Interpretation der Vergangenheit erforderlich ist, war im Anschluss daran 
als der „Komplex des Politischen“ bezeichnet worden.  

Diese Überlegungen von Joas lassen sich nun nochmals vertiefen, und zwar 
in der Diskussion mit Reinhart Koselleck. In seiner Reflexion über die beiden 
„metahistorischen Kategorien“ ‚Erfahrungsraum‘ und ‚Erwartungshorizont‘56 fragt 
Koselleck explizit nach der temporalen Struktur von Erfahrung. Er macht als 
„transzendentale Bestimmung“ von Geschichte die Verknüpfung beider Kategorien 
aus und erkennt darin ein wesentliches Bezogensein von „Ehemalig und Zukünf-
tig“, von „Erinnerung und Hoffnung“. Diese geschichtstheoretischen Überlegungen 
werden von Koselleck mit Beobachtungen zum politisch-sozialen Sprachfeld, ins-
besondere mit Begriffen aus der Verfassungsgeschichte veranschaulicht. Damit 
drängt es sich auf, auch ein Licht auf den Begriff der Menschenrechte zu werfen, in 
dem Erfahrungen und Erwartungshaltungen ebenfalls verdichtet zusammenkom-
men. Die Perspektive einer Verknüpfung von geschichtlicher Vergangenheit und 
gegenwärtigem Geltungsanspruch wird auf diese Weise neu artikuliert. Ziel einer 
solchen Verständigung ist es, weitere Aufklärung zu erlangen über den Status des 

                                                             

56  Reinhart Koselleck, „‚Erfahrungsraum‘ und ‚Erwartungshorizont‘ – zwei historische 
Kategorien“, in: Ders., Vergangene Zukunft. Zur Semantik geschichtlicher Zeiten, Suhr-
kamp: Frankfurt/M., 1979, 349–374. Zur Bedeutung und Einordnung des Werks von 
Koselleck im Diskurs der Geistes- und Sozialwissenschaften generell vgl. Hans Joas u. 
Peter Vogt, Begriffene Geschichte. Beiträge zum Werk Reinhart Kosellecks, Suhrkamp: 
Berlin, 2011.  



DER BLINDE FLECK – POLITIK UND MENSCHENRECHTE | 47 

Menschenrechtsbegriffs – in seiner Mehrdimensionalität zwischen geschichtlich-
empirischem Material, gegenwärtigem Anspruch und seinen Bezügen auf subjektive 
Erfahrungen. Einige Bemerkungen zum Ansatz Kosellecks mögen helfen, seine 
Überlegungen, auf die hier eingegangen wird, besser zu verorten. 

Mit seinem Programm der Begriffsgeschichte wendet sich Koselleck gegen eine 
abstrakt aufgefasste Ideengeschichte. Er fragt nach dem tatsächlichen Sprach-
gebrauch historisch begegnender Begriffe („Staat“, „Revolution“, „Aufklärung“, 
„Emanzipation“, „Bildung“ etc.) im sozialen, politischen und rechtlichen Leben. 
Dabei werden konkrete Erfahrungen und Erwartungen an der Scharnierstelle zwi-
schen sprachgebundenen Quellen und politisch-sozialer Wirklichkeit ins Auge ge-
nommen und untersucht. Sein Anliegen ist es stets, den Doppelstatus von Begriffen 
als Indikatoren sowie Faktoren im historischen Prozess deutlich zu machen. Mittels 
der Methode der semantisch-pragmatischen Analyse der Begriffe lassen sich Kon-
tinuitäten, aber auch Umschlagpunkte der Sozial- und Kulturgeschichte sichtbar 
machen und so eine eigene Form geschichtlicher Erfahrung freilegen: Die Historie 
der Begriffe wird zum Medium der historischen Selbstaufklärung der Gegenwart.57  

In seinem Text, der hier zugrunde gelegt wird, erörtert Koselleck die Möglich-
keit eines Geschichtsverständnisses, das für die Dimension der Zeitlichkeit von Ge-
schichte sensibel ist und die Auswirkungen, welche der Ablauf der Zeit auf das 
Verständnis der Gegenwart hat, theoretisch in Rechnung stellt. Es ist die Verknüp-
fung von Erfahrungen mit der Ausbildung von Erwartungshorizonten, welche für 
ihn eine fundamentale – er nennt es: transzendentale – Bestimmung der Geschichte 
bildet. Die Zusammengehörigkeit beider Kategorien ist so eng, dass sie dazu geeig-
net sind, „indem sie Vergangenheit und Zukunft verschränken, geschichtliche Zeit 
zu thematisieren“.58 Dies gilt auch empirisch, „weil sie inhaltlich angereichert, die 
konkreten Handlungseinheiten im Vollzug sozialer oder politischer Bewegung lei-
ten.“59 Es handelt sich um metahistorische Kategorien, da sie auf die Zeitlichkeit 
von Geschichte an sich verweisen.  

Beiden Instanzen kommt allerdings ein unterschiedlicher Status zu, denn Ver-
gangenheit und Zukunft werden auf jeweils unterschiedliche Weise miteinander 
verschränkt: Erfahrungen sind zwar der Boden, auf dem Erwartungshaltungen hin-
sichtlich der zukünftigen Zeit entstehen, gleichwohl lassen sich solche Erwartungen 
nicht in Gänze aus dem Fundus der Erfahrungswelt ableiten. Gehegte Erwartungen, 

                                                             

57  Niedergeschlagen haben sich diese Bemühungen Kosellecks um eine Erneuerung der 
historiografischen Epistemologie in einem lexikalischen Grundlagenwerk: Otto Brunner, 
Werner Conze, Reinhart Koselleck (Hg.), Geschichtliche Grundbegriffe: Historisches 
Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland. Acht Bände, Klett-Cotta: Stutt-
gart, 1972–1997. 

58  Koselleck, „Erfahrungsraum“, 353.  
59  Ebd. 



48 | ZWISCHEN THEORIE UND PRAXIS – MENSCHENRECHTE 

so Koselleck, sind überholbar, gemachte Erfahrungen werden gehegt. Die Präsenz 
der Vergangenheit in der Gegenwart ist deswegen eine andere als die Präsenz der 
Zukunft. „Der umständlichen Rede kurzer Sinn: Es ist die Spannung zwischen Er-
fahrung und Erwartung, die in jeweils verschiedener Weise neue Lösungen provo-
ziert und insoweit geschichtliche Zeit aus sich hervortreibt.“60 Vergangenheit wird 
erst als Geschichte (Historie) greifbar, indem durch diese ungleiche Verschränkung 
von Erfahrung und Erwartung eine zeitliche Differenz im Heute etabliert wird.  

Nach solchen einordnenden Beobachtungen steuert Koselleck allerdings auf 
einen markanten Umschwung in der Zuordnung beider Kategorien zu, den er mit 
dem Anbrechen von Neuzeit und Moderne identifiziert:  

„Unsere historische These lautet […], dass sich in der Neuzeit die Differenz zwischen Erfah-
rung und Erwartung zunehmend vergrößert, genauer, dass sich die Neuzeit erst als neue Zeit 
begreifen ließ, seitdem sich die gespannten Erwartungen immer mehr von allen zuvor ge-
machten Erfahrungen entfernt haben.“61 

Erfahrungen und Erwartungen verlieren unter neuzeitlichen Bedingungen eine ur-
sprüngliche Entsprechung. Verantwortlich dafür sind verschiedene Faktoren, unter 
anderem die „neue Welt der Politik mit ihrer zunehmenden Mobilisierung von 
Machtmitteln“, Kreuzzüge, die Vergrößerung der Wahrnehmungsräume durch ko-
loniale Expansion und Welthandel. Mit der immer schnelleren Abfolge technischer 
Erfindungen, vor allem aber mit dem Paradigma gesellschaftlichen Fortschritts 
treibt diese Tendenz einer Dissoziation von Erfahrungsräumen und Erwartungshori-
zonten auf die Spitze zu: 

„Seitdem konnte die ganze Geschichte als ein Prozess andauernder und zunehmender Ver-
vollkommnung begriffen werden, der, trotz aller Rückfälle und Umwege, schließlich von den 
Menschen selber zu planen und zu vollstrecken sei. Die Zielbestimmungen werden seitdem 
von Generation zu Generation fortgeschrieben, und die in Plan oder Prognose vorausgenom-
menen Wirkungen werden zu Legitimationstiteln politischen Handelns. In einem Satz: der 
Erwartungshorizont erhält seitdem einen mit der Zeit fortschreitenden Veränderungskoeffi-
zienten.“62 

Mit der Aufklärung und dem mit der französischen Revolution implizierten Ver-
ständnis politischen Handelns hält eine Vervollkommnungsidee Einzug ins politi-
sche Denken. Wo die Geschichte als fortdauernder Prozess der Vervollkommung 
beschrieben wird, treten die Grenzen des Erfahrungsraumes und der Horizont der 
Erwartung unwiderruflich auseinander. Erfahrung der Vergangenheit und Erwar-

                                                             

60  Ebd., 358. 
61  Ebd., 369. 
62  Ebd., 363. 



DER BLINDE FLECK – POLITIK UND MENSCHENRECHTE | 49 

tung der Zukunft korrespondieren nicht mehr, sie werden „progressiv zerlegt“63. 
Rousseaus perfectionnement bringt dies auf den Begriff: „Es wird geradezu eine 
Regel, dass alle bisherige Erfahrung kein Einwand gegen die Andersartigkeit der 
Zukunft sein darf. Die Zukunft wird anders sein als die Vergangenheit, und zwar 
besser.“64  

Diese grundsätzlichen Überlegungen erläutert Koselleck anhand zentraler 
Begriffe aus dem Feld der Verfassungsgeschichte. Dabei kommt eine Terminologie 
zum Einsatz, die auch für die Diskussionen dieser Untersuchung einschlägig ist, 
weil sie die Kategorie der Erfahrung mit politisch-institutionellen Begriffen in 
Zusammenhang setzt. Auf der einen Seite, so Koselleck, trifft man auf bestimmte 
verfassungsgeschichtliche Termini, die man als „Erfahrungsregistraturbegriffe“ 
bezeichnen könnte. Sie sind „gesättigt von vergangener Wirklichkeit, die im Zuge 
politischer Aktionen in die Zukunft überführt und fortgeschrieben werden“65 kön-
nen. Der Begriff des „Bundes“ erfüllt in Kosellecks Augen eine solche Qualität. Im 
Unterschied zum Vollzugsbegriff des „Bündnisses“ bezeichnet er einen institutiona-
lisierten Zustand. Wer ihn im Munde führt oder zitiert („Städte des Bundes“), greift 
auf überlieferte, sedimentierte Erfahrung zurück, auch wenn es um Fragen gegen-
wärtiger oder zukünftiger Gestaltung geht. Begrifflichkeiten wie „Staatenbund“, 
„Bundesstaat“ oder „Bundesrepublik“ weisen hingegen eine andere temporale 
Struktur auf. Sie machen längerfristige Strukturen sichtbar, die als kommende Mög-
lichkeiten schon erfahrbar waren. „Die Begriffe enthielten, gerade weil sie undeut-
liche und verborgene Erfahrungen aufbereiteten, ein prognostisches Potential, das 
einen neuen Erwartungshorizont auszog.“66 Koselleck spricht deshalb von soge-
nannten „Erfahrungsstiftungsbegriffen“.  

Während bei beiden Fallgruppen jeweils noch eine Korrespondenz von Erfah-
rung und Erwartung vorhanden ist, löst sich dieser Konnex bei einer dritten Gruppe 
von Begriffen vollends auf. Dazu zählen Wortprägungen wie der „Völkerbund“, 
politische „Bewegungsbegriffe“ wie Republikanismus, Liberalismus oder Kommu-
nismus, aber auch die „Demokratie“. Diese Begriffe leiten ihr prognostisches 
Potential so gut wie gar nicht mehr aus einer vorgängigen Erfahrung ab: „Der 
‚Völkerbund‘ war ein reiner Erwartungsbegriff, dem keine bisherige Empirie zu 
entsprechen vermochte.“67 Erfahrungsraum und Erwartungshorizont treten hier be-
wusst auseinander; deren Differenz zu überbrücken wird zur politischen Aufgabe. 

Das politisch-soziale Sprachfeld, so Kosellecks Resümée, wird in der Moderne 
zunehmend von Begriffen dieser Natur geprägt. Ihnen kommt eine kompensatori-

                                                             

63  Ebd., 365. 
64  Ebd., 364. 
65  Ebd., 370. 
66  Ebd., 371. 
67  Ebd., 372. 



50 | ZWISCHEN THEORIE UND PRAXIS – MENSCHENRECHTE 

sche Funktion zu. Ohne nennenswerten Erfahrungsgehalt machen sie eine Vorgabe 
und entwerfen ein Leitbild, an dem sich das politische Handeln zu orientieren hat. 
Zwischen überlieferten und abrufbaren Erfahrungen sowie der Erwartung davon, 
was in Zukunft kommen und sein soll, tut sich eine Kluft auf. Das Ziel der Bewe-
gungsbegriffe ist die teleologische Erschließung einer neuen Zukunft. Im Vorder-
grund steht weder die Anknüpfung an Vergangenes noch die Weiterführung oder 
auch kreative Verarbeitung von bereits Erfahrenem. Im Anschluss an diese Über-
legungen lässt sich nun fragen: Von welchem Genus ist dann der Begriff der Men-
schenrechte, der, anders noch als Mitte der 1970er-Jahre, in denen der Text 
Kosellecks erstmals erschien, aus dem zeitgenössischen verfassungstheoretischen 
Vokabular nicht wegzudenken ist? Handelt es sich um einen Erfahrungsregistratur-, 
einen Erfahrungsstiftungs- oder um einen Bewegungsbegriff, der keinen wirklichen 
Bezug zu Erfahrungen mehr aufweist?  

Die in dieser Studie getroffene hermeneutische Option verfolgt das Ziel, den 
Menschenrechtsanspruch nicht über eine vernunft- oder naturrechtliche Deduktion, 
sondern in der Auseinandersetzung mit einem historisch-empirischen Quellenmate-
rial zu erläutern. Historisch bezeugten Erfahrungen wird eine Relevanz bei der 
Plausibilisierung dieses Anspruchs eingeräumt. Vor diesem Hintergrund wird deut-
lich, dass die Unterscheidungen, die Koselleck trifft, einerseits einschlägig und 
geeignet sind, um den Status eines so verstandenen Menschenrechtsbegriffs zu 
umreißen, dass ihnen andererseits aber eine letzte Artikulation fehlt. Diese kann 
jedoch, anknüpfend an Kosellecks Überlegungen, entwickelt werden.  

Menschenrechte vereinen in sich eine Erfahrungsdimension, sie entwerfen zu-
gleich aber auch einen Erwartungshorizont. Ob man von Leid- und Schmerzerfah-
rungen oder Unrechtserfahrungen spricht, ob man die Widerfahrnisse materieller 
Deprivation und Not oder Prozesse nur subtil empfundener struktureller Diskrimi-
nierung im Auge hat – es lässt sich historisch rekonstruieren, wie subjektive Erfah-
rungen in die einzelnen Rechtstitel des Menschenrechtskataloges eingehen. Damit 
wird nicht behauptet, dass der Weg von historisch erfahrenem Leid zur Formulie-
rung eines Menschenrechtsanspruchs linear und zielstrebig wäre. Die Bedeutung 
von historischen Kämpfen für die allmähliche Herausbildung eines Bewusstseins 
für schutzrechtliche Mindestanforderungen wird aber kaum einer leugnen.68 Men-
schenrechtliche Ansprüche, die gegen die Kontinuitäten herrschender Ordnungen 

                                                             

68  Es erscheint für die Argumentation an dieser Stelle nicht notwendig, die breite Literatur-
lage zu diesem Zusammenhang zu diskutieren. Eine präzise Darstellung der Argumenta-
tion findet sich bei Heiner Bielefeldt, „Menschenrechte als Antwort auf historische 
Unrechtserfahrungen“, in: Jahrbuch Menschenrechte 2007, Suhrkamp: Frankfurt/M., 
2006, 135–142. Vgl. als exemplarische Fallstudie auf dem Boden der These bietet sich 
an: Peter Blickle, Von der Leibeigenschaft zu den Menschenrechten. Eine Geschichte der 
Freiheit in Deutschland, Beck: München, 2003.  



DER BLINDE FLECK – POLITIK UND MENSCHENRECHTE | 51 

formuliert werden, haben – wenn man sie nicht als Resultat einer rationalen Er-
wägung betrachten will – keinen anderen Berufungsgrund als die tiefgestaffelten 
Ebenen menschlicher Erfahrung. Solche Erfahrungen erzeugen im Fall der Men-
schenrechte allerdings eine kontrafaktische Wirkung: Sie machen deutlich, wogegen 
ein Rechtsanspruch wirken, was er künftig verhindern und wovor er Schutz gewäh-
ren soll. Gerade wenn man das Anliegen einer „affirmativen Genealogie“ verfolgt, 
wird man sagen können: Die Menschenrechte kommen aus Erfahrung, aber sie 
wagen einen Vorausgriff. Indem sie Ansprüche formulieren, die erst noch eingelöst 
werden müssen und keineswegs schon umfassend verwirklicht sind, entwerfen sie 
ein Bild von der erst noch zu schaffenden Welt. Sie hegen eine Erwartung, deren 
materiale Gestalt in ihrer Konkretion zwangsläufig offen sein muss, weil sie in der 
Zukunft liegt. Soviel aber weiß man aus Erfahrung: dass die Bedingungen mensch-
licher Existenz künftig besser, anders, gelungener gewährleistet sein sollen als bisher.  

Weder die Nomenklatur des Erfahrungsregistratur- oder des Erfahrungsstif-
tungsbegriffs, aber auch nicht die eines reinen Bewegungsbegriffs erscheinen hier 
tauglich. Die Rede von den Menschenrechten weist Aspekte eines jeden dieser Be-
griffe auf, zugleich aber übersteigt sie deren jeweiligen Rahmen. Die Begriffswelt 
der Menschenrechte registriert und speichert Erfahrungen, sie stiftet aufgrund eines 
Erfahrungswissens zu orientiertem Handeln an. Sie setzt politisch-soziale Gefüge 
auf emanzipatorische Weise in Bewegung und eröffnet dadurch einen neuen Hori-
zont gesellschaftlichen Handelns. Die Kategorien Kosellecks lassen sich aufgreifen, 
sie werden durch den Begriff der Menschenrechte aber auch dynamisiert. So legt es 
sich nahe, eine ergänzende Kategorie vorzuschlagen, nämlich die eines erfahrungs-
gesättigten Bewegungsbegriffs. Anders als Koselleck es für die politischen Bewe-
gungsbegriffe konstatiert, wäre dessen Funktion nicht die „Kompensation“ für nicht 
mehr vorhandene oder abrufbare Erfahrung. Menschenrechte sind ja gerade des-
wegen zu einer weltweit anschlussfähigen Position geworden, weil sie von je unter-
schiedlichen Erfahrungshintergründen aus aktualisiert und politisch eingesetzt 
werden können. Die Rolle, die der Bezug auf vergangene Erfahrung jedoch ein-
nimmt, hat sich gegenüber dem Modus einer reinen „Registratur von Erfahrung“, 
wie Koselleck sie beschreibt, geändert.  

Im Erfahrungsbezug, der den Menschenrechten zugrunde liegt, werden die Wir-
kungen der Erfahrungen, eines Erbes oder einer Schuld aus der Vergangenheit, 
nicht einfach deren „Selbststeuerung“ überlassen, sondern proaktiv strukturiert. Die 
Ratio der Menschenrechte macht es aus, vergangene Erfahrungen im Blick auf die 
projizierte Gestaltung von Gegenwart und Zukunft in einer umformenden Absicht 
aufzugreifen. Man könnte von einer „utopischen Formatierung von Geschichte“ 
sprechen, die hierbei stattfindet. Menschenrechte werden zur Relaisstelle zwischen 
Vergangenheit und Zukunft. Ihr Wirkungsmodus in dieser Verschaltung der Zeit-
dimensionen ist der einer interessierten Vermittlung. Das Interesse gilt der politi-
schen Gestaltung der Gegenwart, aus einer Erfahrung, die gegenwärtig immer 



52 | ZWISCHEN THEORIE UND PRAXIS – MENSCHENRECHTE 

schon vergangen ist. Aus dieser Bestimmung des Menschenrechtsbegriffs lässt sich, 
ebenfalls in der Diskussion mit Koselleck, eine Einschätzung zum Ort des Politi-
schen für das Verständnis der Menschenrechte vornehmen.  

Koselleck hatte den genuinen Wert des Politischen im Anschluss an seine Defi-
nition der politischen Bewegungsbegriffe festgemacht. Aufgabe der Politik sei es, 
die durch solche Bewegungsbegriffe gemachten Verheißungen einzulösen. Mangels 
eines möglichen Bezugs auf Erfahrungen, an der sich politisches Wirken orientieren 
könne, werde das Politische zur alles umfassenden Perspektive. Sie müsse projizie-
rend kompensieren, was an erfahrungsbezogenen Vorgaben aus der Vergangenheit 
nicht mehr vorliege.69 Hier nicht kommentiert zu werden braucht die bei Koselleck 
mitschwingende Annahme, bei ausreichendem Erfahrungsbezug verkleinere sich 
quasi automatisch der für politisches Handeln nötige Raum, da erinnerte und prä-
sente Erfahrungen den politischen Orientierungsbedarf vermeintlich aus sich heraus 
vorstrukturieren könnten. Aber gerade diese kritische Anmerkung lässt die konstitu-
tive Bedeutung des Politischen für das Verständnis der Menschenrechte vor Augen 
treten. Erfahrungen, die für die Herausbildung menschenrechtlicher Ansprüche 
relevant sind, können nicht einfach linear in die Gegenwart übertragen werden, um 
in ihrer menschenrechtlichen Bedeutung Aussagekraft zu erlangen. Sie müssen vor 
dem Horizont eines politisch-sozialen Bedingungsgefüges der Gegenwart interpre-
tiert werden. Damit ist die Voraussetzung gegeben, dass anschließend durch ange-
passtes politisches Handeln die in diesen Erfahrungen gegebenenfalls enthaltenen 
Versprechungen und Hoffnungen sich in der Gegenwart realisieren lassen. Erst eine 
Implementierung gedeuteter Erfahrung in ein Muster aus Werten, die in der Ge-
genwart als geltend bejaht werden, Praktiken, in denen Individuen solchen Werten 
Geltung verschaffen und Institutionen, die wiederum bestimmte Praktiken durch 
Routinen und Regeln auf Dauer stellen, machen die Verwirklichung menschen-
rechtlicher Ansprüche in der Gegenwart aus.  

Ein solches Raster des Politischen ist es, das über den aktuellen Realitätswert 
der Menschenrechte wesentlich mitentscheidet. Politik ist in einer solchen Perspek-
tive weder das Totale, das die tabula rasa einer enttraditionalisierten Moderne zu 
kompensieren hätte, noch ist sie überflüssig, weil der Rekurs auf Vorgängiges die 
nötigen Steuerungsleistungen bereits impliziere. Sie ist vielmehr notwendige 

                                                             

69  Man erkennt in diesen Überlegungen unschwer ein Erbe Carl Schmitts: „Inzwischen 
haben wir das Politische als das Totale erkannt und wissen infolgedessen auch, dass die 
Entscheidung darüber, ob etwas unpolitisch ist, immer eine politische Entscheidung be-
deutet, gleichgültig wer sie trifft und mit welchen Beweisgründen sie sich umkleidet.“ 
Ders., Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der Souveränität, Duncker und 
Humblot: Berlin, 1993, 13 (11922). Zum Verhältnis von Koselleck und Schmitt vgl. den 
von Reinhard Mehring kommentierten Briefwechsel zwischen beiden in: Joas u. Vogt, 
Begriffene Geschichte, 138–168.  



ERFAHRUNGEN LESEN. EINE HERMENEUTISCHE HERAUSFORDERUNG | 53 

Schaltstelle, in der über die Wirklichkeit eines Anspruchs entschieden wird: Sie hat 
zu vermitteln zwischen den in vergangener Erfahrung liegenden – eingelösten oder 
uneingelösten – Hoffnungen sowie den Möglichkeiten und Bedingungen der Ge-
genwart. Den Platz des Politischen im Diskurs über die Menschenrechte unbesetzt 
zu lassen oder ihn als nachrangigen „Umsetzungsaspekt“ zu traktieren, wird der 
Sache der Menschenrechte selbst nicht gerecht. Denn erst im Vollzug erlangt man 
Aufschluss über das Profil des Anspruchs, den diese in sich tragen. Das Politische 
gehört deshalb zur Natur der Menschenrechte, die am besten als eine operatorische 
Kategorie zu verstehen sind: Weder waren sie, wie die Lektüre bestimmter Erfah-
rungszeugnisse es zeigt, in der Vergangenheit die Garantie dafür, dass die politisch-
soziale Welt an den Bedingungen menschlicher Existenz Maß nimmt, noch sind 
sie das aufgrund ihrer reinen Prinzipienhaftigkeit für die Gegenwart. Sie stiften 
vielmehr den Impuls zu einer Form politischer Gestaltung, die mit tradierten und 
etablierten Steuerungsmustern bricht.  

Über diese Wirkweise des Menschenrechtsanspruchs und die Funktion des Poli-
tischen in der theoretischen Abstraktion zu reflektieren, führt von hier an nicht 
mehr weiter. Anstatt fortlaufend über die Relevanz historischer Erfahrungen, deren 
Funktion als Material einer „affirmativen Genealogie“ und den Stellenwert des 
Politischen für das Verständnis der Menschenrechte zu sprechen, müssen diese 
methodischen Überlegungen letztlich in der Diskussion am empirischen „Fall“ 
selbst plausibel gemacht werden. Nicht nur die Ankündigung eines Programms, 
sondern auch dessen – zumindest versuchsweise – Durchführung ist ja der An-
spruch, dem diese Studie genügen soll.  

3.  ERFAHRUNGEN LESEN.  
 EINE HERMENEUTISCHE HERAUSFORDERUNG 
ERFAHRUNGEN LESEN. EINE HERMENEUTISCHE HERAUSFORDERUNG 

Nur wenige Fälle der Historie scheinen sich für eine Erörterung innerhalb des hier 
angelegten Diskussionsrahmens in einer Weise anzubieten, wie dies für den Um-
gang mit dem Algerienkrieg gilt. Die Konstellation des Konflikts spricht für sich: 
Frankreich versteht sich seit den Tagen der Revolution als eine Menschenrechts-
nation. Diesen Anspruch trägt es nicht immer explizit vor sich her, zumindest indirekt 
aber ist er in die Tiefenschichten der französischen Nationalidentität eingegangen.70 

                                                             

70  Vgl. Hans Manfred Bock, „Zwischen nationalem Gedächtnis und europäischer Zukunft. 
Französische Geschichtskultur im Umbruch“, in: Frankreich-Jahrbuch 13 (2000), Leske 
und Budrich: Opladen, 2000, 33–50. Den Verlust der Überzeugungskraft eines französi-
schen Nationalmythos beobachtet Yves Bizeul, „Die Nation als mythisches Konstrukt in 
Frankreich“, in: ebd., 69–79. 


