
 

 

Eine erst herzustellende Wahrheit – Politik  

EINE ERST HERZUSTELLENDE WAHRHEIT – POLITIK 

 
 
Bei der Konzeption und während der Arbeiten zu dieser Studie zeigte sich immer 
wieder, dass zwei unterschiedliche Pole für die Überlegungen bestimmend sind. 
Manchmal mag auch der Eindruck entstanden sein, es herrsche Konkurrenz zwi-
schen beiden, so häufig schwenkt der Fokus der Überlegungen von einem systema-
tisch-theoretischen Interesse zum empirisch-historischen Material, das erschlossen 
werden soll, und zurück. Man könnte der Versuchung erliegen, sich rasch auf eine 
der beiden Seiten als organisierendes Zentrum festzulegen und damit eine Span-
nung aufzulösen, die für die Anlage der Untersuchung doch konstitutiv ist.  

Denn beide Blickwinkel, das Interesse an der Theorie menschenrechtlicher Gel-
tung sowie die intensive Auslegung und Erschließung einer historischen Situation, 
sind eng aufeinander bezogen. Erst aus deren systematischer Verzahnung öffnet 
sich die erhoffte Perspektive dieser Studie: Es sollte exemplarisch gezeigt werden, 
dass die normative Geltung der Menschenrechte nicht ohne Berücksichtigung der 
historischen Umstände, die für ihre Herausbildung und ihre Entstehungsgeschichte 
von Belang sind, einsichtig gemacht werden kann. Als Leitgedanke und Bindeglied 
dieser Verflechtung von Genesis und Geltung war „das Politische“ ausgemacht wor-
den. Klingt dieser Terminus zunächst etwas sperrig und dunkel, so entfaltet er seine 
Prägnanz, sobald man die zu Grunde gelegten historischen Erfahrungszeugnisse 
näher untersucht: In ihnen sind jeweils unterschiedliche Muster und Modelle einer 
Wechselwirkung von individuellen Wertpräferenzen, institutionellen Vorgaben so-
wie den Praktiken individueller und kollektiver Akteure enthalten. Für diesen Kom-
plex wurde – wohl wissend um die Missverständlichkeiten einer solchen Wahl – der 
Begriff des „Politischen“ gewählt.  

Wie auch immer man den Sachverhalt benennen mag, es soll ein zentraler Ge-
danke damit veranschaulicht werden: Normative Ansprüche liegen der sozialen 
Wirklichkeit nicht einfach voraus, sondern werden durch sie mitbestimmt. Von da-
her ist auch vom „Recht“ des Politischen in Bezug auf die Menschenrechte die Rede. 
Dem Politischen, das hier mittels des Historischen eingeholt wurde, kommt eine 
unhintergehbare Rolle zu bei der Erhebung und Artikulation normativ-moralischer 



308 | EINE ERST HERZUSTELLENDE WAHRHEIT – POLITIK 

Ansprüche. Ohne die politisch-sozialen Verkörperungen solcher Ansprüche könnte 
zwar auf abstrakte Weise von der Unhintergehbarkeit wechselseitig geschuldeten 
Respekts gesprochen werden, was das aber wirklich bedeutet und in welchen Hand-
lungen, Haltungen und Strukturen es sich ausdrückt, bliebe letztlich verborgen. Das 
mit dieser Studie verbundene Ziel war es, eine solche behauptete Verwiesenheit von 
Theorie und Praxis ansatzhaft, und das heißt am historischen Beispiel, nachvoll-
ziehbar zu machen.  

Um einen solchen Anspruch einlösen zu können, bedarf es entsprechender Aus-
rüstung. In diesem Fall ist ein theoretisches Instrumentarium erforderlich, das er-
klärt, weshalb und in welcher Weise die Beschäftigung mit Geschichte auch für die 
Rede zu gegenwärtiger Geltung von Belang sein kann. Mit den Überlegungen von 
Hans Joas zum Modell einer „affirmativen Genealogie“, später dann anhand der 
einschlägigen Reflexionen von Paul Ricœur und Reinhart Koselleck wurden solche 
Instrumente bereit gestellt und für das vorliegende Vorhaben eingesetzt. Alle drei 
Autoren setzen sich mit der These auseinander, dass Geschichtliches und Vergan-
genes zwar kontingent und dadurch partikular und einmalig ist, dass es deswegen 
aber nicht zugleich nichtssagend für die Gegenwart bleiben muss.445 Das für den 
deutschen Theoriejargon unter Umständen exotisch wirkende Denken eines Corne-
lius Castoriadis schließlich diente einem weiteren Zweck: Seine Fähigkeit, ein Denk-
modell für die Abhängigkeiten zwischen gesellschaftlichem Handeln, kollektiven 
Identitätsmarkern und den schöpferisch-kreativen Potentialen individuellen Han-
delns zu konzipieren, erschien geeignet, um die Funktion des Leitbilds der ‚Republik‘ 
für eine Gesellschaft wie die französische darzustellen.  

Aus der wechselseitigen Diskussion zwischen theoretischen Denkangeboten 
und dem historischen Fall zeichnet sich das ab, wovon der Titel spricht: ein neues 
Verständnis der Menschenrechte. Es berücksichtigt die reziproke Verwiesenheit 
von Theorie und Praxis und kann deswegen nur am Beispielfall diskutiert werden. 
Das Verständnis von ‚Normativität‘ ist dann auch von anderer Tragweite und ruht 
auf anderen Voraussetzungen als die in rational-normativistischen Diskursen ver-
wendeten Vorstellungen von moralischen Normen. Solche normativitätstheoreti-
schen Überlegungen am Beispiel des Menschenrechtsdiskurses zu führen, bietet 
sich in doppelter Hinsicht an: Zum einen tritt hier besonders deutlich vor Augen, 

                                                             

445  Es stellt sich die Frage, ob es nicht einen geeigneteren Begriff als den der „affirmativen“ 
Genealogie gibt, um auszudrücken, dass von Geschichtlichem eine formative Bedeutung 
für Normativität und Geltung in der Gegenwart ausgehen kann. Besser erschiene in 
diesem Sinne die Rede von einer „prospektiven“ oder „konstruktiven“ Genealogie. Man 
vermeidet damit den Eindruck, für das historisch Gewordene pauschal-unkritisch eine 
Bedeutung voraussetzen zu wollen und es in einer univoken Weise („affirmativ“) als 
Fundament gegenwärtiger Geltung zugrunde zu legen. Dies ist von Hans Joas nicht be-
absichtigt, aber der Terminus scheint doch zum Missverständnis einzuladen. 



EINE ERST HERZUSTELLENDE WAHRHEIT – POLITIK | 309 

wie sinnvoll es ist, den historischen Entstehungsprozess eines aktuellen Normkom-
plexes für alle Überlegungen nach dessen gegenwärtiger Geltung miteinzubeziehen. 
Zum anderen gibt aber auch der gegenwärtige Menschenrechtsdiskurs selbst eine 
Steilvorlage, um auf die inneren Widersprüchlichkeiten eines Menschenrechtsver-
ständnisses hinzuweisen, das diese historische Genese eben kaum oder gar nicht 
berücksichtigt, wenn es um die Frage nach gegenwärtiger Geltung geht. Die im ers-
ten Teil erörterten Beispiele der aktuellen Rede über die Menschenrechte zeugen 
davon. Solche zumeist entweder natur- und vernunftrechtlich vorgehenden oder 
aber – am Beispiel der jüngeren historiografischen Renaissance des Menschen-
rechtsthemas wurde dies deutlich – normativitätsblinden Modelle der Rede über die 
Menschenrechte führen, auf je ihre Art, in eine Sackgasse: Das eine Mal wird Gel-
tung als wirklichkeitsfremder Anspruch „von oben“ verstanden, der sich von den 
Gegebenheiten sozialer Praxis nichts mehr sagen lässt. Das andere Mal wird zwar 
die Geschichte ausführlich betrachtet, ihr aber keinerlei in die Gegenwart hineinrei-
chende, normativ interessierende Rolle zugebilligt und ein solches Interesse schnell 
als Verfremdung des historischen Materials denunziert.  

Der hier versuchte dritte Weg, der sich um eine Vermittlung von Geschichte 
und Geltung bemüht, ist gegenüber den beiden zuvor skizzierten Optionen weniger 
fest etabliert. Das hat seinen Grund vor allem darin, dass unterschiedliche Erkennt-
nisansprüche aufeinander bezogen und miteinander verzahnt werden, eine jede der 
berührten Disziplinen sich damit aber auf neue, fremde Vorgehensweisen und Ver-
wendungen einlassen muss. Eine am rationalen Erkenntnisapriori ausgerichtete 
Moralphilosophie sieht sich genötigt, die Aussagekraft ihrer Urteile mit den im ge-
schichtlichen Prozess sichtbar werdenden realen Kontextbedingungen für solche 
Ansprüche abzugleichen. Und wer genuin historiografisch interessiert ist wird hin-
nehmen müssen, dass einzelne historische Ausschnitte in exemplarischer Weise ge-
lesen und von dort aus prospektive Linien zu gegenwärtigen Sinnhorizonten und 
Geltungsansprüchen gezogen werden. Mancher Historiker mag dieses für spekula-
tiv halten, während mancher Philosoph jenes für zu flach befinden wird. Der erste 
Teil dieser Studie ist auch deshalb so ausführlich geraten. Ohne die theoretische 
Darlegung eines Programms, das mehrere Empfindlichkeiten berührt, hätte auch 
dessen Durchführung am Material keine Aussicht auf Erfolg.  

Am Ende gilt es nun nochmals einen Blick nach vorne zu richten und die Kon-
sequenzen des hier versuchten Ansatzes für zentrale Kategorien und Begriffe des 
Themenfeldes zu sondieren. Im Blickpunkt stehen – wie könnte es anders sein – die 
drei thematischen Zentren dieser Studie: Menschenrechte, Politik und Normativität.  



310 | EINE ERST HERZUSTELLENDE WAHRHEIT – POLITIK 

MENSCHENRECHTE: WERTE ODER RECHTE?  
MENSCHENRECHTE: WERTE ODER RECHTE?  

Für eine wohlgepflegte Dichotomie sind die Ergebnisse dieser Studie unkomforta-
bel. Ob die Menschenrechte nun eher als ein Wertekomplex oder über ein strenges 
Verständnis ihres Rechtscharakters zu verstehen seien, wird hier nicht im Aus-
schlussverfahren bearbeitet und entschieden. Im Gegenteil: Indem gezeigt wird, 
dass für die Herausbildung normativer Geltungsansprüche historisch-soziale Ent-
stehungskontexte von Bedeutung sind, kommt es erst gar nicht zum Schwur zwi-
schen zwei sich vermeintlich ausschließenden Lesarten. Denn es wird sichtbar, dass 
es einen durchgängigen Zusammenhang zwischen den beiden Modalitäten einer 
Rede über die Menschenrechte gibt und es deshalb verfehlt wäre, Wertetopos und 
Rechtscharakter gegeneinander auszuspielen.  

Bevor die Menschenrechte zu positiven Rechten wurden, existierten sie in den 
Vorstellungswelten historischer Akteure bereits als moralische Ansprüche. Den 
einen machen sie ein schlechtes Gewissen, die andern motivieren sie zu einem 
Handeln, das diese Ansprüche in konkreten Lebenswelten realisieren möchte, dem 
dritten nötigen sie zumindest eine trotzige Erklärung ab, weshalb das Zuwiderhan-
deln ein vermeintlich höheres Recht als die Menschenrechte beanspruchen dürfe. 
Menschenrechte entfalten also eine Wirksamkeit, noch vor ihrer rechtsverbindlichen 
Positivierung. Diese wiederum käme gar nicht zustande, wenn nicht in den Ver-
ständnishorizonten von Individuen das, was Menschenrechte als Rechtsinstrumente 
zu erreichen trachten, als eine durch und durch positive Wertposition verankert 
wäre. Im Leitbild der „Menschenrechtsrepublik“ tritt eine weitere Dimension dieses 
wechselseitigen Zusammenhanges zu Tage, welche die Chancen und Probleme ei-
ner institutionellen Fassung des Menschenrechtsanspruchs vor Augen führt: Zwar 
vermag das als Marker kollektiver Identität prägende Leitbild von der Menschen-
rechtsnation individuelles Handeln zu inspirieren und zu motivieren. Solange eine 
solche Vorgabe aber nicht hinreichend präzise operationalisiert wird, droht sie zu 
einer von der Wirklichkeit nie einholbaren Chimäre zu werden und verursacht bei 
den „Betroffenen“ – den Opfern von Menschenrechtsverletzungen wie auch den 
folgewilligen Adepten eines solchen Ideals – Zynismus und Resignation.  

Das lässt Prozesse der rechtlichen Positivierung der Menschenrechte nochmals 
in einem anderen Licht erscheinen. Solche Positivierungen sind nötig, da sie dem 
hehren Anspruch eines Ideals eine materiale Füllung und rechtssubjektive Gestalt 
verleihen. Aber es zeigt sich auch, welchem Paradox – man könnte auch von einem 
Dilemma sprechen – die Menschenrechte ausgesetzt sind, sobald sie ins Gewand 
positiven Rechts gekleidet sind: Ohne die Präzisierungsleistung, welche mit der 
rechtlichen Positivierung erfolgt, würde man der Dynamik, welche durch die Men-
schenrechte in ihrer Rolle als Wertetopos ausgelöst wird, nicht gerecht. Gerade weil 
Menschen in bestimmten Situationen den Anspruch der Menschenrechte erleben 



EINE ERST HERZUSTELLENDE WAHRHEIT – POLITIK | 311 

und erfahren, halten sie ihn fortan für unverzichtbar. Eine damit losgetretene Bewe-
gung hin zu einer rechtlichen Positivierung ist die natürliche Konsequenz solcher 
Erfahrungen. Im Recht werden die in der Erfahrung bislang nur unthematisch, viel-
leicht verschwommen greifbaren Ansprüche auf den Punkt gebracht und in einer 
notwendigerweise abstrakten Sprache niedergelegt.  

Damit werden solche Rechte zum Ausgangspunkt einer neuen Dynamik. Denn 
fortan ist es möglich, sich in anderen Situationen und Kontexten auf die rechtlich 
verbürgten Ansprüche zu berufen und sie als ein hermeneutisches Instrument zur 
Analyse und Interpretation der erlebten sozialen Wirklichkeit zu machen. Die Rechts-
wissenschaftlerin Cornelia Vismann spricht in diesem Sinne von den Menschen-
rechten als einem „Programm zur Artikulation von erlittenen Verletzungen“.446 
Ein Dilemma tut sich auf, insofern solche Erklärungen und Rechtstexte zu men-
schenrechtlichen Ansprüchen von einer notwendigen sprachlich-terminologischen 
Abstraktion sind, die sie gegenüber der erlebten Wirklichkeit immer zunächst fremd 
wirken lässt.  

Die notwendig abstrakte Gestalt des Rechts muss in Auslegungs-, Implementie-
rungs- und Anpassungsprozessen in die jeweiligen sozialen Kontexte, für die das 
Recht gelten soll, hineinübersetzt werden. Man darf deshalb nicht den Fehler be-
gehen und meinen, die abstrakte Gestalt, in welcher die Menschenrechte rechtlich 
positive Gestalt annehmen, sei nichts anderes als das rechtliche Spiegelbild einer 
vorgängig feststehenden, übergeschichtlich existierenden Menschennatur.447 Die 
Abstraktion des Rechts ist – anders als dies für natur- und vernunftrechtlichen Aus-
sagen gilt – lediglich pragmatischer und nicht grundsätzlicher Natur.  

EIN NEUER BEGRIFF DES POLITISCHEN 
EIN NEUER BEGRIFF DES POLITISCHEN 

Wenn die Menschenrechte als moralische Rechte verstanden werden, die den politi-
schen Prozess nicht von außen begrenzen, sondern in ihm gründen, ergibt sich ein 
neues Bild des Zusammenhangs von Politik und Menschenrechten. Der normative 
Grund einer solchen Sicht auf den politischen Prozess ist der Gedanke der Gleich-
heit, präziser noch: das Kriterium gleicher Beteiligung, das in den Menschenrechten 
und ihrem Anspruch auf gleiche Freiheit zum Ausdruck kommt. Von einem „Recht 
des Politischen“ zu reden, ist deshalb nicht ein Akt intellektueller Willkür. Darin 
drückt sich vielmehr aus, dass die politische Wirksamkeit des menschenrechtlichen 

                                                             

446  Cornelia Vismann, „Menschenrechte: Instanz des Sprechens – Instrument der Politik“, 
in: Menke u. Raimondi, Revolution, 161–185, hier: 168. 

447  Dies liegt nahe, wenn Vismann in den Menschenrechtserklärungen eine „linguistische 
Transformation des Naturrechts“ zu erkennen meint. Ebd., 166. 



312 | EINE ERST HERZUSTELLENDE WAHRHEIT – POLITIK 

Anspruchs ernst genommen wird. Denn es sind historisch-soziale Kontexte – mit 
anderen Worten: politische Prozesse –, auf die sich dieser Anspruch bezieht und in 
denen er seine Wirkung entfaltet. Zugleich ist die Art und Weise, wie solche Wir-
kung sich ausbreitet, zuinnerst verquickt mit den Prägekräften und Dynamiken, die 
von den Prozessen historisch-sozialer Praxis ihrerseits auf den Anspruch ausgeübt 
werden. Solche Dynamiken und Kontexte formen ihn und geben ihm einen Körper, 
sie präzisieren das, was das Diktum von „gleicher Freiheit“ in dieser oder jener 
Situation bedeuten kann und verleihen ihm so erst eine sichtbare und als Schutz-
anspruch erlebbare Gestalt. Es ist die Wirklichkeit der Menschenrechte. 

Dieser normative Grundanspruch des Politischen, dessen Prinzip und Leitbild 
die Menschenrechte sind, steht diametral einer Sicht auf diese Rechte entgegen, wie 
sie von manchem Vertreter der konservativen Theorie behauptet wird. Carl Schmitt 
sucht in seiner Schrift zum „Begriff des Politischen“ von 1932 nach den Gründen 
des Politischen und macht sie in der Unterscheidung von Freund und Feind aus. 
Daraus leitet er eine Delegitimierung aller universalen Begriffe ab und erklärt in 
Anlehnung an Proudhon: „Wer Menschheit sagt, will betrügen“.448 Sein Misstrauen 
richtet sich gegen die in seinen Augen unpolitische Natur des Menschheits-
Terminus, den er nicht für geeignet hält, um damit wirkliche Politik zu machen, ge-
schweige denn zu erklären. Ein gleiches Verdikt trifft auf andere Universalbegriffe 
wie Frieden, Gerechtigkeit, Fortschritt oder Zivilisation zu – und man müsste im 
Sinne Schmitts die Rede von den Menschenrechten dieser Liste sicherlich hinzu-
fügen. Partikulare Interessen, so der Verdacht, sollten unter dem Deckmantel eines 
Universalbegriffs gegenüber anderen legitimen Interessen durchgesetzt werden.  

Für Schmitt sind solche großen Begriffe ohnehin nichtssagend und Sand in den 
Augen des politischen Denkers. Dass gerade von einem Universalbegriff wie den 
Menschenrechten eine elektrisierende politische Wirkung ausgehen kann, ist inner-
halb des Schmittschen Koordinatensystems kaum denkbar. Die in dieser Unter-
suchung dargelegte Perspektive auf die Menschenrechte hingegen entfaltet diese 
Rechte als hochgradig politischen Komplex. Damit wird ein zugleich anspruchsvol-
les und, wenn man so will, idealistisches Bild von den Menschenrechten entworfen, 
weil in der hier entwickelten Sicht die Ausformung und Entfaltung des menschen-
rechtlichen Anspruchs in Prozessen der Praxis grundsätzlich unabgeschlossen ist 
und unter jeweils neuen historischen Bedingungen neue Interpretationsprozesse er-
forderlich macht.449 Die Triebkraft des Menschenrechtsanspruchs zur Umgestaltung 
herrschender Verhältnisse versiegt damit nicht.  

                                                             

448  Carl Schmitt, Der Begriff des Politischen. Text von 1932 mit einem Vorwort und drei 
Corollarien, Duncker und Humblot: Berlin, 1991, 55. 

449  Die Praxis des internationalen Menschenrechtsschutzsystems auf der Ebene der Verein-
ten Nationen kann als ein Reflex dieser Überlegung gesehen werden. Unter dem Druck 
neu aufkommender Schutzansprüche entfalten sich menschenrechtspolitische Fachdis-



EINE ERST HERZUSTELLENDE WAHRHEIT – POLITIK | 313 

Zugleich wird das Reden über Menschenrechte aber auch geerdet und erscheint 
in einer neuen Weise realitätsgebunden. Denn sobald diese Rechte über ihren Ort 
im historisch-sozialen Prozess bestimmt und ausgelegt werden, hat man nicht mehr 
mit einer über den Dingen schwebenden, idealisierenden Verwendung des Begriffs 
zu tun. Diese Wirklichkeit der Menschenrechte, wie sie mit der Rede vom „Recht 
des Politischen“ bezeichnet wird, wirkt also gleichermaßen als die Richtung gebende 
Triebkraft der Menschenrechte, wie auch als ihre „Abspannung“. Der Umgang mit 
diesem aufgeladenen Terminus bekommt darin Halt und Erdung und ist davor 
bewahrt, zu einem frei flottierenden Passepartout für alle möglichen politischen 
Absichten zu degenerieren.  

Der gegenüber allen geschichtsfremden und damit dem politischen Prozess 
selbst äußerlichen Geltungsimporten kritische Carl Schmitt trifft mit seinem oben 
zitierten Diktum diesen letzten Punkt. So sehr ihm in der Diagnose deswegen Recht 
zu geben ist, so wenig ist allerdings den Schlüssen, die er daraus zieht, Folge zu 
leisten. Die angemessene Antwort auf die Leere universaler Begriffe, die sich breit 
macht, wenn diese Begriffe in einer rational-deduktiven Weise verwendet werden, 
muss nicht mit der zynisch-kalten Annahme einer sich allein nach Freund und 
Feind, das heißt letztlich nach dem Recht des Stärkeren organisierenden Staaten-
welt beantwortet werden. Die Alternative gegenüber einer solchen Logik des Politi-
schen, in der Autorität allein kraft ihrer faktischen Mächtigkeit als legitim gilt 
(„autoritas, non veritas facit legem“), wurde hier in einer differenzierenden Lektüre 
ausgewählter Strecken historischer Praxis erkannt und sollte ansatzweise entwickelt 
werden. Von den Menschenrechten zu handeln, wird dann zu etwas sehr Politi-
schem. Hieraus folgt die Frage, ob es denn besondere Orte in der Geschichte gibt, 
die sich für eine solche geltungstheoretisch interessierte Lektüre im Blick auf die 
Menschenrechte anbieten.  

                                                                

kurse, die immer wieder in neue Vertragswerke münden, mit denen der grundsätzliche 
Anspruch der Menschenrechte auf Verwirklichung gleicher Freiheit in Bezug auf ein be-
stimmtes Politikfeld, im Blick auf eine bestimmte soziale Situation oder einzelne Grup-
pen hin ausgelegt wird. Der bereits in der Allgemeinen Erklärung der Menschenrechte 
von 1948 formulierte Anspruch wird durch das Hinzutreten der Antirassismuskonven-
tion (1966), des Übereinkommens zur Beseitigung jeder Form von Diskriminierung der 
Frau (1979), der Antifolterkonvention (1984) oder der Kinderrechts- und der Behinder-
tenrechtskonvention (1989/2006) nicht verändert oder ersetzt, sondern ausgelegt, präzise 
gemacht und angepasst.  



314 | EINE ERST HERZUSTELLENDE WAHRHEIT – POLITIK 

KOLONIALISMUS ALS URSPRUNGSORT FÜR 

MENSCHENRECHTE? 
KOLONIALISMUS ALS URSPRUNGSORT FÜR MENSCHENRECHTE? 

Dem hier bemühten Ansatz folgend wird man festhalten müssen: Es gibt innerhalb 
des breiten Feldes geschichtlicher Erfahrungen keine prinzipiell privilegierten Orte 
für die Herausbildung des Menschenrechtsanspruchs. Überall dort, wo Menschen 
im Erleben von Unterdrückung, Unfreiheit und Zwang den Anspruch gleicher Frei-
heit als Herausforderung empfinden und in der Verflechtung von individuellen 
Werten, institutionellem Eingebundensein und praktischem Handeln danach stre-
ben, dem Anspruch eine erlebbare Wirklichkeit zu verschaffen, realisieren sich die 
Menschenrechte. Es wäre vermessen, den mikrohistorischen Ausschnitten einer 
„kleinen“ Geschichte nicht die der Sache nach selbe Funktionalität und ein ähn-
liches „Recht des Politischen“ zuzugestehen, wie dies für die makrohistorisch be-
schreibbaren großen Verläufe und sozialen Bewegungen gilt. Dennoch lässt sich 
auch bezüglich der Debatte um die Bedeutung der „großen Geschichte“ für Entste-
hung und Geltung des Menschenrechtsanspruchs nunmehr eine Schlussfolgerung 
ziehen, mit welcher gängige Aussagen und Positionen eine Erweiterung erfahren.  

Samuel Moyn vertritt in seinem Buch über die Geschichte der Menschenrechte 
die These, dass der Antikolonialismus keine Menschenrechtsbewegung gewesen 
sei. Zu wenig hätten seine führenden Vertreter – beispielsweise Frantz Fanon, Léo-
pold Sédar Senghor oder Aimé Césaire – die Rhetorik und die Funktionslogik men-
schenrechtlicher Forderungen bemüht. Die Diskurse des antikolonialen Kampfes 
reklamierten nicht so sehr individuelle Rechte als vielmehr das Selbstbestimmungs-
recht der Völker als Mittel der Emanzipation. Im Vordergrund stünden Aspekte der 
zu erlangenden nationalen Souveränität für die nach Entkolonisierung strebenden 
Völker, nicht die Herausbildung einer globalen neuen Weltordnung unter der Regie 
universaler Menschenrechte.450 Zwar ist Moyn in der Diagnose zuzustimmen, wenn 
er sich darauf bezieht, ob und in welchem Umfang eine semantische Präsenz der 
Menschenrechtsrhetorik in den Diskursen des Antikolonialismus festzustellen ist. In 
einer weiter greifenden Perspektive, die über das rein historiografische Interesse 
hinausragt, gelangt man aber zu einem anderen Urteil.  

Die mit den Stimmen von Aussaresses, Thomas und Ighilahriz vorgestellten und 
in ihren breiteren sozialen und mentalen Kontext zurückvermittelten Erfahrungen 
zum Algerienkrieg zeugen davon, dass die „koloniale Situation“ eine für das Ver-

                                                             

450  Vgl. Moyn, Utopia, 84–119. Moyn problematisiert zu Recht die Rolle, welche die fran-
zösische Ligue des droits de l’homme angesichts der in Frankreich geführten Debatten 
um eine mögliche Unabhängigkeit der Kolonien spielte: Man votierte für den kolonialen 
Status quo, weil dieser die Möglichkeit schaffe, den kolonisierten Völkern „alle Errun-
genschaften der Zivilisation“, einschließlich des Wissens um die Menschenrechte zu 
vermitteln. Vgl. ebd., 87. 



EINE ERST HERZUSTELLENDE WAHRHEIT – POLITIK | 315 

ständnis und die Herausbildung menschenrechtlicher Geltung beträchtliche Bedeu-
tung hat. Auch wenn diese Stimmen durch andere Äußerungen und Erfahrungen er-
gänzt werden könnten, so zeigen sie auf exemplarische Weise, wie sehr das spezifi-
sche institutionelle Koordinatensystem, in dem solche Erfahrungen entstehen, sowie 
die Deutungsmöglichkeiten, die den Akteuren innerhalb ihres Horizontes zur Ver-
fügung stehen, die sukzessive Herausformung des Anspruchs menschenrechtlicher 
Geltung befördern. Dass dieser Anspruch erst später – und in einer bis heute nicht 
abgeschlossenen Weise – rechtlich kodifiziert wird, ändert nichts an der hohen Re-
levanz der für den europäischen Kolonialismus typischen Konstellation und die Be-
deutung dieser Lage für die Entwicklung der Menschenrechte. Europäische Rechts-
staaten, so hat Fabian Klose bereits festgehalten, handeln mit zweierlei Maß, wenn 
sie im Innern die Standards rechtsstaatlich garantierter und menschenrechtlich fun-
dierter Freiheiten einhalten, diese Rechte gegenüber den von ihnen kolonisierten 
Bevölkerungen aber für irrelevant erachten. Im Brennglas der in dieser Untersu-
chung ausgelegten Erfahrungszeugnisse wird diese Dissoziation kollektiv-moralischer 
Identität deutlich.  

Bei der Auswahl der hier zu Grunde gelegten Zeugnisse sollte man nicht expli-
zit vom „Antikolonialismus“ sprechen, der darin vernehmbar würde. Schließlich 
kommt mit Aussaresses auch ein Militär zu Wort, der für die Behauptung der 
Françalgérie eintritt. Aber anstatt, wie Moyn dies tut, ein Urteil über den Men-
schenrechtsbezug des antikolonialen Kampfes zu fällen, kann doch auf nuanciertere 
Weise festgehalten werden: Die koloniale Situation ist ein zentraler historischer 
Ort, welcher wichtige Erkenntnisse für die Herausbildung des Menschenrechtsan-
spruchs zu Tage fördert. Denn sie lässt vor Augen treten, dass Menschen als histori-
sche Akteure angesichts des Handelns von Staaten, die sich bestimmten Werten 
verschrieben haben, mit ihrem eigenen Wertehaushalt in gravierende Konflikte ge-
raten können. Die daraus entstehenden Situationen historisch-sozialer Praxis sind 
ein Ort, an dem der schwebende Anspruch der Menschenrechte Gestalt annimmt, 
geformt wird und allmählich als eine normative Forderung greifbar wird.  

Sowohl die Charta der Vereinten Nationen von 1945 als auch die Menschen-
rechtserklärung der Vereinten Nationen aus dem Jahr 1948 sind vor dem Hinter-
grund der Erfahrungen zweier Weltkriege sowie des nationalsozialistischen Genozids 
entstanden. Die in den 1960er-Jahren sich intensivierende rechtliche Kodifizierung 
dieser Grundlagendokumente des Menschenrechtsschutzes im Rahmen der beiden 
Menschenrechtspakte von 1966 sowie der darauf folgenden Konventionen, aber 
auch die Schlussakte der Konferenz für Sicherheit und Zusammenarbeit in Europa 
(KSZE) nehmen Erfahrungen des kommunistisch-stalinistischen Totalitarismus auf 
und verarbeiten diese. Der Kolonialismus aber bildet eine historische Erfahrung, die 
bislang kaum berücksichtigt wurde, wenn die Entstehung des Menschenrechtsethos 
erklärt werden sollte. Diese Studie soll dazu beitragen, diese Bedeutung herauszu-
arbeiten und sichtbar zu machen.  



316 | EINE ERST HERZUSTELLENDE WAHRHEIT – POLITIK 

Den Algerienkrieg mit dem Interesse an der Geltung von Menschenrechten zu 
betrachten, setzt einen Kontrapunkt zu einer ganz anderen Lektüre des Geschehens, 
die gegenwärtig Konjunktur hat: Eine Neuauflage des Buches von Aussaresses er-
schien erst vor kurzem in englischer Sprache.451 Und auch andere Studien zeigen: 
Das in Algerien praktizierte und damals kriegstheoretisch ausgearbeitete Konzept 
des städtischen Guerillakampfes dient erneut als Leitbild für Konfliktführung, bei-
spielsweise für das US-Militär im Irakkrieg.452 Die in dieser Untersuchung viel er-
örterte Frage nach dem Einsatz und den Auswirkungen von Folter spielt darin gar 
eine gefragte Rolle. An den Ursprung selbst dieses Kontextes zurückzugehen und 
nach der Wirkung zu fragen, die von diesem Geschehen für die Entstehung des An-
spruchs menschenrechtlicher Geltung ausgeht, ist deshalb auf eine unvermutete 
Weise aktuell.  

NORMATIVITÄT UND PRAXIS 
NORMATIVITÄT UND PRAXIS 

Zum Ende spielt sich nochmals eine Grundfrage in den Vordergrund. Wer so vehe-
ment wie hier geschehen die Relevanz von Prozessen historisch-sozialer Praxis für 
die Genese und die Geltung von moralischen Ansprüchen betont, wird damit rech-
nen müssen, dass man mehr und noch viel Genaueres über ein solches Profil von 
Normativität wissen möchte. Was kann man von einer derart bestimmten Normati-
vität eigentlich erwarten – und verdient sie überhaupt ihren Namen? Schließlich er-
hofft man sich Auskunft darüber, in welchem Verhältnis eine über die Hermeneutik 
sozialer Praxis ermittelte Normativität mit klassischen Modellen der Normfindung 
steht.  

Der Wunsch nach derlei Auskünften ist zunächst berechtigt. Was in dieser Stu-
die ad experimentum unternommen wurde und nicht mehr ist als ein Baustein auf 
dem Weg zu einem erneuerten Begriff von normativer Geltung, der die Kontingen-
zen historischer und sozialer Wirklichkeit als unhintergehbare Elemente ethischer 
Reflexion ernst nimmt, verlangt nach einer theoretischen Ausarbeitung, die noch 
tiefer reicht, als es hier geschehen konnte. Es drückt sich in einem solchen Verlan-
gen nach Theoretisierung aber auch der klassische Reflex eines durch Bewusst-
seinsphilosophie und Rationalmodelle geprägten Wissenschaftsgeistes aus: Bestand 
hat nur, was in möglichst großer Abstraktion vorgestellt werden kann. Für Ethik und 
Moralphilosophie bedeutet das: Im Vorteil sind normentheoretisch vorgehende und 

                                                             

451  Paul Aussaresses, The Battle of the Casbah. Terrorism and Counter-Terrorism in Alge-
ria, 1955–1957, Enigma Books: New York, 2010 (2002).  

452  Vgl. Marnia Lazreg, Torture and the Twilight of the Empire. From Algiers to Baghdad, 
Princeton University Press: Princeton, 2007.  



EINE ERST HERZUSTELLENDE WAHRHEIT – POLITIK | 317 

deduktiv verfahrende Ansätze. Wer hingegen darum bemüht ist, aus dem dichten 
und nicht immer auf den Begriff zu bringenden Geflecht historisch-sozialer Wirk-
lichkeit ein Verständnis von Normativität zu entwickeln, befindet sich im struktu-
rellen Nachteil. Er wird immer mit dem Vorwurf konfrontiert werden, keine unver-
brüchlichen und eindeutigen Aussagen ethischer Natur tätigen zu können.  

Das mit dieser Untersuchung vorgestellte Modell verfolgt allerdings einen sol-
chen Weg. Es handelt sich damit mehrere, zum Teil schon benannte Verdächtigun-
gen ein: Historiker werden nicht damit zufrieden sein, dass Geschichte in einem 
normativen Sinn gelesen und interpretiert wird; Moralphilosophen vernunftrecht-
licher oder naturrechtlicher Schule werden hingegen ihre Anfragen an den Nor-
mativitätsbegriff haben: Ist er nicht viel zu dünn und kaum belastbar? Theologen 
wiederum werden ambivalent reagieren, denn die Tradition theologisch-ethischer 
Theoriebildung enthält ein doppeltes Erbe: Mit ihren schöpfungs- und inkarnations-
theologischen Impulsen finden sich Haftpunkte für eine Wertschätzung des hier 
diskutierten Theorie-Praxis-Verhältnisses. Dies gilt für einige mystischen Traditio-
nen über eine bestimmte Lesart des Thomismus bis hin zum Ansatz einer „anthro-
pologischen Wende“ in der Theologie Karl Rahners. Eine vor allem im 19. Jahr-
hundert dominant werdende neuscholastische Auslegung und Anwendung der 
Naturrechtslehre jedoch übt ebenfalls ihre Wirkungen aus und bildet eine konstitu-
tive Hypothek bei der Rezeption von Ansätzen, in denen sozialer Praxis eine forma-
tive Funktion zukommt.  

Den diversen Vorbehalten zum Trotz zeigt der eingeschlagene Weg: Es geht 
nicht darum, Normativität einfach zu „kassieren“ und im mäandernden Fluss sozia-
ler Praxis aufzulösen. Im Gegenteil: Gerade aus einem lebhaften Interesse nach 
Möglichkeiten ethischer Rede, die aussagekräftig ist, wird der Blick auf das „Recht 
des Politischen“ gerichtet. Denn soziale Praxis kann, wie dies eingangs bereits for-
muliert worden war, als ein „Entwickler“ moralischer Ansprüche gelten. Ohne Aus-
sagen darüber, wie sich abstrakte ethische Normen unter den Bedingungen histo-
risch-sozialer Wirklichkeit verkörpern, wären solche Normen von äußerst geringem 
Aussagewert. Wahrscheinlich gäbe es sie gar nicht. Denn die rationalen Abstrakti-
onsleistungen natur- oder vernunftrechtlicher Normativität sind in vielfacher Hin-
sicht abhängig von den Zusammenhängen sozialer Praxis, in denen solche Reflexi-
onen stehen.  

Reflexive Abstraktion und soziale Praxis sind durch eine dialektische Bewe-
gung, die nicht einseitig aufgelöst werden kann, miteinander verbunden. Ohne auf 
die philosophiegeschichtlichen Hintergründe solcher Überlegungen einzugehen, ist 
im Kontext der hier bearbeiteten Fragestellung die von Paul Ricœur vorgeschlagene 
Verschränkung beider Aspekte in Erinnerung zu rufen: Eine denkbare Konkurrenz 
zwischen Theorie und Praxis schlägt sich bei ihm im Gegenüber der Perspektiven 
von Ethik und Normativität nieder. Unter Ethik versteht er die von Subjekten für 
richtig befundenen, als Wert betonten Positionen, die sich im konkreten Handeln 



318 | EINE ERST HERZUSTELLENDE WAHRHEIT – POLITIK 

ausdrücken; die reflexive Auseinandersetzung unter dem Anspruch einer möglichen 
Universalisierbarkeit hingegen findet sich für Ricœur in der Kategorie des Norma-
tiven wieder. Beide Aspekte sind konstitutiv aufeinander verwiesen und erklären 
sich auseinander: Es gibt eine Notwendigkeit für jeden subjektiv empfundenen 
ethisch-moralischen Anspruch, durch das Raster der Normativität zu gehen und 
darin eine Art „Universalisierungsprobe“ abzulegen.453 

Ob man die Dialektik aus Praxis und Theorie in der von Ricœur vorgenomme-
nen Weise konzeptualisiert oder eher dem hegelianisch geprägten Weg folgt, den 
Axel Honneth in seinem Werk zum „Recht der Freiheit“ einschlägt454, sei dahin-
gestellt. Beiden gemeinsam ist die Absicht, dem Feld historisch-sozialer Erfahrung 
einen konstitutiven Platz bei der Bestimmung von Moralität einzuräumen. Die hier 
vorgelegte Arbeit reiht sich ein in die Bemühungen um eine so vorzunehmende 
Neubestimmung der Ethik. Ihr spezifischer Beitrag soll dabei im Bemühen zu fin-
den sein, nach den Kautelen und Kriterien zu fragen, denen eine Erschließung his-
torischer Erfahrung vor dem Horizont eines normativen Anspruchs unterliegt. Mit 
einer „Hermeneutik von Erfahrungen“ möchte sie einen Beitrag leisten bei dem 
Versuch, der Dimension sozialer Praxis einen zentralen Ort für die Bestimmung 
moralischer Normativität zuzuweisen.  

Eines wird dabei deutlich: Der Begriff von Normativität, der damit zu erwarten 
ist, unterliegt einer Wandlung. Absolute „Sicherheiten“, wie sie in deontologischen 
Moralentwürfen hier und da versprochen werden, wird es hier nicht geben. Dafür 
zeichnet sich aber ein belastbares, man möchte sagen: realistisches Verständnis von 
Ethik und Normativität ab, das seine Aussagen aus der Wirklichkeit heraus entwi-
ckelt und sie dieser nicht einfach überstülpt. Aber auch für eine solche Ethik kann 
man ein „fundamentum in re“ ausmachen, nämlich die den einzelnen Vollzügen 
und Momenten sozialer Praxis innewohnenden Intentionen, die sich rekonstruktiv 
erschließen lassen und dann ein Kriterium zur Bewertung solcher Praxis bilden. 
Von diesem Standpunkt aus könnte man nochmals ein Gespräch mit der Theologie 
entfalten und danach fragen, ob nicht das Konzept des Thomas von Aquin von den 
inclinationes naturales in seiner ursprünglichen und noch nicht traditionsgeschicht-
lich durchformten Gestalt ein Anknüpfungspunkt für das hier in Stellung gebrachte 
„Recht des Politischen“ sein kann.455  

                                                             

453  Vgl. Paul Ricœur, Soi-même comme un autre, Seuil: Paris, 1990, 200f.  
454  Vgl. Honneth, Recht der Freiheit.  
455  Eine der einschlägigen Aussagen in der Lehre von der lex naturalis bei Thomas lautet: 

„Inter cetera autem rationalis creatura excellentiori quodam modo divinae providentiae 
subjacet, inquantum et ipsa fit providentiae particeps, sibi ipsi et aliis providens.“ Tho-
mas von Aquin, Summa theologiae I–II, q. 91, a.2. Zitiert nach: Stephan Ernst, Grund-
fragen theologischer Ethik, Kösel: München, 2009, 143. Gegenüber den äußerlich fest-
zustellenden natürlichen Neigungen der übrigen Welt zeichnet sich das vernunftbegabte 



EINE ERST HERZUSTELLENDE WAHRHEIT – POLITIK | 319 

Was wäre also das Feld künftigen Wirkens für eine theologisch-ethische Reflexion? 
Ohne allzu viel Spekulation wird sich sagen lassen: Es bedarf einer tieferen, umfas-
senderen Erschließung des politischen Feldes in ethisch-moralphilosophischer Hin-
sicht, um die theoretische Sensibilität ethischer Reflexion für jenen Zwischenbe-
reich auszubilden, der in dieser Studie exploriert und als das „Politische“ bezeichnet 
worden war. Viel zu sehr scheint gerade die sozialethische Reflexion immer noch in 
Theorie-Praxis-Modellen alter Schule verfangen: Praxis wird vornehmlich als ein 
„Anwendungsfeld“ für Ansprüche verstanden, deren kategoriale Notwendigkeit 
anderswo – und sei es in den Materialgehalten biblischer Aussagen – erwiesen 
wird.456 Im arbeitsteiligen Rollenspiel der Theologie begnügt sich die Sozialethik 
dann allzu oft mit einem Blick auf gesellschaftlich-politische Praxis, das in wenig 
innovativer Manier nach Akteuren, Institutionen und Umsetzungen bestimmter 
Zielhorizonte fragt. Die damit erbrachten Leistungen sollen nicht gering geschätzt 
werden, aber sie ersetzen nicht den Bedarf nach einer Weiterentwicklung eines 
langfristig tragfähigen epistemologischen Standortes für ethische Reflexion.  

In diesem Sinne ist eine Hermeneutik des Politischen zu entwickeln, welche an 
der historisch-sozial kontingenten Wirklichkeit ansetzt, zugleich aber über sie hin-
ausgeht und damit das einlöst, was auch eine theologische Ethik ausmacht – Ent-
wurf und Kriteriologie einer besseren Welt zu sein. Die Maßstäbe für diese bessere 
Welt aber sind wiederum nicht anderswo zu suchen und zu ermitteln als innerhalb 
dieser Welt und auf der Grundlage des Materials selbst, das in den Prozessen sozia-
ler Praxis ansichtig wird. Das Politische ist, mit Maurice Merleau-Ponty gespro-
chen, so etwas wie eine „Zwischenwelt“, die zugänglich ist für die Suche nach einer 
erst „herzustellenden Wahrheit“.457 Diese Wahrheit setzt bei welthaft-wirklicher 
Erfahrung an, sieht aber zugleich die darin nur angedeuteten Selbst-, Welt- und 
Fremdbezüge, die den Entwurf einer – politischen – Neuschöpfung am Horizont er-
scheinen lassen. „Wahrheit“ ist in einer solchen Perspektive „keine entfaltete Tota-
lität, auch kein bloßer Konsens, da das, worüber Einstimmigkeit besteht, noch nicht 
da ist.“458  

                                                                

Geschöpf für Thomas durch eine Besonderheit aus: Zu seinen natürlichen Neigungen 
gehört der Vernunftgebrauch, durch den es an der regelnden und gesetzgebenden Tätig-
keit seines Schöpfers teilnimmt. Ethische Autonomie im Sinne von Selbstgesetzgebung 
wird so denkbar, aber auch eine Perspektive auf soziale Praxis, welche deren Dynamiken 
und die darin rekonstruierbaren Intentionen als theoretisch aussagefähige Gehalte in die 
Reflexion einbezieht.  

456  Alternative Ansätze einer für diesen Problemhorizont offenen Bibelrezeption innerhalb 
der Sozialethik finden sich bei: Marianne Heimbach-Steins u. Georg Steins (Hg.), Bibel-
hermeneutik und Christliche Sozialethik, Kohlhammer: Stuttgart, 2012. 

457  Vgl. Martin W. Schnell, Phänomenologie des Politischen, Fink: München, 1995, 166f. 
458  Auch die von Hartmut Rosa beschriebenen „Weltbeziehungen im Zeitalter der Be-

schleunigung“ bilden eine relevante Folie zur hermeneutischen Erhebung des Politi-



320 | EINE ERST HERZUSTELLENDE WAHRHEIT – POLITIK 

Der angedeutete Weg einer Phänomenologie des Politischen wirft noch keine 
fertigen Aussagen zur ethisch-normativen Beurteilung einzelner Sachfragen ab. Aber 
er bildet den notwendigen Zwischenschritt, um das Zielfeld ethischer Reflexion 
überhaupt angemessen wahrnehmen zu können. Ein solches Vorgehen hebt sich ab 
von den in der jüngeren Theologiegeschichte anzutreffenden Versuchen, der Praxis 
generell einen „Primat“ vor der Theorie geben zu wollen, Orthopraxie gegenüber 
einer als weltfremd eingeschätzten Orthodoxie zu privilegieren. Denn in diesen 
Modellen drückt sich nochmals eine hierarchische und reichlich dichotomische 
Sicht auf das Verhältnis von Theorie und Praxis aus, das den traditionellen neu-
scholastischen Theorieprimat über die Praxis lediglich auf den Kopf stellt. Der mit 
dieser Untersuchung vorgeschlagene Weg setzt ebenfalls beim Politischen an, aber 
er verlässt das Schema einer hierarchischen Zuordnung beider Dimensionen. Es 
gibt kaum ein geeigneteres Feld als die Frage nach Entstehung und Geltung der 
Menschenrechte, um die subtil verschränkte Wechselwirkung von Theorie und Pra-
xis vor Augen zu führen.  
 

                                                                

schen. Rosa stellt einen zunehmenden Ausfall von „Resonanzerfahrungen“ fest, die sich 
dadurch auszeichnen, dass Subjekte die Chance zur „Aneignung oder Anverwandlung 
von Weltausschnitten“ in ihrem eigenen Erfahrungshorizont haben. Unter den verschie-
denen Beschleunigungs- und Instrumentalisierungsdynamiken zeitgenössischer Welt-
erfahrung wird Individuen die Möglichkeit genommen, Wechselbeziehungen zwischen 
Selbst, Welt und Überwelt aufzubauen, die nicht nur instrumentellen oder kausalen, son-
dern etwa expressiven, ästhetischen oder religiösen Charakter haben und es dem Einzel-
nen unmöglich machen, sich in „seiner“ Welt beheimatet zu fühlen. Dass die mit einer 
solchen Hermeneutik beschreibbaren Modi der Welterfahrung, Weltaneignung oder 
Weltbearbeitung in hohem Maße relevant sind für eine (sozial-)ethische Lektüre sozialer 
Praxis, liegt auf der Hand. Vgl. Hartmut Rosa, Weltbeziehungen im Zeitalter der Be-
schleunigung. Umrisse einer neuen Gesellschaftskritik, Suhrkamp: Berlin, 2012, 10f. 


