258 | MENSCHENRECHTE, POLITIK UND ERFAHRUNG. SOZIALETHISCHE KLARUNGEN

8. SOZIALETHISCHE DISKUSSIONSFELDER

Man konnte den Bogen, dem diese Studie von Anfang an gefolgt war, mit dem ver-
gangenen Kapitel zum Abschluss gekommen sehen. Die zu Beginn aufgestellte
These, dass ein angemessenes Verstdndnis der Menschenrechte erst iiber Kontexte
ihrer Praxis zu gewinnen sei, war nicht nur als theoretische Maxime in den Raum
gestellt worden, sondern sollte am historischen Material selbst anschaulich gemacht
werden. Die ausgewiéhlten Zeugnisse zu bestimmten Erfahrungen mit dem Algerien-
krieg waren als exemplarische Strecke einer sozialen Praxis darauf hin untersucht
worden, welche wechselseitigen Formatierungsprozesse zwischen normativen An-
spriichen und subjektiven Erfahrungen festgestellt werden kdnnen. Ob man nun von
den Ergebnissen dieser Diskussion {iberrascht sein mag oder sich Aussagen in ande-
rer Richtung gewiinscht hitte — das gewahlte Vorgehen ist erforderlich, wenn man
den theoretischen Anspruch wirklich durchfiihren méchte und nicht lediglich an-
kiindigt.

Ein Prozedere, welches dem Feld historischer Erfahrung fiir die Erhellung nor-
mativer Geltungsanspriiche eine so zentrale Funktion einrdumt, hat allerdings er-
hebliche Auswirkungen auf den sozialethischen Diskurs. Eine Hermeneutik, die
Normativitit nicht auf die deduktive Anwendung von Regeln reduziert, sondern ein
»Recht des Politischen” anerkennt, also die Formung moralischer Anspriiche im
politischen Prozess fiir bedeutsam erachtet, insinuiert: Ethik muss und kann anders
verstanden werden als das bloBBe ,,Anwenden‘ bestimmter Mallstdbe, deren Gehalt
immer schon festzustehen scheint. Es erscheint deshalb ratsam, diesen Auswirkun-
gen zumindest ansatzweise und exemplarisch nachzugehen. Es gilt, eine Spur zu
legen, die anzeigt, in welcher Richtung der sozialethische Diskurs durch die hier
entwickelte Perspektive verdndert wird. Insofern gehen die in diesem Kapitel ver-
sammelten Uberlegungen unmittelbar aus den grundlegenden hermeneutischen
Weichenstellungen hervor, die bislang getroffen worden sind. Im Zentrum steht die
Frage: Was bedeutet es fiir die Sozialethik, wenn historische Erfahrung, politische
Orientierung und moralischer Anspruch so eng zusammenhingen, wie dies nun-
mehr angenommen wird?

Es handelt sich also nicht um eine Erweiterung oder materiale Ergdnzung des
thematischen Spektrums sozialethischer Reflexion. Betroffen ist vielmehr die innere
Logik — das epistemische Prozedere — der Sozialethik. Politische Ethik wird darin
zu einer zentralen ,,Sichtachse und tritt aus ihrem bisherigen Schattendasein inner-
halb der Traktate theologischer Ethik hervor. Denn wenn Erfahrungen in bestimm-
ten geschichtlichen und gesellschaftlichen Kontexten zu relevanten Faktoren nor-
mativer Erkenntnis werden, wird es notwendig, sich iiber den Status und die
Aussagekraft solcher Erfahrungen genauestens Rechenschaft zu geben. Dies gilt
umso mehr, als es sich vielfach um Erfahrungen handelt, die bereits gemacht wur-



SOZIALETHISCHE DISKUSSIONSFELDER | 259

den und nur iiber geschichtliche Zeugnisse und vermittelt durch Zeugen kommuni-
ziert werden und in ihrer Bedeutung fiir die Gegenwart erschlossen werden miissen.
Sich iiber das Bedingungsgefiige von Erfahrungen Klarheit zu verschaffen, gehort
also zu den grundstindigen Aufgaben sozialethischer Reflexion. Daraus ergibt sich
das Programm des vorliegenden Kapitels.

In einem ersten Schritt wird die Frage nach der Relevanz vergangener Erfah-
rungen gestellt, indem ein Blick auf die Instanz des Gedé4chtnisses geworfen wird.
Die entsprechenden Uberlegungen Paul Ricaeurs und die von ihm vorgestellte Figur
eines ,,verletzten Gedéchtnisses® sind dabei von grolem Wert. Aus einer politisch-
sozialethischen Lektiire des Freudschen Konzepts von ,,Erinnern, Wiederholen,
Durcharbeiten wird eine Bewertung vorgenommen zum Status des ersten der drei
hier zugrunde gelegten Zeugnisse, den Einlassungen von Paul Aussaresses. Die von
Ricceur geltend gemachte ,,Riickwirkung der Zukunftsorientierung auf die Inter-
pretation des Vergangenen‘®
Perspektive vorgestellt werden, indem Zukunftsorientierung nicht als theoretische

soll dabei als eine auch sozialethisch bedeutsame

Abstraktion, sondern als Modus sozialer Praxis verstanden wird: Sich auf eine mog-
liche Zukunft hin — aus den Projektionen oder Versprechungen dieser Zukunft her-
aus — zu orientieren, wird Folgen auch fiir gegenwirtiges Handeln haben. Zu sehen
ist, wie eine bestimmte Epistemologie zur Verschrankung historischer Zeiten eine
Ethik sozialer Alternativen hervorbringen kann (8.1).

Ein zweiter Schritt berithrt dann in viel engerer Weise die schon im vorange-
gangenen Kapitel thematisierten Spannungen zwischen den Aspirationen individu-
ellen Handelns und den kollektiv beanspruchten Identitdten. Paradigmatisch sicht-
bar geworden war dies anhand des Menschenrechtsideals der franzdsischen Nation
und den inneren Verdrehungen, denen ein republiktreuer Soldat wie Thomas ange-
sichts des politischen Handelns des franzdsischen Staates ausgesetzt ist. Damit wird
der Blick gelenkt auf den sensiblen Ubergang zwischen individueller und institutio-
neller Ebene. Wo von einem ,,Recht des Politischen* die Rede ist, wird man dieser
Schaltstelle besondere Aufmerksamkeit widmen miissen. Denn die Lektiire aller
drei Textzeugnisse hat gezeigt: Es gibt eine subtile Dialektik zwischen individuel-
lem Streben und Handeln sowie den institutionellen Kontexten, in denen die Indivi-
duen stehen. Diese Rahmungen bedingen und begrenzen individuelles Handeln, sie
ermdglichen es aber auch und erlauben oftmals erst jene Sinn- und Bedeutungszu-
schreibung, ohne die ein Handeln gar nicht erfolgen wiirde.

Daraus legt sich die Frage nahe: Wie sollten die institutionellen Rahmen gestal-
tet sein, um das autonome, kreative und schopferische Tun einzelner nicht zu unter-
driicken, sondern es anzuregen? Cornelius Castoriadis mit seinen Uberlegungen zur
imagindren Instituierung von Gesellschaft® ist der hier gewéhlte Gesprachspartner

369 Ricceur, Rdtsel, 62.



260 | MENSCHENRECHTE, POLITIK UND ERFAHRUNG. SOZIALETHISCHE KLARUNGEN

fiir diese Fragen. Fiir die Sozialethik hat dies Bedeutung, als damit die Suche nach
angemessenen Vermittlungsinstanzen zwischen Vorstellung und Verhalten, ideeller
Vorgabe und sozialer Verwirklichung zum Thema wird. Es geht um die — besonders
im Fall von Pierre-Alban Thomas deutlich sichtbar werdenden — Anpassungs-
notwendigkeiten eines Anspruchs an die Gegebenheiten sozialer Wirklichkeit (8.2).

In einem dritten Schritt schlieBlich steht die Problematik der Beteiligung im
Mittelpunkt. Diese so gern benutzte Kategorie aus dem Werkzeugkasten zeitgends-
sischer sozialethischer Analyse entfaltet ihre Triftigkeit auch, ja, vielleicht beson-
ders im Zusammenhang der hier thematisierten Konstellation: Wenn es stimmt,
dass Erfahrungen die ,,Basiseinheit® ethischer Reflexion bilden und als solche stets
abhéngig sind von ihren politischen und sozialen Kontextualisierungen, stellt sich
die Frage: Was sind die Bedingungen, die tiberhaupt Erfahrungen ,,erzeugen und
wie konnen Erfahrungen zur Sprache kommen — was also gewéhrleistet, dass Betei-
ligung in dieser politisch-ethischen Grundfrage méglich wird (8.3)?

Diese Auseinandersetzungen 6ffnen die Untersuchung fiir die Diskussionen auf
dem Feld der Sozialethik und kénnen keine in irgendeiner Weise abschlieBende
Stellung beanspruchen. Sie kniipfen, wie es der Methodik einer wechselseitigen
Verschriankung von Theorie und Empirie auch bislang entsprach, an jeweils eines
der autobiografischen Zeugnisse bevorzugt an. Die Uberlegungen sind jeweils an
prézise begrenzten theoretischen Referenzen festgemacht; von dort werden ihre
Aussagen entwickelt.

8.1 Erfahrung, Zeugnis, Gedachtnis

Aus der von Aussaresses in einer ganz bestimmten Weise, ndmlich affirmativ auf-
geworfenen Gewaltthematik hatte sich das Problem ergeben, wie mit einem histori-
schen Erbe umzugehen ist, das offensichtlich auch in der Gegenwart lebhafte Reak-
tionen hervorruft und hinsichtlich seiner Bewertung die Geister scheidet. Ein Blick
auf die franzosische Tradition der Amnestie (4.2.2) zeigte ein bestimmtes politi-
sches Muster fiir den Umgang mit einer gesellschaftlichen Erblast der Gewalt. Aus-
gehend davon konnte das Interesse, das fiir den weiteren Verlauf der Uberlegungen
mitzunehmen ist, deutlicher als zuvor beschrieben werden. In den Raum gestellt
wurde die Hoffnung, iiber ein besseres Verstehen der Dynamik, in welcher Erfah-
rungen sich artikulieren, zu einer geschichtlich gesittigten Hermeneutik der Norm-
geltung beitragen zu konnen.

Diese Herausforderung lédsst sich nun noch einmal verschirfen: Die Frage nach
dem Status von Erfahrungen lautet genau genommen, welcher Aussagewert Erfah-
rungen, die in der Vergangenheit gemacht wurden, fiir die Gegenwart zukommt.
Die Differenz der Zeiten gilt es zu beriicksichtigen; es ist zu priifen, in welcher
Hinsicht es einen Unterschied macht, gegenwirtige oder vergangene Erfahrungen



SOZIALETHISCHE DISKUSSIONSFELDER | 261

zugrunde zu legen, wenn von Normativitit und Geltung, die sich ja auf das Handeln
in Gegenwart und Zukunft beziehen, die Rede ist. Damit ist eine Spannung be-
schrieben, die alle drei der in dieser Untersuchung behandelten Hauptquellen be-
trifft. Am Beispiel von Aussaresses soll thematisiert werden, welche Komplikatio-
nen damit einhergehen. Aussaresses — wie auch Thomas und Ighilahriz — verfasst
sein Buch in einer Gegenwart, die zu der Vergangenheit, die er behandelt, mehr als
vierzig Jahre Abstand hat. Sein Bericht ist der eines Heutigen, der auf das Gedécht-
nis zuriickgreifen muss, um seinen Gegenstand darzustellen. Das Gedéchtnis ist die
Instanz, die Vergangenheit und Gegenwart zusammenbindet und kommunikabel
werden ldsst.

Um andere an Erfahrungen teilhaben zu lassen, ja aus ihnen verbindliche Be-
wertungen fiir die Gegenwart abzuleiten, ist es nicht unter allen Umstédnden notig,
Kontext und Genese dieser Erfahrungen zu benennen. Von den Erfahrungen der
anderen lernen kann man auch auf indirektem Wege, etwa indem die Wirkungen,
die bestimmte Erfahrungen bei jemandem auslosen, durch dessen verdndertes Ver-
halten spiirbar sind und — durch die Tatsache dieser Verdnderung beeindruckt — man
auch selbst einen Prozess der Verhaltensiiberpriifung einleitet. Aber in der Regel ist
die Kommunikation von Erfahrungen umso erfolgreicher, je mehr auch Hintergrund
und Entstehenskontext dieser Erfahrungen vermittelt werden kdnnen.

Bei Aussaresses stehen beide Seiten — der Geltungsanspruch von Erfahrung und
deren Entstehensgrund — sogar in einer notwendigen und unumkehrbaren Reihen-
folge, wenn man nach seiner Selbstdarstellung geht: Die Eindriicke und Erlebnisse
wihrend des Algerienkrieges haben sich zu Erfahrungen verdichtet, die zu ganz be-
stimmten politischen Einschédtzungen und Schliissen fithren; wer sich die Erfahrun-
gen schildern lésst, so der Umkehrschluss des Autors, der muss auch zu dhnlichen
Einsichten gelangen wie er. Erfahrung ist hier also normativ, und zwar in einem
unmittelbaren, direkt abbildenden Sinne. Gerade weil die ins Feld gefiihrten Erfah-
rungen ungebrochen und ohne jede intersubjektive Weiterung oder Korrektur zum
Malstab normativer Aussagen hinsichtlich der RechtméBigkeit von Folter oder der
VerhiltnisméBigkeit der eingesetzten Gewalt gemacht werden, erlangt der Entste-
henskontext dieser Erfahrungen so zentrale Bedeutung.

Ohne hier bereits eine Antwort auf die Frage nach der angemessenen Form der
Kommunikation von Erfahrungen zu geben, soll doch auf die Problematik hinge-
wiesen werden. Die Bedeutung des Gedachtnisses ist damit herausgestellt und des-
sen Rolle im Prozess der historischen Vergegenwiértigung als Thema platziert. Paul
Riceeur hat mit seinen Uberlegungen zum ,,verletzten Gedichtnis“ eine Reflexions-
arbeit unternommen, die fiir den hiesigen Kontext fruchtbar gemacht werden kann.
Motiviert ist seine Reflexion durch die Beobachtung, dass es in gegenwértigen Be-
mithungen um eine Politik des Gedenkens leicht zum Missbrauch des Gedachtnis-
ses kommen kann: Es gibt hier ein Zuviel, dort ein Zuwenig an Gedenken. Damit



262 | MENSCHENRECHTE, POLITIK UND ERFAHRUNG. SOZIALETHISCHE KLARUNGEN

gehen Folgen fiir das Verstidndnis der Geschichte, aber auch die politische Gestal-
tung der Gegenwart einher.*”

Im Gebrauch des Gedéchtnisses findet die Vergegenwirtigungsleistung statt,
die unverzichtbar ist, um die Bedeutsamkeit der Vergangenheit in der Gegenwart zu
erschlieBen. Burkhard Liebsch weist auf den Stellenwert eines solchen Aktualisie-
rungsgeschehens im Denken Ricceurs hin: ,,Wenn die Geschichte Zukunft hat, so
nach Ricceurs Ansicht nur deshalb, weil sie vom Potential eines gerade nicht blof3
Jhistorischen® Verhiltnisses zum Vergangenen zehrt. '
Praxis des Gedéchtnisgebrauchs erscheint deshalb notwendig. So wie der Historiker

Die Befassung mit der

,,Geschichte treibt oder schreibt“ (faire de I’histoire), ldsst sich sagen, dass jeder auf
die eine oder andere Weise sein ,,Geddchtnis praktiziert (faire mémoire). Ein Ex-
kurs in die Phdnomenologie des Gedéchtnisgebrauchs kann als kritisches Korrektiv
fiir den Selbstanspruch des Autors Aussaresses fungieren, der mit seinem Text-
zeugnis {iber den ,,wirklichen Gang der Dinge* belehren mochte. Zugleich ergénzt
sie die sozialen und zeitgeschichtlichen Deutungsrahmen dieses Zeugnisses um eine
handlungstheoretische Dimension: ,,Mit einem Wort: Die Praxis des Gedéchtnisses
ist sein Gebrauch; Gebrauch schlieit aber auch die Mdglichkeit des Missbrauchs

ein «372

8.1.1 Ein verletztes Gedachtnis

Eine der Formen des Missbrauchs des ,,natiirlichen Gedéchtnisses®, der sich Ricoeur
im Rahmen seiner Studien zu Geddchtnis, Geschichte, Vergessen zundchst ausfiihr-
lich widmet, ist das ,,verhinderte Geddchtnis“. Diese Gestalt betrifft die pragmati-

370 In den hier folgenden Ausfiihrungen kommt Ricceur als Denker und Philosoph zu Wort.
Beim Thema dieser Untersuchung liegt es nahe, auch auf die Rolle Ricceurs als
Lintellectuel engagé* hinzuweisen: Bereits friih, in den 1930er- und 40er-Jahren, hat er
sich zu Fragen des politischen Zeitgeschehens zu Wort gemeldet, etwa zur Rolle Frank-
reichs angesichts des heraufziechenden Weltkriegs. In den Jahren nach dem Krieg dufert
er sich in politisch-sozialen Organen des Protestantismus (Christianisme social), aber
auch in der Zeitschrift Esprit vermehrt zur Frage nach der Rolle und Schuldhaftigkeit
Deutschlands, aber auch zur Kolonialfrage. Seine Einstellung zum Algerienkrieg und
dem Handeln Frankreichs in seinen Kolonien ist eindeutig kritisch, auch wenn er sich
eher mit der sozialethischen Hintergrundreflexion zu Wort meldet als mit der tagesaktu-
ellen Stellungnahme. Einen Uberblick hierzu sowie ein Verzeichnis der entsprechenden
Veroftentlichungen Ricceurs bietet Olivier Abel mit dem Vorwort zu Autre Temps.
Cahiers d’éthique sociale et politique 76 (2003), 6-22.

371 Burkhard Liebsch im Vorwort zu: Paul Ricceur, Das Rdtsel der Vergangenheit. Erin-
nern — Vergessen — Verzeihen, Wallstein: Géttingen, *2004 (1998), 18. (Essener Kultur-
wissenschaftliche Vortrage 2)

372 Paul Riceeur, Geddchtnis, Geschichte, Vergessen, Fink: Freiburg/Br., 2004, 95. Im Ori-
ginal: La mémoire, [’histoire, [’oubli, Seuil: Paris, 2000.



SOZIALETHISCHE DISKUSSIONSFELDER | 263

sche Dimension des Geddchtnisses und ist einzuordnen neben dessen kognitiver
Dimension; hier ist in Ricceurs Sicht legitimerweise von einem ,,verletzten, ja kran-
ken‘®” Gedéchtnis zu sprechen.

Zwei Texte aus der psychoanalytischen Theorie sind es, auf die sich die Argu-
mentation im Wesentlichen stiitzt. Die Praxis des Gedéchtnisses steht im Zentrum
von Freuds Uberlegungen zu ,,Erinnern, Wiederholen, Durcharbeiten‘*™. Freuds In-
teresse ist es, das Haupthindernis zu identifizieren, auf das die Deutungsarbeit beim
Wachrufen traumatischer Erinnerungen st63t. Er macht einen Wiederholungszwang
verantwortlich, der wiederum auf Verdringungswiderstinde zuriickzufiihren ist.
Eine Tendenz zum immer wiederholten Agieren dufert sich darin, dass anstelle des
Erinnerns das Vergessene als Tat reproduziert wird, ohne ein Wissen um diesen Zu-
sammenhang. Worauf es Ricceur ankommt, ist die von Freud festgestellte Verbin-
dung zwischen Wiederholungszwang und Widerstand sowie die Ersetzung der Er-
innerung durch dieses doppelte Phdnomen. Um dem Zwang zu der stets neuen
Verschiebungen ausgesetzten Wiederholungstat zu entgehen, ist das Durcharbeiten
der verdriangten Sache notwendig. Ricceur legt besonderen Wert auf den Aspekt der
zu unternehmenden Arbeit, die ein aktives Mitwirken des Patienten am Prozess der
Analyse voraussetzt. Der Begriff der Arbeit steht dem des Triebes gegeniiber — das
eine Mal bleibt der Patient befangen in seiner der Libido geschuldeten Wieder-
holungsspirale, das andere Mal durchbricht er den Kreislauf, indem er in der Erin-
nerung Mut und Aufwand zusammennimmt und sich — unter Anleitung des Analy-
tikers — mit den Erscheinungen seiner Krankheit beschiftigt. ,,Erinnerungsarbeit
versus Wiederholungszwang® — so restimiert Ricceur den Ertrag dieses kurzen Tex-
tes von Freud.

In einem zweiten Aufsatz befasst sich Freud mit dem Verhéltnis von ,, Trauer

und Melancholie**”

. Weshalb, so die Frage, ist bei manchen Patienten Melancholie
vorzufinden, wo doch Trauer erwartbar wire? Wéihrend es bei der Melancholie zu
einer ,,Herabsetzung des Selbstwertgefiihls“ komme und es dem Patienten dadurch
moglich werde, den Verlust eines geliebten Objektes nicht wirklich realisieren zu
miissen, erfordere die Trauer gerade eine Anstrengung, die darin besteht, sich dieses
Verlustes gewahr zu werden. Die Trauer stehe deshalb in einem engen Verhéltnis

zur Erinnerungsarbeit. ,,Die Trauerarbeit ist der Preis der Erinnerungsarbeit; die

373 Ricceur, Geddchtnis, 115.

374 Sigmund Freud, ,,Erinnern, Wiederholen, Durcharbeiten®, in: Gesammelte Werke, Band 10
(GW 10), Fischer: Frankfurt/M., “1974, 126-136. Die im Folgenden kursiv gesetzten Be-
griffe sind die von Freud gepragten Termini und werden bei Ricceur im deutschen Origi-
nal wiedergegeben.

375 Sigmund Freud, ,,Trauer und Melancholie®, in: G 10, 428—446.



264 | MENSCHENRECHTE, POLITIK UND ERFAHRUNG. SOZIALETHISCHE KLARUNGEN

. . . . -, 376
Erinnerungsarbeit aber ist der Gewinn der Trauerarbeit.*

arbeit ist die Trauerarbeit befreiend, und umgekehrt.
Ricceur zieht nun eine Parallele zwischen der strategischen Position des Phéno-

Gerade als Erinnerungs-

mens der Melancholie und dem Wiederholungszwang des vorigen Textes sowie
zwischen Trauer und Erinnerungsarbeit. Das eine Mal bleibt das Ich befangen in
den Mechanismen des illusiondren Selbstbezugs, das andere Mal durchbricht es
diese und wird wieder frei und ungehemmt. Beide Male stellt Freud eine in seinen
Augen gegliickte einer missgliickten Form des Selbstverhiltnisses gegeniiber. Me-
lancholie und Verdrangung sind iiberdies Phdnomene, die einen doppelten Zeit-
bezug aufweisen: Das gegenwartige Verhalten wird als Funktion eines verschobe-
nen Verhdltnisses zur Vergangenheit beziehungsweise zu Geschehnissen aus der
Vergangenheit dargestellt. Als Ziel des psychoanalytischen Prozesses kann man
es bezeichnen, den verfilschten Bezug der Zeitekstasen wieder in ein richtiges
Verhiltnis zu bringen. Die Arbeit mit Erinnerungen ist deshalb die ,,Arbeitsebene*
der Analyse, das Gedichtnis des Analysanden ihre zentrale Instanz. Genau dies
macht Freud fiir Ricceur so interessant, zumal die beiden herangezogenen Texte, in
denen Freud das komplexe Geflecht zwischen Zeit, Erinnerung und Gedéichtnis
selbst theoretisch reflektiert.

Um die Funktion des Gedéchtnisses in seiner sozialen Funktion zu diskutieren,
ist aber eine weitere Uberlegung notwendig. Inwieweit, so fragt Ricceur, ist es legi-
tim, die pathologischen Kriterien Freuds von der individuellen auf die kollektive
Ebene zu verlegen? Mit anderen Worten: Kann man ebenso wie von der Trauer
einer Person, von deren Wiederholungszwingen und Erinnerungsarbeit auch von
denselben Phanomenen einer Gesellschaft sprechen? Zwei Griinde, die dafiir spre-
chen, konnen ins Feld gefiihrt werden; der eine setzt bei Freuds Theorie selbst an,
der andere bei der Phidnomenologie des verletzten Geddchtnisses: Zunéchst, so
Riceeur, haben alle in der Psychoanalyse erwéhnten Situationen ,,mit dem Anderen
zu tun [...], nicht nur mit dem Anderen des ,Familienromans‘, sondern auch mit
dem psychosozialen Anderen und, wenn man so will, mit dem Anderen der histori-
schen Situation””’. Momente des Kollektiven und der Gesellschaftlichkeit sind
deshalb auch in jeder individuellen Analyse immer schon vorhanden. Umgekehrt ist
es legitim, auch fiir die Beschreibung des Kollektiven die zunéchst bei der Einzel-
analyse verwendeten Kategorien heranzuziehen.

Zudem rechtfertigt aber auch die Doppelgestalt von Identitdt, die sowohl per-
sonliche als auch gemeinschaftliche Ziige aufweist, die Ausweitung der Freudschen
Analyse der Trauer — etwa auf die Traumata kollektiver Identitét. Ricceur sieht den
Begriff des ,,verlorenen Objektes* unmittelbar auch auf politische Verluste an-

376 Ricceur, Geddchtnis, 119.
377 Riceeur, Geddchtnis, 127.



SOZIALETHISCHE DISKUSSIONSFELDER | 265

wendbar, welche die Substanz eines Staates ausmachen, beispielsweise den Verlust
von Macht, Territorium oder Bevolkerungen:

,In dieser Hinsicht kann man sagen, dass das Trauerverhalten ein bevorzugtes Beispiel fiir
Beziehungen darstellt, in denen privater und offentlicher Ausdruck sich iiberkreuzen. Auf
diese Weise findet unser Konzept des kranken historischen Gedéchtnisses in dieser bipolaren
Struktur des Trauerverhaltens eine Begriindung a posteriori.**"

Eine solche Ubertragung auf das Soziale ist fiir Ricceur aber nicht nur in der Aus-
nahmesituation — zum Beispiel das abzutretende Territorium als ,,verlorenes Ob-
jekt“ — legitim, sondern liegt bereits in der Grundstruktur kollektiver Existenz ent-
halten, welche als die Beziehung von Geschichte und Gewalt ausgemacht werden
konne: Historische Griindungsereignisse seien zumeist Gewalttaten, die im Nach-
hinein durch einen prekédren Rechtszustand legitimiert wiirden — was des einen
Ruhm, ist des anderen Erniedrigung.

Darin liegt dann auch die unterschiedliche Konjunktur des Gedenkens begriin-
det. Die einen unterliegen im Zuviel des Gedenkens dem Wiederholungszwang, ein
Agieren riickt an die Stelle echter Erinnerung, welche auch die Erinnerung aus der
Perspektive der — erniedrigten, geschlagenen, unterdriickten — anderen einschldsse.
Das Zuwenig an Gedenken driickt hingegen die Angst davor aus, in der Erinnerung
zu versinken und iiber den Schrecken der Erinnerung die Gegenwart zu vernachlés-
sigen.””
es im Sinne des ,,Durcharbeitens® beschreibt. Anstatt sich im immer wiederholen-

Auch hier, auf der kollektiven Ebene, wire ein Erinnern nétig, wie Freud

den Zelebrieren der eigenen Griindungsmythen zu verfangen und dabei die Blick-
verstellungen der eigenen nationalen Perspektive zu perpetuieren, miissten auch
Staaten und Nationen in ihrem Gedenken zu einem wirklichen Erinnern durchdrin-
gen. Ricceur stellt den Begriff der mémoire-répétition gegen den der mémoire-
souvenir, der eine solche kritische Erinnerungsarbeit bezeichnet. Er geht schlielich
sogar davon aus, dass die postulierte Uberschneidung von Trauerarbeit und Erinne-
rungsarbeit eher auf der Ebene des kollektiven als auf der des individuellen Ge-
déchtnisses zur vollen Geltung kommt:

,»Wenn es sich um Verletzungen nationaler Eigenliebe handelt, kann man zu Recht von einem
verlorenen Liebesobjekt sprechen. Es sind stets Verluste, mit denen sich das verletzte Ge-
déchtnis auseinandersetzen muss. Was ihm nicht gelingt, ist jene Arbeit, die ihr die Realitéts-
priifung auferlegt: die Preisgabe der Besetzungen, durch die die Libido weiterhin an das ver-
lorene Objekt gebunden ist, solange der Verlust nicht endgiiltig verinnerlicht wurde. Es muss
hier aber auch betont werden, dass dieses fiir die wahre Trauerarbeit konstitutive Durchlaufen
der Realitétspriifung auch ein integraler Bestandteil der Erinnerungsarbeit ist. Der [...] Vor-

378 Ebd., 128.
379 Vgl. ebd., 129.



266 | MENSCHENRECHTE, POLITIK UND ERFAHRUNG. SOZIALETHISCHE KLARUNGEN

schlag in Bezug auf den Bedeutungstausch zwischen der Erinnerungs- und der Trauerarbeit
findet hier seine volle Rechtfertigung.

Nationale Mythen und Erzahlungen, staatliche Identitdtspolitik und gesellschaftli-
che Traditionen konnen also in gleicher Weise ,,Verletzungen® des kollektiven Ge-
déchtnisses bilden, wie dies bei Illusionen, Ersatzhandlungen und Verstellungen des
individuellen Gedachtnisses der Fall ist. Dariiber hinaus ist das kollektive Gedicht-
nis sogar im Vorteil, was die Ausgangsbedingungen seiner Erinnerungsarbeit an-
belangt. Denn im Rahmen der Historie stehen ihm Quellen zur Verfiigung, die als
Instanz von auBlen ein kritisches Gegeniiber der kollektiven Verstellungen sein
konnen und als Korrektiv wirken.*®' Wiahrend der Analytiker im Gesprich mit dem
Patienten im Zuge der individuellen Analyse allein auf die im therapeutischen Ge-
spréch sich ergebenden Anstofe fiir die individuelle Erinnerungsbemiihung setzen
muss, bildet die mit unterschiedlichen Quellen und Stimmen eingebrachte Historie
auf kollektiver Ebene die Instanz, welche die Lauterung des kollektiven Gedécht-
nisses einleiten und begleiten kann. Der im Sozialen abwesende Therapeut wire der
offentliche Raum, dessen Diskussion ,,das Aquivalent dessen ist, was wir [als] [...]
,Arena‘ im Sinne eines Zwischenbereichs zwischen Therapeut und Analysiertem
bezeichnet haben.«**

Ricceurs Sicht auf die parallele Funktionsweise von individuellem und kollekti-
vem Gedichtnis im Prozess der Erinnerungsarbeit kommt nicht von ungeféhr. Auch
bei der Frage nach Herkunft und Entstehen der beiden Gedichtnisformen plédiert er
dafiir, deren wechselseitige Konstitution nicht aus dem Auge zu verlieren und damit
einen vermeintlichen Vorrang des individuellen vor dem kollektiven Gedéchtnis
aufzugeben. Es ist das Sprachspiel der Erzédhlung, in dem sich diese gleichzeitige
und iiberkreuzte Konstitution erklért. Individuelles Gedachtnis duflert sich als Er-
zdhlung und bildet sich in Erzdhlungen. Erzdhlungen aber sind immer auch sozialer
und &ffentlicher Natur; zunéchst leiten sie sich nicht aus einem urspriinglich priva-
ten Bewusstsein ab. Weit vor ihrer Erhebung im literarischen oder historischen Sta-
tus sind sie im Alltagsgespriach und im gegenseitigen Austausch verwurzelt und in
einer Sprache verfasst, die ihrerseits von vornherein allen gemeinsam ist.

380 Ebd., 129.

381 Vgl. Paul Ricceur, Das Rdtsel der Vergangenheit. Evinnern — Vergessen — Verzeihen,
Wallstein: Gottingen, *2004 (1998), 74. (Essener Kulturwissenschaftliche Vortrige 2)

382 Ricceeur, Geddchtnis, 127.



SOZIALETHISCHE DISKUSSIONSFELDER | 267

,»SchlieBlich ist unser Verhiltnis zur Erzahlung zunichst das des Zuhdrens gewesen: Man

hat uns Geschichten erzdhlt, bevor wir fiahig waren, uns das Vermdgen des Erzéhlens und

o . .. . 383
a fortiori das Vermdgen, uns selbst zu erzdhlen, anzueignen.

Ricceur wehrt sich also gegen die Gleichsetzung von individuellem Bewusstsein
und Gedéchtnis. Damit zeigt er den Weg auf, auch Zeugnisse, die sich im Genre der
individuellen Erinnerung ausweisen, auf ihre kollektiven Wurzeln und Wirkungen
hin zu befragen. Ist die Dichotomie zwischen individuell und kollektiv aber aufge-
16st, wird es auch méglich, das ,,verletzte Gedachtnis* anders in den Blick zu neh-
men. Es zeigt sich dann der groBere Zusammenhang der Wechselwirkungen von
einzelnem ,,Zeugen“ und dem gesellschaftlichen Adressatenkreis, auf den hin dieser
seinen Bericht duflert. Beide stehen zueinander in einem Wirkungsverhéltnis: So
wie der Bericht des einzelnen Zeugen nicht ohne den Kontext einer Gesellschaft zu-
stande gekommen wiére, kann die groere Gemeinschaft, an die er sich wendet, sei-
nen Bericht nicht isolieren oder als ,,Einzelmeinung® absondern. Sie ist betroffen,
ob es ihr gefillt oder nicht.

Uber die Theorie der Erinnerungsarbeit, die Frage nach der Legitimitit der
Ubertragung pathologischer Kategorien ins Soziale und der Feststellung des In-
einanders von kollektivem und individuellem Gedéchtnis tritt also die Figur des
Zeugen in den Vordergrund. Ricceurs Uberlegungen weisen ihm eine Schliisselstel-
lung zu; an verschiedenen Stellen seines Werkes kommt er immer wieder darauf zu-
riick.** Auch im Zusammenhang mit dem ,,Ritsel der Vergangenheit“ erlangt die
Idee der Zeugenschaft Bedeutung. Die Frage dieser Studie betrifft die Spannung
zwischen dem Anspruch des Gedéchtnisses, getreu zu sein, und dem der Historie,
die Wabhrheit iiber die Vergangenheit auszusagen. Darin findet sich die Konkurrenz
von Erinnerung und Geschichte wieder, von der bereits die Rede war. Hinsichtlich
der Frage, ob und wie sich in der Erinnerung die Wahrheit {iber die Vergangenheit
authentisch in die Gegenwart vermitteln lieBe, fiihrt Ricceur die Kategorie des
Zeugnisses ein: Es ist eine Struktur des Ubergangs zwischen dem Gedichtnis und

383 Ricceeur, Rdtsel, 82.

384 Generell zur Relevanz des Themas bei Ricceur vgl. Andris Breitling u. Stefan Orth,
Erinnerungsarbeit. Zu Paul Riceeurs Philosophie von Geddchtnis, Geschichte und Ver-
gessen, Berliner Wissenschaftsverlag: Berlin, 2004. Die einschligigen Ausfithrungen
Riceeurs zum Zeugnisbegriff finden sich in deutscher Sprache jetzt auch in: Paul Riceeur,
An den Grenzen der Hermeneutik. Philosophische Reflexionen iiber die Religion, Alber:
Freiburg/Br., 2008. Kritisch wird Ricceurs Erinnerungsbegriff diskutiert von Michael
Bohnke, ,,Schwierige Erinnerung? Zur theologischen Rezeption der Kritik des verpflich-
tenden Gedéachtnisses bei Paul Ricceur®, in: Stefan Orth u. Peter Reifenberg (Hg.), Poetik
des Glaubens. Paul Ricceur und die Theologie, Alber: Freiburg/Br., 2009, 163—178. Ste-
fan Orth hat die Uberlegungen des vorliegenden Kapitels mit vielen Anregungen und
Hinweisen kritisch und konstruktiv begleitet. Dafiir sei ihm herzlich gedankt.



268 | MENSCHENRECHTE, POLITIK UND ERFAHRUNG. SOZIALETHISCHE KLARUNGEN

der Historie. Sie weist eine sprachliche Dimension auf, die in Begriffen wie dem
des ,Abdrucks® — eines sichtbaren Stiicks Vergangenheit in der Gegenwart — nicht
enthalten ist. Die Frage nach der Wahrheit wird in der Représentationsinstanz des

3% Aus dem ,,historischen Beweis wird

Zeugen zur Frage nach der Wahrhaftigkeit.
die Treue, die der Zeuge gegeniiber seinem Gedéchtnis an den Tag legen muss und
die dariiber mitentscheidet, ob man wiederum ihm, dem Zeugen, Misstrauen oder
Vertrauen entgegenbringt. Aus einem Ahnlichkeitsverhiltnis in der Relation von dar-
stellender Gegenwart und abgebildeter Vergangenheit wird ein Vertrauensverhalt-
nis, welches fiir die Glaubwiirdigkeit des Zeugnisses grundlegend ist. Die Spuren,
welche die Vergangenheit im Gedéchtnis hinterlésst, riicken die Figur des Zeugen
also in den Mittelpunkt. Dessen Fahigkeit, sich den Spuren gegeniiber angemessen
zu verhalten und damit einen rechten Gebrauch seines Gedéchtnisses zu vollfiihren,
steht jeweils neu zur Diskussion.

Die Rekapitulation der Zuordnungen, die Ricceur zwischen Gedéchtnis, Historie
und Zeugenschaft vornimmt, ermdglichen eine neue Bewertung der Erzdhlungen
von Aussaresses. Zundchst wird sichtbar, in welchem Maf3e die Kategorien von Er-
fahrung und Gedéchtnis in Verbindung stehen. Erfahrungen, die in der Vergangen-
heit gemacht wurden, miissen angemessen iibersetzt werden, um ihre Bedeutung in
der Gegenwart zu erschlieBen. Ohne die Funktionsweisen des Transmissionsrie-
mens des Geddchtnisses in Rechnung zu stellen, ist dies nicht moglich. Ricceurs Re-
flexionen auf die ,,Kontaminationen* des Gedéchtnisses sensibilisieren dafiir, dass
es keine Erfahrung ,,an sich® gibt, die aus der Vergangenheit heraus authentisch in
die Gegenwart vermittelt werden konnte. Erfahrungen bleiben stets in vielfdltige
Deutungs- und Auslegungsverfahren eingebunden, denen man sich in handlungs-
theoretischer Rekonstruktion ndhern kann. Der Gebrauch des Gedichtnisses ist ein
wesentliches Feld solcher Rekonstruktion.

Mit den Elementen, die Ricceur vorschlégt, liee sich an den Text von Aussaresses
zunidchst die Frage nach dem Genus, das dieser beansprucht, richten. Mehrmals er-
wihnt Aussaresses seine Zeugnisrolle und die Absicht, ,,zu berichten, wie es gewe-
sen ist“. Aus der Position des Zeitzeugen mdchte er Innenansichten zu den in den
Medien oft nur in anderer Lesart behandelten Geschehnissen geben, um die eigent-
liche Wahrheit iiber diese Vergangenheit zu Tage zu fordern. Der Text tritt von
vornherein nicht politisch unschuldig auf, sondern gesteht den funktionalen, prag-
matischen Einsatz des Gedichtnisses ein: Aus der Erinnerung wird hier berichtet,
um dem Leser neue Einsichten und Schlussfolgerungen zu ermoglichen. Aussaresses
macht Gebrauch von seinem Geddchtnis. Damit ist es nur legitim, die von Ricceur
fiir die pragmatische Dimension des Gedéchtnisses geltend gemachten Regeln auch
auf Aussaresses anzuwenden. Welche Art von Gedéchtnisgebrauch liegt hier also

385 Vgl. Riceeur, Riitsel, 40.



SOZIALETHISCHE DISKUSSIONSFELDER | 269

vor? Liefle sich am Beispiel von Aussaresses nicht sehr genau nachvollziehen, worin
Ricceur — in der Nachfolge Freuds — den Unterschied zwischen einem Vergangen-
heitszugriff im Modus der Erinnerungsarbeit und einem solchen in der Form des
Wiederholungszwanges sieht?

Am Anfang steht der Verlust der von vielen Franzosen und europdischstim-
migen Siedlern so innig geliebten Kolonie. Fiir die herrschenden Eliten und institu-
tionellen Verbande des franzdsischen Mutterlandes, denen Aussaresses als Militér
angehort, sind die tieferen Griinde fiir diesen unvermeidlichen Verlust kaum ein-
sehbar: Uniiberbriickbare soziale Spaltungen, Ungerechtigkeiten zwischen einhei-
mischen und zugewanderten Bevolkerungsgruppen und soziale Segregation werden
zwar von einzelnen, zumal von den kritischen Intellektuellen, immer wieder be-
klagt, aber in der offiziellen Politik der franzosischen Republik nicht nachhaltig be-
riicksichtigt. Von einer Blindheit fiir die Griinde des Verlustes zu sprechen, die sich
dann auch institutionell niederschlégt, erscheint nicht iibertrieben. Vielleicht konnte
man Unterschiede ausmachen zwischen der rein privaten Motivation von Aussaresses
und den Intentionen, die ihn qua Amt bewegen. Entscheidend ist, dass er in der Logik
seiner Selbstdeutung den Vorgaben der ihn tragenden sozialen Korperschaften —
Militdr, Geheimdienst, franzosische Regierungspolitik — folgt.

Gemeinsam ist diesen allen das strukturelle Ausblenden der schmerzbesetzten
Wabhrheit iiber die Ursachen der algerischen Sezessions- und Unabhéngigkeits-
kdmpfe. Services spéciaux bleibt befangen in militdrtaktischen Schilderungen. Eine
Gerechtigkeitsperspektive, die der Text an manchen Stellen beansprucht, ist be-
schrankt auf eine Vergeltungs- und Ausgleichslogik innerhalb des Kampfgesche-
hens. Zu einer von Ricceur geforderten Erinnerungsarbeit kommt es nicht — dazu
notig ware ein Durcharbeiten der franzosisch-algerischen Historie, deren Verwun-
dungen und vor allem der Griinde fiir solche Verletzungen. Der Bezug auf die Ver-
gangenheit, den Aussaresses an den Tag legt, ist alles andere als einer der Trauer:
Im Gestus der verspéteten, aber noch ausstehenden Apologie stanzt der General
seine Rechtfertigungen zu Papier, sein Geddchtnis erschopft sich im steten Wieder-
holen (mémoire-répétition) einer bereits vorab feststehenden Auslegung. Mit Ricceur
kann man fragen: Wie glaubwiirdig ist solch ein Zeuge?

An Aussaresses zeigt sich aber auch die von Ricceur beschriebene Doppelgestalt
der Identitdt, die stets personliche und gemeinschaftliche Ziige aufweist. Als Ange-
horiger von franzosischem Militdr und Geheimdienst partizipiert er an einer kollek-
tiven Identitét, die gerade in den Sozialverbdnden des Staates starken Niederschlag
findet und zu einem pragenden Merkmal auch des individuellen Selbstverstindnis-
ses ithrer Mitglieder wird. Aussaresses offenbart sich als Triger und Agent eines
,kranken historischen Gedéchtnisses”, und die Frage liegt dann ja auf der Hand:
Wie geht die Gemeinschaft, in die er sein Gedéchtnis hineintragen will und an die
es adressiert ist, damit um? Welche Funktion kann ein solches Zeugnis in einem ge-
sellschaftlichen Kontext eigentlich entfalten, wenn es fiir diejenigen bestimmt ist,



270 | MENSCHENRECHTE, POLITIK UND ERFAHRUNG. SOZIALETHISCHE KLARUNGEN

deren Identitédt doch selbst zum Entstehen dieses Zeugnisses beigetragen hat? Bleibt
es eventuell sogar wirkungslos, wenn ihm nicht andere Zeugnisse beigestellt wer-
den, die von einer dhnlichen kollektiven Identitdtspragung zu eben ganz anderen in-
dividuellen Schliissen und Entscheidungen gelangen? Uber die These vom Ineinan-
der individueller und kollektiver Identitét wird somit eine politische Ebene eroftnet.
Denn es ist eine offene und zu beantwortende Frage, wie sich der ¢ffentliche Um-
gang mit einem Zeugnis gestaltet, das einerseits an eben diese Offentlichkeit gerich-
tet ist und das andererseits nicht ohne die vorgéngigen Pragungen seines Adressaten
zustande gekommen wiére.

Die Dynamik der Artikulation von Erfahrungen, so war entlang der Uberlegun-
gen von Hans Joas (vgl. 4.2.3) gesagt worden, erkldrt sich in einem Wechselspiel
aus vier Ebenen: Sowohl der Eigencharakter einer Situation ist dabei zu beriicksich-
tigen als auch die préreflexive Reaktion auf diese Situation; die eigene Deutung
dieser Reaktion ist genauso von Belang wie die 6ffentlich etablierte Deutung dieser
Reaktion. Wie sich dieses Wechselspiel gestaltet, ob und welchen RegelmiBig-
keiten es folgt und inwieweit es flir die hier bearbeiteten Erfahrungszeugnisse zu-
trifft, war bislang offen geblieben. Mit den Uberlegungen im Ausgang von Riceeur
und Freud kann man nun einen Schritt weitergehen. Die Situation, in welche der
Geheimdienstler Aussaresses gestellt ist, ldsst sich klar umreifien: Es ist die Heraus-
forderung des franzdsischen Militérs, die in einen stddtischen Guerillakampf um-
geschlagene Konfliktsituation in der Stadt Algier wéihrend der ersten Jahreshélfte
1957 zu handhaben. Ort, Zeit und Akteure als die situationspridgenden Elemente
konnen hinreichend deutlich bestimmt werden. Der prareflexive Umgang von
Aussaresses mit dieser Situation, aber auch seine eigene Deutung dieser Reaktion,
wie sie sich in Services spéciaux ausdriickt, konnen dem Bereich des Wieder-
holungszwanges zugeordnet werden — weder seine Handlungsintuition, aber auch
keine der Selbstdeutungen, die Aussaresses bemiiht, weisen einen Weg hinaus aus
den Kreisldufen der Selbstlegitimation seiner strukturell festgelegten Rolle des Ver-
teidigers der Frangalgérie im Geiste eines automatisierten Befehlsgehorsams.

Die von Ricceur geforderte Erinnerungsarbeit wiirde ansetzen bei der ersten der
vier von Joas genannten Ebenen — dem Eigencharakter der Situation, in der sich
Aussaresses im Frithjahr 1957 befindet. Dies wire das Material fiir die Durcharbei-
tung. Zu bearbeiten wire, wovon die Situation gepragt wird, was sie vielleicht fiir
einen Militdrangehdrigen so unausweichlich erscheinen ldsst, weshalb unter Um-
stinden keine anderen als die von Aussaresses geschilderten Handlungsstringe
denkbar waren, aber auch, aufgrund welcher vorausgegangenen Politik Frankreichs
es iiberhaupt zu der Situation kommen konnte. Solche Uberlegungen bleiben im zi-
tierten Buch allerdings aus. Der Eigencharakter der Situation iibt zwar eine Wir-
kung aus auf das Schreiben und die Selbstdeutung des Autors, aber auf eine un-
reflektierte Weise. Mit den Begriffen von Joas gesprochen lisst sich feststellen: Es
kommt in den Schilderungen Aussaresses’ gerade nicht zu einer Dynamik, in der



SOZIALETHISCHE DISKUSSIONSFELDER | 271

sich Erfahrungen dann als solche artikulieren konnten. Das Buch unterlduft die dazu
erforderlichen Kriterien und verhindert gerade, dass es zu einer Kommunikation
von Erfahrung kommt, weil keine wirkliche Erinnerungsarbeit stattfindet.

Das Wechselspiel der Ebenen, die fiir die Artikulation von Erfahrung von Be-
deutung sind, ldsst sich mithilfe der ins Kollektive gewendeten Denkfiguren aus der
Freudschen Pathologie noch ein Stiick weiter entfalten: Die letzte Ebene, auf der
Joas die 6ffentlich etablierte Deutung festmacht, die sich zu der Reaktion einer Per-
son auf eine bestimmte Situation bildet, gébe in der hier unternommenen Interpreta-
tion das Kriterium ab, welches das Durcharbeiten der Situation anleiten wiirde. Die
Erinnerungsarbeit bedarf ja eines Hintergrundes, um zu wissen, in welche Richtung,
mit welcher MaBgabe oder zu welchem Ziel eine Situation durchgearbeitet werden
soll.

Riceeur thematisiert die fruchtbare Spannung zwischen Historie und Gedéichtnis.
Die Geschichte bildet das Korrektiv des Gedichtnisses und die Offentlichkeit ist die
Arena, liber welche die Kriterien der historischen Wahrheit gegeniiber den subjek-
tiven Erinnerungen in Anschlag gebracht werden konnen. Dieser Zusammenhang
war betont worden, als von der kollektiven Dimension der Erinnerungsarbeit die
Rede war. Im Fall von Aussaresses hiele das: Es wire nicht nur zu berticksichtigen,
was die offentliche Meinung zu seinem Verhalten, also der Ubernahme, Auswei-
tung und Systematisierung der Folterpraxis ist. Gesehen werden miisste iiberdies,
wie die offentliche etablierte Deutung der Situation selbst sich gestaltet, auf die
Aussaresses dann reagiert und in welcher er handelt. Damit kdmen Kriterien zur
Diskussion, die iiber die Bewertung eines individuellen Handelns hinausgehen und
ein Bild des Gesamtrahmens ermoglichen, das zu diesem Handeln fiihrt.** Mit die-
ser Perspektive lagen Mittel vor, welche funktional die Stellung der Historie ein-
nehmen, die von Ricceur fiir den Prozess des Durcharbeitens als anleitendes Korrek-
tiv gesehen wurde. Fiir die Erinnerungsarbeit wire es das Material eines kollektiven
Gedichtnisses, das die Ausfille, Besetzungen und Illusionen des individuellen Ge-
déchtnisses wieder ins Lot bringen konnte.

Diese Uberlegungen zum verletzten Gedéchtnis fiihren zu einem weiteren Blick
auf die Formen der Wirksamkeit der Vergangenheit, und zwar in Form der von
Ricceur beschriebenen ,,Dialektik von Retrospektion und Zukunftsentwurf™.

386 Zudem wire zu fragen, was unter dem Terminus der ,.etablierten* Deutung zu verstehen
ist. Bleibt der Begriff beschrinkt etwa auf den Mainstream der verdffentlichten Mei-
nung, der aber nicht unter allen Umstdnden auch die Mehrheitsmeinung der Bevolkerung
wiedergibt? Oder zdhlen dazu auch Minderheitsmeinungen, die gleichwohl in der 6ffent-
lichen Debatte auftauchen und relevant sind fiir die umfassende Bewertung einer Situation
oder eines Handelns?



272 | MENSCHENRECHTE, POLITIK UND ERFAHRUNG. SOZIALETHISCHE KLARUNGEN

8.1.2 Erinnerung an die Zukunft der Geschichte

Ausgehend von der Phidnomenologie des verletzten Gedédchtnisses ist es die Frage
nach der Abgeschlossenheit der Geschichte, mit der Ricceurs Uberlegungen dabei
helfen, die Bedeutsamkeit von Erfahrungen zu erschlielen, die sich in der Vergan-
genheit festmachen: Der retrospektive Charakter der Historie miisse nicht als das
letzte Wort iiber die historische Erkenntnis gewertet werden. Wenn es auch stimme,
dass Tatsachen wirklich unausldschlich sind und man das Geschehene nicht unge-
schehen machen kann, so stehe doch der Sinn dessen, was sich zutrug, nicht ein fiir
alle Mal fest. Ricceur erkennt darin eine ,,Riickwirkung der Zukunftsorientierung

auf die Interpretation des Vergangenen®’:

,,.Die Menschen der Vergangenheit sind wie wir Subjekte der Initiative, der Riickschau und
der Vorausschau gewesen. Die erkenntnistheoretischen Konsequenzen dieser Uberlegung
sind betrédchtlich. Wissen, dass die Menschen der Vergangenheit Erwartungen, Vorahnungen,
Wiinsche, Befiirchtungen und Plidne geformt haben, heifit, den historischen Determinismus
durchbrechen, indem man in der Riickschau Kontingenz in die Geschichte einfiihrt.«***

Die Vergangenheit ldsst sich also nicht auf eine einzige Sinnlinie festlegen, sondern
vermag in unterschiedliche Richtungen Bedeutung zu entfalten. Der Grund dafiir
sind die Personen der Vergangenheit, deren Intentionen und Aspirationen den durch
das faktische Handeln und Verhalten bestimmten Lauf der Geschichte weit iiber-
steigen. Der reale Verlauf der Geschichte wird damit in Klammern gesetzt, unter
ein Vorzeichen des Vorbehalts gestellt, das die Mdglichkeit von Alternativen an-
zeigt. Ohne diesen realen Verlauf relativieren oder gar leugnen zu wollen, kommt
damit der Modus des Potentialis zum Einsatz: Ein deterministisches Geschichtsbild,
das dem Vergangenen die Rolle des statisch-fernen Abwesenden zuweist, wird
abgeldst durch ein dialektisches Verstdndnis der Zeiten: In der Ereignisgeschichte
des Vergangenen konnen stets auch deren nicht realisierte Moglichkeiten, die un-
ausgesprochenen Wiinsche und unabgegoltenen Hoffnungen mitgelesen werden. In
Anleihe eines Diktums von Raymond Aron spricht Ricceur von der ,,retrospektiven
Fatalitatsillusion®, die es im Blick auf die Moglichkeitsrdume historischer mensch-
licher Existenz zu liberwinden gilt.389 »Kontingenz in die Geschichte einfithren**®,
nennt Ricceur diesen Vorgang. Unter Kontingenz ist sowohl die Mdoglichkeit zu ver-

387 Riceeur, Rdtsel, 62.
388 Ebd., 63.

389 Vgl. ebd., 63f.

390 Vgl. ebd., 63.



SOZIALETHISCHE DISKUSSIONSFELDER | 273

stehen, ein Ereignis anders aufzufassen, als auch die Unmoglichkeit, das Ereignis
aus dem Gesamtzusammenhang der vorherigen Situation einfach abzuleiten.*’

An dieser Stelle geht es Ricceur um mehr als um Erkenntnistheorie. Er nennt
ausdriicklich die ,,therapeutischen Moglichkeiten, die sich aus dieser Kritik der ret-
rospektiven Fatalititsillusion ergeben. Anders ausgedriickt: Die Uberlegungen zu
einer Theorie des Handelns in der Geschichte erdffnen eine sozialethische Perspek-
tive. Das Handeln der Menschen in der Vergangenheit kann man sehen als einen
,.Friedhof nicht gehaltener Versprechungen‘*®*
forderung fiir gegenwirtige Politik entsteht. Dieser muss es darum zu tun sein, sol-

, woraus eine Hypothek und Heraus-

che nicht gehaltenen Versprechungen wiederzuerwecken und neu zu beleben. Der
Parcours durch die Denkwelt Aussaresses’, die Funktionsweisen seines institutio-
nellen Hintergrundes und die Handlungsreflexe der Politik, die sein individuelles
Handeln deckte, bergen zahlreiche solcher ungehaltenen Versprechungen, die es
einzuldsen gelte. Das einzelne Zeugnis ist somit viel aussagestérker, als es sein text-
hermeneutisch zunéchst feststellbarer Gehalt vermuten ldsst. Es verweist auf seine
eigene ,,Kehrseite“ — die von Aussaresses selbst nicht erkannten, gedachten, reali-
sierten Denk- und Handlungswege; und es gibt die Perspektive frei fiir die anderen
Zeugnisse, die in eben anderer Richtung als Aussaresses ihre Wahl treffen und sie
geschichtlich realisieren.

Aus einer Epistemologie der historischen Kontingenz erwichst eine Ethik der
sozialen Alternative. Ricceur sicht deren Chance gerade auf dem Feld nationaler
und staatlicher Selbstbehauptung. Das Beispiel des algerisch-franzdsischen Kon-
fliktes, zumal in der Tonlage, in der Aussaresses diesen zur Sprache bringt, scheint
ein ideales Beispiel zu sein:

,,Und dadurch, dass die nicht gehaltenen oder durch den weiteren Verlauf der Geschichte ver-
hinderten oder verdrangten Versprechen vermittels der Historie befreit werden, kdnnen ein
Volk, eine Nation, ein Kulturkreis eine offene und lebendige Auffassung ihrer Traditionen
erlangen. Dem wire noch hinzuzufiigen, dass das Ungetane der Vergangenheit seinerseits
Erwartungen, welche das geschichtliche Bewusstsein wieder neu auf die Zukunft hin auszu-
richten vermdgen, mit reichen Inhalten fiillen kann. Ein anderes Defizit des geschichtlichen

391 Mit dem Anspruch, die Perspektive einer historisch-sozialen Kontingenz in das Reden
und Handeln von Geschichte einzufiihren, stellt sich Ricceur in eine Linie, die bis zu den
Junghegelianern zuriickreicht. Es ist dann der amerikanische Pragmatismus und insbe-
sondere G.H. Mead, der die Dimension historischer Kontingenz zum systematischen
Ausgangspunkt allen Nachdenkens iiber menschliches Handeln erhebt. Auch in den
Schriften des friilhen Habermas begegnen Uberlegungen, die denen Ricceurs dhnlich
sind. Hermann Deuser verdanke ich den Hinweis auf die Teleologiekritik, die Kierke-
gaard unter dem Begriff der ,Aneignung’ im ,,Zwischenspiel* der Philosophischen Bro-
cken unternimmt.

392 Ricceur, Rdtsel, 64.



274 | MENSCHENRECHTE, POLITIK UND ERFAHRUNG. SOZIALETHISCHE KLARUNGEN

Bewusstseins wird dadurch ausgeglichen, ndmlich sein Mangel an Fahigkeiten, sich auf die

Zukunft hin zu entwerfen, welche gewohnlich mit der Fixierung auf die Vergangenheit und

dem Wiederkiuen verlorener Ehren und erlittener Demiitigungen einhergeht.**”

Die Fahigkeit, sich auf die Zukunft hin zu entwerfen und von der Fixierung auf die
Vergangenheit und der Heimsuchung verlorener Ehren zu lassen, erscheint in der
Tat als die groBe Herausforderung, vor die ein geschichtliches Bewusstsein, wie
Aussaresses es verkorpert, gestellt ist. Gerade der Gestus, in dem der Autor seinen
Bericht prisentiert, weist auf das Defizit der Fixierung hin: ,So war es, und nicht
anders!‘ — dieses Leitmotiv, das die Erinnerungen des Generals durchzieht, weckt
beinahe den Verdacht, es kénne auch noch andere als die prisentierten Bewertungen
geben. Sind sein Zeugnis und der Umgang mit der Vergangenheit, der darin sicht-
bar ist, nicht die Aufforderung, weitere ,,Zeugen* zu Wort kommen zu lassen, und
damit die ,,ungehaltenen Versprechen™ dieser Vergangenheit von anderer Seite —
vollstindiger — zu Tage treten zu lassen? Die AuBerungen von Thomas und
Ighilahriz tragen hierzu ihren Teil bei.

Die Zukunft der Geschichte in Erinnerung zu bringen, wie Burkhard Liebsch es
formuliert’™
ches Programm erforderlich. Es setzt geschichtlich an, weil es mit geschichtlichen
Erfahrungen arbeitet und nur im Durchgang durch sie seine Aussagen treffen will.

, und dem Determinismus der Historie abzuschworen, macht ein sol-

Es liefert sich aber nicht einem historisch gekleideten Fatalismus aus. Ricceur ist
sich der Herausforderung, die sein Kriterium der pluriform gebildeten historischen
Identitdt darstellt, bewusst:

,,Das Schwierigste ist nicht, ,anders zu erzdhlen‘, oder ,sich von den Anderen erzdhlen® zu
lassen, sondern die Griindungsereignisse unserer eigenen kollektiven, vor allem aber natio-
nalen Identitdt anders zu erzdhlen; aber das weitaus Schwierigste ist und bleibt, diese Griin-

dungsereignisse ,von den Anderen erzdhlen‘ zu lassen. Auf diese Ebene der kollektiven Iden-

titdt miisste man ,das Selbst als ein Anderer* heben kénnen.“*

Die hier diskutierten Uberlegungen zum Verhiltnis von Gedichtnis und Historie
stellt Ricceur in den Zusammenhang mit seinem Werk zur Subjektivitéts- und Iden-
titdtstheorie. Fragen der politischen Orientierung und des gesellschaftlich-offent-
lichen Handelns sieht er im Zusammenhang mit dem Komplex der personalen —
aber dann auch kollektiven — Identitdt. Auch fiir das soziale und politische Ge-
meinwesen wire der Titel ,,Das Selbst als ein anderer” somit Programm. Fiir die
Identitit der franzdsischen Fiinften Republik nimmt der Algerienkrieg die Funktion

393 Ebd., 66.
394 Vgl. ,Vorwort Liebsch zu: Ricceur, Rdtsel*, 18.
395 Ricceeur, Rdtsel, 124.



SOZIALETHISCHE DISKUSSIONSFELDER | 275

eines Griindungsereignisses ein, so oder so. Sich dieses ,von den Anderen erzéhlen®
zu lassen, wie gefordert, ist die Herausforderung, auf die gerade das Zeugnis eines
einzelnen Gedéchtnisses hinweist. Der Bericht von Aussaresses kann als geeigneter
Anfangspunkt eines solchen Parcours gelten, weil er einerseits eine pointierte, ganz
bestimmte Interpretation der Vergangenheit vorlegt, die eine einflussreiche Sequenz
im Strom zeitgendssischen politischen Selbstverstandnisses in Frankreich ausmacht,
andererseits aber gerade dadurch seinen Mangel preisgibt. Um auf dem mit Ricceur
vorgezeichneten Weg weiterzukommen, bedarf es deshalb einer Stimmenvielfalt,
welche Perspektiven auf die jeweils anderen Optionen, alternativen Entwiirfe und
nicht zur Geltung kommenden Deutungen offen legt, die ebenfalls zur politischen
Orientierung beitragen konnen.

Die Fragestellung der gesamten Untersuchung lautete, wie im Ausgang von his-
torischen Erfahrungen Fragen nach normativer Geltung und der Orientierung im
Politischen beantwortet werden konnen. Fiir diese Arbeit anhand von Erfahrungen
war der Fall Aussaresses ein Beispiel. Um in verantwortlicher Weise und mit Hoff-
nung auf Ertrag mit solchen Erfahrungen umzugehen, ist es nétig, das dialektische
Verhiltnis von Gedéichtnistreue und historischer Wahrheit in Rechnung zu stellen,
auf das Ricoeur aufmerksam macht.**
werden lassen, wie sehr die beschriebenen Wechselwirkungen von Historie und
Gedéchtnis von politisch-6ffentlicher Relevanz sind; immer wieder klingen bereits
hier Fragen nach der politischen Identitidt an. Hinzu kommt, dass in der Rolle des
Geheimdienstagenten die Ebene der von ihm qua Amt verkdrperten nationalen,

Das Zeugnis von Aussaresses hatte sichtbar

staatlichen Doktrin und die Gestalt der individuellen Erfahrung beinahe in eins fal-
len. Sein Beispiel ist deswegen besonders dafiir geeignet, die Problematik der poli-
tischen Relevanz von Erfahrungen aufzuzeigen.

8.2 Gesellschaftswerdung und kollektive Identitat

Der Begriff der ,,désarrois* aus Thomas’ Buchtitel kann mit ,,N&ten®, ebenso gut
aber auch mit ,,Verwirrungen* wiedergegeben werden. Nachdem bislang vorwie-

396 ,,Ein Gedéchtnis jedoch, welches der kritischen Kontrolle der Historie unterworfen wird,
kann Treue nicht mehr anstreben, ohne auf seine Wahrheit hin gepriift worden zu sein.
Und eine Historie, welche durch das Gedéchtnis in die Bewegung der Dialektik von
Retrospektion und Zukunftsentwurf eingebunden wird, kann die Wahrheit nicht mehr
von der Treue trennen, die sich letztlich auf die nicht gehaltenen Versprechen der Ver-
gangenheit bezieht. Denn diesen gegeniiber stehen wir urspriinglich in Schuld. Sobald
die beiden Tugenden der Gedachtnistreue und der historischen Wahrheit in ein dialekti-
sches Verhiltnis zueinander gesetzt werden, sind die beiden Hauptbedeutungen von
,Geschichte® versohnt: es ist nicht moglich, ,Historie zu treiben‘, ohne zugleich ,Ge-
schichte‘ zu machen.” Ricceur, Rdtsel, 130.



276 | MENSCHENRECHTE, POLITIK UND ERFAHRUNG. SOZIALETHISCHE KLARUNGEN

gend die erste Ubersetzung verwendet wurde, gibt es auch fiir die zweite Interpreta-
tion einige Plausibilitidt: Im Durchgang der Erzéhlungen und Berichte wird eine
tiefe ethisch-moralische Orientierungslosigkeit des Autors offenbar. Um besser zu
verstehen, nach welchen Gesichtspunkten diese innere Verwirrung strukturiert ist,
bietet es sich an, eine Einordnung anhand von vier unterschiedlich einzuordnenden
Dilemmata vorzunehmen.

Zunichst steht Thomas vor der Frage, ob Krieg iiberhaupt das geeignete Mittel
sein konne, um die vom franzosischen Staat in Algerien vertretenen Interessen zu
behaupten. Eine Antwort darauf ist umso schwieriger zu geben, als von offizieller
Seite das Kriegsgeschehen niemals offen so bezeichnet wird und damit ein Nebel
semantischer Unbestimmtheit {iber der Wirklichkeit liegt, die von den Soldaten er-
lebt wird. Eine weitere Narrationslinie, die Thomas vor ein Dilemma stellt, bildet
seine oft zitierte Vergangenheit als Partisanenkdmpfer im Maquis der kommunis-
tischen Freischérler: Zwar ging es ithm und den Seinen damals um eine gerechte
Sache — die nationale Befreiung des Vaterlandes von einer Unrechtsherrschatft.
Aber die Methoden des Maquis sind vielfach jenen dhnlich, die auch die algeri-
schen Untergrundkdmpfer verwenden. Nicht so sehr deswegen, sondern vor allem
wegen der parallel zu lesenden Befreiungsabsichten gehdren Thomas’ Sympathien
eher den Kédmpfern des FLN, als dass sie fiir die etatistische Doktrin vom franzosi-
schen Kolonialreich zu wecken wéren. Ein drittes Dilemma tritt vor Augen, wo sich
die Machtprojektionen einer Kolonialmacht mit dem republikanischen Ideal der
Menschenrechtsnation reiben. Bei Thomas wirkt diese Spannung als Konfliktstoff,
der immer spiirbarer wird, je mehr er sich in die von ihm urspriinglich abgelehnten
Kriegspraktiken verstrickt. Ein viertes Dilemma ldsst sich moraltheoretisch rekon-
struieren: Thomas pendelt in der Einschitzung seines eigenen Handelns, aber auch
hinsichtlich des franzosischen Militdreinsatzes insgesamt, zwischen einer deonto-
logischen und einer konsequenzionalistischen Position hin und her. Einmal rechtfer-
tigen die guten Ergebnisse — Entwicklung des Landes, Befreiung der Frau, iiber-
nommene Verantwortung fiir Harkis und Siedler — den Einsatz, das andere Mal
dominiert die tiefe Scham iiber sein eigenes Handeln oder iiber das in franzosi-
schem Namen bewirkte Leid. Es fiihrt dazu, dass Thomas bestimmte Akte als in
sich verwerflich betrachtet.

Die systematische Orientierungsnot des Autors zeigt sich gerade darin, dass diese
vier beschriebenen Aspekte nicht in einer einzigen inneren Konfliktwahrnehmung
kulminieren, sondern auf ganz unterschiedlichen Ebenen Kldrungen erforderlich
wiren, um zu einem transparenten und ehrlichen Selbstbild zu gelangen. Thomas
scheint jedoch nicht in der Lage zu sein, dies zu leisten. Die einzelnen Fiden, aus
denen das Gewebe seiner Selbstanalyse besteht, liegen in seiner Diktion zum Teil
quer iibereinander und kénnen kaum entwirrt werden. Worin seine Not nun genau
besteht, vermag er selbst nur partiell anzugeben und an keiner Stelle gelingt es ihm,



SOZIALETHISCHE DISKUSSIONSFELDER | 277

zu einem expliziten Urteil zu gelangen, das die verschiedenen Aspekte gleichzeitig
beriicksichtigt. Es liegt deswegen nicht fern zu fragen, ob es einen tieferen Grund
fur diese ,,désarrois* gibt. Immerhin tritt mit Thomas ein Offizier vor die Offent-
lichkeit, der Selbstkritik und Riickfragen an das eigene Handeln nicht scheut, son-
dern diese bewusst zulédsst. Ergeben die Rekonstruktionen seiner Narration so offen-
sichtliche Briiche und Leerstellen, wie dies sichtbar werden konnte, dréngt sich die
Suche nach einem umfassenderen Erkldrungsansatz auf.

Ausgang der folgenden Uberlegungen ist die These, dass die vielfachen Span-
nungen mit dem iiberwolbenden Leitbild zu tun haben, dem der republiktreue
Soldat Thomas, aber auch Teile des Militédrs und der franzosischen Gesellschaft ge-
nerell folgen. Es sind jene Ideale, die aus dem Selbstverstidndnis einer Nation resul-
tieren, die sich seit den Tagen der Revolution als ,,Menschenrechtsnation* definiert.
Dieses Leitbild erleidet im alltdglichen Erleben des Algerienkrieges Schiffbruch.
Das Diktum von der Frangalgérie, die reale Ungleichbehandlungspolitik sowie der
Bezug auf das Résistance-Erbe zeigen, wie wirklichkeitsfern die Vision ist, der
Thomas folgt. Die Realititen von Kolonialregime und Krieg sehen ganz anders aus.
Thomas wird mehr und mehr gewahr, dass sein Ideal nur theoretisch existiert. In
seinem Erzdhlen vermittelt er einen exemplarischen Eindruck davon, was auf Seiten
der betroffenen Individuen ausgeldst werden kann, wenn diese Kluft zwischen Ideal
und Wirklichkeit spiirbar wird.

Es soll nun der Versuch unternommen werden, die am Beispiel Thomas sichtbar
werdenden Verdrehungen zwischen Vision und Wirklichkeit des franzdsischen na-
tionalen Leitbildes in einer praziseren Weise greifbar zu machen. Dem zunéchst fiir
das Erleben einer einzelnen Person beschriebenen Hiatus zwischen Sein und Sollen
republikanischer Wirklichkeit wird damit eine itiber die Binnenwahrnehmung dieser
Person hinausreichende, gesellschaftlich und politisch relevante Bedeutung zuer-
kannt. Wenn es gelingt, diese iiberindividuelle Dimension der Spannungen, unter
denen Thomas sich windet, zu veranschaulichen, erscheint es nicht vermessen, auch
einige Aussagen zur Tragfahigkeit des Handlungsrahmens generell zu erwarten, in
dem Thomas steht: die Selbstbeschreibung der franzdsischen Nation als ,,Men-
schenrechtsnation®. Der Anspruch lautet also, das Potpourri an Erfahrungen und
Bewertungen dieses Einzelbeispiels ansatzhaft ,,auf den Begriff zu bringen, es in
einer bestimmten thematischen Fluchtlinie zu deuten und sichtbar zu machen, was
die tieferen Griinde fiir die Verwirrungen sind.

Als Gespréchspartner dient hierbei der griechisch-franzdsische Philosoph und
Soziologe Cornelius Castoriadis. Sein Denken, das hochst originelle Akzente so-
wohl innerhalb einer orthodoxiekritischen Marxrezeption sowie in Bezug auf die
vom Strukturalismus ausgeldste zeichentheoretische Debatte gesetzt hat, vermag
eine anregende Funktion auszuiiben, um die Tragweite der mit Thomas erhobenen
Problemlagen zu identifizieren. Keineswegs soll dessen Denken fugendicht ,,appli-



278 | MENSCHENRECHTE, POLITIK UND ERFAHRUNG. SOZIALETHISCHE KLARUNGEN

ziert werden. Aber seine Theoriesprache nimmt vieles von den Phénomenen und
Fragestellungen auf, die sich im Ausgang von Thomas formulieren lassen. Das
Denken dieses im deutschsprachigen Raum nicht sehr breit rezipierten Denkers
dient auch nicht in vollem Umfang, sondern in ausgewéhlten Teilen als Anregungs-
potential fiir den hier unternommenen Gedankengang: Vor allem Castoriadis’ ndhere
Auseinandersetzungen mit den Schultraditionen des Marxismus sowie seine psy-
choanalytischen Uberlegungen bleiben auBen vor; es geht vor allem um seine Ideen
zur gesellschaftlichen Relevanz der Imagination und den dafiir notwendigen gesell-
schaftlich-politischen Symbolisierungen.

8.2.1 Die Selbsthervorbringung der Gesellschaft
aus Akten der Kreativitat

Zunéchst sind es zwei grundlegende Positionierungen, die das Denken Castoriadis’
fiir eine Rezeption innerhalb der hier erdrterten Kontexte 6ffnet, und zwar seine
zeichentheoretischen Grundannahmen, in Verbindung mit einer bestimmten Lesart
des Marxismus, die diesen in seinen urspriinglichen Intuitionen gegeniiber einer
noch bei Marx einsetzenden mechanistischen Engfiihrung retten mochte. Aus bei-
den Impulsen ldsst sich ein Handlungsverstindnis eruieren, das eine erstarrte Di-
chotomie zwischen Modellen rationalen sowie normativistischen Handelns {iber-
windet und an Traditionen des aristotelischen Praxisbegriffs anschliet. Von hier
aus weist Castoriadis einen unmittelbareren Weg zur ErschlieBung jener Potentiale,
aus denen nicht nur einzelne, sondern auch Gruppen und Gesellschaften ihre Hand-
lungsimpulse beziehen. Fiir ihn sind dies die Quellen des Imaginiren, das heif3it die
Potentiale einer kreativ-antizipierenden Vorstellungskraft. Es kann dann danach ge-
fragt werden, ob nicht auch die bei Thomas fiir den franzdsischen Fall sichtbar wer-
denden gesellschaftlichen Leitbilder und Ideale mit einer solchen theoretischen
Matrix interpretiert werden kdnnen. Unter Umsténden wird auf diese Weise eine
Kritik {iber gliickende oder misslingende Orientierungsleistungen bestimmter ima-
gindrer Potentiale flir gesellschaftliches Handeln moglich.

Es erscheint sinnvoll, zunichst auf die Positionierung Castoriadis’ innerhalb der
strukturalistischen Debatte um die Arbitraritét sprachlicher und symbolischer Zei-
chen einzugehen. Wo die Vertreter des Strukturalismus behaupten, dass Symbolsys-
teme ohne einen Bezug auf zeichenexterne Sachverhalte auskommen, widerspricht
Castoriadis vehement: Er beharrt darauf, dass alle sozialen Symbolkomplexe
zwangsldufig auf einen vorzeichenhaften Bedeutungskern verweisen, von dem her
sie erst ihre besondere Sinngestalt erwerben. Entscheidend fiir Castoriadis ist die
Uberzeugung, dass jede Symbolisierung notwendig von dem Bezug auf etwas lebt,
das dem Menschen in seiner Erfahrungswelt in irgendeiner Form gegeben sein



SOZIALETHISCHE DISKUSSIONSFELDER | 279

muss. Die Behauptung der Strukturalisten, ,,Sinn sei schlicht und einfach das Er-

397 s .
<", Castoriadis erkennt in

gebnis einer Zeichenkombination, ist nicht ldnger haltbar
den Positionen des Strukturalismus letztlich eine Eliminierung der sinnstiftenden
Leistungen des Subjektes und legt mit seinem Hauptwerk Gesellschaft als imagindre
Institution eine positiv formulierte Alternative vor. Die von ihm behaupteten exter-
nen Bezlige eines Zeichensystems denkt er allerdings nicht im Sinne schlichter und
eindeutiger Beziige zwischen Zeichen und Referenzobjekten; die strukturalistische
Kritik hat insofern auch bei Castoriadis Spuren hinterlassen. Bei jeder sprachlichen
Bedeutung handelt es sich fiir ihn vielmehr um einen nie definitiven, aber unbe-
grenzt fortsetzbaren Prozess der Bestimmung. Drei Phdnomenbereiche kdnnen als

Referenten fiir Bedeutung in der gesellschaftlichen Symbolbildung auftreten:

,,Wir behaupten also, dass es Bedeutungen gibt, die von ihren Tragern — den Signifikanten —
relativ unabhéngig sind und bei der Wahl und Anordnung dieser Signifikanten eine Rolle

spielen. Diese Bedeutungen konnen sich auf Wahrgenommenes, Rationales und Imagindres

beziehen.«**®

Die Originalitit der zeichentheoretischen Positionen, die Castoriadis in Auseinan-
dersetzung mit den Strukturalisten einnimmt, betrifft die Art und Weise moglicher
externer Beziige von Zeichen. Mehr als fiir empirische oder rationale Verweisfelder
interessiert sich Castoriadis fiir die dritte der genannten Kategorien moglicher Kan-
didaten der Zeichenreferenz — der Bereich des Imagindren oder der ,,imaginiren
Bedeutungen®. In theoretischer Hinsicht schldgt er damit eine weite Bresche:

»[Denn] [w]enn die Zeichen die Realitit [...] nicht einfach nur widerspiegeln, dann kann dies
nur bedeuten, dass sie ,geschopft’, erfunden, ,instituiert’ wurden. [...] Jene Arbitraritdt des
Zeichens ist also Zeugnis der Kreativitit einer Gesellschaft, es ist Ausdruck dieser Kreativi-
tét, dass sie diese und keine anderen Zeichen zur Benennung eines Gegenstands oder Sach-
verhalts festgelegt hat. Damit aber hat Castoriadis in seiner Zeichentheorie an zentraler Stelle
den Subjektbegriff eingefiihrt, und zwar in Form eines kollektiven Subjekts, ndmlich der
Gesellschaft.«*

Das Pladoyer dafiir, dass die Vorstellungskraft eine legitime Quelle fiir die externe
Referenz einer Bedeutungssuche sein kann, die Einsicht in den damit un-
hintergehbar kreativen Charakter solcher Sinnermittlung und die Einfiihrung des

397 Axel Honneth, ,,Eine ontologische Rettung der Revolution®, in: Merkur 39 (1985), 807—
821, hier: 814.

398 Cornelius Castoriadis, Gesellschaft als imagindre Institution, Suhrkamp: Frankfurt/M.,
1990 (L institution imaginaire de la société, 1975).

399 Hans Joas u. Wolfgang Kndbl, Sozialtheorie, Suhrkamp: Frankfurt/M., 2004, 562.



280 | MENSCHENRECHTE, POLITIK UND ERFAHRUNG. SOZIALETHISCHE KLARUNGEN

Kollektivsubjekts der Gesellschaft bilden die drei unverzichtbaren Pole der theore-
tischen Position:

,,Jede Gesellschaft hat versucht, einige Grundfragen zu beantworten: Wer sind wir, als Ge-
meinschaft? Was sind wir, die einen fiir die anderen? Wo und worin sind wir? Was wollen
wir, was begehren wir, was fehlt uns? Die Gesellschaft muss ihre ,Identitdt* bestimmen, ihre
Gliederung, die Welt, ihre Beziehungen zur Welt und deren Objekten, ihre Bediirfnisse und
Wiinsche. Ohne eine ,Antwort® auf solche ,Fragen‘, ohne solche ,Definitionen‘ gibt es keine
menschliche Welt, keine Gesellschaft und keine Kultur — denn alles bliebe ununterschiedenes

Chaos. Die Rolle der imaginiren Bedeutungen liegt darin, eine Antwort auf solche Fragen zu

liefern — eine Antwort, die weder ,Realitit‘ noch ,Rationalitit‘ zu geben vermdgen.«*”°

Durch eine damit gegebene Riickkehr von einem zwei- zu einem dreiseitigen Zei-
chenbegriff erfahrt das Potential aller denkbaren Anwirter auf die Position des Rea-
lititsbezugs eine entscheidende Ausweitung. Mit dem Vorstellbaren wird der Be-
griff von ,Realitdt’ neu definiert und einem Bereich eine neue Wertigkeit verlichen,
der bislang in der sozialphilosophischen Debatte eher unterbewertet war: das Feld
dessen, was Subjekte — individuell und in ihrer kollektiven Assoziation — erstreben,

begehren, erhoffen.*”!

Diese Neujustierung der Zeichentheorie geht bei Castoriadis
eng einher mit seiner Marxlektiire, die einen produktiven, revolutiondren Kern der
Marxschen Theorie gegeniiber der frith einsetzenden mechanistischen Engfiihrung
verteidigt.

Faszinierend an Marx ist fiir Castoriadis dessen nur ansatzhaft entwickeltes
Konzept einer schopferischen, gesellschaftsverdndernden Praxis, das die Geschichte
als einen dauernden Prozess der Hervorbringung neuer Formen des gesellschaftli-
chen Lebens durch die Aktion der Massen interpretiert. Selbst da, wo Castoriadis’
Faszination in Kritik umschlégt, ist noch die anregende Funktion des Marxschen
Denkens spiirbar:

400 Castoriadis, Gesellschaft, 252.

401 Im Hintergrund dieser Uberlegungen steht das phinomenologische Denken von Maurice
Merleau-Ponty, das fiir Castoriadis eine wichtige Rolle spielt. Geschichte ist fiir
Merleau-Ponty nicht so sehr durch ein Telos bestimmt, sondern im Sinne einer offenen
,Inthronisierung des Sinns*“ zu begreifen. Eine Stiftung, so Merleau-Ponty in seiner Vor-
lesung Die ,Institution’ in der personalen und dffentlichen Geschichte (1968), ist nicht
allein auf Leistungen des Bewusstseins reduzierbar. Der historische Sinn einer solchen
Schopfung umfasse nicht nur politische und 6ffentliche Rdume, sondern jede wiederhol-
bare und kohérente Bedeutung. Der bei Castoriadis herangezogene Begriff der ,Institution
kann auf seine Wurzeln in Husserls Begriff der Stiftung aus der Krisis zuriickverfolgt
werden. Vgl. Martin Schnell, Art. ,,Cornelius Castoriadis®, in: Thomas Bedorf u. Kurt
Rottgers (Hrsg.), Die franzésische Philosophie im 20. Jahrhundert, Wissenschaftliche
Buchgesellschaft: Darmstadt, 2009, 88—94, hier: 88.



SOZIALETHISCHE DISKUSSIONSFELDER | 281

»[Den] radikalen Neuansatz sieht Castoriadis jedoch im Marxschen Werk selbst durch ein
zweites Theoriemodell in Frage gestellt. Darin ist die Einsicht in den schopferischen Charak-
ter des sozialen Lebens der Behauptung einer mechanistischen Logik der gesellschaftlichen
Entwicklung geopfert: die kreative Leistungsfahigkeit des Menschen zu blof} technischer In-
novationsgabe herabgestuft; die praxisfordernde Offenheit des Geschichtsprozesses auf die

Mechanik der Produktivkraftentwicklung heruntergebracht; und der revolutiondre Entwurf

schlieBlich zur positiven Wissenschaft depotenziert.«**

Hingegen dient Marx — ganz im Sinne eines aristotelischen Praxisdenkens — als
Préizeptor eines Modells revolutiondren Handelns. Alle Einengungen eines histori-
schen Determinismus oder die Verkiirzung revolutionidren Handelns auf technisches
Tun sieht Castoriadis als die eigentliche Quelle des immanenten Geschichtsobjekti-
vismus der Marxschen Theorie an. Interessant ist fiir ihn der Aspekt der schopferi-
schen Hervorbringung einer neuen Sozialordnung. Das Basis-Uberbau-Konzept wire
in seinen Augen eine dichotomische Beschriankung des ,,projektiv-kreatiirlichen
Potentials“*”, das jeder menschlichen Kulturleistung innewohnt.

Sowohl die Verortung Castoriadis’ in der strukturalistischen Auseinanderset-
zung als auch seine Emphase fiir einen im Marxschen Frithwerk festgemachten
Praxisbegriff fiihren zu einer neuen Sicht auf das kollektive Handeln. Praxis ist fiir
Castoriadis — wie fiir Aristoteles — nicht-teleologisches Handeln. Es folgt nicht in
erster Hinsicht einem Zweck-Mittel-Schema oder vorgegebenen Normen, sondern
offnet sich fiir die Zukunft. Nicht das technische Moment einer Tatigkeit, ihre
Beherrschung und die Fixierung von Bedingungen, Zielen und Mitteln zeichnet es
aus, sondern der experimentierende, schopferische Entwurf, in dem etwas Neues
geschaffen wird.

,In diesem Handlungsmodell ist [...] der normativ angereicherte Praxisbegriff mit einem
Konzept der kollektiven Einbildungskraft zusammengebracht; als unverkiirzte Form gesell-
schaftlichen Handelns erscheint dann die Praxis, in der soziale Gruppen kraft ihrer Kreativitat

neue, auf die Erweiterung von Autonomie zielende Sozialwelten entwerfen und revolutionir

. L . 404
in die Wirklichkeit umzusetzen versuchen.*

In der Kritik des strukturalistischen Zeichenbegriffs schldgt Castoriadis eine
Schneise fiir jene Bedeutungspotentiale des Imaginéren, aus denen eine kreative,
sich riskierende gesellschaftliche Praxis entstehen kann. Der Bezug auf Marx ist
ihm die Gewihr dafiir, dass ein solches Praxisverstdndnis nicht in individualisti-
scher Engfithrung verharrt, sondern vor dem Horizont einer kollektiven Sinnbe-
stimmung gesehen wird. Vom Aspekt des Revolutiondren soll fiir Castoriadis der

402 Honneth, ,,Rettung®, 810.
403 Ebd., 811.
404 Ebd., 812.



282 | MENSCHENRECHTE, POLITIK UND ERFAHRUNG. SOZIALETHISCHE KLARUNGEN

Stimulus zu einer wirklichen Neuerung ausgehen, das aristotelische Praxisverstand-
nis nimmt der revolutiondren Praxis indes ihren Ausnahmecharakter. Das Wesen
sozialer Existenz macht es demnach aus, bestdndig Revolution hervorzutreiben, das
heiflt eine aus den Quellen der kollektiven Imagination sich speisende, autonom
erwirkte Neuerungssuche in der Gesellschaft.

Damit tritt der Antifunktionalismus als das zentrale Moment des Handlungsver-
stdndnisses von Castoriadis vor Augen. Gesellschaft ist als ein symbolisch vermit-
telter Bedeutungszusammenhang zu verstehen: Was die soziale Ordnung ausmacht,
steht niemals a priori fest, sondern wird durch gesellschaftliche Deutungen jeweils
neu bestimmt. Solche Deutungen leiten sich aber nicht aus einer heteronomen Vor-
gabe ab, sondern sind direkter Ausfluss der kreativen Vorstellungskraft einer zum
Sinnentwurf fahigen Gesellschaft. Die ,,Einbildungskraft wirft ihre Fesseln ab®,
formuliert Bernhard Waldenfels: Nicht nur Kunst oder Natur regeln und organisie-
ren sich selbst; iiberall, wo gestaltet wird, wo Regeln, Normen und Ordnungen auf-
treten, werden diese geschaffen, gestiftet und gebildet. Gesellschaftliche Praxis
steht vor der Herausforderung, diese Aufgabe zur autonomen Selbstschépfung an-
zunehmen und sich ihrer kreativen Potentiale bewusst zu werden. Diesem Abgrund,
vor dem die Vernunft steht, hélt Castoriadis stand, indem er betont, dass es ein Ab-
grund der Vernunft selbst ist und kein bloBes Symptom einer voriibergehenden in-
dividuellen oder kollektiven Legitimititskrise.*”

Fiir die hier erorterten Fragen ist es von besonderem Interesse, auf welche Weise
Castoriadis vor dem Hintergrund eines antifunktionalistischen Handlungsverstand-
nisses den Status einer gesellschaftlich-politischen Grundorientierung begreift und
welches Verstdndnis er dabei den gesellschaftlichen Institutionen im engeren Sinne
zuspricht. Um einen Ausblick auf die Kontexte, in denen Pierre-Alban Thomas
steht, versuchen zu kénnen, kann zunéichst festgehalten werden: Im Mittelpunkt der
politischen Theorie von Castoriadis steht ein Begriff der Institution, der selbst aus
einem Begriff menschlichen Handelns entwickelt wird. Nicht vor- oder ilibergesell-
schaftliche Stiftung, sondern das menschliche Handeln selbst ist es, aus dem alle
weiteren Ordnungen, Normen und Vorgaben sich erkldren: ,,Gesellschaft ist das
Resultat eines Institutionalisierungsprozesses, und dieser hat, weil er aus dem Ima-
gindren, der Féhigkeit zum Sinnentwurf, hervorgeht, eine irreduzibel kreative

. . 406
Dimension.*

Die Gestalt, die ein Gemeinwesen sich gibt, die ideelle Orientie-
rung, der sie folgt, hat also in direkter Weise aus dem hervorzugehen, was diese

Gesellschaft sich selbst an Vorgaben macht und was im strengen Sinne aus ihr

405 Vgl. Bernhard Waldenfels, ,,Der Primat der Einbildungskraft. Zur Rolle des gesellschaft-
lichen Imagindren bei Cornelius Castoriadis®, in: Alice Pechriggl u. Karl Reitter (Hrsg.),
Die Institution des Imagindren. Zur Philosophie von Cornelius Castoriadis, Turia und
Kant: Wien — Berlin, 1991, 55-80, hier: 55.

406 Hans Joas, Pragmatismus und Gesellschafistheorie, Suhrkamp: Frankfurt/M., 1992, 157.



SOZIALETHISCHE DISKUSSIONSFELDER | 283

selbst hervorgebracht wird. Erst dann entspricht sie nach Castoriadis dem Kriterium
der Autonomie.*"’

Berechtigterweise ist an dieser Stelle zu fragen, wie man sich den Schépfungs-
prozess vorzustellen hat, von dem immerzu die Rede ist und der doch ohne hetero-
nome Vorgaben auszukommen hat. Castoriadis spricht von einer ,,Anlehnung* des
gesellschaftlichen Imagindren und ihrer Kreationen an eine ,,primére natiirliche
Schicht“. Der Begriff der ,,Anlehnung stammt aus der Freudschen Trieblehre und
besagt, dass die physischen Leistungen von der biologischen Organisation weder
vollig diktiert noch vollkommen unabhingig sind.*”

,Dass sich die Institution der Gesellschaft an die Organisation der priméren natiirlichen
Schicht anlehnt, soll nun nicht etwa besagen, dass sie diese nachbildete, widerspiegelte oder
sich von ihr irgendwie bestimmen liefe. Sie findet darin vielmehr eine Reihe von Bedingun-
gen, Stiitzen, Anregungen, Grundpfeilern und Hindernissen.*”’

Die Kreationen der gesellschaftlichen Einbildungskraft sind also am besten zu ver-
stehen als Neubildungen, die Wiederaufnahme und Vorwegnahme einschlie3en.
Von daher sind sie sowohl bedingt durch, aber zugleich auch frei von ihrer natiir-
lich-biologischen Vorgabe.*'
Erkenntnis heraus, dass nur aus den gesellschaftlichen imagindren Bedeutungen
eine der Moderne und ihrem Autonomiepostulat angemessene politische Lebens-
form erwachsen kann. Der Prozess eines immerwihrenden Neu-Schopfens wird
deshalb, auch wenn er im Modus der Anlehnung stattfindet, stets unabgeschlossen
und zukunftsoffen bleiben.

Gesellschaft entsteht und verwirklicht sich aus der

8.2.2 Imaginédre Bedeutungen und
gesellschaftliche Symbolsprache

Die Kategorie des Imaginédren im Denken Castoriadis’ war zunéchst dafiir herange-
zogen worden, einen Handlungsbegriff zu begriinden, der sich funktionalistischen

407 Die Ubersetzung der deutschen Ausgabe (Die Gesellschaft als imagindre Institution)
kann den Eindruck vermitteln, es ginge vor allem um eine Institution im organisations-
soziologischen Sinne. Der franzosische Begrift institution hingegen enthdlt auch den
Aspekt der Griindung oder Einrichtung. Im Titel der franzdsischen Originalausgabe
(L institution imaginaire de la société) liegt der Hauptakzent auf diesem Gedanken.

408 Vgl. Waldenfels, ,,Primat®, 66.

409 Castoriadis, Gesellschaft, 392.

410 Man kann diskutieren, inwieweit der von Castoriadis selbst verwendete, aus jidischem
Religionsdenken stammende Begriff der creatio ex nihilo zutreffend ist, wo doch mit der
Kategorie der Anlehnung durchaus eine Vorgabe vorausgesetzt wird. Vgl. Schnell, ,,Cas-
toriadis®, 90.



284 | MENSCHENRECHTE, POLITIK UND ERFAHRUNG. SOZIALETHISCHE KLARUNGEN

und normativistischen Einordnungen widersetzt und stattdessen die Quelle einer
sich je neu entfaltenden Kreativitit bildet. Dariiber hinaus ist aber zu fragen, ob und
wie die imagindren Bedeutungen, die in der Argumentation Castoriadis’ einen so
prominenten Ort einnehmen, iiberhaupt in Erscheinung treten. AuBern sie sich un-
mittelbar und in einer kommunikablen Art und Weise? Castoriadis weill um die
Problematik, die sich eine Sozialtheorie einhandelt, welche der Dimension des Ima-
gindren eine derart zentrale Rolle einrdumt:

,,Erfasst werden konnen sie [die imagindren Bedeutungen, D.B.] nur in abgeleiteter und mit-
telbarer Weise, namlich als evidenter und doch nie genau zu bestimmender Abstand zwischen
dem Leben und der tatsdchlichen Organisation einer Gesellschaft einerseits und der ebenso
undefinierbaren, streng funktional-rationalen Organisation dieses Lebens andererseits. Da-
nach wiren die gesellschaftlichen imagindren Bedeutungen als ,kohédrente Deformation‘ des
Systems der Subjekte, Objekte und ihrer Beziechungen zu verstehen, als die jedem gesell-
schaftlichen Raum eigentiimliche Kriimmung, als der unsichtbare Zement, der den ungeheu-
ren Plunder des Realen, Rationalen und Symbolischen zusammenhilt, aus dem sich jede Ge-
sellschaft zusammensetzt — und als das Prinzip, das dazu die passenden Stiicke und Brocken

auswihlt und angibt.«*"!

Als ,,unsichtbarer Zement“ und ,,Prinzip“, das eine selektierende und benennende
Funktion innerhalb des Prozesses der Sinnbestimmung einnimmt, {iben die imagina-
ren Bedeutungen eine auslosende, ermdglichende Wirkung aus, ohne dass sie selbst
die geronnenen und greifbaren Resultate eines gesellschaftlichen Sinnentwurfes
wiren. Unverzichtbar ist deshalb ein Vokabular symbolischen Ausdrucks, das die
»Magmen®, als die Castoriadis die imagindren Bedeutungen auch bezeichnet, in
formhafte Gestalten sozialer Wirklichkeit {ibersetzt. Beide Aspekte, die aus dem
Imagindren stammenden Griindungsimpulse des Sozialen sowie das Symbolische,
gehoren zueinander. Nur im Symbolischen konnen die gestifteten, geschopften In-
stitutionen der Gesellschaft existieren:

,,Das Imaginire muss das Symbolische benutzen, nicht nur um sich ,auszudriicken‘ — das
versteht sich von selbst —, sondern um iiberhaupt zu ,existieren, um etwas zu werden, das
nicht mehr bloB virtuell ist. [...] Von dieser Uberlegung aus wird die entscheidende Macht
des Imagindren iiber das Symbolische verstdndlich: der Symbolismus setzt die Féhigkeit
voraus, zwischen zwei Termini ein dauerhaftes Band herzustellen, so dass der eine den ande-

-2
ren ,vertritt*.”

Durch Sprache und kulturell vorgegebene Zeichen driickt sich das Imaginére aus.
Es konnte nicht ohne solchen Ausdruck existieren, und erst im Akt der Symbolisie-

411 Castoriadis, Gesellschaft, 246.
412 Ebd., 218f.



SOZIALETHISCHE DISKUSSIONSFELDER | 285

rung geht es auch ,.eine Verbindung mit dem Okonomisch-Funktionalen“*” ein.

Das Vokabular des Symbolischen erhélt erst von den imagindren Bedeutungen her
seine innere Organisation und damit seine Triftigkeit als addquate Verkérperung
eines gesellschaftlichen Sinnentwurfs. ,,Und genau deshalb“, so Hans Joas in seiner
Castoriadis-Lektiire, ,,weil das Imagindre das Symbolische benutzt, es immer wie-
der auch verédndert, mit seinen Bedeutungen spielt etc., ist dieses Symbolische einem
stetigen Veriinderungsprozess unterworfen.«*'*

Zwei Phanomenbereiche sind es, die Castoriadis als Vergleich dienen, um die
Rolle der Imagination und das Zusammenspiel von Imagination und Symbolbildung
zu veranschaulichen: die Psychoanalyse und die Sprache. Im psychoanalytischen
Prozess stellen die Ersatzbildungen die symbolhafte Ebene dar, die fiir den darunter
liegenden, dunklen und nur stoBweise sich Gestalt verschaffenden Bereich der
triebdynamischen Kraftquellen des Menschen einen Ausdruck bilden. Der Wunsch
nach vollkommener Vereinigung fiihrt zur permanenten Hervorbringung imaginédrer
Bedeutungen, die sich in Form von Traumen und Ersatzhandlungen symbolhaft
duBern. Auch die Sprache kann als ein Symbolsystem verstanden werden, dessen
Bezeichnungsrelationen nach beiden Seiten hin offen sind: Sowohl das Zeichen als
auch die bezeichnete Sache verfiigen nicht per se iiber einen fest gefligten, unver-
riickbaren Bedeutungsgehalt. Als symbolisches System weist die Sprache einen
kreativen, bedeutungsiiberschieenden Charakter auf; sie zehrt von der nicht fassba-
ren Bedeutungsfiille des Realen, aber sie vermag in ihren Symbolbildungen auch
keinen ein fiir alle Mal fixierbaren Ausdruck dieses Realen zu geben, sondern muss
diesen schopferischen Wiedergabeakt immer aufs Neue versuchen.

Symbolbildungen erlangen Wert und Legitimitét, sobald sie sich in Relation zu
den ,,Magmen der Gesellschaft* verstehen lassen, also Ausdruck der imagindren
Bedeutungen einer Gesellschaft sind. Bernhard Waldenfels fasst diesen zentralen
Gedanken des Ansatzes zusammen:

,.Castoriadis wird nicht miide darauf hinzuweisen, dass die Erfindung des rotierenden Rades,
die Zuordnung der Geschlechter, die Entstehung der athenischen Demokratie, auch die der
Sklaverei, die Ausbildung der Sonatenform, die Erfindung der Mengenlehre, die Einfithrung
des Privateigentums oder der Buchfiihrung und vieles andere aus nichts anderem hergeleitet
werden kann, weder aus physischen Tatsachen, biologischen Funktionen, logischen Struktu-

. - 415
ren noch aus moralischen Zielen.*

Die aufgefiihrten Komplexe sind mit Castoriadis als Symbolisierungsleistungen zu
verstehen. Sie rithren von einem imaginéren Potential her, das dann instituiert wurde —

413 Ebd., 225.
414 Joas, Sozialtheorie, 572.
415 Waldenfels, ,,Primat®, 58.



286 | MENSCHENRECHTE, POLITIK UND ERFAHRUNG. SOZIALETHISCHE KLARUNGEN

gegossen in eine bestimmte zeitlich-korperliche Form sozialer, kultureller oder
kiinstlerischer Praxis. Einige solcher Formen mogen sich geschichtlich bewéhren
und konnen langen zeitlichen Bestand haben. Andere wiederum werden verworfen,
sobald aus verdnderten imagindren Potentialen einer Gesellschaft Impulse zu einer
Umarbeitung ihrer greifbaren Gestalt erwachsen. Das symbolische Vokabular ist
deswegen eine zwar notwendige Bedingung, damit die Gesellschaft ,,sich sammeln®
kann, wie Castoriadis es ausdriickt. Aber dieses Vokabular ist nicht hinreichend, um
den Prozess der gesellschaftlichen Hervorbringung von Sinnhaftigkeit zu verstehen.

,»Gesellschaft muss also als eine Art Wechselspiel zwischen Instituiertem und
Instituierendem verstanden werden; nur so ldsst sich ihre immer wieder aufbre-
chende Kreativitit begreifen.“"'® Ob das Instituierte die Form der politisch-staatli-
chen Institution, das Gertist einer ideell verbindlichen Vorgabe und Leitschnur oder
die Gestalt einer wissenschaftlichen Errungenschaft annimmt — alle diese Formen
instituierter Geschichte sind in der Lesart von Castoriadis als unmittelbarer Aus-
druck des imagindren Grundstroms der Gesellschaft zu verstehen. Aus diesem ent-
stehen sie und verlieren ihre Legitimitdt, wenn sie durch die imagindren Bedeutun-
gen einer Gesellschaft nicht mehr ,,gedeckt™ sind.

8.2.3 Entfremdung oder Autonomie?
Das Republik-ldeal als Testfall

Dass es zu einer solchen Entsprechung von Imagination und Symbolik kommt, steht
niemals von vornherein fest. In der sozialen Praxis und Verfasstheit einer Gesell-
schaft kann die avisierte Korrespondenz gliicken, aber auch misslingen. Gegeniiber
einer ,,autonomen Gesellschaft, in der sich Instituiertes und Instituierendes in einem
zueinander passenden Verhiltnis befinden, bezeichnet Castoriadis den gegenteili-
gen Fall als ,,Entfremdung*:

,,Die Institution ist ein symbolisches, gesellschaftlich sanktioniertes Netz, in dem sich ein
funktionaler und ein imagindrer Anteil in wechselnden Proportionen miteinander verbinden.
Entfremdung ist die Verselbstdndigung und Vorherrschaft des imagindren Moments der Insti-
tution, deren Folge wiederum die Verselbstindigung und Vormachtstellung der Institution
gegeniiber der Gesellschaft ist.«*"”

Der Prozess der Instituierung misslingt demnach, wenn die Gesellschaft im Imagi-
niren der Institutionen nicht mehr ihr eigenes Produkt zu erkennen vermag.*'® Die
gesellschaftliche Schopfungs- und Einbildungskraft verkennt sich selbst und macht
sich von auBergesellschaftlichen Instanzen abhéngig.

416 Joas, Sozialtheorie, 574.
417 Castoriadis, Gesellschaft, 226.
418 Vgl. Joas, Pragmatismus,160.



SOZIALETHISCHE DISKUSSIONSFELDER | 287

,»Solche Gesellschaften behaupten von sich, sie seien auf auBlersoziale Sdulen wie etwa
,Gott‘, ,Natur®, eine iiberzeitliche ,Vernunft® usw. aufgebaut, und versuchen dadurch Institu-
tionen, Bedeutungen und Symbole ein fiir alle Mal zu fixieren und damit ihrer eigenen Ge-
staltungs- und Handlungsfahigkeit zu entziehen. Anders formuliert: Eine heteronome Gesell-
schaft lehnt ihre eigene Verantwortung beziiglich der Instituierung des Neuen ab.“*"®

Die soziale Wirklichkeit wird nicht mehr als jene spannungsvolle Einheit von insti-
tuierender und instituierter Gesellschaft, geschehener und geschehender Geschichte
wahrgenommen, die Castoriadis als Ideal skizziert. Die geschichtliche Neuschop-
fung, die aus den Potentialen des Imaginéren hervorgeht, wird verfehlt.
Beachtenswert ist die zweistufige Beschreibung dieses Entfremdungsprozesses:
Zunichst ist die Rede von der Verselbstindigung und Vorherrschaft des imaginéren
Moments der Institution innerhalb der Gesellschaft. Dies fiihrt aber zu einer zweiten
Stufe, die das eigentlich gravierende Resultat bewirkt: die Vormachtstellung der In-
stitution gegeniiber der Gesellschaft. Castoriadis wiirde also nicht bestreiten, dass in
Gesellschaften stets Potentiale des Imagindren vorhanden sind. Entscheidend aber
ist, dass sich diese Imaginationen nicht von den sozialen Objektivationen einer Ge-
sellschaft ablosen und — fernab jeder Ziigelung durch limitierende, definierende und
erklarende Symboliken — zu dominierenden, freiheitsbeschneidenden Instanzen
degenerieren. Ein Beispiel fiir die Gefahr, die von der Fixierung der imaginédren
Potentiale ausgehen kann, stellen die politisch-gesellschaftlichen Totalitarismen des
20. Jahrhunderts dar. Sowohl im stalinistisch geprigten Kommunismus wie auch im
europdischen Faschismus findet ein Umgang mit Geschichte statt, ,,der auf der ima-
giniren Idee einer vollkommenen Kontrolle des historischen Wandels beruht.«**’
Man kann aber auch umgekehrt ansetzen, um die gesellschaftstheoretischen
Uberlegungen Castoriadis’ konkret zu machen. Dessen Gegenmodell zu Situationen
gesellschaftlicher Entfremdung ist das Ideal der Autonomie. Damit wird die prakti-
sche Auflésung von Fremdbestimmtheit und Unterwerfung unter anonyme Mecha-
nismen verstanden. Individuen und Gruppen sollen ohne Beschridnkungen die ihnen
eignende Fahigkeit entwickeln und entfalten konnen, Sinnentwiirfe hervorzubringen
und aus solchen Entwiirfen auch die Verfasstheit ihrer gesellschaftlich-staatlichen
Lebensformen zu bestimmen. Castoriadis selbst erwahnt als Positivbeispiele solcher
Selbstbestimmung immer wieder zwei historische Momente: Sowohl in der atti-
schen Demokratie, als auch im Zuge der franzdsischen Revolution sei es gelungen,
aus den imagindren Potentialen einer Gesellschaft die angemessenen politischen
Formen entstehen zu lassen. In beiden Fillen liege eine Entsprechung zwischen den
imagindren Bedeutungen und dem symbolischen Vokabular vor, das bisherige Blo-
ckaden und Entfremdungen der gesellschaftlichen Selbsthervorbringung 16st.

419 Joas, Sozialtheorie, 574.
420 Joas, Sozialtheorie, 577.



288 | MENSCHENRECHTE, POLITIK UND ERFAHRUNG. SOZIALETHISCHE KLARUNGEN

Was fiir das Frankreich im historischen Moment der Revolution gilt, ist gleich-
wohl aber nicht auf alle Zeiten garantiert und kann fiir die Situation, in der Thomas
sich befindet, neu bewertet werden. Die besondere Herausforderung fiir franzosi-
sche Staatlichkeit nach der Revolution besteht darin, den republikanischen Griin-
dungsimpuls {iber den begrenzten Abschnitt seines zeitlichen Entstehenskontextes
auch in der Dauer der Zeit zu erhalten. Wie aber gelingt dies, wenn der Impuls von
jenen weitergetragen werden muss, die nicht mehr im eigenen Erleben an seiner
Entstehung Anteil genommen haben? Wie sind bei nachfolgenden Generationen
Plausibilitdt und Akzeptanz dafiir zu gewinnen, dass die Verwirklichung republika-
nischer Ideale mit materiellen, aber auch politischen Implementierungskosten zu
bezahlen ist, iiber die je neu gemeinschaftlich zu befinden wire? Steht nicht zu be-
fiirchten, dass die Glut einer ersten Begeisterung rasch erkaltet und aus der aktiven
mehrheitlichen Akzeptanz der Verdnderungen eine mehr und mehr passive Hin-
nahme wird? Die imaginire Bedeutung der revolutiondren Impulse bleibt im gesell-
schaftlichen Bewusstsein weiterhin prisent. Aber aus dem Uberzeugungskern einer
bestimmten historisch-sozialen Gemeinschaft ist ein bloBer Bewusstseinsinhalt —
das Wissen um die Tatsache der Revolution — geworden.

Die Bedeutungsgehalte der republikanischen Wende sollen allerdings auch iiber
den Ablauf der Zeit hinweg erhalten bleiben: Aus den thematischen Aspekten der
déclaration universelle des droits de [’homme mit ihren Leitsternen Freiheit, Gleich-
heit und Solidaritét speist sich zum einen das Grundmuster republikanischer Identi-
tit; viele der in der Erklarung geforderten Themen werden nach und nach in die
franzdsischen Rechtskorper implementiert. Mit der Zeit entsteht ein mentaler Rah-
men, der wie ein sozial und gesellschaftlich pragendes Leitbild wirkt. Sowohl die
Formulierung aktueller Politik, als auch die Konstruktion der legalen und institutio-
nellen Rahmen des Staates werden nach diesem Leitbild ausgerichtet. Es entsteht so
etwas wie ein ,Glaube‘ an die mit der Revolution begriindeten Werte. Dies gilt um-
so mehr, als die Revolution das bis dato auf franzosischem Boden vorherrschende
Modell des Gallikanismus mit seiner engen Verquickung von Thron und Altar
vehement bekdmpfte und damit eine Liicke frei wurde, in welche die Revolution
mit ihrem Sinnanspruch stoflen konnte. ,,Republikanisch* denken, handeln und fiih-
len wird zu einem {iibertragenen Begriff. Es mutiert zum Bild, nach dem sich die
Bewertung eines der neuen Zeit angepassten, ,,guten Biirgers bemisst.

Die Grundlage der damit entstechenden Verpflichtungsstruktur liegt in einer
Vergangenheit begriindet, die sich immer weiter von der Gegenwart entfernt. Eine
partikulare historische Erfahrung bildet die verbindliche Markierung, an der sich
die Gestaltung der jeweils aktuellen sozialen Wirklichkeit auszurichten hat. Dass
sich zwischen der Vorgabe und deren je neuen Formen zeitangepasster Implemen-
tierung Spannungen auftun, erkldrt sich von selbst. Im extremen Fall droht das
Leitbild zum starren und unflexiblen Vexierbild zu werden, vor dem jede gegen-
wirtige Sozialform republikanischer Wirklichkeit nur defizitir erscheint. Bei einem



SOZIALETHISCHE DISKUSSIONSFELDER | 289

solchen Auseinanderfallen von Anspruch und Realitit verwundert es nicht, wenn
ein Prozess der Entfremdung einsetzt: Auf der einen Seite steht immer noch das ex-
pressis verbis hoch gehaltene Ideal, wihrend auf der anderen Seite mit zunehmen-
der zeitlicher Distanz zum Ursprungsereignis fiir dessen Umsetzung technokratische
Mittel und Wege dienen miissen. Die Darstellungen und die Selbstdeutung von
Thomas sind ein Musterbeispiel dafiir, welcher Druck im einzelnen Akteur entste-
hen kann, wenn ein grofes Ideal im Raum steht, sich dessen Verwirklichung aber
so sehr von den ideellen Vorgaben entfremdet hat, dass eine Wiedererkennung
kaum mehr moglich ist: Thomas trégt in sich selbst den Konflikt aus zwischen der
Vision einer an den Menschenrechten orientierten und auf Universalismus ver-
pflichteten Republik sowie dem chauvinistisch auftretenden Kolonialregime, das
auch vor Kriegsverbrechen nicht zuriickschreckt.

Die mit Castoriadis in den Blick geriickte Herausforderung, die imagindren
Potentiale einer Gesellschaft in ein angepasstes Verhéltnis zu ihren symbolischen
Mitteln zu setzen, ldsst sich an dieser Stelle beispielhaft verdeutlichen: Von einer
zwar spannungsvollen, aber aufeinander abgestimmten Einheit von instituierender
und instituierter Gesellschaft kann hier nicht mehr die Rede sein. Die instituieren-
den Momente — das anspruchsvolle Profil der republikanischen Vision — und die
instituierte Gestalt, welche sich die Gesellschaft in Form seiner Regierung, des
Militérs, der medialen Selbstdarstellung gegeben hat, stimmen nicht mehr iiberein.
Der Kolonialkrieg kann vielleicht sogar als das Emblem einer solchen Dissonanz
gesehen werden.

Wihrend Castoriadis, was seine eigenen Beispiele fiir solche Entfremdungspro-
zesse anbelangt, neben dem Totalitarismus hauptsédchlich das konsumgesellschaftli-
che Diktat der Warenwelt und die dadurch bewirkte Fremdsteuerung von Mensch
und Gesellschaft angibt, ldge mit der hier vorgestellten Konstellation ein weiteres
mogliches Beispiel vor: Auch die driickende Dominanz eines gesellschaftlichen
Leitbildes kann zwanghafte Wirkungen ausiiben und eine Gesellschaft an der
selbstbestimmten Entfaltung ihrer je aktuellen imaginiren Potentiale hindern. Dies
ist der Fall, wenn das Leitbild zur erstarrten Vorgabe degeneriert und es keine
Réume mehr gibt, diese Vorgabe zu aktualisieren und in Gestalt intermedidrer
,,Ubersetzungen® an die jeweilige Gegenwart anzupassen. An dieser Stelle erscheint
es notig, ausgehend vom Analyseraster, das mit Castoriadis gewéhlt wurde, liber
dessen eigene Kategorien hinauszugehen und sein Denken an einer entscheidenden
Stelle zu 6ffnen.

Die Frage lautet, wie sich der Ubergang von den imagindren Vorstellungen zum
historisch-kontingenten Verhalten bei Castoriadis denken ldsst. Denn ohne eine né-
here Bestimmung des funktionalen Zusammenhangs zwischen den beiden Instanzen
droht die anspruchsvolle Theorie an der entscheidenden Stelle eine Liicke zu lassen.
Eben hieran macht sich die Kritik fest: Hans Joas spricht vom ,,Hieb auf den gordi-
schen Knoten*, mit dem Castoriadis sich {iber die Enge aller Modelle von Aus-



290 | MENSCHENRECHTE, POLITIK UND ERFAHRUNG. SOZIALETHISCHE KLARUNGEN

druck, Produktion und Experiment mit seinem Plddoyer fiir die immerwéhrende

Kreation erheben will.*!

Zurlick bleibe aber lediglich der Gedanke einer Schépfung
aus dem Nichts, ohne Anhaltspunkte in der vorgefundenen sozialen Wirklichkeit.
Die in diesem Sinne grundlose Kreation, deren ,,Hintergrund das Chaos® und deren
,Untergrund ein Abgrund“*** ist, gleiche einem unmotivierten Entwurf, sie werde
letztlich zum unbegriindbaren Projekt, so Joas.*” Es fehle eine genauere Angabe
dariiber, wie sich das Verhéltnis des gesellschaftlichen Imagindren zu den verge-
sellschafteten Individuen gestaltet.**

korperungen eines Zwischenbereichs®, in dem ein ,,Wechselspiel von Frage und

Waldenfels spricht von den fehlenden ,,Ver-

Antwort, von Aufforderung und Erwiderung™ stattzufinden hitte und durch den die
Kreation weder als notwendig noch als beliebig erschiene; sie konne vielmehr in
Reaktion auf , situierte und kontextuelle Anspriiche neue Ordnungen entstehen*>’
lassen.

Fiir Joas geben die Denker des amerikanischen Pragmatismus die besseren Vor-
schldge zum Umgang mit der Problematik ab. Das Manko bei Castoriadis liege da-
rin, dass dieser nicht wie jene die ,,Vorstellungen als vermittelndes Glied in prob-
lematischen Handlungssituationen® deute.

,Der Grund dafiir ist sicher, dass jede funktionelle Deutung des Imaginéren fiir ihn dessen
Reduktion darstellt. Die Pragmatisten glaubten aber keineswegs reduktionistisch zu verfah-
ren, wenn sie die kreative Intelligenz in den Anpassungsnotwendigkeiten der Menschengat-
tung verankerten. [...] Das soll heilen, dass die Beziehung zwischen Handlungsproblem und
Problemldsung keine kausale sein muss; es ist nicht nétig, um eine falsche deterministische

Bezichung zu bestreiten, jede Beziehung zwischen Problem und Lésung zu negieren.“***

421 Vgl. Joas, Pragmatismus, 166.

422 Waldenfels, ,,Primat®, 70f.

423 In diesem Sinne spricht auch Axel Honneth (vgl. ders., ,,Rettung®, 821) vom ,,Sprung in
die Ontologie“, die das Denken Castoriadis’ auszeichne. Damit spielt er vor allem auf
dessen Rede vom ,,Magma des Seienden™ an, das die Grundlage fiir die Bildung aller
imagindren Bedeutungen ist. Fiir Honneth ist dies ein ,,Kunstgriff*, eine ,,Flucht vor der
eigenen Radikalitdt®. Gesellschaftstheorie werde damit zur ,,metaphysischen Kosmolo-
gie®, ,,iiber die heute kaum noch mit wissenschaftlichen Argumenten zu diskutieren ist.*
Honneth trifft damit zwar den auch von Joas und anderen benannten Punkt der Kritik
eines fehlenden Zwischengliedes, das Vorstellungen und Handeln verbindet. Aber mit
seinem Pauschalurteil iibersieht oder vernachléssigt er zugleich auch den von Joas gel-
tend gemachten Aspekt eines nicht-deterministischen Institutionen- und Handlungsver-
stdndnisses, den das kreativitatsorientierte Denken Castoriadis’ auszeichnet.

424 Vgl. Waldenfels, ,,Primat*, 77.

425 Ebd., 79.

426 Joas, Pragmatismus, 165.



SOZIALETHISCHE DISKUSSIONSFELDER | 291

Indem der fiir Castoriadis so zentrale Gedanke einer unabschliebaren Schopfung
also auf problematische Weise mit einem Makrosubjekt ,Gesellschaft® kurzgeschlos-
sen wird, kann der Grundbegriff der Kreativitit nicht ausreichend entfaltet werden.

,,Dafiir wire freilich eine genauere Analyse des stets in Situationen sich vollziehenden alltég-
lichen Handelns notwendig, das sich zwischen den Polen eines innovativen Umgangs mit
vorgegebenen Problemen und ihrer Bewiltigung mittels bewihrter Routinen abspielt [...].«*’

Die Kluft zwischen der Vorgabe einer republikanischen Vision und der von Thomas
erlebten und gedeuteten Wirklichkeit offenbart ebenfalls eine fehlende ,mittlere
Ebene“: Jede Art von Anpassungsmodi, Ubersetzungshilfen oder Leitplanken, die
es einem republiktreuen Akteur des Algerienkrieges einfacher machen wiirde, die
Spannung zwischen Anspruch und Wirklichkeit zu ertragen und damit situativ um-
zugehen, fillt aus. Das fiir die Theorie Castoriadis’ festgestellte Defizit 14sst sich
wie eine Schablone iiber den am Beispiel von Thomas beschriebenen empirischen
Fall legen: Es gibt eine Vorstellung — das republikanische Ideal —, jedoch wenige
Hilfestellungen um zu entscheiden, wie in unterschiedlichen geschichtlichen Kon-
texten und Alltagssituationen damit zu verfahren ist. Ebenso fehlt jeder Ansatz-
punkt um zu erfassen, unter welchen Bedingungen die Vision scheitern kann und
was dafiir verantwortlich gemacht werden kann.

Gerade die Sensibilitdt, die mit Castoriadis fiir das notwendige Zusammenspiel
von imagindren Bedeutungen und symbolischer Umsetzung gewonnen wird, macht
die Frage erforderlich: Wie kreativ geht man in Frankreich mit den eigenen Sym-
bolsystemen und Symbolschétzen um? Dies gilt nicht nur fiir den republikanischen
Wertekanon, sondern auch fiir die zuvor diskutierten Beziige rund um das Résistance-
Erbe des Landes. Fiihrt der Fall Thomas nicht deutlich vor Augen, dass es im ge-
sellschaftlichen Umgang mit beidem bereits zu Erstarrungen und Verkrustungen
gekommen ist, die eine flieBende Adaption der jeweiligen Bedeutungsgehalte in der
Gegenwart verhindern? Thomas stellt sich unter den Anspruch des moralisch aufge-
ladenen Erbes der republikanischen Tradition, aber er fiihlt sich in der konkreten
Situation damit allein gelassen und weil} nicht, was dieses Erbe nun de facto bedeu-
tet, wie es anzuwenden ist und ob es auch fiir andere weiterhin verbindlich ist. Und
ist es nicht ein funktionalistischer und damit nicht-schopferischer Umgang mit die-
sem Erbe, wenn sich nahezu jede Akteursgruppe innerhalb des Kriegsgeschehens
auf ,,ihre* Résistance-Vergangenheit beruft und aus dieser das eigene Handeln in der
Gegenwart zu legitimieren versucht?*?® | Résistance® ist zum Passepartout beliebi-

427 Peter Kelbel, ,,Selbstschopfung und Selbstverlust. Castoriadis’ Konstitutionstheorie des
gesellschaftlichen Imagindren®, in: Journal Phdnomenologie 27/2007, 10-21, hier: 19.

428 Ein weiteres Beispiel fiir den starren Umgang Frankreichs mit einem gesellschaftlichen
Ideal findet sich in der Kategorie der Laizitit. Als eine wichtige Séule republikanischer



292 | MENSCHENRECHTE, POLITIK UND ERFAHRUNG. SOZIALETHISCHE KLARUNGEN

ger politischer Positionen geworden; eine moralisch-ethische Orientierungsfunktion
und damit ihren vermeintlich imaginativen Charakter hat sie langst verloren.

Die Auseinandersetzung mit der Theoriesprache Castoriadis’ erbringt nicht auf
direktem Wege eine Losung fiir die Ausweglosigkeiten, die fiir Thomas dargestellt
wurden. Aber mit der Theorie wird die Struktur einer Praxis besser lesbar, die an-
sonsten nur als Dilemma beschrieben werden konnte. Mit Castoriadis ldsst sich die
Prigung der Situation, in der Thomas sich befindet, nachvollziehen und beschreiben:
Das Leitbild eines Staates, der sich expliziterweise als ,,Menschenrechtsrepublik*
versteht, zugleich aber nicht bereit ist, mit jenen Traditionen zu brechen, die dieser
Identitit im Wege stehen, stofit in der Realpolitik dieses Staates schnell an Grenzen;
es ldsst sich zum einen nicht durchgingig verwirklichen, und zum anderen {ibt es
einen individuell kaum tragbaren Druck auf jene Biirger aus, die den identitdren
Anspruch zu ihrem subjektiven Ideal machen. Im Fall Thomas scheint in der Tat
das Ideal der Menschenrechtsrepublik die Position des Imagindren einzunehmen,
wie Castoriadis sie beschreibt. Solange es aber keine Vermittlungsinstanzen fiir die-
ses Imagindre in die historisch-kontingente gesellschaftliche Praxis hinein gibt,
muss der mit dem Ideal verbundene Anspruch letztlich scheitern. Mit Castoriadis
lasst sich das Koordinatensystem einer Situation schildern, wie wir sie bei Thomas
vorfinden.

Die Situation wiederum macht die zuvor mit Joas, Waldenfels und anderen
lediglich als theoretische Kritik erhobenen Einwéinde gegeniiber der Theorie plau-
sibel: Ohne Mittlerinstanzen zwischen Vorstellung und Verhalten kann geschichtli-
ches Handeln, das sich unter einer ideellen Vorgabe sieht, nicht Realitdt werden.
Diese Vermittlungswege zu ergriinden bedeutet nicht, sich einem funktionalisti-
schen Verstindnis des Institutionellen preiszugeben oder den transzendent-imagina-
tiven Charakter des imagindren Impulses zu verneinen. Aber ohne die Einsicht in
die Anpassungsnotwendigkeiten einer Vorstellung an die Wechselfille sozialer
Wirklichkeit besteht das Risiko, dass sich das Imaginére verselbstindigt. Ein An-
halten des kreativen Prozesses und die Abkoppelung des Institutionellen von seiner
notwendigen imagindren Quelle wiren die Folge. Aus der autonomen Gesellschaft,

Identitit, mit der das Verhiltnis von Religion und Offentlichkeit geregelt werden soll,
entziinden sich um deren praktische Auslegung immer wieder heftige Auseinanderset-
zungen. Religion wird zur ,,Privatsache® erklart und aus dem offentlichen Raum mog-
lichst fern gehalten. Der Anspruch des Staates, sich selbst jeder weltanschaulich-religio-
sen Parteinahme zu enthalten und dies auch zum Leitbild gesellschaftlichen Handelns zu
machen, konfligiert mit dem Anspruch vieler, ihre religiose Zugehorigkeit, da es sich um
eine existentielle Pragung handelt, im 6ffentlichen Raum nicht a priori ablegen oder ver-
leugnen zu miissen. Die Kritik zielt eben darauf: Kompromittiert sich eine auf ihre welt-
anschaulich-religiose Unparteilichkeit verpflichtete Republik, wenn sie — in bestimmten
Grenzen — die 6ffentliche Sichtbarkeit von religiéser Uberzeugung zuliefe?



SOZIALETHISCHE DISKUSSIONSFELDER | 293

welche die franzosische seit der Revolution zu sein beansprucht, wiirde eine hetero-
nome, in der unter der Hand doch wieder die anonymen Mechanismen eines frem-
den Gesetzes vorherrschten. Aus dem schopferischen Potential des Imaginéren ist
der fixierende Zwang eines imaginierten Gesellschaftsbildes geworden.

8.3 Welche Erfahrungen zahlen in der sozialen Gemeinschaft?

Fiir eine dritte Etappe sozialethischer Vertiefung legt sich die Riickkehr zum Aus-
gangspunkt aller Uberlegungen nahe. Menschenrechte, so lautete die Annahme,
sind nicht so sehr als Prinzipien zu begreifen, die der Politik vorgeordnet sind und
dem politischen Prozess dadurch letztlich innerlich fremd bleiben. Als ,,Prinzip einer
anderen Politik“**”’ sei ihr Gehalt vielmehr nur aus dem politischen Prozess heraus
zu verstehen. Die propositionelle Darlegung der Menschenrechte, so einer der zent-
ralen Gedanken der hier zitierten Theorietradition, gleicht einem revolutiondren
Akt: Die in realen Kontexten feststellbare Natur des Menschen wird als eine offene,
nicht-determinierte angesehen; die Arbeit an den politischen Kontextbedingungen
fiir menschliche Existenz ist damit fiir notwendig erklért. Etienne Balibar spricht
“0 Er radikalisiert die repub-
likanische Lesart der Menschenrechte, die davon ausgeht, dass Menschenrechts-
erklarungen mehr sind als die Erinnerung an vorgéngige natiirliche Rechte — dass

von den Menschenrechten als ,,hyperbolischem Satz

sie ndmlich performativ aufrufen zu einer ,,Uberholung“ des faktischen Rechts. Mit
der Deklaration ist den bestehenden politisch-gesellschaftlichen Verhiltnissen und
dem Recht, das diese sich geben, eine konstitutive Anfrage eingeschrieben: Es ist
der Zweifel, ob es eine noch bessere, angemessenere Umsetzung menschenwiir-
diger Existenz, als die Gegenwart sie jeweils kennt, nicht doch geben konnte und
politisch anzustreben sei.

Damit ist eine Struktur ,kiinftiger Vorzeitigkeit**'

als Charakteristikum der
Menschenrechte entworfen. Durch ihre Positivierung innerhalb des Rechts etablie-
ren sie das Prinzip zur Uberholung des Rechts. Cornelia Vismann spricht von einem
,»Recht zur permanenten Erkldrung®, das mit den Menschenrechten als ein formaler
Anspruch in der Welt ist.*
Fortbestimmung der Rechte des Menschen geben. Der deklaratorische Akt ist inso-
fern als ein ,,revolutiondrer zu verstehen.

Fortan kann und muss es eine niemals abschlieSbare

429 Menke u. Raimondi, Revolution, 9.

430 Etienne Balibar, ,,,Menschenrechte* und ,Biirgerrechte’. Zur modernen Dialektik von
Freiheit und Gleichheit”, in: Menke u. Raimondi, Revolution, 244.

431 Costas Douzinas, ,,Menschenrechte und postmoderne Utopie®, in: Menke u. Raimondi,
Revolution, 206.

432 Cornelia Vismann, ,,Menschenrechte: Instanz des Sprechens — Instrument der Politik®,
in: Menke u. Raimondi, Revolution, 165ff.



294 | MENSCHENRECHTE, POLITIK UND ERFAHRUNG. SOZIALETHISCHE KLARUNGEN

Von Bedeutung ist die Rolle, die der menschlichen Natur in dieser Perspektive
zukommt. Menschenrechte bringen zwar die menschliche Natur zum Ausdruck, da
im Blick auf die unterschiedlichen Lebensvollziige und Aktivitétsfelder des Men-
schen der Anspruch auf menschengerechte Existenzbedingungen formuliert werden.
Aber in ihrer sprechakttheoretischen Funktion als Ort der Uberholung bestehenden
Rechts in der Sprache positiven Rechts ,,erdffnet sich gleichsam ein Ort, der offen-
sichtlich kein Naturzustand im klassischen Sinne mehr ist, sondern ein politischer
Ort: Es ist der Ort einer Auflehnung gegen die alte Ordnung, der zugleich ein Jen-
seits von dieser Ordnung erdffnet, das noch zu bestimmen ist.«**

Gerade die Rede von einer Natur des Menschen birgt ein Versprechen: Es ist
die Vorstellung, dass die Wirklichkeit, in deren kontingenten Situationen menschli-
ches Leben stattfindet, auch anders sein konnte als sie sich de facto darstellt. Im
Unterschied zur klassischen Naturrechtsethik dient der Blick auf die menschliche
Natur nicht dazu, sollensethische Séitze zu definieren, die dann iiber die Wirklich-
keit gelegt werden. Der politisch-gesellschaftliche Prozess als solcher erfahrt viel-
mehr eine neue Wertigkeit. Denn wenn es richtig ist, dass die Formulierung des
Menschenrechtsanspruchs eine kontrafaktische Wirkung gegeniiber der erlebbaren
Wirklichkeit hat und damit eine Dynamik der bestéindigen ,,Uberholung“ rechtlicher
und sozialer Faktizitidten auslost, wird der politische Prozess zum eigentlichen Ort,
an dem iiber die Natur des Menschen entschieden wird.

Diese Untersuchung hat ihren eigenen Weg verfolgt, um sich dem zu néhern,
was man als ,,politischen Prozess* bezeichnen wiirde. In ihrer Methodik stehen
Zeugnisse historisch iiberlieferter Erfahrungen im Mittelpunkt. In der erschlieBen-
den Lektiire solcher Erfahrungszeugnisse wurde eine Moglichkeit erkannt, zentrale
Momente aus dem Prozessgeschehen des Politischen ansichtig zu machen und da-
mit der Ausformung des Menschenrechtsanspruchs in und durch Praxis auf die Spur
zu kommen. Dieser Weg ldsst nun die Frage aufkommen, was gegeben sein muss,
damit Erfahrungsstimmen iiberhaupt vernehmbar sind und einen Platz innerhalb des
politischen Prozesses einnehmen konnen. Diese Problematik ist genuin sozialethi-
scher Natur, denn der Prozess der Selbsterneuerung des Menschenrechtsverstind-
nisses kann nur in Gang bleiben, wenn bestimmte Erfahrungen sich artikulieren
konnen und damit Teil der politisch-sozialen Ausformung des moralischen An-
spruchs werden konnen. Die Definition dessen, was als das ,,Gute gilt, hat sich ver-
schoben, und zwar von der materialen auf die prozedurale Ebene. Damit verbunden
ist eine zweite Problematik, die zu bearbeiten ebenfalls im Aufgabenspektrum einer
sozialethischen Perspektive liegt und im Durchgang der Erfahrungszeugnisse im-
mer wieder anklang: Es ist die Frage nach der institutionellen Einbindung individu-
eller und kollektiver Erfahrungen innerhalb eines Gemeinwesens.

433 Menke u. Raimondi, Revolution, 101.



SOZIALETHISCHE DISKUSSIONSFELDER | 295

Diese Herausforderungen kénnen und sollen hier nicht umfangreich ausgearbei-
tet werden. Es wiirde den Rahmen dieser Studie sprengen und die Gewichtung,
welche ihre innere Balance ausmacht, verschieben. Der paradigmatisch entwickelte
Neuansatz eines Menschenrechtsverstindnisses soll jene Erstarrungen vermeiden,
die sich aus der jeweils einseitigen Fixierung auf entweder geltungstheoretische
oder genealogische Ansitze zwangsldufig ergeben. Die Grundintuitionen beider
Optionen sollten vielmehr miteinander verbunden werden. Geltung kann damit als
Prozess historischer Instituierung erschlossen werden (vgl. 7.5). Von einem solchen
Anspruch ist die theologische Ethik per se betroffen, denn es wird die Bedingung
der Moglichkeit ethischer Reflexion problematisiert. Die in diesem Kapitel erdrter-
ten Fragen sind dennoch kein bloBer Annex. Sie entwickeln einen sozialethischen
Kldrungsbedarf, der sich aus der verdnderten Epistemologie ethischer Urteilsbil-
dung ergibt. Dieser soll in zwei Schritten skizziert werden. Einer Sichtung der
Begrenzungen und Schranken, welche die Artikulation von Erfahrungen und deren
angemessene Beteiligung verhindern, folgt ein Blick auf die gesellschaftlich-politi-
schen Herausforderungen, die sich daraus ergeben.

8.3.1 Erfahrungen begrenzen — Erfahrungen erméglichen

Wer mit dem Anspruch auftritt, Erfahrungszeugnisse zur Grundlage einer systema-
tischen Reflexion zu machen, muss die Relevanz dieser Zeugnisse erkldren. An-
sonsten handelt es sich um ein Unterfangen, dem man partikulares Interesse abge-
winnen mag und daraus auch vergleichende Erkenntnisse beziehen kann. Fiir einen
argumentativen Bogen, wie er hier gespannt wurde, wiren solche Einzelstiicke aber
wohl nicht belastbar. Die Frage nach der paradigmatischen Funktion der Exempel
begegnet im Problem ihrer Représentativitit. Was macht die hier getroffene Aus-
wahl von gerade einmal drei autobiografischen Quellen zu einer notwendigen, zu-
mindest einer verantwortbaren Wahl? Sich auf Erfahrungen zu stiitzen, ist in vieler-
lei Hinsicht epistemologischen Kautelen unterworfen. Eine eigene Debatte
entziindet sich entlang der Frage, wie iiberhaupt von Erfahrungen gesprochen wer-
den kann und welche erkenntnistheoretische Relevanz ihnen zukommt.** Hier be-

434 Als Uberblick geeignet: André Brodocz (Hg.), Erfahrung als Argument. Zur Renais-
sance eines ideengeschichtlichen Grundbegriffs, Nomos: Baden-Baden, 2007. Vgl. darin
besonders: Oliver Fliigel, ,,Erfahrungen im Augenblick ihres Sturzes®, ebd., 153—168.
Sowie: Stefan-Ludwig Hoffmann, ,,Zur Anthropologie geschichtlicher Erfahrungen bei
Reinhart Koselleck und Hannah Arendt“, in: Hans Joas und Peter Vogt (Hg.), Begriffene
Geschichte. Beitrdge zum Werk Reinhart Kosellecks, 171-204. Fiir die Frage nach der
Bedeutung von Erfahrungen fiir Politik und politisches Handeln wird man auf die Unter-
scheidung zwischen innerer und duflerer Erfahrung eingehen miissen und den Modus ih-
rer Verschrankung beriicksichtigen. Der Raum des Politischen wire als konstituierendes



296 | MENSCHENRECHTE, POLITIK UND ERFAHRUNG. SOZIALETHISCHE KLARUNGEN

leuchtet werden soll aber ein anderer Aspekt, ndmlich die Kommunikation von Er-
fahrungen.

Nicht jedes Erleben erfdhrt iiberhaupt die Gelegenheit, zu einer tiefergriindigen
Erfahrung verarbeitet werden zu konnen: Offentlich verfiigbare Deutungsmuster,
die individuell abgerufen werden kdnnen, miissen dafiir zur Verfiigung stehen. Aber
auch wenn es gelingt, dem eigenen Erleben die Form einer handlungswirksamen
Erfahrung zu geben, ist keineswegs gesagt, dass solche Erfahrung wiederum einfluss-
reich wird bei der Ermittlung eines gemeinschaftlich fiir gut befundenen politischen
Weges und der Formulierung gemeinschaftlich geteilter Bedeutungsangebote. Denn
im Wechselspiel zwischen individueller und kollektiver Ebene findet in jedem Ge-
meinwesen ein Prozess der Filterung der vielfach vorgebrachten Sinnangebote statt.
Dies betrifft selbstverstindlich auch solche Angebote, die durch Erfahrungen in den
politischen Prozess hineingetragen werden. In Bezug auf den Stellenwert im 6ffent-
lichen Diskurs, den die drei hier behandelten Zeugnisse einnehmen, kann dies ver-
anschaulicht werden. Daran wird deutlich, inwiefern ihnen — auf je eigene Art und
Weise — Représentativitit fiir die hier zur Debatte stehende Frage nach dem Ver-
héltnis von Menschenrechten und Politik zukommt.

Bei der Lektiire dieser Studie kann man einer Illusion erliegen: Die drei hier
diskutierten autobiografischen Texte stehen parallel nebeneinander und werden als
drei gleichermaBlen wichtige Zeugnisse flir die daran ankniipfende Diskussion um
Geltung und Genese moralischer Normativitit genutzt. Man konnte die Annahme
hegen, der egalitiren Position im Diskurs entspricht auch eine gleichgewichtige
Rolle in der dffentlichen Auseinandersetzung um die Rezeption des Kolonialkrieges
und die Bedeutung der darin gemachten Erfahrungen. In Wirklichkeit verhélt es
sich aber anders: Die drei Zeugnisse 16sen unterschiedliche Rezeptionsformen aus
und unterliegen einem institutionell regulierten Machtgefille 6ffentlicher Kommu-
nikation.

Auf der einen Seite steht Services spéciaux: Paul Aussaresses formuliert darin
eine zwar fir das allgemeine moralische Empfinden anst6Bige Position, die auch
einigen Wirbel im politisch links orientierten Spektrum der Offentlichkeit auslost.
Da er aber aus dem Militdrapparat kommt, profitiert er von einer Art ,,sekundérer
Immunitét“, die sich folgendermafen beschreiben ldsst: Zwar gelten seine Taten als
verfehlt, verurteilungswiirdig und aktuell nicht mehr hinnehmbar. Aber da sein Han-
deln eingebettet ist in das Agieren eines staatlichen Sozialkorpers — der Armee —
und im offiziellen Auftrag der institutionellen Hierarchie geschehen konnte, befin-
det sich Aussaresses in einer ungleich méchtigen Position. Wer seine Taten in
Zweifel zieht und sanktioniert seshen mochte, 16st damit sogleich eine Anfrage zum

Faktum fiir die Ausbildung innerer Erfahrung zu begreifen. Vgl. Gerhard Knauss, Art.
,,Erfahrung, innere*, in: HWbPh 2, Sp. 619f.



SOZIALETHISCHE DISKUSSIONSFELDER | 297

Status der militdrischen Institution aus. Auch wenn es sich um konkrete Taten han-
delt, die innerhalb der Institution geschahen, wirft die Kritik an solchen Taten doch
ein dunkles Licht auf die Institution. Denn ohne seine institutionelle Einbettung
wire jemand wie Aussaresses gar nicht in die Lage geraten, so handeln zu kénnen,
wie es de facto geschehen ist. Man steht also vor einem Paradox: Auch wenn das
Handeln des Geheimdienstoffiziers als solches bekannt ist und dieser dafiir vehe-
menter Kritik und Empdrung ausgesetzt ist, iibt die Zugehorigkeit zur militdrischen
Institution doch eine schiitzende, abmildernde Funktion aus.

Diese ,,sekundidre Immunitit® reicht nicht soweit, dass eine kritische Diskussion
iiber das zweifelhafte Handeln verhindert wiirde. Wohl aber sorgt sie fiir eine Ver-
langsamung der Sanktionen, die gegeniiber dem einzelnen Akteur getroffen werden
und dafiir, dass im Prozess des Offentlichen Aushandelns, was als ,legitimes‘ oder
,illegitimes® Handeln gilt, jedes Urteil stets von einem starken Gegengewicht ab-
gefangen wird: Die Zugehdrigkeit zur Armee mit deren raison d’étre, Befehlen im
Dienste der Nation Folge leisten zu miissen, entlastet den individuellen Akteur
vermeintlicherweise von einer voll durchschlagenden Verantwortlichkeit fiir sein
Handeln. In der offentlichen Diskussion kommt ein Hiatus zum Tragen zwischen
der Rolle des Individuums als Militdrangehoriger mit den dazugehérigen Rollen-
zwiéngen sowie der Rolle des Individuums als moralisches Subjekt.

Diese Kluft kann strategisch eingesetzt werden, um bestimmten Erfahrungen ein
dominantes Gewicht innerhalb des gesellschaftlichen Selbstverstindigungsprozes-
ses zu geben. Und in der Tat: Bis heute steht eine 6ffentliche Entschuldigung der
Verantwortlichen des franzdsischen Staates fiir bestimmte Ausschreitungen des
Militdrs im Krieg noch aus. Die Aussage des damaligen Premiers Lionel Jospin im
Kontext der Folterdebatte, es sei zunéchst erforderlich, dass die Historiker ihre Ar-
beiten verrichteten, bevor es AuBerungen von Seiten des Staates geben konne, wird
bei den allermeisten Algeriern nur bitter aufstoSen. Zu sehr haftet der Haltung staat-
licher Zuriickhaltung bei der Bewertung des damaligen Armeechandelns das Odium
der Selbstrechtfertigung an. Fiir die Frage nach dem offentlichen Stellenwert be-
stimmter Erfahrungen wird man schlussfolgern miissen: Stimmgewalt erlangt auf
leichtere Weise als andere, wer unter der Flagge des politisch Opportunen segelt.
Aussaresses spricht liber eine Problematik, die ihn zwar personlich umtreibt. Tief-
greifende Konsequenzen hat er nicht zu befiirchten. Er kann sich die Kommunikati-
on seiner Erfahrungen ,,erlauben®.

Bei den Zeugnissen von Thomas und von Ighilahriz liegt eine andere Situation
vor. Beiden gemeinsam ist, dass sie Deutungen der Vergangenheit prédsentieren,
welche quer liegen zu den géngigen Schemata des offentlichen Umgangs mit die-
sem Erbe. Thomas zeigt auf, in welche inneren Sackgassen gerét, wer den identiti-
ren Selbstanspruch der Menschenrechtsnation Frankreich einerseits beim Wort
nimmt, andererseits aber an der Umsetzung der operativen Politik der franzdsischen
Exekutive beteiligt ist. Damit bringt er etwas zur Sprache, fiir das es im Begriffs-



298 | MENSCHENRECHTE, POLITIK UND ERFAHRUNG. SOZIALETHISCHE KLARUNGEN

haushalt der kollektiven Identitdt seiner Nation eigentlich keine Kategorien gibt. Er
verkdrpert ein Dilemma und unterbricht damit die nationale Meistererzdhlung von
der Selbstbehauptung der stolzen Nation in den Wechselbddern der Geschichte.
Sein Zeugnis offenbart Ratlosigkeit — die jedoch nicht vorgesehen ist im Repertoire
einer universalistischen Moral und der entsprechenden Politik. Seine Erfahrungen
liegen insofern auBerhalb des Feldes der Stimmen, auf die traditionellerweise rekur-
riert wird, um sich der kollektiven Identitdt zu versichern.

Da er aber als Soldat in kaum zu iiberbietender Weise fiir die Nation steht und
diese im Konkreten verkdrpert, birgt sein Zeugnis einige Sprengkraft. Es legt offen,
wie ungeeignet es ist, als Staat mit einem so hohen Ideal wie den Menschenrechten
aufzutreten, nicht aber fiir die Umsetzungsmechanismen und Vermittlungsinstanzen
in Form des Rechtes und politischer Institutionen Sorge zu tragen, welche fiir die
Ubersetzung dieses Ideals in erlebbare Wirklichkeit verantwortlich wiren. Beim
Zeugnis von Pierre-Alban Thomas wird es schwerfallen, die Anfragen von der Hand
zu weisen, die damit offenbar werden. Unabhéngig von Thomas’ eigenen Rechtfer-
tigungsversuchen und seiner Suche nach neuen, ,,unschuldigeren* Tétigkeitsfeldern
als dem Soldatenleben, stellt sein Text eine Herausforderung fiir den politischen
Anspruch der franzdsischen Nation dar.

Diese ldsst sich in einer Frage resiimieren: Wie konnte es gelingen, ein Ideal zu
verkorpern, das einerseits in Individuen — bei den Biirgerinnen und Biirgern des
Gemeinwesens — schopferisch-kreative Energie und Motivation zum eigenen Han-
deln freisetzt, das aber andererseits auch Ausdruck in den objektivierten Ordnungen
dieses Gemeinwesens findet? Frankreich scheint ein Paradebeispiel fiir den so be-
schriebenen Spagat zu sein, dem ein Gemeinwesen ausgesetzt sind: Das Land trégt
seinen identitdren Anspruch ostentativ vor sich her. Das bedeutet zweierlei. Die
konstitutive Identitdtsdemonstration wirkt als eine Hypothek, da man stets an den
eigenen Ankiindigungen gemessen wird. Die Praxis impliziert aber auch eine Chance:
Man ist herausgefordert darzustellen, was die Idee von der demokratischen Repub-
lik verspricht — gemeinsame Lebensform aus dem gemeinschaftlich ermittelten und
unternommenen Willen aller ihrer Mitglieder zu sein.*’

Erfahrungen ermdglichen und beteiligen: So wiirde man wohl die wichtigste po-
litische Maxime einer Menschenrechtsrepublik beschreiben kénnen.*® Die Beispiele

435 Dass diese Herausforderung ein offenes Problem gerade im Kontext der in den letzten
Jahren gefiihrten Debatte um ,,nationale Identitdt™ ist, welche von Préisident Sarkozy an-
gestoBlen wurde, zeigt Marcus Otto, ,,Das Subjekt der Nation in der condition post-
coloniale — Krisen der Représentation und der Widerstreit postkolonialer Erinnerungs-
politik in Frankreich®, in: Lendemains. Zeitschrift fiir vergleichende Frankreichforschung
Nr. 144, 36 (2011), 54-76.

436 Damit ist die Voraussetzung gemacht, dass ,Wille* und ,Erfahrung* synonym verwendet
werden konnen. Dies sei zumindest fiir ihre Funktionalitdt im Bereich des Politischen



SOZIALETHISCHE DISKUSSIONSFELDER | 299

Aussaresses und Thomas markieren zwei Rénder des realen gesellschaftlichen Ver-
staindigungsprozesses, in dem iiber die Relevanz von Erfahrungen gestritten wird.
Das Zeugnis von Louisette Ighilahriz hingegen kann als ein Einspruch ,,von auflen‘
bezeichnet werden, der gleichwohl in die Mitte der Prozesse zur Selbstverstandi-
gung iiber nationale Identitédt zielt. Die Erfahrungen, die sie zum Ausdruck bringt,
konnten in dieser Form nicht formuliert werden, wenn es nicht den hehren menschen-
rechtlichen Anspruch Frankreichs — schon zur Zeit des Krieges — gegeben hitte. Er
bildet, so bitter und schmerzhaft ihre Erlebnisse sind, den Grund, der es ermoglicht,
dass die Befreiungskdmpferin ihr Erleben in der beschriebenen Weise deutet und
iiberhaupt den Wunsch verspiirt, es der von ihr im Herzen bewunderten franzosi-
schen Kulturnation mitzuteilen.

Ihr Zeugnis ist eine Stimme, welche franzdsische nationale Selbstgewissheit
verstort, fiir deren Artikulation aber der von Frankreich hochgehaltene ideelle An-
spruch ein wesentlicher Ausloser ist. Es handelt sich um eine Erfahrung, die leicht
beschnitten und ausgegrenzt wird, sobald eine enge, aber klassische Definition des
,hationalen Interesses” zum Tragen kommt, welche aber gerade aufgrund des spezi-
fischen Gepréges nationaler Identitét nicht {iberhort werden kann: In die Selbster-
zihlung einer Menschenrechtsnation passt es nicht, dass die Politik dieser Nation
im Namen der Menschenrechte Opfer produziert. Noch weniger genehm ist es, wenn
diese Opfer das Wort ergreifen. Die rege Rezeption des Buches von Ighilahriz und
der begleitenden Interview-AuBerungen innerhalb Frankreichs sind allerdings ein
Beleg dafiir, dass die mit dem Leitbild von den Menschenrechten eingefiihrte kom-
munikative Logik auch eine Gegenlogik erdffnet zum Kalkiil nationalen Interesses
oder staatlicher Souverénitdt. Begrenzung und Ermdglichung begegnen sich hier.
Dank des Anspruchs der Menschenrechte wird es einer an sich machtlosen Stimme
moglich, Gewicht im 6ffentlichen Diskurs zu erlangen und damit Gegenmacht auf-
zubauen.

Allen drei Zeugnissen kommt eine reprisentative Funktion fiir die Debatte zu,
die hier zur Verortung von Erfahrungen im Blick auf ein kollektiv proklamiertes
normatives Ideal gefiihrt wurde. Es ist allerdings eine qualitative, nicht eine quanti-
tative Représentativitdt: Mit den Zeugnissen werden drei unterschiedliche Modelle
einer Wechselwirkung sichtbar, die zwischen normativem Anspruch, individueller
Rezeption und der Funktion dieser Rezeption fiir die politische Gemeinschaft wirk-
sam ist. Damit 6ffnet sich eine letzte Tiir der Reflexion, ndmlich die Suche nach
Wegen politischen Handelns, die der nun offenbaren Problemlage angemessen sind.

behauptet. Eine vertiefende Diskussion miisste dabei ansetzen, den Begriff des Willens,
wie er bei den Theoretikern des Republikanismus zugrunde gelegt wird, zu entfalten und
von einer voluntaristischen Lesart, die oft mit einer bewusstseinstheoretischen Engfiih-
rung gekoppelt ist, zu befreien.



300 | MENSCHENRECHTE, POLITIK UND ERFAHRUNG. SOZIALETHISCHE KLARUNGEN

8.3.2 Herausforderungen politischen Handelns

Das ,,Recht des Politischen* war in Anschlag gebracht worden, um ein neues Ver-
stindnis der Menschenrechte zu erschlieBen: Die Formung und Verkorperung des
Menschenrechtsanspruchs, so lautete die These, findet erst in Kontexten sozialer
Praxis statt und ist von zentraler Bedeutung fiir die Wirklichkeit der Menschenrechte.
Historisch vorgehende Erkldrungen belassen es oftmals dabei, den moralischen An-
spruch als bloBen Effekt eines kontingenten Bedingungsgefiiges darzustellen, wih-
rend philosophisch-geltungstheoretische Modelle zwar die logische Kohérenz eines
moralischen Anspruchs darzutun vermdgen, aber ohne Beziige zur historisch-sozia-
len Genese dieser Anspriiche an deren materialer, konkreter Gestalt vorbeizielen.
»Das Politische” war im Zuge des bis hierhin gefiihrten Gedankenganges bemiiht
worden, um den sozialen Ort zu bezeichnen, durch den sich ein mdglicher Anspruch
verkorpert und als erlebbare Wirklichkeit greifbar wird. Der Fokus, mit dem diese
Schaltstelle zwischen Sollen und Sein {iberhaupt wahrgenommen und beschrieben
werden kann, besteht aus historisch bezeugten Erfahrungen, wie sie in autobiografi-
schen Texten begegnen.

Wenn nun auf der einen Seite geschildert wird, welche Rezeptionschancen und
-grenzen fiir solche Erfahrungen bestehen, kann man auf der anderen Seite nach der
Moglichkeit einer bewussten Steuerung des Umgangs mit Erfahrungen fragen. Man
mag das eine Politik zum Umgang mit dem Politischen nennen. Dass es sich um eine
notwendige Aufgabe handelt, zeigt der Blick auf die franzosische Situation: Zur
Frage, was dieses Erbe fiir gegenwartiges politisches Handeln zu bedeuten habe,
gibt es in Frankreich ein breites Konzert unterschiedlicher Stimmen, die sich zum
Teil nicht in Einklang bringen lassen. Der ,,Krieg der Erinnerungen®, von dem in den
Ausfiihrungen zum Text von Aussaresses die Rede war, zeugt davon. Umso ein-
driicklicher steht eine Aufgabe politischer Gestaltung vor Augen, ndmlich die Steu-
erung eines Umgangs mit solchen Stimmen und deren Gehalten, die dem Gemein-
wesen langfristig dient. Davon zu unterscheiden ist das kurzfristig angelegte, auf
Befriedung einzelner Interessengruppen abzielende politische Handeln, das mit
symbolpolitischen Aktionen wie der Diskussion um Gedenktage oder iiber die Be-
reitstellung finanzieller Mittel zur ,,Wiedergutmachung**’
matik fiir abgearbeitet erklért, die viel tiefere Wurzeln hat.

eine politische Proble-

437 Die problematische Rolle von finanziellen Téter-Opfer-Transfers in der Intention einer
,,Wiedergutmachung ist ein Aspekt in den Werken der israelischen Autorin Lizzie
Doron, der dort in seiner ganzen Breite und Ambivalenz am Beispiel der von der Bun-
desrepublik Deutschland in den 1960er-Jahren gezahlten Summen fiir Uberlebende der
Schoah in Israel spiirbar wird. Vgl. Dies., Warum bist Du nicht vor dem Krieg gekom-
men?, Suhrkamp: Frankfurt/M., 2004 (1998); dies., Der Anfang von etwas Schonem,



SOZIALETHISCHE DISKUSSIONSFELDER | 301

,Das Schwierigste®, so formuliert Paul Ricceur, ,,ist nicht, ,anders zu erzéhlen‘,
oder ,sich von den Anderen erzdhlen® zu lassen, sondern die Griindungsereignisse
unserer eigenen kollektiven, vor allem aber nationalen Identitdt anders zu erzéhlen
(vgl. 8.1.2, oben S. 274). Bereits das entfaltet fiir das vorliegende Szenario einige
Sprengkraft. Es bestérkt alle Bemithungen, Stimmen wie die von Thomas, der ja als
Franzose und fiir Frankreich spricht, in den Kanon der Stimmen aufzunehmen,
denen identitdtsbildender Wert zugeschrieben wird. Ricceur geht aber noch einen
Schritt weiter: Das ,,weitaus Schwierigste ist und bleibt, diese Griindungsereignisse
,von den anderen‘ erzdhlen zu lassen.” (Ebd.) In dieser Funktion ist der Einwurf
von Ighilahriz zu sehen. Sie erzahlt den Franzosen deren eigenen Griindungsmythos
noch einmal neu, freilich vermittelt iiber die dunkle Riickseite der so gern in An-
spruch genommenen menschenrechtlichen Selbstverpflichtung, die in Algerien zum
Scheitern kommt. Es ist ein notwendiger Schritt, um ein ,,verletztes Gedéchtnis®
(Ricceur) heilen zu lassen.

Politisch legt sich daraus die Aufgabe nahe, nach Verfahren und Instrumenten
zu suchen, die solche ,,Heilungsprozesse® gewihrleisten konnen. Es handelt sich
um einen Balanceakt, denn schnell geridt staatliches Handeln selbst in die Versu-
chung, die materialen Vorgaben fiir solche Prozesse zu definieren. Es geht aber um
eine subsididre Aufgabe, die keineswegs trivial ist: Im Interesse des Gemeinwesens
liegt es, flir garantierte, das heif3t institutionell gesicherte Orte und Wege vorzusor-
gen, an denen vielfdltige Erfahrungsstimmen zu Wort kommen konnen und gehort
werden miissen, wenn es um gemeinschaftlich-gesellschaftliche Verstdndigungs-
prozesse zu Fragen kollektiver Identitét und Orientierung geht.

,Beteiligung® ist eine ethische Schliisselkategorie, die als Malistab fiir eine sol-
che Aufgabe dienen kann. Innerhalb des sozialethischen Diskurses hat die Katego-
rie vor allem in der jiingeren Zeit neue Bedeutung erlangt und vermag insbesondere
in bildungsethischen Auseinandersetzungen eine hohe Praxisrelevanz zu entfal-
ten.”® Nicht die Kriterien eines gleichen und freien Zugangs zu einem Einzelgut
sind im hier diskutierten Kontext allerdings von Interesse. Es steht eine ganz andere

Suhrkamp: Berlin, 2007 (2006); dies., Das Schweigen meiner Mutter, Deutscher Ta-
schenbuch Verlag: Miinchen, 2011 (2010).

438 Zur einschldgigen sozialethischen Diskussion vgl. insbesondere: Alexander Filipovié,
,.Beteiligungsgerechtigkeit als (christlich-)sozialethische Antwort auf Probleme moder-
ner Gesellschaften®, in: Christiane Eckstein, Alexander Filipovi¢ u. Klaus Oostenryck
(Hg.), Beteiligung, Inklusion, Integration. Sozialethische Konzepte fiir die moderne Ge-
sellschaft, Aschendorff: Miinster, 2007. 29—40. Sowie: Ders., ,,Elemente einer kritischen
Theorie der Beteiligungsgerechtigkeit. Christlich-sozialethische Sondierungen®, in: Ma-
rianne Heimbach-Steins, Gerhard Kruip und Katja Neuhoff (Hg.), Bildungswege als
Hindernisldufe. Zum Menschenrecht auf Bildung in Deutschland, Bertelsmann: Biele-
feld, 2008, 173-189.



302 | MENSCHENRECHTE, POLITIK UND ERFAHRUNG. SOZIALETHISCHE KLARUNGEN

Art von Beteiligung auf dem Spiel, ndmlich die Beteiligung von Erfahrungen, die in
wechselseitigen sozialen ErschlieBungsprozessen die unverzichtbaren Elemente
sind, um innerhalb des Gemeinwesens iiberhaupt politische Orientierung — mit an-
deren Worten: Willensbildung — hervorzubringen. Es ist dies auch eine Frage der
Gerechtigkeit: Politische, kollektive Orientierung erlangt ein Gemeinwesen nur auf
angemessene Weise, insofern alle relevanten Erfahrungen auch einbezogen werden.
Und im Falle einer nationalen Tradition von Konflikt, Kolonialismus und Krieg
gehoren Opfererfahrungen zu solchen notwendigen, relevanten Erfahrungen, die
einbezogen werden miissen.”’ Daraus ergibt sich ein letzter Schritt, der den Blick
Offnet auf politisch-gesellschaftliche Modalititen, die geeignet sind, Erfahrungen
kommunikativ zur Sprache zu bringen. Die Kriterien hierfiir sind in einer Reflexion
auf den Zusammenhang von Geschichte, geschichtlichen Erfahrungen und Sprache
zu suchen.

Diese drei Positionen sind auf eine komplexe Weise miteinander verschrinkt:
»Geschichte ist immer mehr, als Sprache begreifen kann, und Begriffe enthalten
mehr, als sich historisch ereignet®, so Stefan-Ludwig Hoffmann iiber Reinhart Ko-
sellecks Ansatz der Historik.**’ Aus der Anerkenntnis, dass Geschichte stets sprach-
lich bedingt ist und — anders herum — Sprache einen geschichtlichen Index trégt,
entwickelt Koselleck eine ,,Theorie der Bedingungen moglicher Geschichten®. Ent-
scheidend fiir den Kontext vorliegender Untersuchung erscheinen weniger Kosellecks
Erarbeitung der metahistorischen Bedingungen mdglicher Geschichten, wie etwa die
Bedeutung von Lebenszeitphasen (frither-spéter), der Betrachterperspektive (innen-
auBlen) oder der hierarchischen Position, von der aus die Kommunikation iiber Ge-
schichtliches geschieht (oben-unten). Von grundsitzlicher Bedeutung erscheint der
Hinweis, dass Sprache und geschichtliches Geschehen in einem nicht-kommensu-
rablen Verhiltnis stehen: Keine Rede iiber Geschichtliches konnte das Geschehene

439 Die Kritik, die Reinhart Koselleck an bestimmten Ziigen im Geschichtsverstandnis der
Annales-Schule iibt, trifft eben diesen Punkt. Eine Geschichtsschreibung, welche die
Funktion von Erinnerung und Gedéchtnis fiir die Konstitution des Politischen betont,
sich aber auf die nationale Geschichte aus nationaler Sicht beschriankt, verkiirzt Histo-
riografie auf eine ,,Identitétspriasentationsfunktion®. Der Begriff stammt von Hermann
Liibbe, aber Koselleck entwickelt daraus sein eigenes Argument: ,,Die Erinnerungsorte
von Pierre Nora sind nur die franzosischen, und die Konflikte, die in den franzdsischen
Erinnerungsorten mit Deutschland, Britannien, mit Italien oder Spanien enthalten sind,
werden als solche nicht aus den gegenldufigen Perspektiven mitbedacht. Aber die Ge-
schichtswissenschaft hat die Pflicht, die Konflikte in ihrer Vielfalt darzustellen und nicht
Identitdt zu suchen.” ,,Geschichte(n) und Historik, Reinhart Koselleck im Gesprich mit
Carsten Dutt”, in: Internationale Zeitschrift fiir Philosophie Nr. 2, 10 (2001), 257-271,
hier 268.

440 Hoffmann, ,,Anthropologie®, 171.



SOZIALETHISCHE DISKUSSIONSFELDER | 303

wirklich einholen und prisent machen; gleichwohl liegt allem Geschichtlichen
Sprache und sprachlich gebundenes Verstehen immer schon voraus und ermoglicht
e S.441

Auch ein Sprechen, das sich auf Erfahrungen beruft, unterliegt diesen Bedin-
gungen. Die Spannungen, die sich daraus ergeben, konnen prinzipiell nicht aufge-
16st werden. Geschichte bleibt vergangen und kann nur in den Modalitdten, welche
durch Sprachlichkeit bereitgestellt werden, rekonstruiert werden. Zugleich dréngen
manche Erfahrungen darauf hin, geduBlert zu werden. Die drei Stimmen, die hier im
Mittelpunkt stehen, zeigen dies deutlich. Thre Rede weist einen konstitutiven Man-
gel auf, insofern sie Rede tiber Geschichtliches ist. Das Vergangene, auf das sie sich
bezieht, kann sie nie einholen. Eine Synthesisleistung dieser Spannungen ist von
der Ebene reiner Gehalte auf ein anderes Niveau verlagert. Sie liegt im Redegenus
begriindet: Nur im Stil des Erzdhlens — im Prozedere einer Narrativitit — kann die
Kluft zwischen erzdhlter Zeit und naturaler Zeit tiberbriickt werden. Die Erzdhlung
macht als eine ,,zeitliche Synthesis des Heterogenen* objektive Zeit erfahrbar und

#2 Es gibt also keine logische, sondern nur eine poetologi-

subjektive Zeit messbar.
sche Losung des Dilemmas, in das die Frage nach der Kommunikation vergangener
Erfahrung fiihrt.

Die Beitrdge von Aussaresses, Thomas und Ighilahriz stellen solche poetologi-
schen Versuche dar, von einem subjektiven Erleben aus Linien in die Gegenwart zu
ziehen. Allen drei Autoren ist, auf freilich unterschiedliche Weise, daran gelegen,
die Bedeutung ihrer Erfahrungen fiir die Suche nach Sinn und Geltung in ihrer Ge-
genwart zu kommunizieren. Im Anschluss an die Uberlegungen von Koselleck und
Ricceur, mit denen skizziert wurde, wie komplex und ungesichert solche ,,Uberset-
zungsprozesse sind und auf welche Weise sie erfolgreich stattfinden konnen, 14sst
sich nun festhalten: Die Aufgabe politischen Handelns besteht darin, fiir geeignete
Orte erfahrungsbasierter Rede innerhalb einer Gesellschaft Sorge zu tragen sowie
gute Bedingungen einer Rezeption solcher Rede zu gewihrleisten. Am Ende dieser
Uberlegungen zu den methodische Bedingungen fiir den Zusammenhang von Er-
fahrung und Politik steht damit eine einzige Frage, in der die ganze sozialethische
Herausforderung liegt: Was konnen Erzdhlrdume innerhalb einer Gesellschaft sein,
die mit ausreichend Legitimitdt, Verbindlichkeit und Zugdnglichkeit ausgestattet
sind, um die Artikulation von Erfahrungen zu erméglichen und diese in den Prozess

441 Reinhart Koselleck, ,,Sprachwandel und Ereignisgeschichte®, in: Merkur 43 (1989),
657—-673, hier: 661ff. Vgl. auch: Angelika Epple, ,,Natura Magistra Historiae? Reinhart
Kosellecks transzendentale Historik®, in: Geschichte und Gesellschaft 32 (2006), 201—
213.

442 Paul Riceeur, Zeit und Erzihlung, Bd. 1: Zeit und historische Erzdhlung, Fink: Miinchen,
1988, 15-86. Zitiert nach Epple, ,,Natura®, 211.



304 | MENSCHENRECHTE, POLITIK UND ERFAHRUNG. SOZIALETHISCHE KLARUNGEN

gesellschaftlicher Selbstverstindigung und politischer Orientierungssuche einzu-
speisen?

Manches Mal lohnt ein vergleichender Blick. Andere Gesellschaften als die
franzosische, die ebenfalls vor der Aufgabe standen, die Widerspenstigkeiten eines
von Gewalt und Unrecht geprigten historischen Erbes zu verarbeiten, haben mit
dem Institut von Wahrheitskommissionen gute Erfahrungen gemacht. Vergangenes
Leiden kommt darin auf eine verbindliche Art und Weise 6ffentlich vor und muss
von der Taterseite entgegengenommen werden. In solchen Verfahren, die unterhalb
der Schwelle justizformiger Aufarbeitung des Vergangenen angesiedelt sind, kann
dem Anliegen der Opfer, 6ffentliches Gehor und damit ,,Anerkennung zu finden,
oftmals besser begegnet werden als im reguldren Gerichtsverfahren, an dessen Ende
hiufig genug aufgrund mangelnder Beweislage oder formaler Defizite bei der
Beweisaufnahme Freispriiche oder Verfahrenseinstellungen stehen.**

Sogenannte ,,Zeitzeugengesprache® sind eine andere, bereits eingefiihrte Me-
thode, vergangene Erfahrungen in der Gegenwart wirksam werden zu lassen. Politi-
sche Stiftungen und andere Tréger der Erwachsenenbildung verbinden mit ihnen die
Hoffnung, aus subjektiven Erfahrungen kommende Impulse iiber den Graben der
Generationen weitergeben zu konnen und damit als eine Quelle politischer Sinnstif-
tung zu nutzen. Aber besteht hier noch die oben geforderte Verbindlichkeit in der
Rezeption solcher Erfahrungen? Es scheint, dass die Kommunikation von vergan-
gener Erfahrung darin eher zum Ornament erstarrt, weil die Formulierung der poli-
tischen Agenden lidngst anderswo geschieht — in den administrativen Apparaten der
Exekutive, die nach technokratischen, nicht aber nach ideenpolitischen Kalkiils
funktionieren.

Es besteht also die Pflicht, Orte, Verfahren und Institutionen zu entwickeln, mit
denen Erfahrungen reguldr und verbindlich zur Sprache gebracht und in den politi-
schen Prozess eingebracht werden kénnen. Dass eine politische Formierung wie die
Piratenpartei, die nicht so sehr inhaltliche Forderungen, sondern unter dem Motto
der ,,Transparenz* den Anspruch auf politische Beteiligung vorbringt, in kurzer Zeit
grofle Erfolge feiern kann, belegt den Bedarf nach neuen Modellen der politischen
Partizipation. Um den sich vielfach darstellenden Bedarf nach neuen, wirksamen
Modellen der Beteiligung aufzugreifen, ist schlieBlich eine breite Diskussion iiber
den Anspruch der Demokratie nétig. Diese Auseinandersetzung miisste ein Relais

443 Dies gilt etwa fiir die Wahrheitskommission Siidafrikas. Dass dieses Instrument kein
Auslaufmodell ist, zeigt die jiingste Einsetzung von Kommissionen in Brasilien und der
Elfenbeinkiiste (2011). Vgl. Priscilla B. Hayner: Unspeakable truths. Facing the chal-
lenge of truth commissions, Routledge: New York NY u.a., 2002. Sowie: Wolfgang S.
Heinz: ,,.Lehren fiir den ,Tag danach‘. Welche Funktionen haben Wahrheitskommissio-
nen?“, in: Internationale Politik 60 (2005), 44-50.



SOZIALETHISCHE DISKUSSIONSFELDER | 305

bilden zwischen den demokratischen Idealen von Freiheit und Gleichheit sowie der
operativ-praktischen Ebene gesellschaftlicher Funktionszusammenhénge. Beides
wird zu oft losgeldst voneinander erdrtert; demokratisches Ideal und ,,sozialtechno-
logische® Realgestalt der Gesellschaft fallen damit unvermittelt auseinander. Einen
wichtigen Impuls in diese Richtung gibt der franzdsische Sozialwissenschaftler
Pierre Rosanvallon mit seinen Uberlegungen zur demokratischen Legitimitit.

Rosanvallons Diagnose von einer ,,Krise des Allgemeinwillens“*** greift wich-
tige Impulse auf, die auch in der Fluchtlinie dieser Arbeit liegen: Es ist fiir Ge-
meinwesen zunehmend schwierig, die Legitimitdt ihrer politischen Orientierung
und damit ihrer kollektiven Identititen allein {iber das formalisierte, punktualisierte
Momentum des Wahlaktes zu konstituieren. Die darin liegende Trennung von Re-
gierenden und Regierten muss, so Rosanvallon, iiberwunden werden, indem die
,ldentifikationsdemokratie” zu einer ,,Aneignungsdemokratie” entwickelt wird.
Eine solche Aneignungsdemokratie kennt iiber die Instanz der Wahlen mit ihrem
reprasentationsdemokratischen Delegationsprinzip hinaus weitere Modi, die helfen
sollen, einen wirklichen Allgemeinwillen herzustellen: Neben den Momenten der
,,Unparteilichkeit” sind dies in den Augen Rosanvallons Instrumente der ,,Reflexi-
vitdt“ und der ,,Ndhe®“. Momente der Reflexivitdt erkennt er in den vor allem von
Verfassungsgerichten hergestellten Korrekturen der Defizite, die von den Instanzen
der ,negativen Allgemeinheit”, also den liber Mandate legitimierten Exekutiv-
instanzen des Staates bewirkt werden. Er spricht deswegen von einer ,,differenzier-
ten Allgemeinheit®, die darin ansichtig wird. Instanzen und Verfahren einer Politik
der ,,Nédhe“ sorgen fiir ein Gefiihl prozeduraler Gerechtigkeit bei den Biirgerinnen
und Biirgern und verkorpern eine ,,lebendige Allgemeinheit®. Sie positionieren den
Politiker in der Rolle des Genossen und Anwalts der Biirger; Interaktion zwischen
Regierenden und Regierten und die damit moglich werdende Achtung von Beson-
derheiten wird zu einer funktionalen Leistung, die vornehmlich iiber solche Instan-
zen einer Politik der Ndhe garantiert wird und welche deshalb ein drittes Moment
demokratischer Legitimitét ausmacht. Die politische Herausforderung, Erfahrungen
auf eine verbindliche und wirksame Art in die Verstindigungsprozesse zur Heraus-
bildung politischer Orientierung einzubeziehen, wire in Rosanvallons Modell unter
dem Namen einer solchen ,,Politik der Nahe* zu verorten.

444 Pierre Rosanvallon, Demokratische Legitimitdt. Unparteilichkeit — Reflexivitit — Ndhe,
Hamburger Edition: Hamburg, 2010. Im Folgenden vgl. besonders ebd., 271ff. Vgl.
auch: Wim Weymans, ,,Pierre Rosanvallon und das Problem der Politischen Représenta-
tion*, in: Oliver Fliigel, Reinhard Heil, Andreas Hetzel (Hg.), Die Riickkehr des Politi-
schen. Demokratietheorien heute, Wissenschaftliche Buchgesellschaft: Darmstadt, 2004,
87-112.



306 | MENSCHENRECHTE, POLITIK UND ERFAHRUNG. SOZIALETHISCHE KLARUNGEN

Die Diskussion und Konkretisierung dieser Vorschldge steht noch aus und kann
hier nicht gefiihrt werden. Das Beispiel macht aber deutlich, dass die Perspektive
einer politisch notwendigen Einbeziehung von Erfahrungen auch auf eine politik-
und verwaltungswissenschaftliche Ebene iiberfiihrt werden kann — ja, muss, wenn
am Ende nicht nur ein sozialethisch fiir richtig befundenes Soll, sondern auch prak-
tikable Perspektiven fiir eine Implementierung solcher Anspriiche in die Vollziige
der Demokratie stehen sollen.



