
258 | MENSCHENRECHTE, POLITIK UND ERFAHRUNG. SOZIALETHISCHE KLÄRUNGEN 

8. SOZIALETHISCHE DISKUSSIONSFELDER 
SOZIALETHISCHE DISKUSSIONSFELDER 

Man könnte den Bogen, dem diese Studie von Anfang an gefolgt war, mit dem ver-
gangenen Kapitel zum Abschluss gekommen sehen. Die zu Beginn aufgestellte 
These, dass ein angemessenes Verständnis der Menschenrechte erst über Kontexte 
ihrer Praxis zu gewinnen sei, war nicht nur als theoretische Maxime in den Raum 
gestellt worden, sondern sollte am historischen Material selbst anschaulich gemacht 
werden. Die ausgewählten Zeugnisse zu bestimmten Erfahrungen mit dem Algerien-
krieg waren als exemplarische Strecke einer sozialen Praxis darauf hin untersucht 
worden, welche wechselseitigen Formatierungsprozesse zwischen normativen An-
sprüchen und subjektiven Erfahrungen festgestellt werden können. Ob man nun von 
den Ergebnissen dieser Diskussion überrascht sein mag oder sich Aussagen in ande-
rer Richtung gewünscht hätte – das gewählte Vorgehen ist erforderlich, wenn man 
den theoretischen Anspruch wirklich durchführen möchte und nicht lediglich an-
kündigt.  

Ein Prozedere, welches dem Feld historischer Erfahrung für die Erhellung nor-
mativer Geltungsansprüche eine so zentrale Funktion einräumt, hat allerdings er-
hebliche Auswirkungen auf den sozialethischen Diskurs. Eine Hermeneutik, die 
Normativität nicht auf die deduktive Anwendung von Regeln reduziert, sondern ein 
„Recht des Politischen“ anerkennt, also die Formung moralischer Ansprüche im 
politischen Prozess für bedeutsam erachtet, insinuiert: Ethik muss und kann anders 
verstanden werden als das bloße „Anwenden“ bestimmter Maßstäbe, deren Gehalt 
immer schon festzustehen scheint. Es erscheint deshalb ratsam, diesen Auswirkun-
gen zumindest ansatzweise und exemplarisch nachzugehen. Es gilt, eine Spur zu 
legen, die anzeigt, in welcher Richtung der sozialethische Diskurs durch die hier 
entwickelte Perspektive verändert wird. Insofern gehen die in diesem Kapitel ver-
sammelten Überlegungen unmittelbar aus den grundlegenden hermeneutischen 
Weichenstellungen hervor, die bislang getroffen worden sind. Im Zentrum steht die 
Frage: Was bedeutet es für die Sozialethik, wenn historische Erfahrung, politische 
Orientierung und moralischer Anspruch so eng zusammenhängen, wie dies nun-
mehr angenommen wird?  

Es handelt sich also nicht um eine Erweiterung oder materiale Ergänzung des 
thematischen Spektrums sozialethischer Reflexion. Betroffen ist vielmehr die innere 
Logik – das epistemische Prozedere – der Sozialethik. Politische Ethik wird darin 
zu einer zentralen „Sichtachse“ und tritt aus ihrem bisherigen Schattendasein inner-
halb der Traktate theologischer Ethik hervor. Denn wenn Erfahrungen in bestimm-
ten geschichtlichen und gesellschaftlichen Kontexten zu relevanten Faktoren nor-
mativer Erkenntnis werden, wird es notwendig, sich über den Status und die 
Aussagekraft solcher Erfahrungen genauestens Rechenschaft zu geben. Dies gilt 
umso mehr, als es sich vielfach um Erfahrungen handelt, die bereits gemacht wur-



SOZIALETHISCHE DISKUSSIONSFELDER | 259 

den und nur über geschichtliche Zeugnisse und vermittelt durch Zeugen kommuni-
ziert werden und in ihrer Bedeutung für die Gegenwart erschlossen werden müssen. 
Sich über das Bedingungsgefüge von Erfahrungen Klarheit zu verschaffen, gehört 
also zu den grundständigen Aufgaben sozialethischer Reflexion. Daraus ergibt sich 
das Programm des vorliegenden Kapitels.  

In einem ersten Schritt wird die Frage nach der Relevanz vergangener Erfah-
rungen gestellt, indem ein Blick auf die Instanz des Gedächtnisses geworfen wird. 
Die entsprechenden Überlegungen Paul Ricœurs und die von ihm vorgestellte Figur 
eines „verletzten Gedächtnisses“ sind dabei von großem Wert. Aus einer politisch-
sozialethischen Lektüre des Freudschen Konzepts von „Erinnern, Wiederholen, 
Durcharbeiten“ wird eine Bewertung vorgenommen zum Status des ersten der drei 
hier zugrunde gelegten Zeugnisse, den Einlassungen von Paul Aussaresses. Die von 
Ricœur geltend gemachte „Rückwirkung der Zukunftsorientierung auf die Inter-
pretation des Vergangenen“369 soll dabei als eine auch sozialethisch bedeutsame 
Perspektive vorgestellt werden, indem Zukunftsorientierung nicht als theoretische 
Abstraktion, sondern als Modus sozialer Praxis verstanden wird: Sich auf eine mög-
liche Zukunft hin – aus den Projektionen oder Versprechungen dieser Zukunft her-
aus – zu orientieren, wird Folgen auch für gegenwärtiges Handeln haben. Zu sehen 
ist, wie eine bestimmte Epistemologie zur Verschränkung historischer Zeiten eine 
Ethik sozialer Alternativen hervorbringen kann (8.1). 

Ein zweiter Schritt berührt dann in viel engerer Weise die schon im vorange-
gangenen Kapitel thematisierten Spannungen zwischen den Aspirationen individu-
ellen Handelns und den kollektiv beanspruchten Identitäten. Paradigmatisch sicht-
bar geworden war dies anhand des Menschenrechtsideals der französischen Nation 
und den inneren Verdrehungen, denen ein republiktreuer Soldat wie Thomas ange-
sichts des politischen Handelns des französischen Staates ausgesetzt ist. Damit wird 
der Blick gelenkt auf den sensiblen Übergang zwischen individueller und institutio-
neller Ebene. Wo von einem „Recht des Politischen“ die Rede ist, wird man dieser 
Schaltstelle besondere Aufmerksamkeit widmen müssen. Denn die Lektüre aller 
drei Textzeugnisse hat gezeigt: Es gibt eine subtile Dialektik zwischen individuel-
lem Streben und Handeln sowie den institutionellen Kontexten, in denen die Indivi-
duen stehen. Diese Rahmungen bedingen und begrenzen individuelles Handeln, sie 
ermöglichen es aber auch und erlauben oftmals erst jene Sinn- und Bedeutungszu-
schreibung, ohne die ein Handeln gar nicht erfolgen würde.  

Daraus legt sich die Frage nahe: Wie sollten die institutionellen Rahmen gestal-
tet sein, um das autonome, kreative und schöpferische Tun einzelner nicht zu unter-
drücken, sondern es anzuregen? Cornelius Castoriadis mit seinen Überlegungen zur 
„imaginären Instituierung von Gesellschaft“ ist der hier gewählte Gesprächspartner 

                                                             

369  Ricœur, Rätsel, 62. 



260 | MENSCHENRECHTE, POLITIK UND ERFAHRUNG. SOZIALETHISCHE KLÄRUNGEN 

für diese Fragen. Für die Sozialethik hat dies Bedeutung, als damit die Suche nach 
angemessenen Vermittlungsinstanzen zwischen Vorstellung und Verhalten, ideeller 
Vorgabe und sozialer Verwirklichung zum Thema wird. Es geht um die – besonders 
im Fall von Pierre-Alban Thomas deutlich sichtbar werdenden – Anpassungs-
notwendigkeiten eines Anspruchs an die Gegebenheiten sozialer Wirklichkeit (8.2).  

In einem dritten Schritt schließlich steht die Problematik der Beteiligung im 
Mittelpunkt. Diese so gern benutzte Kategorie aus dem Werkzeugkasten zeitgenös-
sischer sozialethischer Analyse entfaltet ihre Triftigkeit auch, ja, vielleicht beson-
ders im Zusammenhang der hier thematisierten Konstellation: Wenn es stimmt, 
dass Erfahrungen die „Basiseinheit“ ethischer Reflexion bilden und als solche stets 
abhängig sind von ihren politischen und sozialen Kontextualisierungen, stellt sich 
die Frage: Was sind die Bedingungen, die überhaupt Erfahrungen „erzeugen“ und 
wie können Erfahrungen zur Sprache kommen – was also gewährleistet, dass Betei-
ligung in dieser politisch-ethischen Grundfrage möglich wird (8.3)? 

Diese Auseinandersetzungen öffnen die Untersuchung für die Diskussionen auf 
dem Feld der Sozialethik und können keine in irgendeiner Weise abschließende 
Stellung beanspruchen. Sie knüpfen, wie es der Methodik einer wechselseitigen 
Verschränkung von Theorie und Empirie auch bislang entsprach, an jeweils eines 
der autobiografischen Zeugnisse bevorzugt an. Die Überlegungen sind jeweils an 
präzise begrenzten theoretischen Referenzen festgemacht; von dort werden ihre 
Aussagen entwickelt.  

8.1  Erfahrung, Zeugnis, Gedächtnis 

Aus der von Aussaresses in einer ganz bestimmten Weise, nämlich affirmativ auf-
geworfenen Gewaltthematik hatte sich das Problem ergeben, wie mit einem histori-
schen Erbe umzugehen ist, das offensichtlich auch in der Gegenwart lebhafte Reak-
tionen hervorruft und hinsichtlich seiner Bewertung die Geister scheidet. Ein Blick 
auf die französische Tradition der Amnestie (4.2.2) zeigte ein bestimmtes politi-
sches Muster für den Umgang mit einer gesellschaftlichen Erblast der Gewalt. Aus-
gehend davon konnte das Interesse, das für den weiteren Verlauf der Überlegungen 
mitzunehmen ist, deutlicher als zuvor beschrieben werden. In den Raum gestellt 
wurde die Hoffnung, über ein besseres Verstehen der Dynamik, in welcher Erfah-
rungen sich artikulieren, zu einer geschichtlich gesättigten Hermeneutik der Norm-
geltung beitragen zu können.  

Diese Herausforderung lässt sich nun noch einmal verschärfen: Die Frage nach 
dem Status von Erfahrungen lautet genau genommen, welcher Aussagewert Erfah-
rungen, die in der Vergangenheit gemacht wurden, für die Gegenwart zukommt. 
Die Differenz der Zeiten gilt es zu berücksichtigen; es ist zu prüfen, in welcher 
Hinsicht es einen Unterschied macht, gegenwärtige oder vergangene Erfahrungen 



SOZIALETHISCHE DISKUSSIONSFELDER | 261 

zugrunde zu legen, wenn von Normativität und Geltung, die sich ja auf das Handeln 
in Gegenwart und Zukunft beziehen, die Rede ist. Damit ist eine Spannung be-
schrieben, die alle drei der in dieser Untersuchung behandelten Hauptquellen be-
trifft. Am Beispiel von Aussaresses soll thematisiert werden, welche Komplikatio-
nen damit einhergehen. Aussaresses – wie auch Thomas und Ighilahriz – verfasst 
sein Buch in einer Gegenwart, die zu der Vergangenheit, die er behandelt, mehr als 
vierzig Jahre Abstand hat. Sein Bericht ist der eines Heutigen, der auf das Gedächt-
nis zurückgreifen muss, um seinen Gegenstand darzustellen. Das Gedächtnis ist die 
Instanz, die Vergangenheit und Gegenwart zusammenbindet und kommunikabel 
werden lässt.  

Um andere an Erfahrungen teilhaben zu lassen, ja aus ihnen verbindliche Be-
wertungen für die Gegenwart abzuleiten, ist es nicht unter allen Umständen nötig, 
Kontext und Genese dieser Erfahrungen zu benennen. Von den Erfahrungen der 
anderen lernen kann man auch auf indirektem Wege, etwa indem die Wirkungen, 
die bestimmte Erfahrungen bei jemandem auslösen, durch dessen verändertes Ver-
halten spürbar sind und – durch die Tatsache dieser Veränderung beeindruckt – man 
auch selbst einen Prozess der Verhaltensüberprüfung einleitet. Aber in der Regel ist 
die Kommunikation von Erfahrungen umso erfolgreicher, je mehr auch Hintergrund 
und Entstehenskontext dieser Erfahrungen vermittelt werden können.  

Bei Aussaresses stehen beide Seiten – der Geltungsanspruch von Erfahrung und 
deren Entstehensgrund – sogar in einer notwendigen und unumkehrbaren Reihen-
folge, wenn man nach seiner Selbstdarstellung geht: Die Eindrücke und Erlebnisse 
während des Algerienkrieges haben sich zu Erfahrungen verdichtet, die zu ganz be-
stimmten politischen Einschätzungen und Schlüssen führen; wer sich die Erfahrun-
gen schildern lässt, so der Umkehrschluss des Autors, der muss auch zu ähnlichen 
Einsichten gelangen wie er. Erfahrung ist hier also normativ, und zwar in einem 
unmittelbaren, direkt abbildenden Sinne. Gerade weil die ins Feld geführten Erfah-
rungen ungebrochen und ohne jede intersubjektive Weiterung oder Korrektur zum 
Maßstab normativer Aussagen hinsichtlich der Rechtmäßigkeit von Folter oder der 
Verhältnismäßigkeit der eingesetzten Gewalt gemacht werden, erlangt der Entste-
henskontext dieser Erfahrungen so zentrale Bedeutung.  

Ohne hier bereits eine Antwort auf die Frage nach der angemessenen Form der 
Kommunikation von Erfahrungen zu geben, soll doch auf die Problematik hinge-
wiesen werden. Die Bedeutung des Gedächtnisses ist damit herausgestellt und des-
sen Rolle im Prozess der historischen Vergegenwärtigung als Thema platziert. Paul 
Ricœur hat mit seinen Überlegungen zum „verletzten Gedächtnis“ eine Reflexions-
arbeit unternommen, die für den hiesigen Kontext fruchtbar gemacht werden kann. 
Motiviert ist seine Reflexion durch die Beobachtung, dass es in gegenwärtigen Be-
mühungen um eine Politik des Gedenkens leicht zum Missbrauch des Gedächtnis-
ses kommen kann: Es gibt hier ein Zuviel, dort ein Zuwenig an Gedenken. Damit 



262 | MENSCHENRECHTE, POLITIK UND ERFAHRUNG. SOZIALETHISCHE KLÄRUNGEN 

gehen Folgen für das Verständnis der Geschichte, aber auch die politische Gestal-
tung der Gegenwart einher.370 

Im Gebrauch des Gedächtnisses findet die Vergegenwärtigungsleistung statt, 
die unverzichtbar ist, um die Bedeutsamkeit der Vergangenheit in der Gegenwart zu 
erschließen. Burkhard Liebsch weist auf den Stellenwert eines solchen Aktualisie-
rungsgeschehens im Denken Ricœurs hin: „Wenn die Geschichte Zukunft hat, so 
nach Ricœurs Ansicht nur deshalb, weil sie vom Potential eines gerade nicht bloß 
‚historischen‘ Verhältnisses zum Vergangenen zehrt.“371 Die Befassung mit der 
Praxis des Gedächtnisgebrauchs erscheint deshalb notwendig. So wie der Historiker 
„Geschichte treibt oder schreibt“ (faire de l’histoire), lässt sich sagen, dass jeder auf 
die eine oder andere Weise sein „Gedächtnis praktiziert“ (faire mémoire). Ein Ex-
kurs in die Phänomenologie des Gedächtnisgebrauchs kann als kritisches Korrektiv 
für den Selbstanspruch des Autors Aussaresses fungieren, der mit seinem Text-
zeugnis über den „wirklichen Gang der Dinge“ belehren möchte. Zugleich ergänzt 
sie die sozialen und zeitgeschichtlichen Deutungsrahmen dieses Zeugnisses um eine 
handlungstheoretische Dimension: „Mit einem Wort: Die Praxis des Gedächtnisses 
ist sein Gebrauch; Gebrauch schließt aber auch die Möglichkeit des Missbrauchs 
ein.“372  

8.1.1  Ein verletztes Gedächtnis  

Eine der Formen des Missbrauchs des „natürlichen Gedächtnisses“, der sich Ricœur 
im Rahmen seiner Studien zu Gedächtnis, Geschichte, Vergessen zunächst ausführ-
lich widmet, ist das „verhinderte Gedächtnis“. Diese Gestalt betrifft die pragmati-

                                                             

370  In den hier folgenden Ausführungen kommt Ricœur als Denker und Philosoph zu Wort. 
Beim Thema dieser Untersuchung liegt es nahe, auch auf die Rolle Ricœurs als 
„intellectuel engagé“ hinzuweisen: Bereits früh, in den 1930er- und 40er-Jahren, hat er 
sich zu Fragen des politischen Zeitgeschehens zu Wort gemeldet, etwa zur Rolle Frank-
reichs angesichts des heraufziehenden Weltkriegs. In den Jahren nach dem Krieg äußert 
er sich in politisch-sozialen Organen des Protestantismus (Christianisme social), aber 
auch in der Zeitschrift Esprit vermehrt zur Frage nach der Rolle und Schuldhaftigkeit 
Deutschlands, aber auch zur Kolonialfrage. Seine Einstellung zum Algerienkrieg und 
dem Handeln Frankreichs in seinen Kolonien ist eindeutig kritisch, auch wenn er sich 
eher mit der sozialethischen Hintergrundreflexion zu Wort meldet als mit der tagesaktu-
ellen Stellungnahme. Einen Überblick hierzu sowie ein Verzeichnis der entsprechenden 
Veröffentlichungen Ricœurs bietet Olivier Abel mit dem Vorwort zu Autre Temps. 
Cahiers d’éthique sociale et politique 76 (2003), 6–22. 

371  Burkhard Liebsch im Vorwort zu: Paul Ricœur, Das Rätsel der Vergangenheit. Erin-
nern – Vergessen – Verzeihen, Wallstein: Göttingen, 42004 (1998), 18. (Essener Kultur-
wissenschaftliche Vorträge 2) 

372  Paul Ricœur, Gedächtnis, Geschichte, Vergessen, Fink: Freiburg/Br., 2004, 95. Im Ori-
ginal: La mémoire, l’histoire, l’oubli, Seuil: Paris, 2000.  



SOZIALETHISCHE DISKUSSIONSFELDER | 263 

sche Dimension des Gedächtnisses und ist einzuordnen neben dessen kognitiver 
Dimension; hier ist in Ricœurs Sicht legitimerweise von einem „verletzten, ja kran-
ken“373 Gedächtnis zu sprechen. 

Zwei Texte aus der psychoanalytischen Theorie sind es, auf die sich die Argu-
mentation im Wesentlichen stützt. Die Praxis des Gedächtnisses steht im Zentrum 
von Freuds Überlegungen zu „Erinnern, Wiederholen, Durcharbeiten“374. Freuds In-
teresse ist es, das Haupthindernis zu identifizieren, auf das die Deutungsarbeit beim 
Wachrufen traumatischer Erinnerungen stößt. Er macht einen Wiederholungszwang 
verantwortlich, der wiederum auf Verdrängungswiderstände zurückzuführen ist. 
Eine Tendenz zum immer wiederholten Agieren äußert sich darin, dass anstelle des 
Erinnerns das Vergessene als Tat reproduziert wird, ohne ein Wissen um diesen Zu-
sammenhang. Worauf es Ricœur ankommt, ist die von Freud festgestellte Verbin-
dung zwischen Wiederholungszwang und Widerstand sowie die Ersetzung der Er-
innerung durch dieses doppelte Phänomen. Um dem Zwang zu der stets neuen 
Verschiebungen ausgesetzten Wiederholungstat zu entgehen, ist das Durcharbeiten 
der verdrängten Sache notwendig. Ricœur legt besonderen Wert auf den Aspekt der 
zu unternehmenden Arbeit, die ein aktives Mitwirken des Patienten am Prozess der 
Analyse voraussetzt. Der Begriff der Arbeit steht dem des Triebes gegenüber – das 
eine Mal bleibt der Patient befangen in seiner der Libido geschuldeten Wieder-
holungsspirale, das andere Mal durchbricht er den Kreislauf, indem er in der Erin-
nerung Mut und Aufwand zusammennimmt und sich – unter Anleitung des Analy-
tikers – mit den Erscheinungen seiner Krankheit beschäftigt. „Erinnerungsarbeit 
versus Wiederholungszwang“ – so resümiert Ricœur den Ertrag dieses kurzen Tex-
tes von Freud.  

In einem zweiten Aufsatz befasst sich Freud mit dem Verhältnis von „Trauer 
und Melancholie“375. Weshalb, so die Frage, ist bei manchen Patienten Melancholie 
vorzufinden, wo doch Trauer erwartbar wäre? Während es bei der Melancholie zu 
einer „Herabsetzung des Selbstwertgefühls“ komme und es dem Patienten dadurch 
möglich werde, den Verlust eines geliebten Objektes nicht wirklich realisieren zu 
müssen, erfordere die Trauer gerade eine Anstrengung, die darin besteht, sich dieses 
Verlustes gewahr zu werden. Die Trauer stehe deshalb in einem engen Verhältnis 
zur Erinnerungsarbeit. „Die Trauerarbeit ist der Preis der Erinnerungsarbeit; die 

                                                             

373  Ricœur, Gedächtnis, 115.  
374  Sigmund Freud, „Erinnern, Wiederholen, Durcharbeiten“, in: Gesammelte Werke, Band 10 

(GW 10), Fischer: Frankfurt/M., 41974, 126–136. Die im Folgenden kursiv gesetzten Be-
griffe sind die von Freud geprägten Termini und werden bei Ricœur im deutschen Origi-
nal wiedergegeben.  

375  Sigmund Freud, „Trauer und Melancholie“, in: GW 10, 428–446.  



264 | MENSCHENRECHTE, POLITIK UND ERFAHRUNG. SOZIALETHISCHE KLÄRUNGEN 

Erinnerungsarbeit aber ist der Gewinn der Trauerarbeit.“376 Gerade als Erinnerungs-
arbeit ist die Trauerarbeit befreiend, und umgekehrt.  

Ricœur zieht nun eine Parallele zwischen der strategischen Position des Phäno-
mens der Melancholie und dem Wiederholungszwang des vorigen Textes sowie 
zwischen Trauer und Erinnerungsarbeit. Das eine Mal bleibt das Ich befangen in 
den Mechanismen des illusionären Selbstbezugs, das andere Mal durchbricht es 
diese und wird wieder frei und ungehemmt. Beide Male stellt Freud eine in seinen 
Augen geglückte einer missglückten Form des Selbstverhältnisses gegenüber. Me-
lancholie und Verdrängung sind überdies Phänomene, die einen doppelten Zeit-
bezug aufweisen: Das gegenwärtige Verhalten wird als Funktion eines verschobe-
nen Verhältnisses zur Vergangenheit beziehungsweise zu Geschehnissen aus der 
Vergangenheit dargestellt. Als Ziel des psychoanalytischen Prozesses kann man 
es bezeichnen, den verfälschten Bezug der Zeitekstasen wieder in ein richtiges 
Verhältnis zu bringen. Die Arbeit mit Erinnerungen ist deshalb die „Arbeitsebene“ 
der Analyse, das Gedächtnis des Analysanden ihre zentrale Instanz. Genau dies 
macht Freud für Ricœur so interessant, zumal die beiden herangezogenen Texte, in 
denen Freud das komplexe Geflecht zwischen Zeit, Erinnerung und Gedächtnis 
selbst theoretisch reflektiert.  

Um die Funktion des Gedächtnisses in seiner sozialen Funktion zu diskutieren, 
ist aber eine weitere Überlegung notwendig. Inwieweit, so fragt Ricœur, ist es legi-
tim, die pathologischen Kriterien Freuds von der individuellen auf die kollektive 
Ebene zu verlegen? Mit anderen Worten: Kann man ebenso wie von der Trauer 
einer Person, von deren Wiederholungszwängen und Erinnerungsarbeit auch von 
denselben Phänomenen einer Gesellschaft sprechen? Zwei Gründe, die dafür spre-
chen, können ins Feld geführt werden; der eine setzt bei Freuds Theorie selbst an, 
der andere bei der Phänomenologie des verletzten Gedächtnisses: Zunächst, so 
Ricœur, haben alle in der Psychoanalyse erwähnten Situationen „mit dem Anderen 
zu tun […], nicht nur mit dem Anderen des ‚Familienromans‘, sondern auch mit 
dem psychosozialen Anderen und, wenn man so will, mit dem Anderen der histori-
schen Situation“377. Momente des Kollektiven und der Gesellschaftlichkeit sind 
deshalb auch in jeder individuellen Analyse immer schon vorhanden. Umgekehrt ist 
es legitim, auch für die Beschreibung des Kollektiven die zunächst bei der Einzel-
analyse verwendeten Kategorien heranzuziehen.  

Zudem rechtfertigt aber auch die Doppelgestalt von Identität, die sowohl per-
sönliche als auch gemeinschaftliche Züge aufweist, die Ausweitung der Freudschen 
Analyse der Trauer – etwa auf die Traumata kollektiver Identität. Ricœur sieht den 
Begriff des „verlorenen Objektes“ unmittelbar auch auf politische Verluste an-

                                                             

376  Ricœur, Gedächtnis, 119.  
377  Ricœur, Gedächtnis, 127.  



SOZIALETHISCHE DISKUSSIONSFELDER | 265 

wendbar, welche die Substanz eines Staates ausmachen, beispielsweise den Verlust 
von Macht, Territorium oder Bevölkerungen:  

„In dieser Hinsicht kann man sagen, dass das Trauerverhalten ein bevorzugtes Beispiel für 
Beziehungen darstellt, in denen privater und öffentlicher Ausdruck sich überkreuzen. Auf 
diese Weise findet unser Konzept des kranken historischen Gedächtnisses in dieser bipolaren 
Struktur des Trauerverhaltens eine Begründung a posteriori.“378 

Eine solche Übertragung auf das Soziale ist für Ricœur aber nicht nur in der Aus-
nahmesituation – zum Beispiel das abzutretende Territorium als „verlorenes Ob-
jekt“ – legitim, sondern liegt bereits in der Grundstruktur kollektiver Existenz ent-
halten, welche als die Beziehung von Geschichte und Gewalt ausgemacht werden 
könne: Historische Gründungsereignisse seien zumeist Gewalttaten, die im Nach-
hinein durch einen prekären Rechtszustand legitimiert würden – was des einen 
Ruhm, ist des anderen Erniedrigung.  

Darin liegt dann auch die unterschiedliche Konjunktur des Gedenkens begrün-
det. Die einen unterliegen im Zuviel des Gedenkens dem Wiederholungszwang, ein 
Agieren rückt an die Stelle echter Erinnerung, welche auch die Erinnerung aus der 
Perspektive der – erniedrigten, geschlagenen, unterdrückten – anderen einschlösse. 
Das Zuwenig an Gedenken drückt hingegen die Angst davor aus, in der Erinnerung 
zu versinken und über den Schrecken der Erinnerung die Gegenwart zu vernachläs-
sigen.379 Auch hier, auf der kollektiven Ebene, wäre ein Erinnern nötig, wie Freud 
es im Sinne des „Durcharbeitens“ beschreibt. Anstatt sich im immer wiederholen-
den Zelebrieren der eigenen Gründungsmythen zu verfangen und dabei die Blick-
verstellungen der eigenen nationalen Perspektive zu perpetuieren, müssten auch 
Staaten und Nationen in ihrem Gedenken zu einem wirklichen Erinnern durchdrin-
gen. Ricœur stellt den Begriff der mémoire-répétition gegen den der mémoire-
souvenir, der eine solche kritische Erinnerungsarbeit bezeichnet. Er geht schließlich 
sogar davon aus, dass die postulierte Überschneidung von Trauerarbeit und Erinne-
rungsarbeit eher auf der Ebene des kollektiven als auf der des individuellen Ge-
dächtnisses zur vollen Geltung kommt: 

„Wenn es sich um Verletzungen nationaler Eigenliebe handelt, kann man zu Recht von einem 
verlorenen Liebesobjekt sprechen. Es sind stets Verluste, mit denen sich das verletzte Ge-
dächtnis auseinandersetzen muss. Was ihm nicht gelingt, ist jene Arbeit, die ihr die Realitäts-
prüfung auferlegt: die Preisgabe der Besetzungen, durch die die Libido weiterhin an das ver-
lorene Objekt gebunden ist, solange der Verlust nicht endgültig verinnerlicht wurde. Es muss 
hier aber auch betont werden, dass dieses für die wahre Trauerarbeit konstitutive Durchlaufen 
der Realitätsprüfung auch ein integraler Bestandteil der Erinnerungsarbeit ist. Der […] Vor-

                                                             

378  Ebd., 128. 
379  Vgl. ebd., 129. 



266 | MENSCHENRECHTE, POLITIK UND ERFAHRUNG. SOZIALETHISCHE KLÄRUNGEN 

schlag in Bezug auf den Bedeutungstausch zwischen der Erinnerungs- und der Trauerarbeit 
findet hier seine volle Rechtfertigung.“380 

Nationale Mythen und Erzählungen, staatliche Identitätspolitik und gesellschaftli-
che Traditionen können also in gleicher Weise „Verletzungen“ des kollektiven Ge-
dächtnisses bilden, wie dies bei Illusionen, Ersatzhandlungen und Verstellungen des 
individuellen Gedächtnisses der Fall ist. Darüber hinaus ist das kollektive Gedächt-
nis sogar im Vorteil, was die Ausgangsbedingungen seiner Erinnerungsarbeit an-
belangt. Denn im Rahmen der Historie stehen ihm Quellen zur Verfügung, die als 
Instanz von außen ein kritisches Gegenüber der kollektiven Verstellungen sein 
können und als Korrektiv wirken.381 Während der Analytiker im Gespräch mit dem 
Patienten im Zuge der individuellen Analyse allein auf die im therapeutischen Ge-
spräch sich ergebenden Anstöße für die individuelle Erinnerungsbemühung setzen 
muss, bildet die mit unterschiedlichen Quellen und Stimmen eingebrachte Historie 
auf kollektiver Ebene die Instanz, welche die Läuterung des kollektiven Gedächt-
nisses einleiten und begleiten kann. Der im Sozialen abwesende Therapeut wäre der 
öffentliche Raum, dessen Diskussion „das Äquivalent dessen ist, was wir [als] […] 
‚Arena‘ im Sinne eines Zwischenbereichs zwischen Therapeut und Analysiertem 
bezeichnet haben.“382 

Ricœurs Sicht auf die parallele Funktionsweise von individuellem und kollekti-
vem Gedächtnis im Prozess der Erinnerungsarbeit kommt nicht von ungefähr. Auch 
bei der Frage nach Herkunft und Entstehen der beiden Gedächtnisformen plädiert er 
dafür, deren wechselseitige Konstitution nicht aus dem Auge zu verlieren und damit 
einen vermeintlichen Vorrang des individuellen vor dem kollektiven Gedächtnis 
aufzugeben. Es ist das Sprachspiel der Erzählung, in dem sich diese gleichzeitige 
und überkreuzte Konstitution erklärt. Individuelles Gedächtnis äußert sich als Er-
zählung und bildet sich in Erzählungen. Erzählungen aber sind immer auch sozialer 
und öffentlicher Natur; zunächst leiten sie sich nicht aus einem ursprünglich priva-
ten Bewusstsein ab. Weit vor ihrer Erhebung im literarischen oder historischen Sta-
tus sind sie im Alltagsgespräch und im gegenseitigen Austausch verwurzelt und in 
einer Sprache verfasst, die ihrerseits von vornherein allen gemeinsam ist. 

                                                             

380  Ebd., 129. 
381  Vgl. Paul Ricœur, Das Rätsel der Vergangenheit. Erinnern – Vergessen – Verzeihen, 

Wallstein: Göttingen, 42004 (1998), 74. (Essener Kulturwissenschaftliche Vorträge 2)  
382  Ricœur, Gedächtnis, 127. 



SOZIALETHISCHE DISKUSSIONSFELDER | 267 

„Schließlich ist unser Verhältnis zur Erzählung zunächst das des Zuhörens gewesen: Man 
hat uns Geschichten erzählt, bevor wir fähig waren, uns das Vermögen des Erzählens und 
a fortiori das Vermögen, uns selbst zu erzählen, anzueignen.“383 

Ricœur wehrt sich also gegen die Gleichsetzung von individuellem Bewusstsein 
und Gedächtnis. Damit zeigt er den Weg auf, auch Zeugnisse, die sich im Genre der 
individuellen Erinnerung ausweisen, auf ihre kollektiven Wurzeln und Wirkungen 
hin zu befragen. Ist die Dichotomie zwischen individuell und kollektiv aber aufge-
löst, wird es auch möglich, das „verletzte Gedächtnis“ anders in den Blick zu neh-
men. Es zeigt sich dann der größere Zusammenhang der Wechselwirkungen von 
einzelnem „Zeugen“ und dem gesellschaftlichen Adressatenkreis, auf den hin dieser 
seinen Bericht äußert. Beide stehen zueinander in einem Wirkungsverhältnis: So 
wie der Bericht des einzelnen Zeugen nicht ohne den Kontext einer Gesellschaft zu-
stande gekommen wäre, kann die größere Gemeinschaft, an die er sich wendet, sei-
nen Bericht nicht isolieren oder als „Einzelmeinung“ absondern. Sie ist betroffen, 
ob es ihr gefällt oder nicht.  

Über die Theorie der Erinnerungsarbeit, die Frage nach der Legitimität der 
Übertragung pathologischer Kategorien ins Soziale und der Feststellung des In-
einanders von kollektivem und individuellem Gedächtnis tritt also die Figur des 
Zeugen in den Vordergrund. Ricœurs Überlegungen weisen ihm eine Schlüsselstel-
lung zu; an verschiedenen Stellen seines Werkes kommt er immer wieder darauf zu-
rück.384 Auch im Zusammenhang mit dem „Rätsel der Vergangenheit“ erlangt die 
Idee der Zeugenschaft Bedeutung. Die Frage dieser Studie betrifft die Spannung 
zwischen dem Anspruch des Gedächtnisses, getreu zu sein, und dem der Historie, 
die Wahrheit über die Vergangenheit auszusagen. Darin findet sich die Konkurrenz 
von Erinnerung und Geschichte wieder, von der bereits die Rede war. Hinsichtlich 
der Frage, ob und wie sich in der Erinnerung die Wahrheit über die Vergangenheit 
authentisch in die Gegenwart vermitteln ließe, führt Ricœur die Kategorie des 
Zeugnisses ein: Es ist eine Struktur des Übergangs zwischen dem Gedächtnis und 

                                                             

383  Ricœur, Rätsel, 82.  
384  Generell zur Relevanz des Themas bei Ricœur vgl. Andris Breitling u. Stefan Orth, 

Erinnerungsarbeit. Zu Paul Ricœurs Philosophie von Gedächtnis, Geschichte und Ver-
gessen, Berliner Wissenschaftsverlag: Berlin, 2004. Die einschlägigen Ausführungen 
Ricœurs zum Zeugnisbegriff finden sich in deutscher Sprache jetzt auch in: Paul Ricœur, 
An den Grenzen der Hermeneutik. Philosophische Reflexionen über die Religion, Alber: 
Freiburg/Br., 2008. Kritisch wird Ricœurs Erinnerungsbegriff diskutiert von Michael 
Böhnke, „Schwierige Erinnerung? Zur theologischen Rezeption der Kritik des verpflich-
tenden Gedächtnisses bei Paul Ricœur“, in: Stefan Orth u. Peter Reifenberg (Hg.), Poetik 
des Glaubens. Paul Ricœur und die Theologie, Alber: Freiburg/Br., 2009, 163–178. Ste-
fan Orth hat die Überlegungen des vorliegenden Kapitels mit vielen Anregungen und 
Hinweisen kritisch und konstruktiv begleitet. Dafür sei ihm herzlich gedankt.  



268 | MENSCHENRECHTE, POLITIK UND ERFAHRUNG. SOZIALETHISCHE KLÄRUNGEN 

der Historie. Sie weist eine sprachliche Dimension auf, die in Begriffen wie dem 
des ‚Abdrucks‘ – eines sichtbaren Stücks Vergangenheit in der Gegenwart – nicht 
enthalten ist. Die Frage nach der Wahrheit wird in der Repräsentationsinstanz des 
Zeugen zur Frage nach der Wahrhaftigkeit.385 Aus dem „historischen Beweis“ wird 
die Treue, die der Zeuge gegenüber seinem Gedächtnis an den Tag legen muss und 
die darüber mitentscheidet, ob man wiederum ihm, dem Zeugen, Misstrauen oder 
Vertrauen entgegenbringt. Aus einem Ähnlichkeitsverhältnis in der Relation von dar-
stellender Gegenwart und abgebildeter Vergangenheit wird ein Vertrauensverhält-
nis, welches für die Glaubwürdigkeit des Zeugnisses grundlegend ist. Die Spuren, 
welche die Vergangenheit im Gedächtnis hinterlässt, rücken die Figur des Zeugen 
also in den Mittelpunkt. Dessen Fähigkeit, sich den Spuren gegenüber angemessen 
zu verhalten und damit einen rechten Gebrauch seines Gedächtnisses zu vollführen, 
steht jeweils neu zur Diskussion.  

Die Rekapitulation der Zuordnungen, die Ricœur zwischen Gedächtnis, Historie 
und Zeugenschaft vornimmt, ermöglichen eine neue Bewertung der Erzählungen 
von Aussaresses. Zunächst wird sichtbar, in welchem Maße die Kategorien von Er-
fahrung und Gedächtnis in Verbindung stehen. Erfahrungen, die in der Vergangen-
heit gemacht wurden, müssen angemessen übersetzt werden, um ihre Bedeutung in 
der Gegenwart zu erschließen. Ohne die Funktionsweisen des Transmissionsrie-
mens des Gedächtnisses in Rechnung zu stellen, ist dies nicht möglich. Ricœurs Re-
flexionen auf die „Kontaminationen“ des Gedächtnisses sensibilisieren dafür, dass 
es keine Erfahrung „an sich“ gibt, die aus der Vergangenheit heraus authentisch in 
die Gegenwart vermittelt werden könnte. Erfahrungen bleiben stets in vielfältige 
Deutungs- und Auslegungsverfahren eingebunden, denen man sich in handlungs-
theoretischer Rekonstruktion nähern kann. Der Gebrauch des Gedächtnisses ist ein 
wesentliches Feld solcher Rekonstruktion.  

Mit den Elementen, die Ricœur vorschlägt, ließe sich an den Text von Aussaresses 
zunächst die Frage nach dem Genus, das dieser beansprucht, richten. Mehrmals er-
wähnt Aussaresses seine Zeugnisrolle und die Absicht, „zu berichten, wie es gewe-
sen ist“. Aus der Position des Zeitzeugen möchte er Innenansichten zu den in den 
Medien oft nur in anderer Lesart behandelten Geschehnissen geben, um die eigent-
liche Wahrheit über diese Vergangenheit zu Tage zu fördern. Der Text tritt von 
vornherein nicht politisch unschuldig auf, sondern gesteht den funktionalen, prag-
matischen Einsatz des Gedächtnisses ein: Aus der Erinnerung wird hier berichtet, 
um dem Leser neue Einsichten und Schlussfolgerungen zu ermöglichen. Aussaresses 
macht Gebrauch von seinem Gedächtnis. Damit ist es nur legitim, die von Ricœur 
für die pragmatische Dimension des Gedächtnisses geltend gemachten Regeln auch 
auf Aussaresses anzuwenden. Welche Art von Gedächtnisgebrauch liegt hier also 

                                                             

385  Vgl. Ricœur, Rätsel, 40. 



SOZIALETHISCHE DISKUSSIONSFELDER | 269 

vor? Ließe sich am Beispiel von Aussaresses nicht sehr genau nachvollziehen, worin 
Ricœur – in der Nachfolge Freuds – den Unterschied zwischen einem Vergangen-
heitszugriff im Modus der Erinnerungsarbeit und einem solchen in der Form des 
Wiederholungszwanges sieht?  

Am Anfang steht der Verlust der von vielen Franzosen und europäischstäm-
migen Siedlern so innig geliebten Kolonie. Für die herrschenden Eliten und institu-
tionellen Verbände des französischen Mutterlandes, denen Aussaresses als Militär 
angehört, sind die tieferen Gründe für diesen unvermeidlichen Verlust kaum ein-
sehbar: Unüberbrückbare soziale Spaltungen, Ungerechtigkeiten zwischen einhei-
mischen und zugewanderten Bevölkerungsgruppen und soziale Segregation werden 
zwar von einzelnen, zumal von den kritischen Intellektuellen, immer wieder be-
klagt, aber in der offiziellen Politik der französischen Republik nicht nachhaltig be-
rücksichtigt. Von einer Blindheit für die Gründe des Verlustes zu sprechen, die sich 
dann auch institutionell niederschlägt, erscheint nicht übertrieben. Vielleicht könnte 
man Unterschiede ausmachen zwischen der rein privaten Motivation von Aussaresses 
und den Intentionen, die ihn qua Amt bewegen. Entscheidend ist, dass er in der Logik 
seiner Selbstdeutung den Vorgaben der ihn tragenden sozialen Körperschaften – 
Militär, Geheimdienst, französische Regierungspolitik – folgt.  

Gemeinsam ist diesen allen das strukturelle Ausblenden der schmerzbesetzten 
Wahrheit über die Ursachen der algerischen Sezessions- und Unabhängigkeits-
kämpfe. Services spéciaux bleibt befangen in militärtaktischen Schilderungen. Eine 
Gerechtigkeitsperspektive, die der Text an manchen Stellen beansprucht, ist be-
schränkt auf eine Vergeltungs- und Ausgleichslogik innerhalb des Kampfgesche-
hens. Zu einer von Ricœur geforderten Erinnerungsarbeit kommt es nicht – dazu 
nötig wäre ein Durcharbeiten der französisch-algerischen Historie, deren Verwun-
dungen und vor allem der Gründe für solche Verletzungen. Der Bezug auf die Ver-
gangenheit, den Aussaresses an den Tag legt, ist alles andere als einer der Trauer: 
Im Gestus der verspäteten, aber noch ausstehenden Apologie stanzt der General 
seine Rechtfertigungen zu Papier, sein Gedächtnis erschöpft sich im steten Wieder-
holen (mémoire-répétition) einer bereits vorab feststehenden Auslegung. Mit Ricœur 
kann man fragen: Wie glaubwürdig ist solch ein Zeuge?  

An Aussaresses zeigt sich aber auch die von Ricœur beschriebene Doppelgestalt 
der Identität, die stets persönliche und gemeinschaftliche Züge aufweist. Als Ange-
höriger von französischem Militär und Geheimdienst partizipiert er an einer kollek-
tiven Identität, die gerade in den Sozialverbänden des Staates starken Niederschlag 
findet und zu einem prägenden Merkmal auch des individuellen Selbstverständnis-
ses ihrer Mitglieder wird. Aussaresses offenbart sich als Träger und Agent eines 
„kranken historischen Gedächtnisses“, und die Frage liegt dann ja auf der Hand: 
Wie geht die Gemeinschaft, in die er sein Gedächtnis hineintragen will und an die 
es adressiert ist, damit um? Welche Funktion kann ein solches Zeugnis in einem ge-
sellschaftlichen Kontext eigentlich entfalten, wenn es für diejenigen bestimmt ist, 



270 | MENSCHENRECHTE, POLITIK UND ERFAHRUNG. SOZIALETHISCHE KLÄRUNGEN 

deren Identität doch selbst zum Entstehen dieses Zeugnisses beigetragen hat? Bleibt 
es eventuell sogar wirkungslos, wenn ihm nicht andere Zeugnisse beigestellt wer-
den, die von einer ähnlichen kollektiven Identitätsprägung zu eben ganz anderen in-
dividuellen Schlüssen und Entscheidungen gelangen? Über die These vom Ineinan-
der individueller und kollektiver Identität wird somit eine politische Ebene eröffnet. 
Denn es ist eine offene und zu beantwortende Frage, wie sich der öffentliche Um-
gang mit einem Zeugnis gestaltet, das einerseits an eben diese Öffentlichkeit gerich-
tet ist und das andererseits nicht ohne die vorgängigen Prägungen seines Adressaten 
zustande gekommen wäre.  

Die Dynamik der Artikulation von Erfahrungen, so war entlang der Überlegun-
gen von Hans Joas (vgl. 4.2.3) gesagt worden, erklärt sich in einem Wechselspiel 
aus vier Ebenen: Sowohl der Eigencharakter einer Situation ist dabei zu berücksich-
tigen als auch die präreflexive Reaktion auf diese Situation; die eigene Deutung 
dieser Reaktion ist genauso von Belang wie die öffentlich etablierte Deutung dieser 
Reaktion. Wie sich dieses Wechselspiel gestaltet, ob und welchen Regelmäßig-
keiten es folgt und inwieweit es für die hier bearbeiteten Erfahrungszeugnisse zu-
trifft, war bislang offen geblieben. Mit den Überlegungen im Ausgang von Ricœur 
und Freud kann man nun einen Schritt weitergehen. Die Situation, in welche der 
Geheimdienstler Aussaresses gestellt ist, lässt sich klar umreißen: Es ist die Heraus-
forderung des französischen Militärs, die in einen städtischen Guerillakampf um-
geschlagene Konfliktsituation in der Stadt Algier während der ersten Jahreshälfte 
1957 zu handhaben. Ort, Zeit und Akteure als die situationsprägenden Elemente 
können hinreichend deutlich bestimmt werden. Der präreflexive Umgang von 
Aussaresses mit dieser Situation, aber auch seine eigene Deutung dieser Reaktion, 
wie sie sich in Services spéciaux ausdrückt, können dem Bereich des Wieder-
holungszwanges zugeordnet werden – weder seine Handlungsintuition, aber auch 
keine der Selbstdeutungen, die Aussaresses bemüht, weisen einen Weg hinaus aus 
den Kreisläufen der Selbstlegitimation seiner strukturell festgelegten Rolle des Ver-
teidigers der Françalgérie im Geiste eines automatisierten Befehlsgehorsams.  

Die von Ricœur geforderte Erinnerungsarbeit würde ansetzen bei der ersten der 
vier von Joas genannten Ebenen – dem Eigencharakter der Situation, in der sich 
Aussaresses im Frühjahr 1957 befindet. Dies wäre das Material für die Durcharbei-
tung. Zu bearbeiten wäre, wovon die Situation geprägt wird, was sie vielleicht für 
einen Militärangehörigen so unausweichlich erscheinen lässt, weshalb unter Um-
ständen keine anderen als die von Aussaresses geschilderten Handlungsstränge 
denkbar waren, aber auch, aufgrund welcher vorausgegangenen Politik Frankreichs 
es überhaupt zu der Situation kommen konnte. Solche Überlegungen bleiben im zi-
tierten Buch allerdings aus. Der Eigencharakter der Situation übt zwar eine Wir-
kung aus auf das Schreiben und die Selbstdeutung des Autors, aber auf eine un-
reflektierte Weise. Mit den Begriffen von Joas gesprochen lässt sich feststellen: Es 
kommt in den Schilderungen Aussaresses’ gerade nicht zu einer Dynamik, in der 



SOZIALETHISCHE DISKUSSIONSFELDER | 271 

sich Erfahrungen dann als solche artikulieren könnten. Das Buch unterläuft die dazu 
erforderlichen Kriterien und verhindert gerade, dass es zu einer Kommunikation 
von Erfahrung kommt, weil keine wirkliche Erinnerungsarbeit stattfindet.  

Das Wechselspiel der Ebenen, die für die Artikulation von Erfahrung von Be-
deutung sind, lässt sich mithilfe der ins Kollektive gewendeten Denkfiguren aus der 
Freudschen Pathologie noch ein Stück weiter entfalten: Die letzte Ebene, auf der 
Joas die öffentlich etablierte Deutung festmacht, die sich zu der Reaktion einer Per-
son auf eine bestimmte Situation bildet, gäbe in der hier unternommenen Interpreta-
tion das Kriterium ab, welches das Durcharbeiten der Situation anleiten würde. Die 
Erinnerungsarbeit bedarf ja eines Hintergrundes, um zu wissen, in welche Richtung, 
mit welcher Maßgabe oder zu welchem Ziel eine Situation durchgearbeitet werden 
soll.  

Ricœur thematisiert die fruchtbare Spannung zwischen Historie und Gedächtnis. 
Die Geschichte bildet das Korrektiv des Gedächtnisses und die Öffentlichkeit ist die 
Arena, über welche die Kriterien der historischen Wahrheit gegenüber den subjek-
tiven Erinnerungen in Anschlag gebracht werden können. Dieser Zusammenhang 
war betont worden, als von der kollektiven Dimension der Erinnerungsarbeit die 
Rede war. Im Fall von Aussaresses hieße das: Es wäre nicht nur zu berücksichtigen, 
was die öffentliche Meinung zu seinem Verhalten, also der Übernahme, Auswei-
tung und Systematisierung der Folterpraxis ist. Gesehen werden müsste überdies, 
wie die öffentliche etablierte Deutung der Situation selbst sich gestaltet, auf die 
Aussaresses dann reagiert und in welcher er handelt. Damit kämen Kriterien zur 
Diskussion, die über die Bewertung eines individuellen Handelns hinausgehen und 
ein Bild des Gesamtrahmens ermöglichen, das zu diesem Handeln führt.386 Mit die-
ser Perspektive lägen Mittel vor, welche funktional die Stellung der Historie ein-
nehmen, die von Ricœur für den Prozess des Durcharbeitens als anleitendes Korrek-
tiv gesehen wurde. Für die Erinnerungsarbeit wäre es das Material eines kollektiven 
Gedächtnisses, das die Ausfälle, Besetzungen und Illusionen des individuellen Ge-
dächtnisses wieder ins Lot bringen könnte.  

Diese Überlegungen zum verletzten Gedächtnis führen zu einem weiteren Blick 
auf die Formen der Wirksamkeit der Vergangenheit, und zwar in Form der von 
Ricœur beschriebenen „Dialektik von Retrospektion und Zukunftsentwurf“.  

                                                             

386  Zudem wäre zu fragen, was unter dem Terminus der „etablierten“ Deutung zu verstehen 
ist. Bleibt der Begriff beschränkt etwa auf den Mainstream der veröffentlichten Mei-
nung, der aber nicht unter allen Umständen auch die Mehrheitsmeinung der Bevölkerung 
wiedergibt? Oder zählen dazu auch Minderheitsmeinungen, die gleichwohl in der öffent-
lichen Debatte auftauchen und relevant sind für die umfassende Bewertung einer Situation 
oder eines Handelns? 



272 | MENSCHENRECHTE, POLITIK UND ERFAHRUNG. SOZIALETHISCHE KLÄRUNGEN 

8.1.2 Erinnerung an die Zukunft der Geschichte 

Ausgehend von der Phänomenologie des verletzten Gedächtnisses ist es die Frage 
nach der Abgeschlossenheit der Geschichte, mit der Ricœurs Überlegungen dabei 
helfen, die Bedeutsamkeit von Erfahrungen zu erschließen, die sich in der Vergan-
genheit festmachen: Der retrospektive Charakter der Historie müsse nicht als das 
letzte Wort über die historische Erkenntnis gewertet werden. Wenn es auch stimme, 
dass Tatsachen wirklich unauslöschlich sind und man das Geschehene nicht unge-
schehen machen kann, so stehe doch der Sinn dessen, was sich zutrug, nicht ein für 
alle Mal fest. Ricœur erkennt darin eine „Rückwirkung der Zukunftsorientierung 
auf die Interpretation des Vergangenen“387:  

„Die Menschen der Vergangenheit sind wie wir Subjekte der Initiative, der Rückschau und 
der Vorausschau gewesen. Die erkenntnistheoretischen Konsequenzen dieser Überlegung 
sind beträchtlich. Wissen, dass die Menschen der Vergangenheit Erwartungen, Vorahnungen, 
Wünsche, Befürchtungen und Pläne geformt haben, heißt, den historischen Determinismus 
durchbrechen, indem man in der Rückschau Kontingenz in die Geschichte einführt.“388 

Die Vergangenheit lässt sich also nicht auf eine einzige Sinnlinie festlegen, sondern 
vermag in unterschiedliche Richtungen Bedeutung zu entfalten. Der Grund dafür 
sind die Personen der Vergangenheit, deren Intentionen und Aspirationen den durch 
das faktische Handeln und Verhalten bestimmten Lauf der Geschichte weit über-
steigen. Der reale Verlauf der Geschichte wird damit in Klammern gesetzt, unter 
ein Vorzeichen des Vorbehalts gestellt, das die Möglichkeit von Alternativen an-
zeigt. Ohne diesen realen Verlauf relativieren oder gar leugnen zu wollen, kommt 
damit der Modus des Potentialis zum Einsatz: Ein deterministisches Geschichtsbild, 
das dem Vergangenen die Rolle des statisch-fernen Abwesenden zuweist, wird 
abgelöst durch ein dialektisches Verständnis der Zeiten: In der Ereignisgeschichte 
des Vergangenen können stets auch deren nicht realisierte Möglichkeiten, die un-
ausgesprochenen Wünsche und unabgegoltenen Hoffnungen mitgelesen werden. In 
Anleihe eines Diktums von Raymond Aron spricht Ricœur von der „retrospektiven 
Fatalitätsillusion“, die es im Blick auf die Möglichkeitsräume historischer mensch-
licher Existenz zu überwinden gilt.389 „Kontingenz in die Geschichte einführen“390, 
nennt Ricœur diesen Vorgang. Unter Kontingenz ist sowohl die Möglichkeit zu ver-

                                                             

387  Ricœur, Rätsel, 62. 
388  Ebd., 63.  
389  Vgl. ebd., 63f. 
390  Vgl. ebd., 63. 



SOZIALETHISCHE DISKUSSIONSFELDER | 273 

stehen, ein Ereignis anders aufzufassen, als auch die Unmöglichkeit, das Ereignis 
aus dem Gesamtzusammenhang der vorherigen Situation einfach abzuleiten.391 

An dieser Stelle geht es Ricœur um mehr als um Erkenntnistheorie. Er nennt 
ausdrücklich die „therapeutischen Möglichkeiten“, die sich aus dieser Kritik der ret-
rospektiven Fatalitätsillusion ergeben. Anders ausgedrückt: Die Überlegungen zu 
einer Theorie des Handelns in der Geschichte eröffnen eine sozialethische Perspek-
tive. Das Handeln der Menschen in der Vergangenheit kann man sehen als einen 
„Friedhof nicht gehaltener Versprechungen“392, woraus eine Hypothek und Heraus-
forderung für gegenwärtige Politik entsteht. Dieser muss es darum zu tun sein, sol-
che nicht gehaltenen Versprechungen wiederzuerwecken und neu zu beleben. Der 
Parcours durch die Denkwelt Aussaresses’, die Funktionsweisen seines institutio-
nellen Hintergrundes und die Handlungsreflexe der Politik, die sein individuelles 
Handeln deckte, bergen zahlreiche solcher ungehaltenen Versprechungen, die es 
einzulösen gelte. Das einzelne Zeugnis ist somit viel aussagestärker, als es sein text-
hermeneutisch zunächst feststellbarer Gehalt vermuten lässt. Es verweist auf seine 
eigene „Kehrseite“ – die von Aussaresses selbst nicht erkannten, gedachten, reali-
sierten Denk- und Handlungswege; und es gibt die Perspektive frei für die anderen 
Zeugnisse, die in eben anderer Richtung als Aussaresses ihre Wahl treffen und sie 
geschichtlich realisieren.  

Aus einer Epistemologie der historischen Kontingenz erwächst eine Ethik der 
sozialen Alternative. Ricœur sieht deren Chance gerade auf dem Feld nationaler 
und staatlicher Selbstbehauptung. Das Beispiel des algerisch-französischen Kon-
fliktes, zumal in der Tonlage, in der Aussaresses diesen zur Sprache bringt, scheint 
ein ideales Beispiel zu sein:  

„Und dadurch, dass die nicht gehaltenen oder durch den weiteren Verlauf der Geschichte ver-
hinderten oder verdrängten Versprechen vermittels der Historie befreit werden, können ein 
Volk, eine Nation, ein Kulturkreis eine offene und lebendige Auffassung ihrer Traditionen 
erlangen. Dem wäre noch hinzuzufügen, dass das Ungetane der Vergangenheit seinerseits 
Erwartungen, welche das geschichtliche Bewusstsein wieder neu auf die Zukunft hin auszu-
richten vermögen, mit reichen Inhalten füllen kann. Ein anderes Defizit des geschichtlichen 

                                                             

391  Mit dem Anspruch, die Perspektive einer historisch-sozialen Kontingenz in das Reden 
und Handeln von Geschichte einzuführen, stellt sich Ricœur in eine Linie, die bis zu den 
Junghegelianern zurückreicht. Es ist dann der amerikanische Pragmatismus und insbe-
sondere G.H. Mead, der die Dimension historischer Kontingenz zum systematischen 
Ausgangspunkt allen Nachdenkens über menschliches Handeln erhebt. Auch in den 
Schriften des frühen Habermas begegnen Überlegungen, die denen Ricœurs ähnlich 
sind. Hermann Deuser verdanke ich den Hinweis auf die Teleologiekritik, die Kierke-
gaard unter dem Begriff der ‚Aneignung‘ im „Zwischenspiel“ der Philosophischen Bro-
cken unternimmt.  

392  Ricœur, Rätsel, 64. 



274 | MENSCHENRECHTE, POLITIK UND ERFAHRUNG. SOZIALETHISCHE KLÄRUNGEN 

Bewusstseins wird dadurch ausgeglichen, nämlich sein Mangel an Fähigkeiten, sich auf die 
Zukunft hin zu entwerfen, welche gewöhnlich mit der Fixierung auf die Vergangenheit und 
dem Wiederkäuen verlorener Ehren und erlittener Demütigungen einhergeht.“393  

Die Fähigkeit, sich auf die Zukunft hin zu entwerfen und von der Fixierung auf die 
Vergangenheit und der Heimsuchung verlorener Ehren zu lassen, erscheint in der 
Tat als die große Herausforderung, vor die ein geschichtliches Bewusstsein, wie 
Aussaresses es verkörpert, gestellt ist. Gerade der Gestus, in dem der Autor seinen 
Bericht präsentiert, weist auf das Defizit der Fixierung hin: ‚So war es, und nicht 
anders!‘ – dieses Leitmotiv, das die Erinnerungen des Generals durchzieht, weckt 
beinahe den Verdacht, es könne auch noch andere als die präsentierten Bewertungen 
geben. Sind sein Zeugnis und der Umgang mit der Vergangenheit, der darin sicht-
bar ist, nicht die Aufforderung, weitere „Zeugen“ zu Wort kommen zu lassen, und 
damit die „ungehaltenen Versprechen“ dieser Vergangenheit von anderer Seite – 
vollständiger – zu Tage treten zu lassen? Die Äußerungen von Thomas und 
Ighilahriz tragen hierzu ihren Teil bei.  

Die Zukunft der Geschichte in Erinnerung zu bringen, wie Burkhard Liebsch es 
formuliert394, und dem Determinismus der Historie abzuschwören, macht ein sol-
ches Programm erforderlich. Es setzt geschichtlich an, weil es mit geschichtlichen 
Erfahrungen arbeitet und nur im Durchgang durch sie seine Aussagen treffen will. 
Es liefert sich aber nicht einem historisch gekleideten Fatalismus aus. Ricœur ist 
sich der Herausforderung, die sein Kriterium der pluriform gebildeten historischen 
Identität darstellt, bewusst: 

„Das Schwierigste ist nicht, ‚anders zu erzählen‘, oder ‚sich von den Anderen erzählen‘ zu 
lassen, sondern die Gründungsereignisse unserer eigenen kollektiven, vor allem aber natio-
nalen Identität anders zu erzählen; aber das weitaus Schwierigste ist und bleibt, diese Grün-
dungsereignisse ‚von den Anderen erzählen‘ zu lassen. Auf diese Ebene der kollektiven Iden-
tität müsste man ‚das Selbst als ein Anderer‘ heben können.“395  

Die hier diskutierten Überlegungen zum Verhältnis von Gedächtnis und Historie 
stellt Ricœur in den Zusammenhang mit seinem Werk zur Subjektivitäts- und Iden-
titätstheorie. Fragen der politischen Orientierung und des gesellschaftlich-öffent-
lichen Handelns sieht er im Zusammenhang mit dem Komplex der personalen – 
aber dann auch kollektiven – Identität. Auch für das soziale und politische Ge-
meinwesen wäre der Titel „Das Selbst als ein anderer“ somit Programm. Für die 
Identität der französischen Fünften Republik nimmt der Algerienkrieg die Funktion 

                                                             

393  Ebd., 66. 
394  Vgl. „Vorwort Liebsch zu: Ricœur, Rätsel“, 18. 
395  Ricœur, Rätsel, 124. 



SOZIALETHISCHE DISKUSSIONSFELDER | 275 

eines Gründungsereignisses ein, so oder so. Sich dieses ‚von den Anderen erzählen‘ 
zu lassen, wie gefordert, ist die Herausforderung, auf die gerade das Zeugnis eines 
einzelnen Gedächtnisses hinweist. Der Bericht von Aussaresses kann als geeigneter 
Anfangspunkt eines solchen Parcours gelten, weil er einerseits eine pointierte, ganz 
bestimmte Interpretation der Vergangenheit vorlegt, die eine einflussreiche Sequenz 
im Strom zeitgenössischen politischen Selbstverständnisses in Frankreich ausmacht, 
andererseits aber gerade dadurch seinen Mangel preisgibt. Um auf dem mit Ricœur 
vorgezeichneten Weg weiterzukommen, bedarf es deshalb einer Stimmenvielfalt, 
welche Perspektiven auf die jeweils anderen Optionen, alternativen Entwürfe und 
nicht zur Geltung kommenden Deutungen offen legt, die ebenfalls zur politischen 
Orientierung beitragen können.  

Die Fragestellung der gesamten Untersuchung lautete, wie im Ausgang von his-
torischen Erfahrungen Fragen nach normativer Geltung und der Orientierung im 
Politischen beantwortet werden können. Für diese Arbeit anhand von Erfahrungen 
war der Fall Aussaresses ein Beispiel. Um in verantwortlicher Weise und mit Hoff-
nung auf Ertrag mit solchen Erfahrungen umzugehen, ist es nötig, das dialektische 
Verhältnis von Gedächtnistreue und historischer Wahrheit in Rechnung zu stellen, 
auf das Ricœur aufmerksam macht.396 Das Zeugnis von Aussaresses hatte sichtbar 
werden lassen, wie sehr die beschriebenen Wechselwirkungen von Historie und 
Gedächtnis von politisch-öffentlicher Relevanz sind; immer wieder klingen bereits 
hier Fragen nach der politischen Identität an. Hinzu kommt, dass in der Rolle des 
Geheimdienstagenten die Ebene der von ihm qua Amt verkörperten nationalen, 
staatlichen Doktrin und die Gestalt der individuellen Erfahrung beinahe in eins fal-
len. Sein Beispiel ist deswegen besonders dafür geeignet, die Problematik der poli-
tischen Relevanz von Erfahrungen aufzuzeigen.  

8.2  Gesellschaftswerdung und kollektive Identität 

Der Begriff der „désarrois“ aus Thomas’ Buchtitel kann mit „Nöten“, ebenso gut 
aber auch mit „Verwirrungen“ wiedergegeben werden. Nachdem bislang vorwie-

                                                             

396  „Ein Gedächtnis jedoch, welches der kritischen Kontrolle der Historie unterworfen wird, 
kann Treue nicht mehr anstreben, ohne auf seine Wahrheit hin geprüft worden zu sein. 
Und eine Historie, welche durch das Gedächtnis in die Bewegung der Dialektik von 
Retrospektion und Zukunftsentwurf eingebunden wird, kann die Wahrheit nicht mehr 
von der Treue trennen, die sich letztlich auf die nicht gehaltenen Versprechen der Ver-
gangenheit bezieht. Denn diesen gegenüber stehen wir ursprünglich in Schuld. Sobald 
die beiden Tugenden der Gedächtnistreue und der historischen Wahrheit in ein dialekti-
sches Verhältnis zueinander gesetzt werden, sind die beiden Hauptbedeutungen von 
‚Geschichte‘ versöhnt: es ist nicht möglich, ‚Historie zu treiben‘, ohne zugleich ‚Ge-
schichte‘ zu machen.“ Ricœur, Rätsel, 130.  



276 | MENSCHENRECHTE, POLITIK UND ERFAHRUNG. SOZIALETHISCHE KLÄRUNGEN 

gend die erste Übersetzung verwendet wurde, gibt es auch für die zweite Interpreta-
tion einige Plausibilität: Im Durchgang der Erzählungen und Berichte wird eine 
tiefe ethisch-moralische Orientierungslosigkeit des Autors offenbar. Um besser zu 
verstehen, nach welchen Gesichtspunkten diese innere Verwirrung strukturiert ist, 
bietet es sich an, eine Einordnung anhand von vier unterschiedlich einzuordnenden 
Dilemmata vorzunehmen.  

Zunächst steht Thomas vor der Frage, ob Krieg überhaupt das geeignete Mittel 
sein könne, um die vom französischen Staat in Algerien vertretenen Interessen zu 

behaupten. Eine Antwort darauf ist umso schwieriger zu geben, als von offizieller 
Seite das Kriegsgeschehen niemals offen so bezeichnet wird und damit ein Nebel 
semantischer Unbestimmtheit über der Wirklichkeit liegt, die von den Soldaten er-

lebt wird. Eine weitere Narrationslinie, die Thomas vor ein Dilemma stellt, bildet 
seine oft zitierte Vergangenheit als Partisanenkämpfer im Maquis der kommunis-
tischen Freischärler: Zwar ging es ihm und den Seinen damals um eine gerechte 

Sache – die nationale Befreiung des Vaterlandes von einer Unrechtsherrschaft. 
Aber die Methoden des Maquis sind vielfach jenen ähnlich, die auch die algeri-
schen Untergrundkämpfer verwenden. Nicht so sehr deswegen, sondern vor allem 

wegen der parallel zu lesenden Befreiungsabsichten gehören Thomas’ Sympathien 
eher den Kämpfern des FLN, als dass sie für die etatistische Doktrin vom französi-
schen Kolonialreich zu wecken wären. Ein drittes Dilemma tritt vor Augen, wo sich 

die Machtprojektionen einer Kolonialmacht mit dem republikanischen Ideal der 
Menschenrechtsnation reiben. Bei Thomas wirkt diese Spannung als Konfliktstoff, 
der immer spürbarer wird, je mehr er sich in die von ihm ursprünglich abgelehnten 

Kriegspraktiken verstrickt. Ein viertes Dilemma lässt sich moraltheoretisch rekon-
struieren: Thomas pendelt in der Einschätzung seines eigenen Handelns, aber auch 
hinsichtlich des französischen Militäreinsatzes insgesamt, zwischen einer deonto-

logischen und einer konsequenzionalistischen Position hin und her. Einmal rechtfer-
tigen die guten Ergebnisse – Entwicklung des Landes, Befreiung der Frau, über-
nommene Verantwortung für Harkis und Siedler – den Einsatz, das andere Mal 

dominiert die tiefe Scham über sein eigenes Handeln oder über das in französi-
schem Namen bewirkte Leid. Es führt dazu, dass Thomas bestimmte Akte als in 
sich verwerflich betrachtet.  

Die systematische Orientierungsnot des Autors zeigt sich gerade darin, dass diese 
vier beschriebenen Aspekte nicht in einer einzigen inneren Konfliktwahrnehmung 
kulminieren, sondern auf ganz unterschiedlichen Ebenen Klärungen erforderlich 

wären, um zu einem transparenten und ehrlichen Selbstbild zu gelangen. Thomas 
scheint jedoch nicht in der Lage zu sein, dies zu leisten. Die einzelnen Fäden, aus 
denen das Gewebe seiner Selbstanalyse besteht, liegen in seiner Diktion zum Teil 

quer übereinander und können kaum entwirrt werden. Worin seine Not nun genau 
besteht, vermag er selbst nur partiell anzugeben und an keiner Stelle gelingt es ihm, 



SOZIALETHISCHE DISKUSSIONSFELDER | 277 

zu einem expliziten Urteil zu gelangen, das die verschiedenen Aspekte gleichzeitig 
berücksichtigt. Es liegt deswegen nicht fern zu fragen, ob es einen tieferen Grund 

für diese „désarrois“ gibt. Immerhin tritt mit Thomas ein Offizier vor die Öffent-
lichkeit, der Selbstkritik und Rückfragen an das eigene Handeln nicht scheut, son-
dern diese bewusst zulässt. Ergeben die Rekonstruktionen seiner Narration so offen-

sichtliche Brüche und Leerstellen, wie dies sichtbar werden konnte, drängt sich die 
Suche nach einem umfassenderen Erklärungsansatz auf.  

Ausgang der folgenden Überlegungen ist die These, dass die vielfachen Span-

nungen mit dem überwölbenden Leitbild zu tun haben, dem der republiktreue 
Soldat Thomas, aber auch Teile des Militärs und der französischen Gesellschaft ge-
nerell folgen. Es sind jene Ideale, die aus dem Selbstverständnis einer Nation resul-

tieren, die sich seit den Tagen der Revolution als „Menschenrechtsnation“ definiert. 
Dieses Leitbild erleidet im alltäglichen Erleben des Algerienkrieges Schiffbruch. 
Das Diktum von der Françalgérie, die reale Ungleichbehandlungspolitik sowie der 

Bezug auf das Résistance-Erbe zeigen, wie wirklichkeitsfern die Vision ist, der 
Thomas folgt. Die Realitäten von Kolonialregime und Krieg sehen ganz anders aus. 
Thomas wird mehr und mehr gewahr, dass sein Ideal nur theoretisch existiert. In 

seinem Erzählen vermittelt er einen exemplarischen Eindruck davon, was auf Seiten 
der betroffenen Individuen ausgelöst werden kann, wenn diese Kluft zwischen Ideal 
und Wirklichkeit spürbar wird.  

Es soll nun der Versuch unternommen werden, die am Beispiel Thomas sichtbar 
werdenden Verdrehungen zwischen Vision und Wirklichkeit des französischen na-
tionalen Leitbildes in einer präziseren Weise greifbar zu machen. Dem zunächst für 

das Erleben einer einzelnen Person beschriebenen Hiatus zwischen Sein und Sollen 
republikanischer Wirklichkeit wird damit eine über die Binnenwahrnehmung dieser 
Person hinausreichende, gesellschaftlich und politisch relevante Bedeutung zuer-

kannt. Wenn es gelingt, diese überindividuelle Dimension der Spannungen, unter 
denen Thomas sich windet, zu veranschaulichen, erscheint es nicht vermessen, auch 
einige Aussagen zur Tragfähigkeit des Handlungsrahmens generell zu erwarten, in 

dem Thomas steht: die Selbstbeschreibung der französischen Nation als „Men-
schenrechtsnation“. Der Anspruch lautet also, das Potpourri an Erfahrungen und 
Bewertungen dieses Einzelbeispiels ansatzhaft „auf den Begriff“ zu bringen, es in 

einer bestimmten thematischen Fluchtlinie zu deuten und sichtbar zu machen, was 
die tieferen Gründe für die Verwirrungen sind.  

Als Gesprächspartner dient hierbei der griechisch-französische Philosoph und 

Soziologe Cornelius Castoriadis. Sein Denken, das höchst originelle Akzente so-
wohl innerhalb einer orthodoxiekritischen Marxrezeption sowie in Bezug auf die 
vom Strukturalismus ausgelöste zeichentheoretische Debatte gesetzt hat, vermag 

eine anregende Funktion auszuüben, um die Tragweite der mit Thomas erhobenen 
Problemlagen zu identifizieren. Keineswegs soll dessen Denken fugendicht „appli-



278 | MENSCHENRECHTE, POLITIK UND ERFAHRUNG. SOZIALETHISCHE KLÄRUNGEN 

ziert“ werden. Aber seine Theoriesprache nimmt vieles von den Phänomenen und 
Fragestellungen auf, die sich im Ausgang von Thomas formulieren lassen. Das 

Denken dieses im deutschsprachigen Raum nicht sehr breit rezipierten Denkers 
dient auch nicht in vollem Umfang, sondern in ausgewählten Teilen als Anregungs-
potential für den hier unternommenen Gedankengang: Vor allem Castoriadis’ nähere 

Auseinandersetzungen mit den Schultraditionen des Marxismus sowie seine psy-
choanalytischen Überlegungen bleiben außen vor; es geht vor allem um seine Ideen 
zur gesellschaftlichen Relevanz der Imagination und den dafür notwendigen gesell-

schaftlich-politischen Symbolisierungen.  

8.2.1  Die Selbsthervorbringung der Gesellschaft  
aus Akten der Kreativität 

Zunächst sind es zwei grundlegende Positionierungen, die das Denken Castoriadis’ 
für eine Rezeption innerhalb der hier erörterten Kontexte öffnet, und zwar seine 
zeichentheoretischen Grundannahmen, in Verbindung mit einer bestimmten Lesart 
des Marxismus, die diesen in seinen ursprünglichen Intuitionen gegenüber einer 
noch bei Marx einsetzenden mechanistischen Engführung retten möchte. Aus bei-
den Impulsen lässt sich ein Handlungsverständnis eruieren, das eine erstarrte Di-
chotomie zwischen Modellen rationalen sowie normativistischen Handelns über-
windet und an Traditionen des aristotelischen Praxisbegriffs anschließt. Von hier 
aus weist Castoriadis einen unmittelbareren Weg zur Erschließung jener Potentiale, 
aus denen nicht nur einzelne, sondern auch Gruppen und Gesellschaften ihre Hand-
lungsimpulse beziehen. Für ihn sind dies die Quellen des Imaginären, das heißt die 
Potentiale einer kreativ-antizipierenden Vorstellungskraft. Es kann dann danach ge-
fragt werden, ob nicht auch die bei Thomas für den französischen Fall sichtbar wer-
denden gesellschaftlichen Leitbilder und Ideale mit einer solchen theoretischen 
Matrix interpretiert werden können. Unter Umständen wird auf diese Weise eine 
Kritik über glückende oder misslingende Orientierungsleistungen bestimmter ima-
ginärer Potentiale für gesellschaftliches Handeln möglich.  

Es erscheint sinnvoll, zunächst auf die Positionierung Castoriadis’ innerhalb der 
strukturalistischen Debatte um die Arbitrarität sprachlicher und symbolischer Zei-
chen einzugehen. Wo die Vertreter des Strukturalismus behaupten, dass Symbolsys-
teme ohne einen Bezug auf zeichenexterne Sachverhalte auskommen, widerspricht 
Castoriadis vehement: Er beharrt darauf, dass alle sozialen Symbolkomplexe 
zwangsläufig auf einen vorzeichenhaften Bedeutungskern verweisen, von dem her 
sie erst ihre besondere Sinngestalt erwerben. Entscheidend für Castoriadis ist die 
Überzeugung, dass jede Symbolisierung notwendig von dem Bezug auf etwas lebt, 
das dem Menschen in seiner Erfahrungswelt in irgendeiner Form gegeben sein 



SOZIALETHISCHE DISKUSSIONSFELDER | 279 

muss. Die Behauptung der Strukturalisten, „Sinn sei schlicht und einfach das Er-
gebnis einer Zeichenkombination, ist nicht länger haltbar“397. Castoriadis erkennt in 
den Positionen des Strukturalismus letztlich eine Eliminierung der sinnstiftenden 
Leistungen des Subjektes und legt mit seinem Hauptwerk Gesellschaft als imaginäre 
Institution eine positiv formulierte Alternative vor. Die von ihm behaupteten exter-
nen Bezüge eines Zeichensystems denkt er allerdings nicht im Sinne schlichter und 
eindeutiger Bezüge zwischen Zeichen und Referenzobjekten; die strukturalistische 
Kritik hat insofern auch bei Castoriadis Spuren hinterlassen. Bei jeder sprachlichen 
Bedeutung handelt es sich für ihn vielmehr um einen nie definitiven, aber unbe-
grenzt fortsetzbaren Prozess der Bestimmung. Drei Phänomenbereiche können als 
Referenten für Bedeutung in der gesellschaftlichen Symbolbildung auftreten:  

„Wir behaupten also, dass es Bedeutungen gibt, die von ihren Trägern – den Signifikanten – 
relativ unabhängig sind und bei der Wahl und Anordnung dieser Signifikanten eine Rolle 
spielen. Diese Bedeutungen können sich auf Wahrgenommenes, Rationales und Imaginäres 
beziehen.“398 

Die Originalität der zeichentheoretischen Positionen, die Castoriadis in Auseinan-
dersetzung mit den Strukturalisten einnimmt, betrifft die Art und Weise möglicher 
externer Bezüge von Zeichen. Mehr als für empirische oder rationale Verweisfelder 
interessiert sich Castoriadis für die dritte der genannten Kategorien möglicher Kan-
didaten der Zeichenreferenz – der Bereich des Imaginären oder der „imaginären 
Bedeutungen“. In theoretischer Hinsicht schlägt er damit eine weite Bresche:  

„[Denn] [w]enn die Zeichen die Realität […] nicht einfach nur widerspiegeln, dann kann dies 
nur bedeuten, dass sie ‚geschöpft‘, erfunden, ‚instituiert‘ wurden. […] Jene Arbitrarität des 
Zeichens ist also Zeugnis der Kreativität einer Gesellschaft, es ist Ausdruck dieser Kreativi-
tät, dass sie diese und keine anderen Zeichen zur Benennung eines Gegenstands oder Sach-
verhalts festgelegt hat. Damit aber hat Castoriadis in seiner Zeichentheorie an zentraler Stelle 
den Subjektbegriff eingeführt, und zwar in Form eines kollektiven Subjekts, nämlich der 
Gesellschaft.“399  

Das Plädoyer dafür, dass die Vorstellungskraft eine legitime Quelle für die externe 
Referenz einer Bedeutungssuche sein kann, die Einsicht in den damit un-
hintergehbar kreativen Charakter solcher Sinnermittlung und die Einführung des 

                                                             

397  Axel Honneth, „Eine ontologische Rettung der Revolution“, in: Merkur 39 (1985), 807–
821, hier: 814.  

398  Cornelius Castoriadis, Gesellschaft als imaginäre Institution, Suhrkamp: Frankfurt/M., 
1990 (L’institution imaginaire de la société, 1975).  

399  Hans Joas u. Wolfgang Knöbl, Sozialtheorie, Suhrkamp: Frankfurt/M., 2004, 562.  



280 | MENSCHENRECHTE, POLITIK UND ERFAHRUNG. SOZIALETHISCHE KLÄRUNGEN 

Kollektivsubjekts der Gesellschaft bilden die drei unverzichtbaren Pole der theore-
tischen Position: 

„Jede Gesellschaft hat versucht, einige Grundfragen zu beantworten: Wer sind wir, als Ge-
meinschaft? Was sind wir, die einen für die anderen? Wo und worin sind wir? Was wollen 
wir, was begehren wir, was fehlt uns? Die Gesellschaft muss ihre ‚Identität‘ bestimmen, ihre 
Gliederung, die Welt, ihre Beziehungen zur Welt und deren Objekten, ihre Bedürfnisse und 
Wünsche. Ohne eine ‚Antwort‘ auf solche ‚Fragen‘, ohne solche ‚Definitionen‘ gibt es keine 
menschliche Welt, keine Gesellschaft und keine Kultur – denn alles bliebe ununterschiedenes 
Chaos. Die Rolle der imaginären Bedeutungen liegt darin, eine Antwort auf solche Fragen zu 
liefern – eine Antwort, die weder ‚Realität‘ noch ‚Rationalität‘ zu geben vermögen.“400  

Durch eine damit gegebene Rückkehr von einem zwei- zu einem dreiseitigen Zei-
chenbegriff erfährt das Potential aller denkbaren Anwärter auf die Position des Rea-
litätsbezugs eine entscheidende Ausweitung. Mit dem Vorstellbaren wird der Be-
griff von ‚Realität‘ neu definiert und einem Bereich eine neue Wertigkeit verliehen, 
der bislang in der sozialphilosophischen Debatte eher unterbewertet war: das Feld 
dessen, was Subjekte – individuell und in ihrer kollektiven Assoziation – erstreben, 
begehren, erhoffen.401 Diese Neujustierung der Zeichentheorie geht bei Castoriadis 
eng einher mit seiner Marxlektüre, die einen produktiven, revolutionären Kern der 
Marxschen Theorie gegenüber der früh einsetzenden mechanistischen Engführung 
verteidigt.  

Faszinierend an Marx ist für Castoriadis dessen nur ansatzhaft entwickeltes 
Konzept einer schöpferischen, gesellschaftsverändernden Praxis, das die Geschichte 
als einen dauernden Prozess der Hervorbringung neuer Formen des gesellschaftli-
chen Lebens durch die Aktion der Massen interpretiert. Selbst da, wo Castoriadis’ 
Faszination in Kritik umschlägt, ist noch die anregende Funktion des Marxschen 
Denkens spürbar:  

                                                             

400  Castoriadis, Gesellschaft, 252.  
401  Im Hintergrund dieser Überlegungen steht das phänomenologische Denken von Maurice 

Merleau-Ponty, das für Castoriadis eine wichtige Rolle spielt. Geschichte ist für 
Merleau-Ponty nicht so sehr durch ein Telos bestimmt, sondern im Sinne einer offenen 
„Inthronisierung des Sinns“ zu begreifen. Eine Stiftung, so Merleau-Ponty in seiner Vor-
lesung Die ‚Institution‘ in der personalen und öffentlichen Geschichte (1968), ist nicht 
allein auf Leistungen des Bewusstseins reduzierbar. Der historische Sinn einer solchen 
Schöpfung umfasse nicht nur politische und öffentliche Räume, sondern jede wiederhol-
bare und kohärente Bedeutung. Der bei Castoriadis herangezogene Begriff der ‚Institution‘ 
kann auf seine Wurzeln in Husserls Begriff der Stiftung aus der Krisis zurückverfolgt 
werden. Vgl. Martin Schnell, Art. „Cornelius Castoriadis“, in: Thomas Bedorf u. Kurt 
Röttgers (Hrsg.), Die französische Philosophie im 20. Jahrhundert, Wissenschaftliche 
Buchgesellschaft: Darmstadt, 2009, 88–94, hier: 88.  



SOZIALETHISCHE DISKUSSIONSFELDER | 281 

„[Den] radikalen Neuansatz sieht Castoriadis jedoch im Marxschen Werk selbst durch ein 
zweites Theoriemodell in Frage gestellt. Darin ist die Einsicht in den schöpferischen Charak-
ter des sozialen Lebens der Behauptung einer mechanistischen Logik der gesellschaftlichen 
Entwicklung geopfert: die kreative Leistungsfähigkeit des Menschen zu bloß technischer In-
novationsgabe herabgestuft; die praxisfordernde Offenheit des Geschichtsprozesses auf die 
Mechanik der Produktivkraftentwicklung heruntergebracht; und der revolutionäre Entwurf 
schließlich zur positiven Wissenschaft depotenziert.“402  

Hingegen dient Marx – ganz im Sinne eines aristotelischen Praxisdenkens – als 
Präzeptor eines Modells revolutionären Handelns. Alle Einengungen eines histori-
schen Determinismus oder die Verkürzung revolutionären Handelns auf technisches 
Tun sieht Castoriadis als die eigentliche Quelle des immanenten Geschichtsobjekti-
vismus der Marxschen Theorie an. Interessant ist für ihn der Aspekt der schöpferi-
schen Hervorbringung einer neuen Sozialordnung. Das Basis-Überbau-Konzept wäre 
in seinen Augen eine dichotomische Beschränkung des „projektiv-kreatürlichen 
Potentials“403, das jeder menschlichen Kulturleistung innewohnt.  

Sowohl die Verortung Castoriadis’ in der strukturalistischen Auseinanderset-
zung als auch seine Emphase für einen im Marxschen Frühwerk festgemachten 
Praxisbegriff führen zu einer neuen Sicht auf das kollektive Handeln. Praxis ist für 
Castoriadis – wie für Aristoteles – nicht-teleologisches Handeln. Es folgt nicht in 
erster Hinsicht einem Zweck-Mittel-Schema oder vorgegebenen Normen, sondern 
öffnet sich für die Zukunft. Nicht das technische Moment einer Tätigkeit, ihre 
Beherrschung und die Fixierung von Bedingungen, Zielen und Mitteln zeichnet es 
aus, sondern der experimentierende, schöpferische Entwurf, in dem etwas Neues 
geschaffen wird.  

„In diesem Handlungsmodell ist […] der normativ angereicherte Praxisbegriff mit einem 
Konzept der kollektiven Einbildungskraft zusammengebracht; als unverkürzte Form gesell-
schaftlichen Handelns erscheint dann die Praxis, in der soziale Gruppen kraft ihrer Kreativität 
neue, auf die Erweiterung von Autonomie zielende Sozialwelten entwerfen und revolutionär 
in die Wirklichkeit umzusetzen versuchen.“404  

In der Kritik des strukturalistischen Zeichenbegriffs schlägt Castoriadis eine 
Schneise für jene Bedeutungspotentiale des Imaginären, aus denen eine kreative, 
sich riskierende gesellschaftliche Praxis entstehen kann. Der Bezug auf Marx ist 
ihm die Gewähr dafür, dass ein solches Praxisverständnis nicht in individualisti-
scher Engführung verharrt, sondern vor dem Horizont einer kollektiven Sinnbe-
stimmung gesehen wird. Vom Aspekt des Revolutionären soll für Castoriadis der 

                                                             

402  Honneth, „Rettung“, 810.  
403  Ebd., 811.  
404  Ebd., 812. 



282 | MENSCHENRECHTE, POLITIK UND ERFAHRUNG. SOZIALETHISCHE KLÄRUNGEN 

Stimulus zu einer wirklichen Neuerung ausgehen, das aristotelische Praxisverständ-
nis nimmt der revolutionären Praxis indes ihren Ausnahmecharakter. Das Wesen 
sozialer Existenz macht es demnach aus, beständig Revolution hervorzutreiben, das 
heißt eine aus den Quellen der kollektiven Imagination sich speisende, autonom 
erwirkte Neuerungssuche in der Gesellschaft.  

Damit tritt der Antifunktionalismus als das zentrale Moment des Handlungsver-
ständnisses von Castoriadis vor Augen. Gesellschaft ist als ein symbolisch vermit-
telter Bedeutungszusammenhang zu verstehen: Was die soziale Ordnung ausmacht, 
steht niemals a priori fest, sondern wird durch gesellschaftliche Deutungen jeweils 
neu bestimmt. Solche Deutungen leiten sich aber nicht aus einer heteronomen Vor-
gabe ab, sondern sind direkter Ausfluss der kreativen Vorstellungskraft einer zum 
Sinnentwurf fähigen Gesellschaft. Die „Einbildungskraft wirft ihre Fesseln ab“, 
formuliert Bernhard Waldenfels: Nicht nur Kunst oder Natur regeln und organisie-
ren sich selbst; überall, wo gestaltet wird, wo Regeln, Normen und Ordnungen auf-
treten, werden diese geschaffen, gestiftet und gebildet. Gesellschaftliche Praxis 
steht vor der Herausforderung, diese Aufgabe zur autonomen Selbstschöpfung an-
zunehmen und sich ihrer kreativen Potentiale bewusst zu werden. Diesem Abgrund, 
vor dem die Vernunft steht, hält Castoriadis stand, indem er betont, dass es ein Ab-
grund der Vernunft selbst ist und kein bloßes Symptom einer vorübergehenden in-
dividuellen oder kollektiven Legitimitätskrise.405  

Für die hier erörterten Fragen ist es von besonderem Interesse, auf welche Weise 
Castoriadis vor dem Hintergrund eines antifunktionalistischen Handlungsverständ-
nisses den Status einer gesellschaftlich-politischen Grundorientierung begreift und 
welches Verständnis er dabei den gesellschaftlichen Institutionen im engeren Sinne 
zuspricht. Um einen Ausblick auf die Kontexte, in denen Pierre-Alban Thomas 
steht, versuchen zu können, kann zunächst festgehalten werden: Im Mittelpunkt der 
politischen Theorie von Castoriadis steht ein Begriff der Institution, der selbst aus 
einem Begriff menschlichen Handelns entwickelt wird. Nicht vor- oder übergesell-
schaftliche Stiftung, sondern das menschliche Handeln selbst ist es, aus dem alle 
weiteren Ordnungen, Normen und Vorgaben sich erklären: „Gesellschaft ist das 
Resultat eines Institutionalisierungsprozesses, und dieser hat, weil er aus dem Ima-
ginären, der Fähigkeit zum Sinnentwurf, hervorgeht, eine irreduzibel kreative 
Dimension.“406 Die Gestalt, die ein Gemeinwesen sich gibt, die ideelle Orientie-
rung, der sie folgt, hat also in direkter Weise aus dem hervorzugehen, was diese 
Gesellschaft sich selbst an Vorgaben macht und was im strengen Sinne aus ihr 

                                                             

405  Vgl. Bernhard Waldenfels, „Der Primat der Einbildungskraft. Zur Rolle des gesellschaft-
lichen Imaginären bei Cornelius Castoriadis“, in: Alice Pechriggl u. Karl Reitter (Hrsg.), 
Die Institution des Imaginären. Zur Philosophie von Cornelius Castoriadis, Turia und 
Kant: Wien – Berlin, 1991, 55–80, hier: 55.  

406  Hans Joas, Pragmatismus und Gesellschaftstheorie, Suhrkamp: Frankfurt/M., 1992, 157.  



SOZIALETHISCHE DISKUSSIONSFELDER | 283 

selbst hervorgebracht wird. Erst dann entspricht sie nach Castoriadis dem Kriterium 
der Autonomie.407 

Berechtigterweise ist an dieser Stelle zu fragen, wie man sich den Schöpfungs-
prozess vorzustellen hat, von dem immerzu die Rede ist und der doch ohne hetero-
nome Vorgaben auszukommen hat. Castoriadis spricht von einer „Anlehnung“ des 
gesellschaftlichen Imaginären und ihrer Kreationen an eine „primäre natürliche 
Schicht“. Der Begriff der „Anlehnung“ stammt aus der Freudschen Trieblehre und 
besagt, dass die physischen Leistungen von der biologischen Organisation weder 
völlig diktiert noch vollkommen unabhängig sind.408  

„Dass sich die Institution der Gesellschaft an die Organisation der primären natürlichen 
Schicht anlehnt, soll nun nicht etwa besagen, dass sie diese nachbildete, widerspiegelte oder 
sich von ihr irgendwie bestimmen ließe. Sie findet darin vielmehr eine Reihe von Bedingun-
gen, Stützen, Anregungen, Grundpfeilern und Hindernissen.“409 

Die Kreationen der gesellschaftlichen Einbildungskraft sind also am besten zu ver-
stehen als Neubildungen, die Wiederaufnahme und Vorwegnahme einschließen. 
Von daher sind sie sowohl bedingt durch, aber zugleich auch frei von ihrer natür-
lich-biologischen Vorgabe.410 Gesellschaft entsteht und verwirklicht sich aus der 
Erkenntnis heraus, dass nur aus den gesellschaftlichen imaginären Bedeutungen 
eine der Moderne und ihrem Autonomiepostulat angemessene politische Lebens-
form erwachsen kann. Der Prozess eines immerwährenden Neu-Schöpfens wird 
deshalb, auch wenn er im Modus der Anlehnung stattfindet, stets unabgeschlossen 
und zukunftsoffen bleiben. 

8.2.2  Imaginäre Bedeutungen und  
gesellschaftliche Symbolsprache 

Die Kategorie des Imaginären im Denken Castoriadis’ war zunächst dafür herange-
zogen worden, einen Handlungsbegriff zu begründen, der sich funktionalistischen 

                                                             

407  Die Übersetzung der deutschen Ausgabe (Die Gesellschaft als imaginäre Institution) 
kann den Eindruck vermitteln, es ginge vor allem um eine Institution im organisations-
soziologischen Sinne. Der französische Begriff institution hingegen enthält auch den 
Aspekt der Gründung oder Einrichtung. Im Titel der französischen Originalausgabe 
(L’institution imaginaire de la société) liegt der Hauptakzent auf diesem Gedanken.  

408  Vgl. Waldenfels, „Primat“, 66.  
409  Castoriadis, Gesellschaft, 392.  
410  Man kann diskutieren, inwieweit der von Castoriadis selbst verwendete, aus jüdischem 

Religionsdenken stammende Begriff der creatio ex nihilo zutreffend ist, wo doch mit der 
Kategorie der Anlehnung durchaus eine Vorgabe vorausgesetzt wird. Vgl. Schnell, „Cas-
toriadis“, 90.  



284 | MENSCHENRECHTE, POLITIK UND ERFAHRUNG. SOZIALETHISCHE KLÄRUNGEN 

und normativistischen Einordnungen widersetzt und stattdessen die Quelle einer 
sich je neu entfaltenden Kreativität bildet. Darüber hinaus ist aber zu fragen, ob und 
wie die imaginären Bedeutungen, die in der Argumentation Castoriadis’ einen so 
prominenten Ort einnehmen, überhaupt in Erscheinung treten. Äußern sie sich un-
mittelbar und in einer kommunikablen Art und Weise? Castoriadis weiß um die 
Problematik, die sich eine Sozialtheorie einhandelt, welche der Dimension des Ima-
ginären eine derart zentrale Rolle einräumt:  

„Erfasst werden können sie [die imaginären Bedeutungen, D.B.] nur in abgeleiteter und mit-
telbarer Weise, nämlich als evidenter und doch nie genau zu bestimmender Abstand zwischen 
dem Leben und der tatsächlichen Organisation einer Gesellschaft einerseits und der ebenso 
undefinierbaren, streng funktional-rationalen Organisation dieses Lebens andererseits. Da-
nach wären die gesellschaftlichen imaginären Bedeutungen als ‚kohärente Deformation‘ des 
Systems der Subjekte, Objekte und ihrer Beziehungen zu verstehen, als die jedem gesell-
schaftlichen Raum eigentümliche Krümmung, als der unsichtbare Zement, der den ungeheu-
ren Plunder des Realen, Rationalen und Symbolischen zusammenhält, aus dem sich jede Ge-
sellschaft zusammensetzt – und als das Prinzip, das dazu die passenden Stücke und Brocken 
auswählt und angibt.“411  

Als „unsichtbarer Zement“ und „Prinzip“, das eine selektierende und benennende 
Funktion innerhalb des Prozesses der Sinnbestimmung einnimmt, üben die imaginä-
ren Bedeutungen eine auslösende, ermöglichende Wirkung aus, ohne dass sie selbst 
die geronnenen und greifbaren Resultate eines gesellschaftlichen Sinnentwurfes 
wären. Unverzichtbar ist deshalb ein Vokabular symbolischen Ausdrucks, das die 
„Magmen“, als die Castoriadis die imaginären Bedeutungen auch bezeichnet, in 
formhafte Gestalten sozialer Wirklichkeit übersetzt. Beide Aspekte, die aus dem 
Imaginären stammenden Gründungsimpulse des Sozialen sowie das Symbolische, 
gehören zueinander. Nur im Symbolischen können die gestifteten, geschöpften In-
stitutionen der Gesellschaft existieren: 

„Das Imaginäre muss das Symbolische benutzen, nicht nur um sich ‚auszudrücken‘ – das 
versteht sich von selbst –, sondern um überhaupt zu ‚existieren‘, um etwas zu werden, das 
nicht mehr bloß virtuell ist. […] Von dieser Überlegung aus wird die entscheidende Macht 
des Imaginären über das Symbolische verständlich: der Symbolismus setzt die Fähigkeit 
voraus, zwischen zwei Termini ein dauerhaftes Band herzustellen, so dass der eine den ande-
ren ‚vertritt‘.“412  

Durch Sprache und kulturell vorgegebene Zeichen drückt sich das Imaginäre aus. 
Es könnte nicht ohne solchen Ausdruck existieren, und erst im Akt der Symbolisie-

                                                             

411  Castoriadis, Gesellschaft, 246.  
412  Ebd., 218f. 



SOZIALETHISCHE DISKUSSIONSFELDER | 285 

rung geht es auch „eine Verbindung mit dem Ökonomisch-Funktionalen“413 ein. 
Das Vokabular des Symbolischen erhält erst von den imaginären Bedeutungen her 
seine innere Organisation und damit seine Triftigkeit als adäquate Verkörperung 
eines gesellschaftlichen Sinnentwurfs. „Und genau deshalb“, so Hans Joas in seiner 
Castoriadis-Lektüre, „weil das Imaginäre das Symbolische benutzt, es immer wie-
der auch verändert, mit seinen Bedeutungen spielt etc., ist dieses Symbolische einem 
stetigen Veränderungsprozess unterworfen.“414  

Zwei Phänomenbereiche sind es, die Castoriadis als Vergleich dienen, um die 
Rolle der Imagination und das Zusammenspiel von Imagination und Symbolbildung 
zu veranschaulichen: die Psychoanalyse und die Sprache. Im psychoanalytischen 
Prozess stellen die Ersatzbildungen die symbolhafte Ebene dar, die für den darunter 
liegenden, dunklen und nur stoßweise sich Gestalt verschaffenden Bereich der 
triebdynamischen Kraftquellen des Menschen einen Ausdruck bilden. Der Wunsch 
nach vollkommener Vereinigung führt zur permanenten Hervorbringung imaginärer 
Bedeutungen, die sich in Form von Träumen und Ersatzhandlungen symbolhaft 
äußern. Auch die Sprache kann als ein Symbolsystem verstanden werden, dessen 
Bezeichnungsrelationen nach beiden Seiten hin offen sind: Sowohl das Zeichen als 
auch die bezeichnete Sache verfügen nicht per se über einen fest gefügten, unver-
rückbaren Bedeutungsgehalt. Als symbolisches System weist die Sprache einen 
kreativen, bedeutungsüberschießenden Charakter auf; sie zehrt von der nicht fassba-
ren Bedeutungsfülle des Realen, aber sie vermag in ihren Symbolbildungen auch 
keinen ein für alle Mal fixierbaren Ausdruck dieses Realen zu geben, sondern muss 
diesen schöpferischen Wiedergabeakt immer aufs Neue versuchen.  

Symbolbildungen erlangen Wert und Legitimität, sobald sie sich in Relation zu 
den „Magmen der Gesellschaft“ verstehen lassen, also Ausdruck der imaginären 
Bedeutungen einer Gesellschaft sind. Bernhard Waldenfels fasst diesen zentralen 
Gedanken des Ansatzes zusammen:  

„Castoriadis wird nicht müde darauf hinzuweisen, dass die Erfindung des rotierenden Rades, 
die Zuordnung der Geschlechter, die Entstehung der athenischen Demokratie, auch die der 
Sklaverei, die Ausbildung der Sonatenform, die Erfindung der Mengenlehre, die Einführung 
des Privateigentums oder der Buchführung und vieles andere aus nichts anderem hergeleitet 
werden kann, weder aus physischen Tatsachen, biologischen Funktionen, logischen Struktu-
ren noch aus moralischen Zielen.“415  

Die aufgeführten Komplexe sind mit Castoriadis als Symbolisierungsleistungen zu 
verstehen. Sie rühren von einem imaginären Potential her, das dann instituiert wurde – 

                                                             

413  Ebd., 225. 
414  Joas, Sozialtheorie, 572.  
415  Waldenfels, „Primat“, 58.  



286 | MENSCHENRECHTE, POLITIK UND ERFAHRUNG. SOZIALETHISCHE KLÄRUNGEN 

gegossen in eine bestimmte zeitlich-körperliche Form sozialer, kultureller oder 
künstlerischer Praxis. Einige solcher Formen mögen sich geschichtlich bewähren 
und können langen zeitlichen Bestand haben. Andere wiederum werden verworfen, 
sobald aus veränderten imaginären Potentialen einer Gesellschaft Impulse zu einer 
Umarbeitung ihrer greifbaren Gestalt erwachsen. Das symbolische Vokabular ist 
deswegen eine zwar notwendige Bedingung, damit die Gesellschaft „sich sammeln“ 
kann, wie Castoriadis es ausdrückt. Aber dieses Vokabular ist nicht hinreichend, um 
den Prozess der gesellschaftlichen Hervorbringung von Sinnhaftigkeit zu verstehen.  

„Gesellschaft muss also als eine Art Wechselspiel zwischen Instituiertem und 
Instituierendem verstanden werden; nur so lässt sich ihre immer wieder aufbre-
chende Kreativität begreifen.“416 Ob das Instituierte die Form der politisch-staatli-
chen Institution, das Gerüst einer ideell verbindlichen Vorgabe und Leitschnur oder 
die Gestalt einer wissenschaftlichen Errungenschaft annimmt – alle diese Formen 
instituierter Geschichte sind in der Lesart von Castoriadis als unmittelbarer Aus-
druck des imaginären Grundstroms der Gesellschaft zu verstehen. Aus diesem ent-
stehen sie und verlieren ihre Legitimität, wenn sie durch die imaginären Bedeutun-
gen einer Gesellschaft nicht mehr „gedeckt“ sind.  

8.2.3  Entfremdung oder Autonomie?  
Das Republik-Ideal als Testfall 

Dass es zu einer solchen Entsprechung von Imagination und Symbolik kommt, steht 
niemals von vornherein fest. In der sozialen Praxis und Verfasstheit einer Gesell-
schaft kann die avisierte Korrespondenz glücken, aber auch misslingen. Gegenüber 
einer „autonomen“ Gesellschaft, in der sich Instituiertes und Instituierendes in einem 
zueinander passenden Verhältnis befinden, bezeichnet Castoriadis den gegenteili-
gen Fall als „Entfremdung“: 

„Die Institution ist ein symbolisches, gesellschaftlich sanktioniertes Netz, in dem sich ein 
funktionaler und ein imaginärer Anteil in wechselnden Proportionen miteinander verbinden. 
Entfremdung ist die Verselbständigung und Vorherrschaft des imaginären Moments der Insti-
tution, deren Folge wiederum die Verselbständigung und Vormachtstellung der Institution 
gegenüber der Gesellschaft ist.“417  

Der Prozess der Instituierung misslingt demnach, wenn die Gesellschaft im Imagi-
nären der Institutionen nicht mehr ihr eigenes Produkt zu erkennen vermag.418 Die 
gesellschaftliche Schöpfungs- und Einbildungskraft verkennt sich selbst und macht 
sich von außergesellschaftlichen Instanzen abhängig.  

                                                             

416  Joas, Sozialtheorie, 574. 
417  Castoriadis, Gesellschaft, 226. 
418  Vgl. Joas, Pragmatismus,160. 



SOZIALETHISCHE DISKUSSIONSFELDER | 287 

„Solche Gesellschaften behaupten von sich, sie seien auf außersoziale Säulen wie etwa 
‚Gott‘, ‚Natur‘, eine überzeitliche ‚Vernunft‘ usw. aufgebaut, und versuchen dadurch Institu-
tionen, Bedeutungen und Symbole ein für alle Mal zu fixieren und damit ihrer eigenen Ge-
staltungs- und Handlungsfähigkeit zu entziehen. Anders formuliert: Eine heteronome Gesell-
schaft lehnt ihre eigene Verantwortung bezüglich der Instituierung des Neuen ab.“419  

Die soziale Wirklichkeit wird nicht mehr als jene spannungsvolle Einheit von insti-
tuierender und instituierter Gesellschaft, geschehener und geschehender Geschichte 
wahrgenommen, die Castoriadis als Ideal skizziert. Die geschichtliche Neuschöp-
fung, die aus den Potentialen des Imaginären hervorgeht, wird verfehlt.  

Beachtenswert ist die zweistufige Beschreibung dieses Entfremdungsprozesses: 
Zunächst ist die Rede von der Verselbständigung und Vorherrschaft des imaginären 
Moments der Institution innerhalb der Gesellschaft. Dies führt aber zu einer zweiten 
Stufe, die das eigentlich gravierende Resultat bewirkt: die Vormachtstellung der In-
stitution gegenüber der Gesellschaft. Castoriadis würde also nicht bestreiten, dass in 
Gesellschaften stets Potentiale des Imaginären vorhanden sind. Entscheidend aber 
ist, dass sich diese Imaginationen nicht von den sozialen Objektivationen einer Ge-
sellschaft ablösen und – fernab jeder Zügelung durch limitierende, definierende und 
erklärende Symboliken – zu dominierenden, freiheitsbeschneidenden Instanzen 
degenerieren. Ein Beispiel für die Gefahr, die von der Fixierung der imaginären 
Potentiale ausgehen kann, stellen die politisch-gesellschaftlichen Totalitarismen des 
20. Jahrhunderts dar. Sowohl im stalinistisch geprägten Kommunismus wie auch im 
europäischen Faschismus findet ein Umgang mit Geschichte statt, „der auf der ima-
ginären Idee einer vollkommenen Kontrolle des historischen Wandels beruht.“420  

Man kann aber auch umgekehrt ansetzen, um die gesellschaftstheoretischen 
Überlegungen Castoriadis’ konkret zu machen. Dessen Gegenmodell zu Situationen 
gesellschaftlicher Entfremdung ist das Ideal der Autonomie. Damit wird die prakti-
sche Auflösung von Fremdbestimmtheit und Unterwerfung unter anonyme Mecha-
nismen verstanden. Individuen und Gruppen sollen ohne Beschränkungen die ihnen 
eignende Fähigkeit entwickeln und entfalten können, Sinnentwürfe hervorzubringen 
und aus solchen Entwürfen auch die Verfasstheit ihrer gesellschaftlich-staatlichen 
Lebensformen zu bestimmen. Castoriadis selbst erwähnt als Positivbeispiele solcher 
Selbstbestimmung immer wieder zwei historische Momente: Sowohl in der atti-
schen Demokratie, als auch im Zuge der französischen Revolution sei es gelungen, 
aus den imaginären Potentialen einer Gesellschaft die angemessenen politischen 
Formen entstehen zu lassen. In beiden Fällen liege eine Entsprechung zwischen den 
imaginären Bedeutungen und dem symbolischen Vokabular vor, das bisherige Blo-
ckaden und Entfremdungen der gesellschaftlichen Selbsthervorbringung löst.  

                                                             

419  Joas, Sozialtheorie, 574.  
420  Joas, Sozialtheorie, 577.  



288 | MENSCHENRECHTE, POLITIK UND ERFAHRUNG. SOZIALETHISCHE KLÄRUNGEN 

Was für das Frankreich im historischen Moment der Revolution gilt, ist gleich-
wohl aber nicht auf alle Zeiten garantiert und kann für die Situation, in der Thomas 
sich befindet, neu bewertet werden. Die besondere Herausforderung für französi-
sche Staatlichkeit nach der Revolution besteht darin, den republikanischen Grün-
dungsimpuls über den begrenzten Abschnitt seines zeitlichen Entstehenskontextes 
auch in der Dauer der Zeit zu erhalten. Wie aber gelingt dies, wenn der Impuls von 
jenen weitergetragen werden muss, die nicht mehr im eigenen Erleben an seiner 
Entstehung Anteil genommen haben? Wie sind bei nachfolgenden Generationen 
Plausibilität und Akzeptanz dafür zu gewinnen, dass die Verwirklichung republika-
nischer Ideale mit materiellen, aber auch politischen Implementierungskosten zu 
bezahlen ist, über die je neu gemeinschaftlich zu befinden wäre? Steht nicht zu be-
fürchten, dass die Glut einer ersten Begeisterung rasch erkaltet und aus der aktiven 
mehrheitlichen Akzeptanz der Veränderungen eine mehr und mehr passive Hin-
nahme wird? Die imaginäre Bedeutung der revolutionären Impulse bleibt im gesell-
schaftlichen Bewusstsein weiterhin präsent. Aber aus dem Überzeugungskern einer 
bestimmten historisch-sozialen Gemeinschaft ist ein bloßer Bewusstseinsinhalt – 
das Wissen um die Tatsache der Revolution – geworden.  

Die Bedeutungsgehalte der republikanischen Wende sollen allerdings auch über 
den Ablauf der Zeit hinweg erhalten bleiben: Aus den thematischen Aspekten der 
déclaration universelle des droits de l’homme mit ihren Leitsternen Freiheit, Gleich-
heit und Solidarität speist sich zum einen das Grundmuster republikanischer Identi-
tät; viele der in der Erklärung geforderten Themen werden nach und nach in die 
französischen Rechtskörper implementiert. Mit der Zeit entsteht ein mentaler Rah-
men, der wie ein sozial und gesellschaftlich prägendes Leitbild wirkt. Sowohl die 
Formulierung aktueller Politik, als auch die Konstruktion der legalen und institutio-
nellen Rahmen des Staates werden nach diesem Leitbild ausgerichtet. Es entsteht so 
etwas wie ein ‚Glaube‘ an die mit der Revolution begründeten Werte. Dies gilt um-
so mehr, als die Revolution das bis dato auf französischem Boden vorherrschende 
Modell des Gallikanismus mit seiner engen Verquickung von Thron und Altar 
vehement bekämpfte und damit eine Lücke frei wurde, in welche die Revolution 
mit ihrem Sinnanspruch stoßen konnte. „Republikanisch“ denken, handeln und füh-
len wird zu einem übertragenen Begriff. Es mutiert zum Bild, nach dem sich die 
Bewertung eines der neuen Zeit angepassten, „guten“ Bürgers bemisst.  

Die Grundlage der damit entstehenden Verpflichtungsstruktur liegt in einer 
Vergangenheit begründet, die sich immer weiter von der Gegenwart entfernt. Eine 
partikulare historische Erfahrung bildet die verbindliche Markierung, an der sich 
die Gestaltung der jeweils aktuellen sozialen Wirklichkeit auszurichten hat. Dass 
sich zwischen der Vorgabe und deren je neuen Formen zeitangepasster Implemen-
tierung Spannungen auftun, erklärt sich von selbst. Im extremen Fall droht das 
Leitbild zum starren und unflexiblen Vexierbild zu werden, vor dem jede gegen-
wärtige Sozialform republikanischer Wirklichkeit nur defizitär erscheint. Bei einem 



SOZIALETHISCHE DISKUSSIONSFELDER | 289 

solchen Auseinanderfallen von Anspruch und Realität verwundert es nicht, wenn 
ein Prozess der Entfremdung einsetzt: Auf der einen Seite steht immer noch das ex-
pressis verbis hoch gehaltene Ideal, während auf der anderen Seite mit zunehmen-
der zeitlicher Distanz zum Ursprungsereignis für dessen Umsetzung technokratische 
Mittel und Wege dienen müssen. Die Darstellungen und die Selbstdeutung von 
Thomas sind ein Musterbeispiel dafür, welcher Druck im einzelnen Akteur entste-
hen kann, wenn ein großes Ideal im Raum steht, sich dessen Verwirklichung aber 
so sehr von den ideellen Vorgaben entfremdet hat, dass eine Wiedererkennung 
kaum mehr möglich ist: Thomas trägt in sich selbst den Konflikt aus zwischen der 
Vision einer an den Menschenrechten orientierten und auf Universalismus ver-
pflichteten Republik sowie dem chauvinistisch auftretenden Kolonialregime, das 
auch vor Kriegsverbrechen nicht zurückschreckt.  

Die mit Castoriadis in den Blick gerückte Herausforderung, die imaginären 
Potentiale einer Gesellschaft in ein angepasstes Verhältnis zu ihren symbolischen 
Mitteln zu setzen, lässt sich an dieser Stelle beispielhaft verdeutlichen: Von einer 
zwar spannungsvollen, aber aufeinander abgestimmten Einheit von instituierender 
und instituierter Gesellschaft kann hier nicht mehr die Rede sein. Die instituieren-
den Momente – das anspruchsvolle Profil der republikanischen Vision – und die 
instituierte Gestalt, welche sich die Gesellschaft in Form seiner Regierung, des 
Militärs, der medialen Selbstdarstellung gegeben hat, stimmen nicht mehr überein. 
Der Kolonialkrieg kann vielleicht sogar als das Emblem einer solchen Dissonanz 
gesehen werden. 

Während Castoriadis, was seine eigenen Beispiele für solche Entfremdungspro-
zesse anbelangt, neben dem Totalitarismus hauptsächlich das konsumgesellschaftli-
che Diktat der Warenwelt und die dadurch bewirkte Fremdsteuerung von Mensch 
und Gesellschaft angibt, läge mit der hier vorgestellten Konstellation ein weiteres 
mögliches Beispiel vor: Auch die drückende Dominanz eines gesellschaftlichen 
Leitbildes kann zwanghafte Wirkungen ausüben und eine Gesellschaft an der 
selbstbestimmten Entfaltung ihrer je aktuellen imaginären Potentiale hindern. Dies 
ist der Fall, wenn das Leitbild zur erstarrten Vorgabe degeneriert und es keine 
Räume mehr gibt, diese Vorgabe zu aktualisieren und in Gestalt intermediärer 
„Übersetzungen“ an die jeweilige Gegenwart anzupassen. An dieser Stelle erscheint 
es nötig, ausgehend vom Analyseraster, das mit Castoriadis gewählt wurde, über 
dessen eigene Kategorien hinauszugehen und sein Denken an einer entscheidenden 
Stelle zu öffnen.  

Die Frage lautet, wie sich der Übergang von den imaginären Vorstellungen zum 
historisch-kontingenten Verhalten bei Castoriadis denken lässt. Denn ohne eine nä-
here Bestimmung des funktionalen Zusammenhangs zwischen den beiden Instanzen 
droht die anspruchsvolle Theorie an der entscheidenden Stelle eine Lücke zu lassen. 
Eben hieran macht sich die Kritik fest: Hans Joas spricht vom „Hieb auf den gordi-
schen Knoten“, mit dem Castoriadis sich über die Enge aller Modelle von Aus-



290 | MENSCHENRECHTE, POLITIK UND ERFAHRUNG. SOZIALETHISCHE KLÄRUNGEN 

druck, Produktion und Experiment mit seinem Plädoyer für die immerwährende 
Kreation erheben will.421 Zurück bleibe aber lediglich der Gedanke einer Schöpfung 
aus dem Nichts, ohne Anhaltspunkte in der vorgefundenen sozialen Wirklichkeit. 
Die in diesem Sinne grundlose Kreation, deren „Hintergrund das Chaos“ und deren 
„Untergrund ein Abgrund“422 ist, gleiche einem unmotivierten Entwurf, sie werde 
letztlich zum unbegründbaren Projekt, so Joas.423 Es fehle eine genauere Angabe 
darüber, wie sich das Verhältnis des gesellschaftlichen Imaginären zu den verge-
sellschafteten Individuen gestaltet.424 Waldenfels spricht von den fehlenden „Ver-
körperungen eines Zwischenbereichs“, in dem ein „Wechselspiel von Frage und 
Antwort, von Aufforderung und Erwiderung“ stattzufinden hätte und durch den die 
Kreation weder als notwendig noch als beliebig erschiene; sie könne vielmehr in 
Reaktion auf „situierte und kontextuelle Ansprüche neue Ordnungen entstehen“425 
lassen.  

Für Joas geben die Denker des amerikanischen Pragmatismus die besseren Vor-
schläge zum Umgang mit der Problematik ab. Das Manko bei Castoriadis liege da-
rin, dass dieser nicht wie jene die „Vorstellungen als vermittelndes Glied in prob-
lematischen Handlungssituationen“ deute.  

„Der Grund dafür ist sicher, dass jede funktionelle Deutung des Imaginären für ihn dessen 
Reduktion darstellt. Die Pragmatisten glaubten aber keineswegs reduktionistisch zu verfah-
ren, wenn sie die kreative Intelligenz in den Anpassungsnotwendigkeiten der Menschengat-
tung verankerten. […] Das soll heißen, dass die Beziehung zwischen Handlungsproblem und 
Problemlösung keine kausale sein muss; es ist nicht nötig, um eine falsche deterministische 
Beziehung zu bestreiten, jede Beziehung zwischen Problem und Lösung zu negieren.“426  

                                                             

421  Vgl. Joas, Pragmatismus, 166. 
422  Waldenfels, „Primat“, 70f. 
423  In diesem Sinne spricht auch Axel Honneth (vgl. ders., „Rettung“, 821) vom „Sprung in 

die Ontologie“, die das Denken Castoriadis’ auszeichne. Damit spielt er vor allem auf 
dessen Rede vom „Magma des Seienden“ an, das die Grundlage für die Bildung aller 
imaginären Bedeutungen ist. Für Honneth ist dies ein „Kunstgriff“, eine „Flucht vor der 
eigenen Radikalität“. Gesellschaftstheorie werde damit zur „metaphysischen Kosmolo-
gie“, „über die heute kaum noch mit wissenschaftlichen Argumenten zu diskutieren ist.“ 
Honneth trifft damit zwar den auch von Joas und anderen benannten Punkt der Kritik 
eines fehlenden Zwischengliedes, das Vorstellungen und Handeln verbindet. Aber mit 
seinem Pauschalurteil übersieht oder vernachlässigt er zugleich auch den von Joas gel-
tend gemachten Aspekt eines nicht-deterministischen Institutionen- und Handlungsver-
ständnisses, den das kreativitätsorientierte Denken Castoriadis’ auszeichnet.  

424  Vgl. Waldenfels, „Primat“, 77. 
425  Ebd., 79. 
426  Joas, Pragmatismus, 165. 



SOZIALETHISCHE DISKUSSIONSFELDER | 291 

Indem der für Castoriadis so zentrale Gedanke einer unabschließbaren Schöpfung 
also auf problematische Weise mit einem Makrosubjekt ‚Gesellschaft‘ kurzgeschlos-
sen wird, kann der Grundbegriff der Kreativität nicht ausreichend entfaltet werden.  

„Dafür wäre freilich eine genauere Analyse des stets in Situationen sich vollziehenden alltäg-
lichen Handelns notwendig, das sich zwischen den Polen eines innovativen Umgangs mit 
vorgegebenen Problemen und ihrer Bewältigung mittels bewährter Routinen abspielt […].“427  

Die Kluft zwischen der Vorgabe einer republikanischen Vision und der von Thomas 
erlebten und gedeuteten Wirklichkeit offenbart ebenfalls eine fehlende „mittlere 
Ebene“: Jede Art von Anpassungsmodi, Übersetzungshilfen oder Leitplanken, die 
es einem republiktreuen Akteur des Algerienkrieges einfacher machen würde, die 
Spannung zwischen Anspruch und Wirklichkeit zu ertragen und damit situativ um-
zugehen, fällt aus. Das für die Theorie Castoriadis’ festgestellte Defizit lässt sich 
wie eine Schablone über den am Beispiel von Thomas beschriebenen empirischen 
Fall legen: Es gibt eine Vorstellung – das republikanische Ideal –, jedoch wenige 
Hilfestellungen um zu entscheiden, wie in unterschiedlichen geschichtlichen Kon-
texten und Alltagssituationen damit zu verfahren ist. Ebenso fehlt jeder Ansatz-
punkt um zu erfassen, unter welchen Bedingungen die Vision scheitern kann und 
was dafür verantwortlich gemacht werden kann.  

Gerade die Sensibilität, die mit Castoriadis für das notwendige Zusammenspiel 
von imaginären Bedeutungen und symbolischer Umsetzung gewonnen wird, macht 
die Frage erforderlich: Wie kreativ geht man in Frankreich mit den eigenen Sym-
bolsystemen und Symbolschätzen um? Dies gilt nicht nur für den republikanischen 
Wertekanon, sondern auch für die zuvor diskutierten Bezüge rund um das Résistance-
Erbe des Landes. Führt der Fall Thomas nicht deutlich vor Augen, dass es im ge-
sellschaftlichen Umgang mit beidem bereits zu Erstarrungen und Verkrustungen 
gekommen ist, die eine fließende Adaption der jeweiligen Bedeutungsgehalte in der 
Gegenwart verhindern? Thomas stellt sich unter den Anspruch des moralisch aufge-
ladenen Erbes der republikanischen Tradition, aber er fühlt sich in der konkreten 
Situation damit allein gelassen und weiß nicht, was dieses Erbe nun de facto bedeu-
tet, wie es anzuwenden ist und ob es auch für andere weiterhin verbindlich ist. Und 
ist es nicht ein funktionalistischer und damit nicht-schöpferischer Umgang mit die-
sem Erbe, wenn sich nahezu jede Akteursgruppe innerhalb des Kriegsgeschehens 
auf „ihre“ Résistance-Vergangenheit beruft und aus dieser das eigene Handeln in der 
Gegenwart zu legitimieren versucht?428 „Résistance“ ist zum Passepartout beliebi-

                                                             

427  Peter Kelbel, „Selbstschöpfung und Selbstverlust. Castoriadis’ Konstitutionstheorie des 
gesellschaftlichen Imaginären“, in: Journal Phänomenologie 27/2007, 10–21, hier: 19. 

428  Ein weiteres Beispiel für den starren Umgang Frankreichs mit einem gesellschaftlichen 
Ideal findet sich in der Kategorie der Laizität. Als eine wichtige Säule republikanischer 



292 | MENSCHENRECHTE, POLITIK UND ERFAHRUNG. SOZIALETHISCHE KLÄRUNGEN 

ger politischer Positionen geworden; eine moralisch-ethische Orientierungsfunktion 
und damit ihren vermeintlich imaginativen Charakter hat sie längst verloren. 

Die Auseinandersetzung mit der Theoriesprache Castoriadis’ erbringt nicht auf 
direktem Wege eine Lösung für die Ausweglosigkeiten, die für Thomas dargestellt 
wurden. Aber mit der Theorie wird die Struktur einer Praxis besser lesbar, die an-
sonsten nur als Dilemma beschrieben werden könnte. Mit Castoriadis lässt sich die 
Prägung der Situation, in der Thomas sich befindet, nachvollziehen und beschreiben: 
Das Leitbild eines Staates, der sich expliziterweise als „Menschenrechtsrepublik“ 
versteht, zugleich aber nicht bereit ist, mit jenen Traditionen zu brechen, die dieser 
Identität im Wege stehen, stößt in der Realpolitik dieses Staates schnell an Grenzen; 
es lässt sich zum einen nicht durchgängig verwirklichen, und zum anderen übt es 
einen individuell kaum tragbaren Druck auf jene Bürger aus, die den identitären 
Anspruch zu ihrem subjektiven Ideal machen. Im Fall Thomas scheint in der Tat 
das Ideal der Menschenrechtsrepublik die Position des Imaginären einzunehmen, 
wie Castoriadis sie beschreibt. Solange es aber keine Vermittlungsinstanzen für die-
ses Imaginäre in die historisch-kontingente gesellschaftliche Praxis hinein gibt, 
muss der mit dem Ideal verbundene Anspruch letztlich scheitern. Mit Castoriadis 
lässt sich das Koordinatensystem einer Situation schildern, wie wir sie bei Thomas 
vorfinden.  

Die Situation wiederum macht die zuvor mit Joas, Waldenfels und anderen 
lediglich als theoretische Kritik erhobenen Einwände gegenüber der Theorie plau-
sibel: Ohne Mittlerinstanzen zwischen Vorstellung und Verhalten kann geschichtli-
ches Handeln, das sich unter einer ideellen Vorgabe sieht, nicht Realität werden. 
Diese Vermittlungswege zu ergründen bedeutet nicht, sich einem funktionalisti-
schen Verständnis des Institutionellen preiszugeben oder den transzendent-imagina-
tiven Charakter des imaginären Impulses zu verneinen. Aber ohne die Einsicht in 
die Anpassungsnotwendigkeiten einer Vorstellung an die Wechselfälle sozialer 
Wirklichkeit besteht das Risiko, dass sich das Imaginäre verselbständigt. Ein An-
halten des kreativen Prozesses und die Abkoppelung des Institutionellen von seiner 
notwendigen imaginären Quelle wären die Folge. Aus der autonomen Gesellschaft, 

                                                                

Identität, mit der das Verhältnis von Religion und Öffentlichkeit geregelt werden soll, 
entzünden sich um deren praktische Auslegung immer wieder heftige Auseinanderset-
zungen. Religion wird zur „Privatsache“ erklärt und aus dem öffentlichen Raum mög-
lichst fern gehalten. Der Anspruch des Staates, sich selbst jeder weltanschaulich-religiö-
sen Parteinahme zu enthalten und dies auch zum Leitbild gesellschaftlichen Handelns zu 
machen, konfligiert mit dem Anspruch vieler, ihre religiöse Zugehörigkeit, da es sich um 
eine existentielle Prägung handelt, im öffentlichen Raum nicht a priori ablegen oder ver-
leugnen zu müssen. Die Kritik zielt eben darauf: Kompromittiert sich eine auf ihre welt-
anschaulich-religiöse Unparteilichkeit verpflichtete Republik, wenn sie – in bestimmten 
Grenzen – die öffentliche Sichtbarkeit von religiöser Überzeugung zuließe?  



SOZIALETHISCHE DISKUSSIONSFELDER | 293 

welche die französische seit der Revolution zu sein beansprucht, würde eine hetero-
nome, in der unter der Hand doch wieder die anonymen Mechanismen eines frem-
den Gesetzes vorherrschten. Aus dem schöpferischen Potential des Imaginären ist 
der fixierende Zwang eines imaginierten Gesellschaftsbildes geworden. 

8.3  Welche Erfahrungen zählen in der sozialen Gemeinschaft?  

Für eine dritte Etappe sozialethischer Vertiefung legt sich die Rückkehr zum Aus-
gangspunkt aller Überlegungen nahe. Menschenrechte, so lautete die Annahme, 
sind nicht so sehr als Prinzipien zu begreifen, die der Politik vorgeordnet sind und 
dem politischen Prozess dadurch letztlich innerlich fremd bleiben. Als „Prinzip einer 
anderen Politik“429 sei ihr Gehalt vielmehr nur aus dem politischen Prozess heraus 
zu verstehen. Die propositionelle Darlegung der Menschenrechte, so einer der zent-
ralen Gedanken der hier zitierten Theorietradition, gleicht einem revolutionären 
Akt: Die in realen Kontexten feststellbare Natur des Menschen wird als eine offene, 
nicht-determinierte angesehen; die Arbeit an den politischen Kontextbedingungen 
für menschliche Existenz ist damit für notwendig erklärt. Etienne Balibar spricht 
von den Menschenrechten als „hyperbolischem Satz“430. Er radikalisiert die repub-
likanische Lesart der Menschenrechte, die davon ausgeht, dass Menschenrechts-
erklärungen mehr sind als die Erinnerung an vorgängige natürliche Rechte – dass 
sie nämlich performativ aufrufen zu einer „Überholung“ des faktischen Rechts. Mit 
der Deklaration ist den bestehenden politisch-gesellschaftlichen Verhältnissen und 
dem Recht, das diese sich geben, eine konstitutive Anfrage eingeschrieben: Es ist 
der Zweifel, ob es eine noch bessere, angemessenere Umsetzung menschenwür-
diger Existenz, als die Gegenwart sie jeweils kennt, nicht doch geben könnte und 
politisch anzustreben sei.  

Damit ist eine Struktur „künftiger Vorzeitigkeit“431 als Charakteristikum der 
Menschenrechte entworfen. Durch ihre Positivierung innerhalb des Rechts etablie-
ren sie das Prinzip zur Überholung des Rechts. Cornelia Vismann spricht von einem 
„Recht zur permanenten Erklärung“, das mit den Menschenrechten als ein formaler 
Anspruch in der Welt ist.432 Fortan kann und muss es eine niemals abschließbare 
Fortbestimmung der Rechte des Menschen geben. Der deklaratorische Akt ist inso-
fern als ein „revolutionärer“ zu verstehen.  

                                                             

429  Menke u. Raimondi, Revolution, 9.  
430  Etienne Balibar, „‚Menschenrechte‘ und ‚Bürgerrechte‘. Zur modernen Dialektik von 

Freiheit und Gleichheit“, in: Menke u. Raimondi, Revolution, 244.  
431  Costas Douzinas, „Menschenrechte und postmoderne Utopie“, in: Menke u. Raimondi, 

Revolution, 206. 
432  Cornelia Vismann, „Menschenrechte: Instanz des Sprechens – Instrument der Politik“, 

in: Menke u. Raimondi, Revolution, 165ff.  



294 | MENSCHENRECHTE, POLITIK UND ERFAHRUNG. SOZIALETHISCHE KLÄRUNGEN 

Von Bedeutung ist die Rolle, die der menschlichen Natur in dieser Perspektive 
zukommt. Menschenrechte bringen zwar die menschliche Natur zum Ausdruck, da 
im Blick auf die unterschiedlichen Lebensvollzüge und Aktivitätsfelder des Men-
schen der Anspruch auf menschengerechte Existenzbedingungen formuliert werden. 
Aber in ihrer sprechakttheoretischen Funktion als Ort der Überholung bestehenden 
Rechts in der Sprache positiven Rechts „eröffnet sich gleichsam ein Ort, der offen-
sichtlich kein Naturzustand im klassischen Sinne mehr ist, sondern ein politischer 
Ort: Es ist der Ort einer Auflehnung gegen die alte Ordnung, der zugleich ein Jen-
seits von dieser Ordnung eröffnet, das noch zu bestimmen ist.“433  

Gerade die Rede von einer Natur des Menschen birgt ein Versprechen: Es ist 
die Vorstellung, dass die Wirklichkeit, in deren kontingenten Situationen menschli-
ches Leben stattfindet, auch anders sein könnte als sie sich de facto darstellt. Im 
Unterschied zur klassischen Naturrechtsethik dient der Blick auf die menschliche 
Natur nicht dazu, sollensethische Sätze zu definieren, die dann über die Wirklich-
keit gelegt werden. Der politisch-gesellschaftliche Prozess als solcher erfährt viel-
mehr eine neue Wertigkeit. Denn wenn es richtig ist, dass die Formulierung des 
Menschenrechtsanspruchs eine kontrafaktische Wirkung gegenüber der erlebbaren 
Wirklichkeit hat und damit eine Dynamik der beständigen „Überholung“ rechtlicher 
und sozialer Faktizitäten auslöst, wird der politische Prozess zum eigentlichen Ort, 
an dem über die Natur des Menschen entschieden wird.  

Diese Untersuchung hat ihren eigenen Weg verfolgt, um sich dem zu nähern, 
was man als „politischen Prozess“ bezeichnen würde. In ihrer Methodik stehen 
Zeugnisse historisch überlieferter Erfahrungen im Mittelpunkt. In der erschließen-
den Lektüre solcher Erfahrungszeugnisse wurde eine Möglichkeit erkannt, zentrale 
Momente aus dem Prozessgeschehen des Politischen ansichtig zu machen und da-
mit der Ausformung des Menschenrechtsanspruchs in und durch Praxis auf die Spur 
zu kommen. Dieser Weg lässt nun die Frage aufkommen, was gegeben sein muss, 
damit Erfahrungsstimmen überhaupt vernehmbar sind und einen Platz innerhalb des 
politischen Prozesses einnehmen können. Diese Problematik ist genuin sozialethi-
scher Natur, denn der Prozess der Selbsterneuerung des Menschenrechtsverständ-
nisses kann nur in Gang bleiben, wenn bestimmte Erfahrungen sich artikulieren 
können und damit Teil der politisch-sozialen Ausformung des moralischen An-
spruchs werden können. Die Definition dessen, was als das „Gute“ gilt, hat sich ver-
schoben, und zwar von der materialen auf die prozedurale Ebene. Damit verbunden 
ist eine zweite Problematik, die zu bearbeiten ebenfalls im Aufgabenspektrum einer 
sozialethischen Perspektive liegt und im Durchgang der Erfahrungszeugnisse im-
mer wieder anklang: Es ist die Frage nach der institutionellen Einbindung individu-
eller und kollektiver Erfahrungen innerhalb eines Gemeinwesens.  

                                                             

433  Menke u. Raimondi, Revolution, 101.  



SOZIALETHISCHE DISKUSSIONSFELDER | 295 

Diese Herausforderungen können und sollen hier nicht umfangreich ausgearbei-
tet werden. Es würde den Rahmen dieser Studie sprengen und die Gewichtung, 
welche ihre innere Balance ausmacht, verschieben. Der paradigmatisch entwickelte 
Neuansatz eines Menschenrechtsverständnisses soll jene Erstarrungen vermeiden, 
die sich aus der jeweils einseitigen Fixierung auf entweder geltungstheoretische 
oder genealogische Ansätze zwangsläufig ergeben. Die Grundintuitionen beider 
Optionen sollten vielmehr miteinander verbunden werden. Geltung kann damit als 
Prozess historischer Instituierung erschlossen werden (vgl. 7.5). Von einem solchen 
Anspruch ist die theologische Ethik per se betroffen, denn es wird die Bedingung 
der Möglichkeit ethischer Reflexion problematisiert. Die in diesem Kapitel erörter-
ten Fragen sind dennoch kein bloßer Annex. Sie entwickeln einen sozialethischen 
Klärungsbedarf, der sich aus der veränderten Epistemologie ethischer Urteilsbil-
dung ergibt. Dieser soll in zwei Schritten skizziert werden. Einer Sichtung der 
Begrenzungen und Schranken, welche die Artikulation von Erfahrungen und deren 
angemessene Beteiligung verhindern, folgt ein Blick auf die gesellschaftlich-politi-
schen Herausforderungen, die sich daraus ergeben.  

8.3.1 Erfahrungen begrenzen – Erfahrungen ermöglichen 

Wer mit dem Anspruch auftritt, Erfahrungszeugnisse zur Grundlage einer systema-
tischen Reflexion zu machen, muss die Relevanz dieser Zeugnisse erklären. An-
sonsten handelt es sich um ein Unterfangen, dem man partikulares Interesse abge-
winnen mag und daraus auch vergleichende Erkenntnisse beziehen kann. Für einen 
argumentativen Bogen, wie er hier gespannt wurde, wären solche Einzelstücke aber 
wohl nicht belastbar. Die Frage nach der paradigmatischen Funktion der Exempel 
begegnet im Problem ihrer Repräsentativität. Was macht die hier getroffene Aus-
wahl von gerade einmal drei autobiografischen Quellen zu einer notwendigen, zu-
mindest einer verantwortbaren Wahl? Sich auf Erfahrungen zu stützen, ist in vieler-
lei Hinsicht epistemologischen Kautelen unterworfen. Eine eigene Debatte 
entzündet sich entlang der Frage, wie überhaupt von Erfahrungen gesprochen wer-
den kann und welche erkenntnistheoretische Relevanz ihnen zukommt.434 Hier be-

                                                             

434  Als Überblick geeignet: André Brodocz (Hg.), Erfahrung als Argument. Zur Renais-
sance eines ideengeschichtlichen Grundbegriffs, Nomos: Baden-Baden, 2007. Vgl. darin 
besonders: Oliver Flügel, „Erfahrungen im Augenblick ihres Sturzes“, ebd., 153–168. 
Sowie: Stefan-Ludwig Hoffmann, „Zur Anthropologie geschichtlicher Erfahrungen bei 
Reinhart Koselleck und Hannah Arendt“, in: Hans Joas und Peter Vogt (Hg.), Begriffene 
Geschichte. Beiträge zum Werk Reinhart Kosellecks, 171–204. Für die Frage nach der 
Bedeutung von Erfahrungen für Politik und politisches Handeln wird man auf die Unter-
scheidung zwischen innerer und äußerer Erfahrung eingehen müssen und den Modus ih-
rer Verschränkung berücksichtigen. Der Raum des Politischen wäre als konstituierendes 



296 | MENSCHENRECHTE, POLITIK UND ERFAHRUNG. SOZIALETHISCHE KLÄRUNGEN 

leuchtet werden soll aber ein anderer Aspekt, nämlich die Kommunikation von Er-
fahrungen.  

Nicht jedes Erleben erfährt überhaupt die Gelegenheit, zu einer tiefergründigen 
Erfahrung verarbeitet werden zu können: Öffentlich verfügbare Deutungsmuster, 
die individuell abgerufen werden können, müssen dafür zur Verfügung stehen. Aber 
auch wenn es gelingt, dem eigenen Erleben die Form einer handlungswirksamen 
Erfahrung zu geben, ist keineswegs gesagt, dass solche Erfahrung wiederum einfluss-
reich wird bei der Ermittlung eines gemeinschaftlich für gut befundenen politischen 
Weges und der Formulierung gemeinschaftlich geteilter Bedeutungsangebote. Denn 
im Wechselspiel zwischen individueller und kollektiver Ebene findet in jedem Ge-
meinwesen ein Prozess der Filterung der vielfach vorgebrachten Sinnangebote statt. 
Dies betrifft selbstverständlich auch solche Angebote, die durch Erfahrungen in den 
politischen Prozess hineingetragen werden. In Bezug auf den Stellenwert im öffent-
lichen Diskurs, den die drei hier behandelten Zeugnisse einnehmen, kann dies ver-
anschaulicht werden. Daran wird deutlich, inwiefern ihnen – auf je eigene Art und 
Weise – Repräsentativität für die hier zur Debatte stehende Frage nach dem Ver-
hältnis von Menschenrechten und Politik zukommt.  

Bei der Lektüre dieser Studie kann man einer Illusion erliegen: Die drei hier 
diskutierten autobiografischen Texte stehen parallel nebeneinander und werden als 
drei gleichermaßen wichtige Zeugnisse für die daran anknüpfende Diskussion um 
Geltung und Genese moralischer Normativität genutzt. Man könnte die Annahme 
hegen, der egalitären Position im Diskurs entspricht auch eine gleichgewichtige 
Rolle in der öffentlichen Auseinandersetzung um die Rezeption des Kolonialkrieges 
und die Bedeutung der darin gemachten Erfahrungen. In Wirklichkeit verhält es 
sich aber anders: Die drei Zeugnisse lösen unterschiedliche Rezeptionsformen aus 
und unterliegen einem institutionell regulierten Machtgefälle öffentlicher Kommu-
nikation.  

Auf der einen Seite steht Services spéciaux: Paul Aussaresses formuliert darin 
eine zwar für das allgemeine moralische Empfinden anstößige Position, die auch 
einigen Wirbel im politisch links orientierten Spektrum der Öffentlichkeit auslöst. 
Da er aber aus dem Militärapparat kommt, profitiert er von einer Art „sekundärer 
Immunität“, die sich folgendermaßen beschreiben lässt: Zwar gelten seine Taten als 
verfehlt, verurteilungswürdig und aktuell nicht mehr hinnehmbar. Aber da sein Han-
deln eingebettet ist in das Agieren eines staatlichen Sozialkörpers – der Armee – 
und im offiziellen Auftrag der institutionellen Hierarchie geschehen konnte, befin-
det sich Aussaresses in einer ungleich mächtigen Position. Wer seine Taten in 
Zweifel zieht und sanktioniert sehen möchte, löst damit sogleich eine Anfrage zum 

                                                                

Faktum für die Ausbildung innerer Erfahrung zu begreifen. Vgl. Gerhard Knauss, Art. 
„Erfahrung, innere“, in: HWbPh 2, Sp. 619f.  



SOZIALETHISCHE DISKUSSIONSFELDER | 297 

Status der militärischen Institution aus. Auch wenn es sich um konkrete Taten han-
delt, die innerhalb der Institution geschahen, wirft die Kritik an solchen Taten doch 
ein dunkles Licht auf die Institution. Denn ohne seine institutionelle Einbettung 
wäre jemand wie Aussaresses gar nicht in die Lage geraten, so handeln zu können, 
wie es de facto geschehen ist. Man steht also vor einem Paradox: Auch wenn das 
Handeln des Geheimdienstoffiziers als solches bekannt ist und dieser dafür vehe-
menter Kritik und Empörung ausgesetzt ist, übt die Zugehörigkeit zur militärischen 
Institution doch eine schützende, abmildernde Funktion aus.  

Diese „sekundäre Immunität“ reicht nicht soweit, dass eine kritische Diskussion 
über das zweifelhafte Handeln verhindert würde. Wohl aber sorgt sie für eine Ver-
langsamung der Sanktionen, die gegenüber dem einzelnen Akteur getroffen werden 
und dafür, dass im Prozess des öffentlichen Aushandelns, was als ‚legitimes‘ oder 
‚illegitimes‘ Handeln gilt, jedes Urteil stets von einem starken Gegengewicht ab-
gefangen wird: Die Zugehörigkeit zur Armee mit deren raison d’être, Befehlen im 
Dienste der Nation Folge leisten zu müssen, entlastet den individuellen Akteur 
vermeintlicherweise von einer voll durchschlagenden Verantwortlichkeit für sein 
Handeln. In der öffentlichen Diskussion kommt ein Hiatus zum Tragen zwischen 
der Rolle des Individuums als Militärangehöriger mit den dazugehörigen Rollen-
zwängen sowie der Rolle des Individuums als moralisches Subjekt.  

Diese Kluft kann strategisch eingesetzt werden, um bestimmten Erfahrungen ein 
dominantes Gewicht innerhalb des gesellschaftlichen Selbstverständigungsprozes-
ses zu geben. Und in der Tat: Bis heute steht eine öffentliche Entschuldigung der 
Verantwortlichen des französischen Staates für bestimmte Ausschreitungen des 
Militärs im Krieg noch aus. Die Aussage des damaligen Premiers Lionel Jospin im 
Kontext der Folterdebatte, es sei zunächst erforderlich, dass die Historiker ihre Ar-
beiten verrichteten, bevor es Äußerungen von Seiten des Staates geben könne, wird 
bei den allermeisten Algeriern nur bitter aufstoßen. Zu sehr haftet der Haltung staat-
licher Zurückhaltung bei der Bewertung des damaligen Armeehandelns das Odium 
der Selbstrechtfertigung an. Für die Frage nach dem öffentlichen Stellenwert be-
stimmter Erfahrungen wird man schlussfolgern müssen: Stimmgewalt erlangt auf 
leichtere Weise als andere, wer unter der Flagge des politisch Opportunen segelt. 
Aussaresses spricht über eine Problematik, die ihn zwar persönlich umtreibt. Tief-
greifende Konsequenzen hat er nicht zu befürchten. Er kann sich die Kommunikati-
on seiner Erfahrungen „erlauben“.  

Bei den Zeugnissen von Thomas und von Ighilahriz liegt eine andere Situation 
vor. Beiden gemeinsam ist, dass sie Deutungen der Vergangenheit präsentieren, 
welche quer liegen zu den gängigen Schemata des öffentlichen Umgangs mit die-
sem Erbe. Thomas zeigt auf, in welche inneren Sackgassen gerät, wer den identitä-
ren Selbstanspruch der Menschenrechtsnation Frankreich einerseits beim Wort 
nimmt, andererseits aber an der Umsetzung der operativen Politik der französischen 
Exekutive beteiligt ist. Damit bringt er etwas zur Sprache, für das es im Begriffs-



298 | MENSCHENRECHTE, POLITIK UND ERFAHRUNG. SOZIALETHISCHE KLÄRUNGEN 

haushalt der kollektiven Identität seiner Nation eigentlich keine Kategorien gibt. Er 
verkörpert ein Dilemma und unterbricht damit die nationale Meistererzählung von 
der Selbstbehauptung der stolzen Nation in den Wechselbädern der Geschichte. 
Sein Zeugnis offenbart Ratlosigkeit – die jedoch nicht vorgesehen ist im Repertoire 
einer universalistischen Moral und der entsprechenden Politik. Seine Erfahrungen 
liegen insofern außerhalb des Feldes der Stimmen, auf die traditionellerweise rekur-
riert wird, um sich der kollektiven Identität zu versichern.  

Da er aber als Soldat in kaum zu überbietender Weise für die Nation steht und 
diese im Konkreten verkörpert, birgt sein Zeugnis einige Sprengkraft. Es legt offen, 
wie ungeeignet es ist, als Staat mit einem so hohen Ideal wie den Menschenrechten 
aufzutreten, nicht aber für die Umsetzungsmechanismen und Vermittlungsinstanzen 
in Form des Rechtes und politischer Institutionen Sorge zu tragen, welche für die 
Übersetzung dieses Ideals in erlebbare Wirklichkeit verantwortlich wären. Beim 
Zeugnis von Pierre-Alban Thomas wird es schwerfallen, die Anfragen von der Hand 
zu weisen, die damit offenbar werden. Unabhängig von Thomas’ eigenen Rechtfer-
tigungsversuchen und seiner Suche nach neuen, „unschuldigeren“ Tätigkeitsfeldern 
als dem Soldatenleben, stellt sein Text eine Herausforderung für den politischen 
Anspruch der französischen Nation dar.  

Diese lässt sich in einer Frage resümieren: Wie könnte es gelingen, ein Ideal zu 
verkörpern, das einerseits in Individuen – bei den Bürgerinnen und Bürgern des 
Gemeinwesens – schöpferisch-kreative Energie und Motivation zum eigenen Han-
deln freisetzt, das aber andererseits auch Ausdruck in den objektivierten Ordnungen 
dieses Gemeinwesens findet? Frankreich scheint ein Paradebeispiel für den so be-
schriebenen Spagat zu sein, dem ein Gemeinwesen ausgesetzt sind: Das Land trägt 
seinen identitären Anspruch ostentativ vor sich her. Das bedeutet zweierlei. Die 
konstitutive Identitätsdemonstration wirkt als eine Hypothek, da man stets an den 
eigenen Ankündigungen gemessen wird. Die Praxis impliziert aber auch eine Chance: 
Man ist herausgefordert darzustellen, was die Idee von der demokratischen Repub-
lik verspricht – gemeinsame Lebensform aus dem gemeinschaftlich ermittelten und 
unternommenen Willen aller ihrer Mitglieder zu sein.435  

Erfahrungen ermöglichen und beteiligen: So würde man wohl die wichtigste po-
litische Maxime einer Menschenrechtsrepublik beschreiben können.436 Die Beispiele 

                                                             

435  Dass diese Herausforderung ein offenes Problem gerade im Kontext der in den letzten 
Jahren geführten Debatte um „nationale Identität“ ist, welche von Präsident Sarkozy an-
gestoßen wurde, zeigt Marcus Otto, „Das Subjekt der Nation in der condition post-
coloniale – Krisen der Repräsentation und der Widerstreit postkolonialer Erinnerungs-
politik in Frankreich“, in: Lendemains. Zeitschrift für vergleichende Frankreichforschung 
Nr. 144, 36 (2011), 54–76.  

436  Damit ist die Voraussetzung gemacht, dass ‚Wille‘ und ‚Erfahrung‘ synonym verwendet 
werden können. Dies sei zumindest für ihre Funktionalität im Bereich des Politischen 



SOZIALETHISCHE DISKUSSIONSFELDER | 299 

Aussaresses und Thomas markieren zwei Ränder des realen gesellschaftlichen Ver-
ständigungsprozesses, in dem über die Relevanz von Erfahrungen gestritten wird. 
Das Zeugnis von Louisette Ighilahriz hingegen kann als ein Einspruch „von außen“ 
bezeichnet werden, der gleichwohl in die Mitte der Prozesse zur Selbstverständi-
gung über nationale Identität zielt. Die Erfahrungen, die sie zum Ausdruck bringt, 
könnten in dieser Form nicht formuliert werden, wenn es nicht den hehren menschen-
rechtlichen Anspruch Frankreichs – schon zur Zeit des Krieges – gegeben hätte. Er 
bildet, so bitter und schmerzhaft ihre Erlebnisse sind, den Grund, der es ermöglicht, 
dass die Befreiungskämpferin ihr Erleben in der beschriebenen Weise deutet und 
überhaupt den Wunsch verspürt, es der von ihr im Herzen bewunderten französi-
schen Kulturnation mitzuteilen.  

Ihr Zeugnis ist eine Stimme, welche französische nationale Selbstgewissheit 
verstört, für deren Artikulation aber der von Frankreich hochgehaltene ideelle An-
spruch ein wesentlicher Auslöser ist. Es handelt sich um eine Erfahrung, die leicht 
beschnitten und ausgegrenzt wird, sobald eine enge, aber klassische Definition des 
„nationalen Interesses“ zum Tragen kommt, welche aber gerade aufgrund des spezi-
fischen Gepräges nationaler Identität nicht überhört werden kann: In die Selbster-
zählung einer Menschenrechtsnation passt es nicht, dass die Politik dieser Nation 
im Namen der Menschenrechte Opfer produziert. Noch weniger genehm ist es, wenn 
diese Opfer das Wort ergreifen. Die rege Rezeption des Buches von Ighilahriz und 
der begleitenden Interview-Äußerungen innerhalb Frankreichs sind allerdings ein 
Beleg dafür, dass die mit dem Leitbild von den Menschenrechten eingeführte kom-
munikative Logik auch eine Gegenlogik eröffnet zum Kalkül nationalen Interesses 
oder staatlicher Souveränität. Begrenzung und Ermöglichung begegnen sich hier. 
Dank des Anspruchs der Menschenrechte wird es einer an sich machtlosen Stimme 
möglich, Gewicht im öffentlichen Diskurs zu erlangen und damit Gegenmacht auf-
zubauen. 

Allen drei Zeugnissen kommt eine repräsentative Funktion für die Debatte zu, 
die hier zur Verortung von Erfahrungen im Blick auf ein kollektiv proklamiertes 
normatives Ideal geführt wurde. Es ist allerdings eine qualitative, nicht eine quanti-
tative Repräsentativität: Mit den Zeugnissen werden drei unterschiedliche Modelle 
einer Wechselwirkung sichtbar, die zwischen normativem Anspruch, individueller 
Rezeption und der Funktion dieser Rezeption für die politische Gemeinschaft wirk-
sam ist. Damit öffnet sich eine letzte Tür der Reflexion, nämlich die Suche nach 
Wegen politischen Handelns, die der nun offenbaren Problemlage angemessen sind.  

                                                                

behauptet. Eine vertiefende Diskussion müsste dabei ansetzen, den Begriff des Willens, 
wie er bei den Theoretikern des Republikanismus zugrunde gelegt wird, zu entfalten und 
von einer voluntaristischen Lesart, die oft mit einer bewusstseinstheoretischen Engfüh-
rung gekoppelt ist, zu befreien.  



300 | MENSCHENRECHTE, POLITIK UND ERFAHRUNG. SOZIALETHISCHE KLÄRUNGEN 

8.3.2 Herausforderungen politischen Handelns 

Das „Recht des Politischen“ war in Anschlag gebracht worden, um ein neues Ver-
ständnis der Menschenrechte zu erschließen: Die Formung und Verkörperung des 
Menschenrechtsanspruchs, so lautete die These, findet erst in Kontexten sozialer 
Praxis statt und ist von zentraler Bedeutung für die Wirklichkeit der Menschenrechte. 
Historisch vorgehende Erklärungen belassen es oftmals dabei, den moralischen An-
spruch als bloßen Effekt eines kontingenten Bedingungsgefüges darzustellen, wäh-
rend philosophisch-geltungstheoretische Modelle zwar die logische Kohärenz eines 
moralischen Anspruchs darzutun vermögen, aber ohne Bezüge zur historisch-sozia-
len Genese dieser Ansprüche an deren materialer, konkreter Gestalt vorbeizielen. 
„Das Politische“ war im Zuge des bis hierhin geführten Gedankenganges bemüht 
worden, um den sozialen Ort zu bezeichnen, durch den sich ein möglicher Anspruch 
verkörpert und als erlebbare Wirklichkeit greifbar wird. Der Fokus, mit dem diese 
Schaltstelle zwischen Sollen und Sein überhaupt wahrgenommen und beschrieben 
werden kann, besteht aus historisch bezeugten Erfahrungen, wie sie in autobiografi-
schen Texten begegnen. 

Wenn nun auf der einen Seite geschildert wird, welche Rezeptionschancen und  
-grenzen für solche Erfahrungen bestehen, kann man auf der anderen Seite nach der 
Möglichkeit einer bewussten Steuerung des Umgangs mit Erfahrungen fragen. Man 
mag das eine Politik zum Umgang mit dem Politischen nennen. Dass es sich um eine 
notwendige Aufgabe handelt, zeigt der Blick auf die französische Situation: Zur 
Frage, was dieses Erbe für gegenwärtiges politisches Handeln zu bedeuten habe, 
gibt es in Frankreich ein breites Konzert unterschiedlicher Stimmen, die sich zum 
Teil nicht in Einklang bringen lassen. Der „Krieg der Erinnerungen“, von dem in den 
Ausführungen zum Text von Aussaresses die Rede war, zeugt davon. Umso ein-
drücklicher steht eine Aufgabe politischer Gestaltung vor Augen, nämlich die Steu-
erung eines Umgangs mit solchen Stimmen und deren Gehalten, die dem Gemein-
wesen langfristig dient. Davon zu unterscheiden ist das kurzfristig angelegte, auf 
Befriedung einzelner Interessengruppen abzielende politische Handeln, das mit 
symbolpolitischen Aktionen wie der Diskussion um Gedenktage oder über die Be-
reitstellung finanzieller Mittel zur „Wiedergutmachung“437 eine politische Proble-
matik für abgearbeitet erklärt, die viel tiefere Wurzeln hat.  

                                                             

437  Die problematische Rolle von finanziellen Täter-Opfer-Transfers in der Intention einer 
„Wiedergutmachung“ ist ein Aspekt in den Werken der israelischen Autorin Lizzie 
Doron, der dort in seiner ganzen Breite und Ambivalenz am Beispiel der von der Bun-
desrepublik Deutschland in den 1960er-Jahren gezahlten Summen für Überlebende der 
Schoah in Israel spürbar wird. Vgl. Dies., Warum bist Du nicht vor dem Krieg gekom-
men?, Suhrkamp: Frankfurt/M., 2004 (1998); dies., Der Anfang von etwas Schönem, 



SOZIALETHISCHE DISKUSSIONSFELDER | 301 

„Das Schwierigste“, so formuliert Paul Ricœur, „ist nicht, ‚anders zu erzählen‘, 
oder ‚sich von den Anderen erzählen‘ zu lassen, sondern die Gründungsereignisse 
unserer eigenen kollektiven, vor allem aber nationalen Identität anders zu erzählen“ 
(vgl. 8.1.2, oben S. 274). Bereits das entfaltet für das vorliegende Szenario einige 
Sprengkraft. Es bestärkt alle Bemühungen, Stimmen wie die von Thomas, der ja als 
Franzose und für Frankreich spricht, in den Kanon der Stimmen aufzunehmen, 
denen identitätsbildender Wert zugeschrieben wird. Ricœur geht aber noch einen 
Schritt weiter: Das „weitaus Schwierigste ist und bleibt, diese Gründungsereignisse 
‚von den anderen‘ erzählen zu lassen.“ (Ebd.) In dieser Funktion ist der Einwurf 
von Ighilahriz zu sehen. Sie erzählt den Franzosen deren eigenen Gründungsmythos 
noch einmal neu, freilich vermittelt über die dunkle Rückseite der so gern in An-
spruch genommenen menschenrechtlichen Selbstverpflichtung, die in Algerien zum 
Scheitern kommt. Es ist ein notwendiger Schritt, um ein „verletztes Gedächtnis“ 
(Ricœur) heilen zu lassen.  

Politisch legt sich daraus die Aufgabe nahe, nach Verfahren und Instrumenten 

zu suchen, die solche „Heilungsprozesse“ gewährleisten können. Es handelt sich 
um einen Balanceakt, denn schnell gerät staatliches Handeln selbst in die Versu-
chung, die materialen Vorgaben für solche Prozesse zu definieren. Es geht aber um 

eine subsidiäre Aufgabe, die keineswegs trivial ist: Im Interesse des Gemeinwesens 
liegt es, für garantierte, das heißt institutionell gesicherte Orte und Wege vorzusor-
gen, an denen vielfältige Erfahrungsstimmen zu Wort kommen können und gehört 

werden müssen, wenn es um gemeinschaftlich-gesellschaftliche Verständigungs-
prozesse zu Fragen kollektiver Identität und Orientierung geht.  

„Beteiligung“ ist eine ethische Schlüsselkategorie, die als Maßstab für eine sol-

che Aufgabe dienen kann. Innerhalb des sozialethischen Diskurses hat die Katego-
rie vor allem in der jüngeren Zeit neue Bedeutung erlangt und vermag insbesondere 
in bildungsethischen Auseinandersetzungen eine hohe Praxisrelevanz zu entfal-

ten.438 Nicht die Kriterien eines gleichen und freien Zugangs zu einem Einzelgut 
sind im hier diskutierten Kontext allerdings von Interesse. Es steht eine ganz andere 

                                                                

Suhrkamp: Berlin, 2007 (2006); dies., Das Schweigen meiner Mutter, Deutscher Ta-
schenbuch Verlag: München, 2011 (2010).  

438  Zur einschlägigen sozialethischen Diskussion vgl. insbesondere: Alexander Filipović, 
„Beteiligungsgerechtigkeit als (christlich-)sozialethische Antwort auf Probleme moder-
ner Gesellschaften“, in: Christiane Eckstein, Alexander Filipović u. Klaus Oostenryck 
(Hg.), Beteiligung, Inklusion, Integration. Sozialethische Konzepte für die moderne Ge-
sellschaft, Aschendorff: Münster, 2007. 29–40. Sowie: Ders., „Elemente einer kritischen 
Theorie der Beteiligungsgerechtigkeit. Christlich-sozialethische Sondierungen“, in: Ma-
rianne Heimbach-Steins, Gerhard Kruip und Katja Neuhoff (Hg.), Bildungswege als 
Hindernisläufe. Zum Menschenrecht auf Bildung in Deutschland, Bertelsmann: Biele-
feld, 2008, 173–189. 



302 | MENSCHENRECHTE, POLITIK UND ERFAHRUNG. SOZIALETHISCHE KLÄRUNGEN 

Art von Beteiligung auf dem Spiel, nämlich die Beteiligung von Erfahrungen, die in 
wechselseitigen sozialen Erschließungsprozessen die unverzichtbaren Elemente 

sind, um innerhalb des Gemeinwesens überhaupt politische Orientierung – mit an-
deren Worten: Willensbildung – hervorzubringen. Es ist dies auch eine Frage der 
Gerechtigkeit: Politische, kollektive Orientierung erlangt ein Gemeinwesen nur auf 

angemessene Weise, insofern alle relevanten Erfahrungen auch einbezogen werden. 
Und im Falle einer nationalen Tradition von Konflikt, Kolonialismus und Krieg 
gehören Opfererfahrungen zu solchen notwendigen, relevanten Erfahrungen, die 

einbezogen werden müssen.439 Daraus ergibt sich ein letzter Schritt, der den Blick 
öffnet auf politisch-gesellschaftliche Modalitäten, die geeignet sind, Erfahrungen 
kommunikativ zur Sprache zu bringen. Die Kriterien hierfür sind in einer Reflexion 

auf den Zusammenhang von Geschichte, geschichtlichen Erfahrungen und Sprache 
zu suchen.  

Diese drei Positionen sind auf eine komplexe Weise miteinander verschränkt: 

„Geschichte ist immer mehr, als Sprache begreifen kann, und Begriffe enthalten 
mehr, als sich historisch ereignet“, so Stefan-Ludwig Hoffmann über Reinhart Ko-
sellecks Ansatz der Historik.440 Aus der Anerkenntnis, dass Geschichte stets sprach-

lich bedingt ist und – anders herum – Sprache einen geschichtlichen Index trägt, 
entwickelt Koselleck eine „Theorie der Bedingungen möglicher Geschichten“. Ent-
scheidend für den Kontext vorliegender Untersuchung erscheinen weniger Kosellecks 

Erarbeitung der metahistorischen Bedingungen möglicher Geschichten, wie etwa die 
Bedeutung von Lebenszeitphasen (früher-später), der Betrachterperspektive (innen-
außen) oder der hierarchischen Position, von der aus die Kommunikation über Ge-

schichtliches geschieht (oben-unten). Von grundsätzlicher Bedeutung erscheint der 
Hinweis, dass Sprache und geschichtliches Geschehen in einem nicht-kommensu-
rablen Verhältnis stehen: Keine Rede über Geschichtliches könnte das Geschehene 

                                                             

439  Die Kritik, die Reinhart Koselleck an bestimmten Zügen im Geschichtsverständnis der 
Annales-Schule übt, trifft eben diesen Punkt. Eine Geschichtsschreibung, welche die 
Funktion von Erinnerung und Gedächtnis für die Konstitution des Politischen betont, 
sich aber auf die nationale Geschichte aus nationaler Sicht beschränkt, verkürzt Histo-
riografie auf eine „Identitätspräsentationsfunktion“. Der Begriff stammt von Hermann 
Lübbe, aber Koselleck entwickelt daraus sein eigenes Argument: „Die Erinnerungsorte 
von Pierre Nora sind nur die französischen, und die Konflikte, die in den französischen 
Erinnerungsorten mit Deutschland, Britannien, mit Italien oder Spanien enthalten sind, 
werden als solche nicht aus den gegenläufigen Perspektiven mitbedacht. Aber die Ge-
schichtswissenschaft hat die Pflicht, die Konflikte in ihrer Vielfalt darzustellen und nicht 
Identität zu suchen.“ „Geschichte(n) und Historik, Reinhart Koselleck im Gespräch mit 
Carsten Dutt“, in: Internationale Zeitschrift für Philosophie Nr. 2, 10 (2001), 257–271, 
hier 268. 

440  Hoffmann, „Anthropologie“, 171.  



SOZIALETHISCHE DISKUSSIONSFELDER | 303 

wirklich einholen und präsent machen; gleichwohl liegt allem Geschichtlichen 
Sprache und sprachlich gebundenes Verstehen immer schon voraus und ermöglicht 

es.441  
Auch ein Sprechen, das sich auf Erfahrungen beruft, unterliegt diesen Bedin-

gungen. Die Spannungen, die sich daraus ergeben, können prinzipiell nicht aufge-

löst werden. Geschichte bleibt vergangen und kann nur in den Modalitäten, welche 
durch Sprachlichkeit bereitgestellt werden, rekonstruiert werden. Zugleich drängen 
manche Erfahrungen darauf hin, geäußert zu werden. Die drei Stimmen, die hier im 

Mittelpunkt stehen, zeigen dies deutlich. Ihre Rede weist einen konstitutiven Man-
gel auf, insofern sie Rede über Geschichtliches ist. Das Vergangene, auf das sie sich 
bezieht, kann sie nie einholen. Eine Synthesisleistung dieser Spannungen ist von 

der Ebene reiner Gehalte auf ein anderes Niveau verlagert. Sie liegt im Redegenus 
begründet: Nur im Stil des Erzählens – im Prozedere einer Narrativität – kann die 
Kluft zwischen erzählter Zeit und naturaler Zeit überbrückt werden. Die Erzählung 

macht als eine „zeitliche Synthesis des Heterogenen“ objektive Zeit erfahrbar und 
subjektive Zeit messbar.442 Es gibt also keine logische, sondern nur eine poetologi-
sche Lösung des Dilemmas, in das die Frage nach der Kommunikation vergangener 

Erfahrung führt.  
Die Beiträge von Aussaresses, Thomas und Ighilahriz stellen solche poetologi-

schen Versuche dar, von einem subjektiven Erleben aus Linien in die Gegenwart zu 

ziehen. Allen drei Autoren ist, auf freilich unterschiedliche Weise, daran gelegen, 
die Bedeutung ihrer Erfahrungen für die Suche nach Sinn und Geltung in ihrer Ge-
genwart zu kommunizieren. Im Anschluss an die Überlegungen von Koselleck und 

Ricœur, mit denen skizziert wurde, wie komplex und ungesichert solche „Überset-
zungsprozesse“ sind und auf welche Weise sie erfolgreich stattfinden können, lässt 
sich nun festhalten: Die Aufgabe politischen Handelns besteht darin, für geeignete 

Orte erfahrungsbasierter Rede innerhalb einer Gesellschaft Sorge zu tragen sowie 
gute Bedingungen einer Rezeption solcher Rede zu gewährleisten. Am Ende dieser 
Überlegungen zu den methodische Bedingungen für den Zusammenhang von Er-

fahrung und Politik steht damit eine einzige Frage, in der die ganze sozialethische 
Herausforderung liegt: Was können Erzählräume innerhalb einer Gesellschaft sein, 
die mit ausreichend Legitimität, Verbindlichkeit und Zugänglichkeit ausgestattet 

sind, um die Artikulation von Erfahrungen zu ermöglichen und diese in den Prozess 

                                                             

441  Reinhart Koselleck, „Sprachwandel und Ereignisgeschichte“, in: Merkur 43 (1989), 
657–673, hier: 661ff. Vgl. auch: Angelika Epple, „Natura Magistra Historiae? Reinhart 
Kosellecks transzendentale Historik“, in: Geschichte und Gesellschaft 32 (2006), 201–
213.  

442  Paul Ricœur, Zeit und Erzählung, Bd. 1: Zeit und historische Erzählung, Fink: München, 
1988, 15–86. Zitiert nach Epple, „Natura“, 211. 



304 | MENSCHENRECHTE, POLITIK UND ERFAHRUNG. SOZIALETHISCHE KLÄRUNGEN 

gesellschaftlicher Selbstverständigung und politischer Orientierungssuche einzu-
speisen?  

Manches Mal lohnt ein vergleichender Blick. Andere Gesellschaften als die 
französische, die ebenfalls vor der Aufgabe standen, die Widerspenstigkeiten eines 
von Gewalt und Unrecht geprägten historischen Erbes zu verarbeiten, haben mit 

dem Institut von Wahrheitskommissionen gute Erfahrungen gemacht. Vergangenes 
Leiden kommt darin auf eine verbindliche Art und Weise öffentlich vor und muss 
von der Täterseite entgegengenommen werden. In solchen Verfahren, die unterhalb 

der Schwelle justizförmiger Aufarbeitung des Vergangenen angesiedelt sind, kann 
dem Anliegen der Opfer, öffentliches Gehör und damit „Anerkennung“ zu finden, 
oftmals besser begegnet werden als im regulären Gerichtsverfahren, an dessen Ende 

häufig genug aufgrund mangelnder Beweislage oder formaler Defizite bei der 
Beweisaufnahme Freisprüche oder Verfahrenseinstellungen stehen.443  

Sogenannte „Zeitzeugengespräche“ sind eine andere, bereits eingeführte Me-

thode, vergangene Erfahrungen in der Gegenwart wirksam werden zu lassen. Politi-
sche Stiftungen und andere Träger der Erwachsenenbildung verbinden mit ihnen die 
Hoffnung, aus subjektiven Erfahrungen kommende Impulse über den Graben der 

Generationen weitergeben zu können und damit als eine Quelle politischer Sinnstif-
tung zu nutzen. Aber besteht hier noch die oben geforderte Verbindlichkeit in der 
Rezeption solcher Erfahrungen? Es scheint, dass die Kommunikation von vergan-

gener Erfahrung darin eher zum Ornament erstarrt, weil die Formulierung der poli-
tischen Agenden längst anderswo geschieht – in den administrativen Apparaten der 
Exekutive, die nach technokratischen, nicht aber nach ideenpolitischen Kalküls 

funktionieren.  
Es besteht also die Pflicht, Orte, Verfahren und Institutionen zu entwickeln, mit 

denen Erfahrungen regulär und verbindlich zur Sprache gebracht und in den politi-

schen Prozess eingebracht werden können. Dass eine politische Formierung wie die 
Piratenpartei, die nicht so sehr inhaltliche Forderungen, sondern unter dem Motto 
der „Transparenz“ den Anspruch auf politische Beteiligung vorbringt, in kurzer Zeit 

große Erfolge feiern kann, belegt den Bedarf nach neuen Modellen der politischen 
Partizipation. Um den sich vielfach darstellenden Bedarf nach neuen, wirksamen 
Modellen der Beteiligung aufzugreifen, ist schließlich eine breite Diskussion über 

den Anspruch der Demokratie nötig. Diese Auseinandersetzung müsste ein Relais 

                                                             

443  Dies gilt etwa für die Wahrheitskommission Südafrikas. Dass dieses Instrument kein 
Auslaufmodell ist, zeigt die jüngste Einsetzung von Kommissionen in Brasilien und der 
Elfenbeinküste (2011). Vgl. Priscilla B. Hayner: Unspeakable truths. Facing the chal-
lenge of truth commissions, Routledge: New York NY u.a., 2002. Sowie: Wolfgang S. 
Heinz: „Lehren für den ‚Tag danach‘. Welche Funktionen haben Wahrheitskommissio-
nen?“, in: Internationale Politik 60 (2005), 44–50. 



SOZIALETHISCHE DISKUSSIONSFELDER | 305 

bilden zwischen den demokratischen Idealen von Freiheit und Gleichheit sowie der 
operativ-praktischen Ebene gesellschaftlicher Funktionszusammenhänge. Beides 

wird zu oft losgelöst voneinander erörtert; demokratisches Ideal und „sozialtechno-
logische“ Realgestalt der Gesellschaft fallen damit unvermittelt auseinander. Einen 
wichtigen Impuls in diese Richtung gibt der französische Sozialwissenschaftler 

Pierre Rosanvallon mit seinen Überlegungen zur demokratischen Legitimität.  
Rosanvallons Diagnose von einer „Krise des Allgemeinwillens“444 greift wich-

tige Impulse auf, die auch in der Fluchtlinie dieser Arbeit liegen: Es ist für Ge-

meinwesen zunehmend schwierig, die Legitimität ihrer politischen Orientierung 
und damit ihrer kollektiven Identitäten allein über das formalisierte, punktualisierte 
Momentum des Wahlaktes zu konstituieren. Die darin liegende Trennung von Re-

gierenden und Regierten muss, so Rosanvallon, überwunden werden, indem die 
„Identifikationsdemokratie“ zu einer „Aneignungsdemokratie“ entwickelt wird. 
Eine solche Aneignungsdemokratie kennt über die Instanz der Wahlen mit ihrem 

repräsentationsdemokratischen Delegationsprinzip hinaus weitere Modi, die helfen 
sollen, einen wirklichen Allgemeinwillen herzustellen: Neben den Momenten der 
„Unparteilichkeit“ sind dies in den Augen Rosanvallons Instrumente der „Reflexi-

vität“ und der „Nähe“. Momente der Reflexivität erkennt er in den vor allem von 
Verfassungsgerichten hergestellten Korrekturen der Defizite, die von den Instanzen 
der „negativen Allgemeinheit“, also den über Mandate legitimierten Exekutiv-

instanzen des Staates bewirkt werden. Er spricht deswegen von einer „differenzier-
ten Allgemeinheit“, die darin ansichtig wird. Instanzen und Verfahren einer Politik 
der „Nähe“ sorgen für ein Gefühl prozeduraler Gerechtigkeit bei den Bürgerinnen 

und Bürgern und verkörpern eine „lebendige Allgemeinheit“. Sie positionieren den 
Politiker in der Rolle des Genossen und Anwalts der Bürger; Interaktion zwischen 
Regierenden und Regierten und die damit möglich werdende Achtung von Beson-

derheiten wird zu einer funktionalen Leistung, die vornehmlich über solche Instan-
zen einer Politik der Nähe garantiert wird und welche deshalb ein drittes Moment 
demokratischer Legitimität ausmacht. Die politische Herausforderung, Erfahrungen 

auf eine verbindliche und wirksame Art in die Verständigungsprozesse zur Heraus-
bildung politischer Orientierung einzubeziehen, wäre in Rosanvallons Modell unter 
dem Namen einer solchen „Politik der Nähe“ zu verorten.  

                                                             

444  Pierre Rosanvallon, Demokratische Legitimität. Unparteilichkeit – Reflexivität – Nähe, 
Hamburger Edition: Hamburg, 2010. Im Folgenden vgl. besonders ebd., 271ff. Vgl. 
auch: Wim Weymans, „Pierre Rosanvallon und das Problem der Politischen Repräsenta-
tion“, in: Oliver Flügel, Reinhard Heil, Andreas Hetzel (Hg.), Die Rückkehr des Politi-
schen. Demokratietheorien heute, Wissenschaftliche Buchgesellschaft: Darmstadt, 2004, 
87–112. 



306 | MENSCHENRECHTE, POLITIK UND ERFAHRUNG. SOZIALETHISCHE KLÄRUNGEN 

Die Diskussion und Konkretisierung dieser Vorschläge steht noch aus und kann 
hier nicht geführt werden. Das Beispiel macht aber deutlich, dass die Perspektive 

einer politisch notwendigen Einbeziehung von Erfahrungen auch auf eine politik- 
und verwaltungswissenschaftliche Ebene überführt werden kann – ja, muss, wenn 
am Ende nicht nur ein sozialethisch für richtig befundenes Soll, sondern auch prak-

tikable Perspektiven für eine Implementierung solcher Ansprüche in die Vollzüge 
der Demokratie stehen sollen.  


