
 

 

III. Menschenrechte, Politik und Erfahrung. 

Sozialethische Klärungen 

 
 
 
Neben den drei ausgewählten Zeugnissen könnten weitere Quellen herangezogen 
werden, um das Bild zu vertiefen und zu erweitern. Die hier gehörten Stimmen 
müssen exemplarisch betrachtet werden. Sie haben allerdings eine paradigmatische 
Funktion, denn sie erfüllen mehrere Kriterien, die für die Frage nach individueller 
Verarbeitung und gesellschaftlicher Rezeption der Kriegserlebnisse von Bedeutung 
sind: Es kommen Vertreter beider Konfliktparteien zu Wort, zugleich handelt es 
sich, bei Aussaresses und Thomas, um Anhänger unterschiedlicher Deutungsten-
denzen bezüglich des Foltereinsatzes innerhalb der französischen Armee. Schließ-
lich sind Angehörige beider Geschlechter vertreten. Gerade bei gewaltförmigen 
Konflikten spielt der Geschlechterunterschied eine wesentliche Rolle für Erleben, 
Erleiden und Ausüben von Gewalt und sollte deshalb abgebildet sein. Alle drei 
Zeugnisse sind in engem zeitlichem Zusammenhang publiziert worden (2001/ 
2002). Sie stehen in einem gemeinsamen Deutungsfeld und bilden wichtige Stim-
men einer öffentlichen Debatte zur Einordnung des Kriegserbes, die in Frankreich 
in den Jahren seit der Jahrtausendwende stattgefunden hat.  

In einer kontextualisierenden Lektüre dieser Zeugnisse, so lautete die Annahme, 
sollte es gelingen, einen Profilschnitt am historischen Material vorzunehmen: An-
hand eines bestimmten geschichtlichen Falles soll ein Bild darüber gewonnen wer-
den, in welchem Kräftefeld sich der Menschenrechtsanspruch darstellt und artiku-
liert. Diese Erörterungen auf der Basis eines historischen Falles waren als der Weg 
beschrieben worden, über den letztlich ein „Recht des Politischen“ nachzuweisen 
wäre; um die Menschenrechte angemessen zu begreifen, muss die Ebene des poli-
tisch-gesellschaftlichen Prozesses notwendigerweise berücksichtigt werden. Diese 
Dimension des Politischen zeigt sich in historisch jeweils veränderten Wechselwir-
kungen zwischen den von Akteuren vertretenen Werten, dem Handeln dieser Ak-
teure sowie den die Akteure einbindenden Institutionen.  

Der Anspruch der Menschenrechte, so war im Anschluss an Hans Joas argu-
mentiert worden, muss an Überzeugungskraft und Geltung nicht verlieren, wenn 



232 | MENSCHENRECHTE, POLITIK UND ERFAHRUNG. SOZIALETHISCHE KLÄRUNGEN 

seine kontingente Entstehung innerhalb bestimmter historischer Situationen verortet 
und aufgezeigt wird. Im Gegenteil: Indem nachvollzogen werden kann, unter wel-
chen Realitätsbedingungen dieser Anspruch steht, welchen Bestreitungen er aus-
gesetzt ist und welche Funktion er in bestimmten Konstellationen sozialer Praxis 
einnimmt, wird sein wirkliches Profil überhaupt erst wahrnehmbar. Die Verortung 
des Anspruchs im Feld der Praxis bedeutet keine Einschränkung für den Überzeu-
gungsgehalt des Anspruchs, sondern ist seine Geltungsvoraussetzung und kann 
einen Gewinn an Plausibilität mit sich bringen.  

Die Diskussion der drei Erfahrungszeugnisse von Aussaresses, Thomas und 
Ighilahriz hat gezeigt, wie sehr das Leitbild der Menschenrechte in die Selbstdeu-
tungen der drei Akteure verflochten ist. Diese Verflechtung wird nicht immer expli-
zit und oftmals liegt sie in indirekter Weise vor, etwa in Form des republikanischen 
Ideals und der davon ausgelösten Anziehungskraft. Ein jede individuelle Motivati-
onslage überwölbender Sinnzusammenhang ist allerdings mit der Einbindung der 
Akteure in das kollektive Handlungsnetz der französischen Nation gegeben, die 
sich explizit als „Menschenrechtsnation“ versteht. Wer in französischem Namen 
handelt oder von diesem Handeln betroffen ist, kommt unweigerlich mit einem 
menschenrechtlich konnotierten Motivstrom in Berührung, ob er will oder nicht.  

Die gesamte Untersuchung war von Anfang an darauf ausgelegt, die bislang 
oftmals isoliert voneinander behandelten Ebenen einer empirisch gesättigten Rede 
zu den Menschenrechten einerseits und einer theoretischen Reflexion zur Geltung 
der Menschenrechte andererseits miteinander zu vermitteln. Für den methodischen 
Verlauf der Argumentation gilt es nunmehr, die eingangs angestellten Überlegun-
gen zum Verständnis der Menschenrechte (I) und das im Anschluss daran vor-
gestellte und erschlossene historische „Material“ (II) aufeinander zu beziehen. Es 
bleibt zu zeigen, in welcher Weise am konkreten Fall sichtbar gemacht werden kann, 
dass die Dimension des Politischen für die Wirklichkeit der Menschenrechte und 
damit auch für ihr theoretisches Verständnis unverzichtbar ist und „ihr Recht hat“. 
Daraus ergibt sich das Programm des nun folgenden dritten Teils dieses Buches.  

Das siebte Kapitel stellt die für das ganze Unterfangen zentrale Frage in den 
Vordergrund: Welche Formung erfährt der Anspruch der Menschenrechte inner-
halb des politischen Prozesses, der anhand der drei Erfahrungszeugnisse beleuchtet 
wurde? Darin sind zwei reziprok aufeinander bezogene Gedanken enthalten, die 
sich weiter entfalten lassen: Zum einen wird danach gefragt, wie sich der Men-
schenrechtsanspruch innerhalb einer bestimmten – nicht abstrakt behaupteten, son-
dern anhand der autobiografischen Texte konkret erhobenen – Praxis heraus formt 
und erst in solcher Praxis seine Gestalt erfährt. Einfacher formuliert könnte man 
fragen: Was „macht“ eine bestimmte Praxis mit dem Menschenrechtsanspruch? Ein 
zweites Interesse bezieht sich darauf, wie der Anspruch der Menschenrechte inner-
halb solcher Praxis selbst noch einmal prägend und orientierend wirkt. Beide As-



DER MENSCHENRECHTSANSPRUCH IM LICHTE DER ERFAHRUNGSZEUGNISSE | 233 

pekte sollen als die zwei Momente einer „Wirklichkeit der Menschenrechte“ be-
schrieben werden, die nur in der Lektüre von Praxis ansichtig wird.  

Es fällt nicht schwer, in der Hermeneutik der gesamten Untersuchung ein emi-
nent sozialethisches Interesse zu erkennen. Im achten und letzten Kapitel sollen 
einige sozialethische Einzelthemen auf der Grundlage der bis hierhin gewonnenen 
neuen Perspektive auf die Menschenrechte vertieft beleuchtet werden: Es handelt 
sich um die Fragen nach den politischen Aspekten des Gedächtnisgebrauchs, den 
Möglichkeiten einer Konstitution des Gesellschaftlichen, welche aus den kreativen 
Potentialen der einzelnen Gesellschaftsglieder schöpft, sowie nach der Beteiligung 
von Erfahrungen bei der Bestimmung des Politischen. Damit wird angezeigt, wel-
che Herausforderungen für gesellschaftspolitisches Handeln im Einzelnen sich aus 
einem Menschenrechtsverständnis ergeben, das die Dimension des Politischen als 
wesentlichen Aspekt der Menschenrechte anerkennt. 

7. GEFORMT DURCH PRAXIS UND PRÄGEND FÜR PRAXIS – 

DER MENSCHENRECHTSANSPRUCH IM LICHTE  
DER ERFAHRUNGSZEUGNISSE 

DER MENSCHENRECHTSANSPRUCH IM LICHTE DER ERFAHRUNGSZEUGNISSE 

Nimmt man die Annahme ernst, dass sich das, was die Menschenrechte meinen, 
nämlich das Wirksamwerden der emanzipatorischen Leitidee von gleicher Freiheit, 
nicht aus einer theoretischen Deduktion heraus ergibt, in rationaler Abstraktion 
„vorliegt“ und anschließend auf die Wirklichkeit angewendet werden kann, dann 
muss man das umgekehrte Verfahren wählen und den Blick auf den historisch-
sozialen Prozess richten. Politisch-soziale Kontexte und einzelne historische Situa-
tionen müssen darauf hin befragt werden, wie in ihnen der Menschenrechtsanspruch 
Gestalt annimmt. Die zu Beginn dieser Überlegungen formulierte Hoffnung lautete, 
dass sich anhand solcher Situationen ermessen lässt, welche mögliche Wirkung die 
Menschenrechte entfalten können – oder weshalb sie eine solche Wirkung auch ver-
fehlen.  

Als ein bestimmter Kontext für die konkreten Anwendungsbedingungen und 
Auslegungsweisen des menschenrechtlichen Anspruchs kann der Algerienkrieg an-
gesehen werden, allerdings nicht in der Gestalt eines makro- oder faktenhistori-
schen Gegenstands, sondern als ein hochgradig spezifischer Katalysator subjektiver 
Erfahrungen. Die in den Krieg verwickelten Akteure erfahren sich und ihr Handeln 
als vielfach kontextuell eingebettet: Sie können bestimmte Erlebnisse überhaupt nur 
als Erfahrungen deuten und interpretieren, weil sie an institutionell vorgeprägten 
Deutungsmustern partizipieren, etwa als Bürger der französischen Nation, die sich 
unter die Werte von Revolution und Menschenrechte stellt, als Angehörige des 
Militärapparates, der in seiner Selbstlegitimation auf eine bestimmte Rolle zur 



234 | MENSCHENRECHTE, POLITIK UND ERFAHRUNG. SOZIALETHISCHE KLÄRUNGEN 

Stützung dieser Nation rekurriert oder auch als Angehörige eines „kolonisierten“ 
Volkes, das die Ansprüche der Menschenrechte nicht nach der Maßgabe gleicher, 
sondern vielmehr unter dem Zeichen einer ungleich gewährten Freiheit empfinden 
musste.  

Die mit den drei Zeugnissen von Aussaresses, Thomas und Ighilahriz herange-
zogenen Erfahrungen unterscheiden sich zwar, insofern sie unterschiedliche Weisen 
abbilden, wie die Erlebnisse des Krieges gedeutet und auf die größeren interpretati-
ven Gesamtrahmen bezogen werden. Aber die drei Zeugnisse stehen doch in einem 
vergleichsweise engen Bezugsfeld: Es handelt sich bei allen drei zu Wort gebrach-
ten autobiografischen Strecken um Erfahrungen mit Gewalt, der dadurch erneut 
notwendig werdenden Suche nach persönlicher Identität sowie um Legitimität und 
Sinnhaftigkeit der institutionellen Ordnungen, in denen sich die drei Figuren bewe-
gen.363 Die gemeinsame Lektüre der Texte, die Motive und Erleben auch unter-
einander in Beziehung zu setzen vermag, kann deshalb Aspekte zu Tage fördern, 
die in einer isolierten Betrachtung verloren gehen würde.  

Die thematischen Stichworte, die den Leitfaden dieser Lektüre bilden, sind nicht 
zufällig gewählt. Sie stehen in einem inneren Verhältnis mit der Frage nach der 
Wirklichkeit der Menschenrechte: Erlittene oder ausgeübte Gewalt berührt auf je 
unterschiedliche Art und Weise den Kern menschlicher Existenz und verlangt des-
halb nach einer strengen Legitimation (7.1). So oder so wirkt die Erfahrung von 
Gewalt ein auf die komplexe Ausbildung menschlicher Identitäten. Menschen ver-
ändern ihr Selbst- und Weltverständnis, wo sie Gewalt erfahren. Sie können nach 
solchen Widerfahrnissen gar nicht anders, als sich ihrer persönlichen Identität neu 
zu versichern, und oftmals gerät diese Suche zu einem lebenslangen Ringen mit der 
Welt innerhalb und außerhalb der eigenen Person (7.2). Die institutionellen Ord-
nungen, in denen Menschen leben, können Suchprozesse solcher Art unterstützen 
oder behindern. Sie sind in jedem Fall ein relevanter Faktor für die Selbstdeutung 
von Individuen. Zugleich sind institutionelle Ordnungen verantwortlich für die poli-
tisch-gesellschaftlichen Realisierungschancen normativer Ansprüche. Die Menschen-
rechte blieben eine leere Worthülse und im Status des Versprechens, wenn nicht der 
Versuch unternommen würde, die Strukturen von Politik und Gesellschaft nach die-
sen Ansprüchen zu gestalten (7.3). Zeitlichkeit und Geschichte schließlich bilden 
die „Grammatik“ der Herausbildung menschenrechtlicher Ansprüche im sozialen 
Feld: Aus der Erinnerung an Vergangenes speisen sich Hoffnungen und Verspre-
chungen auf eine bessere, andere Zukunft. In der gelebten Gegenwart treffen sich 

                                                             

363  Zum Gesamtzusammenhang vgl. Bernhard Waldenfels, „Aporien der Gewalt“, in: Mihran 
Dabag, Antje Kapust u. Bernhard Waldenfels (Hg.), Gewalt. Strukturen, Formen, Reprä-
sentationen, Fink: München, 2000, 9–24; sowie: Christoph Lienkamp, „Gewalterfah-
rung, Wertbindung, Identitätsbildung“, in: Burkhard Liebsch u. Dagmar Mensink (Hg.), 
Gewalt Verstehen, Akademie Verlag: Berlin, 2003, 225–264. 



DER MENSCHENRECHTSANSPRUCH IM LICHTE DER ERFAHRUNGSZEUGNISSE | 235 

diese Zeitstränge und wirken mit an der Ausformung kollektiven und individuellen 
Handelns (7.4).  

Damit klingt bereits an, worin der erhoffte Ertrag der nun folgenden Lektüren 
liegt. Alle Versuche, die autobiografischen Zeugnisse – mittels ihrer Kontextuali-
sierung und in der miteinander vergleichenden Lektüre – zum Sprechen zu bringen, 
dienen dazu, einen Resonanzraum für den Menschenrechtsanspruch zu schaffen, 
der diesem erst Körper und Stimme gibt: indem sichtbar wird, wie sehr ein abstrak-
ter Anspruch in seinem Gehalt abhängig ist von den Verständnishorizonten seines 
Rezeptionsmilieus, den sozialen und mentalen Kontexten, in denen er auftritt, den 
institutionellen Rahmungen, die ihn auf je eigene Weise implementieren. Erst so, 
über den Blick auf die Verkörperungen eines Anspruchs, der für sich gesehen nur 
ungerichteter Impuls ist, wird dessen Bedeutung überhaupt greifbar. Erst dann kön-
nen auch die unabgegoltenen Potentiale dieses Anspruchs, die Sackgassen und Irr-
wege, in die der Menschenrechtsanspruch zuweilen geraten kann, benannt werden. 
Soziale Praxis ist also so etwas wie ein „Entwickler“ für den Anspruch der Men-
schenrechte.364 

7.1 … in der Bannkraft der Gewalt 

Ein Thema durchzieht alle drei Berichte, und zwar die Erfahrung von Gewalt. Wäh-
rend sie von Aussaresses fast ausschließlich aus der Täterperspektive ins Wort 
gebracht wird, mischen sich bei Thomas Erleben und Eindrücke, die er als Anwen-
dender von Gewalt, aber auch als Miterlebender einer anderen angetanen Gewalt 
macht. Bei Ighilahriz schließlich dominieren die Empfindungen, die sie als Folter-
opfer zu berichten weiß. In allen drei Perspektiven drängt sich ein Eindruck mit 
Vehemenz auf: Gewalt bedeutet – ob aus Täter- oder aus Opfersicht – einen Ein-
bruch in die Kontinuitäten des Lebensflusses.  

Nichts in seiner Ausbildung, so beginnt Aussaresses seine Erzählungen, hätte 
vermuten lassen, dass er die dann berichteten Geschehnisse würde erleben müssen. 
Der erzählerische Rahmen beschreibt die Geste einer Überraschung, einer Durch-
kreuzung der Erwartungen, die man bei seiner Herkunft und seiner Vorgeschichte 
hätte hegen können. „Je ne m’attendais vraiment pas à ça“ – die initiale Geste und 
erzählerische Eröffnung seiner Berichte korrespondiert durchaus mit dem im 
Grundton resignativen Finale seines Einsatzes bei der „Schlacht um Algier“: Ohne 
den alkoholischen Exzess im unmittelbaren Anschluss an die nächtlichen Folterein-

                                                             

364  Für eine gewisse Zeit wird dieses Bild aus dem Bereich der analogen Fotografie noch 
verstanden werden. Es geht darum, den Prozess und damit eine Strecke zeitlicher Dauer, 
während der Umfeldbedingungen variieren können, sichtbar zu machen, um ein be-
stimmtes Resultat zu verstehen und erklären zu können.  



236 | MENSCHENRECHTE, POLITIK UND ERFAHRUNG. SOZIALETHISCHE KLÄRUNGEN 

sätze hält er nicht mehr durch; er ist froh, als sein Gesuch um Versetzung nach einem 
halben Jahr positiv beantwortet wird. Zwar ist der Hauptteil seiner Ausführungen 
im Ton des Abenteuerberichtes gehalten und keineswegs von Bedauern geprägt. 
Die Rahmung gibt aber einen unzweideutigen Hinweis darauf, dass seine Erlebnisse 
einen schwerwiegenden Bruch bisheriger existentieller und professioneller Selbst-
verständlichkeiten bedeuten. Für ihn und – in etwas anderer Weise – für Thomas 
gilt: Das, was beide erlebt haben, ist von so gravierender Bedeutung für sie, weil es 
sich von allem, was beide zuvor bereits erlebt haben, aber auch von dem in ihrem 
Horizont Erwartbaren deutlich abhebt und unterscheidet. Der eine deutet die Praxis 
der Folter als notwendig und legitim, der andere nähert sich ihr mit vielen Skrupeln 
und bleibt moralisch ambivalent, aber beide Narrationen bilden ein Zeugnis für die 
über sie hereinbrechende Wirkung des Folterhandelns.  

Ihre Bücher sind Produkte dieses „Hereinbruchs“. Das Schreiben wird erforder-
lich, um die zerrissene Kohärenz ihres Selbst- und Weltbildes wiederherzustellen. 
Die Erfahrungen, die sie gemacht haben, wollen mit dem Rest ihres Weltbildes in 
Beziehung gesetzt werden. Gewalt ist hier die Triebfeder, die ihr Schreiben erst 
auslöst und für sie selbst notwendig macht. Auch bei Ighilahriz lässt sich eine di-
rekte Linie erkennen zwischen der Gewalterfahrung und ihrer Intention zu schrei-
ben: Das Foltererlebnis hat tiefe Spuren in ihrer Existenz hinterlassen, derer sie zum 
Teil erst nach Jahrzehnten gewahr wird. Indem sie den Gegner von einst öffentlich 
zur Rechenschaft für sein Tun auffordert, erweist sie mit ihrem Buch auch sich 
selbst einen Dienst: Sie erwirkt damit eine bisher vermisste Kohärenz ihrer eigenen 
ethisch-moralischen Identität.  

Alle drei Fälle zeigen, wie sehr Gewalt – zumal in Form der Folter – mit den 
Kontinuitäten des Lebens bricht und eine neue Selbstdefinition erforderlich macht. 
Hinsichtlich des Anspruchs der Menschenrechte legt die Gewalterfahrung eine Fol-
gelogik offen: Erst ein bestimmtes Erleben wirft – mal implizit, mal explizit – die 
Frage nach der Zulässigkeit des darin erlebten Tuns auf. Es ist die Unterbrechung, 
die Diskontinuität, das erlebte Zerreißen eines bis dahin für tauglich befundenen 
Lebenszusammenhangs, das die Frage nach ethischen und rechtlichen Standards 
erforderlich macht. In den Texten zeigt sich aber auch der reziproke Wirkungszu-
sammenhang des Menschenrechtsmotivs: Der menschenrechtliche Anspruch, solche 
(Folter-)Gewalt zu unterlassen, erscheint einerseits als zu schwach und unpräzise, 
um im Kontext des Kriegsgeschehens der Jahre 1956 und folgende wirksam zu 
werden. Für die militärischen Autoritäten bildet das zu jener Zeit bestehende Men-
schenrechtsregime und die Verpflichtungen des französischen Staates kein ausrei-
chend verbindliches Gerüst, um die ausgeführten Taten zu verhindern. Andererseits 
aber sind die Berichte der drei Akteure im Grunde auch nicht ohne diesen Anspruch 
zu verstehen: dass Folter eigentlich zu unterlassen sei, sie ethisch und moralisch 
illegitim ist und man sich erklären muss, wo man sie dennoch praktiziert. Weshalb 
würden die zum Teil hochdekorierten Militärs einen solchen Aufwand betreiben, 



DER MENSCHENRECHTSANSPRUCH IM LICHTE DER ERFAHRUNGSZEUGNISSE | 237 

ihre Sicht der Dinge öffentlich darzutun? Diese Beobachtungen zum Aspekt der 
Gewalt als Erfahrung von Diskontinuität lassen eine erste Annahme zur Formung 
des Menschenrechtsanspruchs in Prozessen gesellschaftlicher Praxis reifen: 

Menschenrechte werden virulent, wo Erfahrungen von Diskontinuität und Bruch im 
geschichtlichen Verlauf und Erleben auftreten. Dieser Zusammenhang betrifft vor 
allem die Tatsache, dass bestimmte Forderungen zum Gegenstand der Menschen-
rechte werden, nicht so sehr die Inhalte von Forderungen. Was ein menschenrecht-
licher Anspruch ist und wann er als solcher in Erscheinung tritt, lässt sich nicht 
vorgängig ableiten oder rechtsdogmatisch schlussfolgern. Es bildet sich in einem 
Zusammenspiel aus konkretem Erleben und – wenn auch oft nur vage – abrufbaren 
Angeboten zur Deutung solchen Erlebens.  

Aussaresses entzieht sich nicht der Pflicht zur Argumentation. Aber inwiefern über-
zeugt seine Argumentation? Er selbst macht die Plausibilität für sein Mitwirken an 
den Geheimaktionen (Verschwindenlassen Verdächtiger, Folter, standrechtliche Hin-
richtungen) in einer Art „höheren Gerechtigkeit“ fest. Die kritisierten Taten seien 
im Kontext der politischen Gesamtsituation zu bewerten, die den übergeordneten 
Rahmen für jede ethische Reflexion bilde. Legalität könne nicht von vornherein 
Legitimität beanspruchen, da es in Algerien „ums Ganze“, nämlich um die Rettung 
der Republik als solcher ginge. Die militär-interne Handlungslogik gewinnt in einer 
solchen Sicht auf die Dinge an Gewicht, da sie vor allem am Erfolg, ein bestimmtes 
Ziel zu erreichen, ausgerichtet ist. Welche Mittel dafür eingesetzt werden, tritt in 
den Hintergrund. Als legitim gilt, was erfolgreich ist.  

Eine solche Konstellation legt eine Grundfrage zur Geltung der Menschenrechte 
offen, die gelegentlich mit der Metapher von der „roten Linie“ umschrieben wird. 
Es ist die Frage, ob die Maßstäbe menschenrechtlicher Bewertung relativ zu Kon-
texten und Situation sind, das menschenrechtliche Soll also jeweils konkret zu er-
mitteln ist, oder ob es invariante Grenzen gibt, jenseits derer man von menschen-
rechtlicher Unzulässigkeit sprechen kann.365 Eine Zwischenposition würde geltend 
machen, dass solche absoluten Unzulässigkeiten existieren, allerdings nur hinsicht-
lich ganz bestimmter Felder, etwa der Frage nach leiblicher Integrität. Das Recht 
bildet diese Problematik ab, indem es Modalitäten entwickelt hat, mit denen be-
stimmte Gehalte unter einen verschärften, zum Teil unangreifbaren Schutz gestellt 

                                                             

365  Diese Frage steht im Hintergrund der in den vergangenen Jahren geführten Debatte um 
die Zulässigkeit einer so genannten „Rettungsfolter“ im freiheitlichen Rechtsstaat. Die 
debattenprägende Position hat hierbei vertreten: Winfried Brugger, „Vom unbedingten 
Verbot der Folter zum bedingten Recht auf Folter?“, in: JZ 2000, 165–173. Hierzu vgl. 
auch: Gerhard Beestermöller u. Hauke Brunkhorst (Hg.), Rückkehr der Folter. Der Rechts-
staat im Zwielicht?, Beck: München, 2006.  



238 | MENSCHENRECHTE, POLITIK UND ERFAHRUNG. SOZIALETHISCHE KLÄRUNGEN 

werden, etwa im Rahmen des ius cogens oder der sogenannten notstandssicheren 
Bereiche innerhalb einzelner Rechtskörper.  

Der weite Fächer menschenrechtlicher Schutzansprüche ist im hier vorliegenden 
Fall auf ein Minimum reduziert: In den Folterkellern der Villa des Roses und an-
derswo geht es ganz konkret um Leben oder Tod, um die Frage, inwieweit es an-
schließend noch eine leibliche Permanenz des Menschen und seines freien Be-
wusstseins geben wird oder nicht. Die Zuspitzung, mit der die autobiografische 
Narration von Ighilahriz auf diese existentielle Frage zusteuert, aber auch der treff-
sichere Zugriff, mit dem die folternden Militärs Aussaresses und Thomas Eingriffe 
in die körperliche Integrität als die neuralgischen Stellen eines öffentlichen Urteils 
über ihr Handeln erkennen und sich dazu erklären, legt es nahe, Foltergewalt als einen 
solchen Bereich absoluter menschenrechtlicher Unzulässigkeit zu bezeichnen.  

Entscheidend ist ferner, welche Referenzen herangezogen werden, um die Plau-
sibilitäten einer „übergeordneten Moral“ zu begründen. Für Aussaresses ist es der 
technische Erfolg einer Anwendung von Foltergewalt, den ihm zu Beginn seines 
Einsatzes in Algerien (Philippeville) die dortigen Polizeikräfte schildern. Für die 
Frage, ob eine „rote Linie“ absoluter Schutzwürdigkeit existiert, ist dies ein wichti-
ger Aspekt. Denn die Behauptung einer übergeordneten Rechtfertigung, welche 
Legitimität und Legalität in ein neues Verhältnis setzen, kann als eine Konstruktion 
situativ wirksamer Aspekte betrachtet werden, welche ihrerseits auf ihre Legitimität 
befragt werden müssten. Daraus ergibt sich ein weiteres Merkmal, mit dem das 
Zustandekommen menschenrechtlicher Geltung zu befragen ist: 

Für menschenrechtswidriges Handeln werden sich immer Plausibilitäten finden 
lassen. Die Frage nach einer „roten Linie“, vor deren Überschreitung die Men-
schenrechte schützen, ist vor diesem Hintergrund zu sehen. Das bedeutet: Die Fest-
legung auf solche Bereiche eines absolut geltenden Menschenrechtsschutzes erfor-
dert einen genauen Blick auf die Phänomenbereiche menschlichen Erlebens. 
Ebenso muss aber mit einigem hermeneutischen Aufwand ermittelt werden, welches 
Gewicht die Kontexte und Referenzen haben, die herangezogen werden, um die 
Plausibilität eines übergeordneten Rahmens zu konstruieren, mit dem die Beschnei-
dung der Menschenrechte legitimiert wird.  

Die Lektüre der Schilderungen von Thomas vermittelt einen Eindruck davon, wo-
durch solche „roten Linien“ im Bereich der Menschenrechte erzeugt werden. Je 
näher der Regimentsoffizier Thomas Gewalt und Zwang an der einheimischen 
Bevölkerung miterlebt und zum Zeugen davon wird, desto lebendiger wird in ihm 
das Empfinden für das Unrecht, das sein Gegenüber dadurch erfährt. Er schildert 
seine Anteilnahme am Leben der Bevölkerung und lernt deren Sorgen und Nöte bei 
der Bewältigung des Alltags immer besser kennen. Einheimische werden zu seinen 
Übersetzern, auf die er angewiesen ist und die lokale Bevölkerung mit ihren Hono-



DER MENSCHENRECHTSANSPRUCH IM LICHTE DER ERFAHRUNGSZEUGNISSE | 239 

ratioren offeriert ihm bei einem Standortwechsel einen herzlichen und für ihn un-
vergessenen Abschied. Das dadurch gewachsene Näheverhältnis zu einzelnen Op-
fern französischer Militärgewalt, aber auch zur sozialen Gruppe der einheimischen 
Bevölkerung als solcher, lässt Thomas sensibel dafür werden, wie die repressive 
französische Militärstrategie konkret empfunden werden muss – welche psychi-
schen und moralischen Verletzungen sie auslöst, aber auch, welche langfristigen 
Folgen für das gegenseitige Verhältnis sie nach sich zieht. Er merkt und legt sich 
selbst Rechenschaft darüber ab, dass Menschen unabhängig von ihrer Volkszugehö-
rigkeit, Sozialisation oder ihrem Bildungsgrad ein sehr vergleichbares sinnliches 
Grundempfinden haben: Scham, Ärger, Trauer, Wut und Schmerz werden von sei-
nem algerischen Gegenüber nicht anders empfunden und geäußert, als Thomas es 
von einem Franzosen erwarten würde. 

Diese Wahrnehmungen erzeugen in ihm einen gewissen Respekt vor der Unver-
äußerlichkeit der Persönlichkeitssphäre des anderen, der durchaus mit der Metapher 
der „roten Linie“ umschrieben werden kann. Dieses Urteilen und Handeln aus dem 
Erleben sozialer Gemeinschaft kann – in Maßen – sogar institutionelle Grenzen 
sprengen. So vermag Thomas innerhalb seines Zuständigkeitsbereichs die Regeln 
der übergeordneten Militärdoktrin nach seiner Auslegung anzuwenden: flexibel und 
mit Rücksicht auf legitime alltägliche Interessen der anderen. Aus diesen Beobach-
tungen legt sich eine Schlussfolgerung nahe: 

Der Respekt, der sich in den Menschenrechten vor der menschlichen Person aus-
drückt, und das Erleben menschlicher Näheverhältnisse sind miteinander verkop-
pelt. Aus der Teilhabe an erlebter sozialer Gemeinschaft speist und erhält sich der 
Wert eines unveräußerlichen Respekts der Person des anderen. Als ethischer An-
spruch könnte dieser Respekt zwar auch auf rein rationale Weise formuliert wer-
den. Er hätte aber wenig Aussicht auf praktische Verwirklichung, die erst aus dem 
eigenen Erleben und Erfahren motiviert wird.  

Gewalt, zumal die in Gestalt des Krieges systematisch werdende Gewalt, übt eine 
sortierende Wirkung auf den menschlichen Bedürfnishaushalt aus: Sie dominiert 
die Selbstwahrnehmung und reduziert alle Wünsche und Bedürfnisse auf das eine – 
dass die Gewalt enden möge. Dem entspricht der reduzierende Blick von außen auf 
den Gegner: Ighilahriz wird in französischen Augen schlicht als „Terroristin“ be-
trachtet, sie selbst spricht von der „noblen Sache“ ihres Anliegens, einer Sache der 
Gerechtigkeit. Der Krieg und seine Gewaltlogik erzeugen einen Tunnelblick: An 
Ighilahriz ist zu sehen, wie die Existenzform auf eine binäre Logik von Leben oder 
Sterben eingeschränkt ist, so sehr, dass sie am Ende sogar von ihrem Folterknecht 
verlangt, er möge sie umbringen, damit sie nicht mehr länger leiden müsse. Das 
Gewalterleben des klandestinen Guerillakrieges übt seinen Druck auf das eigene 
Körperbewusstsein aus. Ighilahriz erzählt davon, wie sie sich inmitten des von Ma-



240 | MENSCHENRECHTE, POLITIK UND ERFAHRUNG. SOZIALETHISCHE KLÄRUNGEN 

chismo und Männerkultur geprägten Rebellenalltags als zunehmend „entweiblicht“ 
empfindet.  

In einer solchen Situation bedarf es keiner vielschichtigen, bunt kolorierten 
Visionen einer menschenwürdigen Gesellschaft. Nötig ist aus Sicht der Betroffenen 
nur eines: dass die Gewalt ende und die basale Selbstbestimmung über den eigenen 
Körper und das eigene Bewusstsein wiederhergestellt werde. Das, was die Men-
schenrechte in solchen Situationen an Versprechungspotential bieten können, lässt 
sich als eine elementare, negative Abwehrfunktion begreifen. Im Moment äußersten 
Gewalterlebens kommt es auf nichts anderes an. Wenn der „Katalog“ der Men-
schenrechte heute als breiter Fächer unterschiedlicher Versprechen und Ansprüche 
vor Augen tritt, so zeigt der Blick auf das Erleben der Kriegspraxis, dass einzelne 
Forderungen des Katalogs in dem Moment, da sie konkret erforderlich werden, alle 
anderen Ansprüche ins Glied verweisen. Im Anschluss daran legt sich nahe:  

Menschenrechtserklärungen und -kataloge suggerieren die Gleichursprünglichkeit 
und Gleichwertigkeit der darin enthaltenen Forderungen. Aber die Erfahrung von 
Krieg und Gewalt ebnet alle Differenzierungen ein: Manchmal bedarf es nur eines 
einzigen Versprechens dieses Katalogs, um ein Leben in Würde wiederherzustellen, 
manchmal mehrerer, so gut wie niemals aller zugleich. Darüber hinaus gibt es de 
facto eine „ungleiche Verteilung“ der menschenrechtlichen Garantien: Die nega-
tive Seite der Menschenrechte – dass etwas unbedingt ende, ausbleibe, nicht sei – 
geht der positiven Seite, die nach der Ausgestaltung menschenwürdiger gesell-
schaftlicher Verhältnisse fragt, voraus. Dies gilt nicht sachlogisch, aber zeitlogisch.  

Louisette Ighilahriz berichtet davon, wie sehr die sozialen Erfahrungen ihrer Kind-
heit und Jugend dazu beitrugen, in den Unabhängigkeitskampf einzutreten. Die Er-
fahrungen gesellschaftlicher Marginalisierung und die Diskriminierungen, die sie 
mit ihrer Familie, aber auch innerhalb des Schulsystems erfahren hat, haben in ihr 
Empörung und ein tiefes Verlangen nach Gerechtigkeit hervorgerufen. Der Wille, 
die als ungerecht empfundene Situation nachhaltig zu verändern, ließen ihr allen 
Einsatz im Untergrund als gerechtfertigt und legitim erscheinen. Um die ersehnte 
Gerechtigkeit herzustellen, das wurde ihr schnell deutlich, existierten aber keinerlei 
schon bestehende Institutionen oder andere soziale Hilfsmittel. Allein der Kampf 
um Gerechtigkeit führt zum Ziel! Man würde also ein Opfer bringen, einen eigenen 
Aufwand betreiben müssen, um die Freiheit zu erreichen, die man anstrebt. Men-
schenrechte, so wie Ighilahriz sie am Horizont und vermittelt durch französische 
Kultur und Zivilisation zu kennen meint, sind für sie als Algerierin nichts anderes 
als Zielwerte – Verheißungen, die in der erlebten Realität im Land aber nur den 
einen – der Siedlergesellschaft der pieds noirs – zukommen und von denen die an-
deren ausgeschlossen sind.  



DER MENSCHENRECHTSANSPRUCH IM LICHTE DER ERFAHRUNGSZEUGNISSE | 241 

Aber dennoch: Solche Ansprüche stehen im Raum und damit der Gehalt einer 
gleichen Freiheit, die allen Menschen prinzipiell und voraussetzungslos zukommt. 
So üben die Menschenrechte aufgrund ihres Gehalts eine Wirkung aus, auch wenn 
sie noch keine reale politische Praxis zur Folge haben und im juristischen Sinne 
noch nicht als „Rechte“ begriffen werden können. Der Kampf, in den Ighilahriz 
sich einreiht, erfährt von dort aus aber seine tiefere Legitimation. Die menschen-
rechtlich verheißene Freiheit ist mit dem Prozess einer vorgängigen Befreiung in 
ein inneres Verhältnis gesetzt. Für das Verständnis der Menschenrechte könnte man 
daraus schlussfolgern: 

Freiheit und Befreiung sind dialektisch aufeinander bezogen. Ohne ein „Verspre-
chen“ der Menschenrechte auf eine Existenz in Freiheit entbehrte der Kampf um 
Befreiung einer tieferen Legitimation; ohne diesen Kampf um Befreiung aber käme 
niemals irgendjemand in den Genuss jener Freiheiten, welche die Menschenrechte 
verheißen. Befreiung ist die Kategorie eines politischen Prozesses und die Rückseite 
der Gewalterfahrung. Freiheit alleine bleibt statisch und unkonkret, solange nicht 
der Weg, der dorthin führt, mitbedacht wird.  

7.2 … als Merkmal von Identität 

Obwohl die Widerstandskämpferin Ighilahriz Zeit ihres Lebens immer wieder ent-
täuschende Erfahrungen mit den französischen Kolonialherren gemacht hat, scheint 
das ihre positive Voreingenommenheit gegenüber dem Gegner nicht zu tangieren: 
Während der Gefangenschaft verschlingt sie Bücher von Simone de Beauvoir und 
Jean-Paul Sartre, die sie für die wahren Sachwalter französischen Geistes hält. Das 
niederträchtige Handeln der Armee wird in ihren Augen durch solche Kulturzeug-
nisse ins Unrecht gesetzt, und umgekehrt: Französischer Geist büßt durch die 
schrecklichen Erlebnisse nicht an Ausstrahlung und Glaubwürdigkeit ein. Schon in 
ihrer Familie wird ein Respekt vor den Kulturleistungen des französischen Nach-
barn grundgelegt; ihren Vater, so berichtet sie, hört sie durchaus mit Hochachtung 
von der Kulturnation Frankreich erzählen.  

Aus der positiven Voreingenommenheit erwächst eine umso größere Enttäu-
schung mit dem realen Handeln Frankreichs im Krieg. Die Kolonisation an sich 
wird bei vielen Algeriern nicht a priori als problematisch empfunden, wohl aber die 
Modalitäten ihrer konkreten Ausgestaltung. Anstatt das Land zu entwickeln, nach 
dem Vorbild Metropolfrankreichs zu ordnen und daraus einen integralen Teil fran-
zösischer Zivilisation zu machen, erleben die Algerier eine diskriminierende Segre-
gationspolitik, in der die zugewanderte Siedlergesellschaft in allen Belangen privi-
legiert und die einheimische Bevölkerung zu einer Bürgerschaft zweiter Klasse 
degradiert wird. Im Krieg verstärkt sich für viele Algerier das tiefe Misstrauen ge-
genüber den Absichten Frankreichs. Folter, das unverhältnismäßige Vorgehen 



242 | MENSCHENRECHTE, POLITIK UND ERFAHRUNG. SOZIALETHISCHE KLÄRUNGEN 

gegen die Zivilbevölkerung und eine sich immer härter gebende Vergeltungspolitik 
werden als vollständige Diskreditierung der Ideale empfunden, die von der Kultur-
nation Frankreich doch immer hochgehalten worden waren. Ighilahriz selbst ist 
Klassenbeste in ihrer Schule und hat durchaus eine Identifikation mit den Werten, 
die dort unter französischem Namen vermittelt wurden. Auch die Entschiedenheit 
und der Überzeugungsgrad, mit der die Unabhängigkeitsbewegung ihren Kampf 
führt, hat offensichtlich etwas zu tun mit den durchaus überzeugenden und erfolg-
reichen Anstrengungen Frankreichs, andere von den eigenen Idealen – und dazu 
gehören die Menschenrechte – zu überzeugen. Diese Ideale sind für viele Algerier 
zu ihrer eigenen Überzeugung und damit identitätsprägend geworden. 

Die Befreiungsszene in Ighilahriz’ Bericht vermittelt einen aufschlussreichen 
Reflex über die Rolle, welche „französische Werte“ im Kontext der Kriegserfah-
rungen einnehmen. Mit beinahe religiöser Ehrfurcht schildert sie ihre Erinnerungen 
an den Sanitätsoffizier Richaud, der ihre Verlegung ins Krankenhaus erwirkt. Ihm 
werden Retterattribute zugeschrieben, die eine sachlich angemessene Beschreibung 
des Vorgangs vermutlich sprengen. Für Ighilahriz genügt dieser eine „Gerechte“, 
um die Geltung der Ideale, an die sie glaubt und die sie mit ihrem Buch Frankreich 
und den Franzosen vor Augen halten will, aufrechtzuerhalten.  

Das Pendant zu dem so charakterisierten Identitätsprofil der Moujahida bildet 
der Regimentsoffizier Thomas. Auch für ihn spielen die Werte Frankreichs eine do-
minierende Rolle bei seiner Berufsausübung und in der Beurteilung seines eigenen 
Handelns im Kriege. „Ein besserer Franzose sein“ – so hatte er den Anspruch an 
sich selbst beschrieben. Auch für ihn ist Frankreich weit mehr als ein funktionales 
Staatengebilde oder die nützliche Gemeinschaft von Steuerzahlern zur Organisation 
praktischer Interessen. Die Nation ist für ihn das Instrument einer historisch-gesell-
schaftlichen Verwirklichung der elementaren Werte von Humanität, aufklärerischem 
Geist und menschlicher Solidarität. Als Bürger, und mehr noch, als Angehöriger 
des staatlichen Organs der Streitkräfte hat er die Möglichkeit, zu einem mitwirken-
den Akteur an der Umsetzung dieser Werte zu werden. Darin liegt in seiner Sicht 
die wahre Daseinsberechtigung für Staat und Nation. Wie für Ighilahriz spielt die 
Bindung an einen Wertkomplex eine vordere Rolle bei der Bestimmung der persön-
lichen Identität.  

Seit der Revolution und ihrer Menschenrechtserklärung gehören die Menschen-
rechte zum Kernbestand französischer nationaler Identität. Damit steht jedes Han-
deln staatlicher Akteure unter einem Ideal und Leitbild, an dem es sich messen las-
sen muss. Genau daran reiben sich beide, Ighilahriz und Thomas. Sie tun dies auf je 
eigene Weise. Thomas muss erkennen, dass sein organisches Staatsverständnis dem 
Realitätstest nicht standhält: Regierungen, Administration und Militär verfolgen 
alle möglichen politischen Ziele. Diese sind nicht immer direkter Ausdruck der 
republikanischen Gründungsgeschichte und ihrer Werte, sondern dienen vielfach 
abgeleiteten Interessen der Staatsräson. Einen einzelnen Staat zum authentischen 



DER MENSCHENRECHTSANSPRUCH IM LICHTE DER ERFAHRUNGSZEUGNISSE | 243 

Repräsentanten universaler Werte zu erklären, wie die Theoretiker der französischen 
Republik dies taten, scheint deshalb die Möglichkeiten von Politik unter den Bedin-
gungen moderner, stets im Wettbewerb und Interessenstreit mit anderen Nationen 
befindlichen Staatlichkeit zu überfordern. Ighilahriz hingegen trägt die Spannungen 
zwischen eigenem Werthaushalt, den von der französischen Nation kollektiv in An-
spruch genommenen Idealen und der vor diesem Hintergrund erlebten französi-
schen Realpolitik in Form einer jahrelangen psychisch-physischen Leidensge-
schichte aus. Ihr Buch ist eine moralische Anklage, die sich an die französische 
Öffentlichkeit wendet und den Franzosen die Inkohärenz ihrer nationalen Identität 
vorhält. Für die Suche nach dem Profil des Menschenrechtsanspruchs lässt sich 
nunmehr festhalten: 

Die hinter den Menschenrechten stehenden Werte sind – gerade in ihrer Ambiguität 
zwischen vager Versprechung und politischer Konkretion – dazu angetan, zu einem 
unverbrüchlichen Pol individueller Identität zu werden, an der die Bewertung poli-
tischen Handelns ausgerichtet wird. Sobald die Menschenrechte allerdings explizi-
ter Bestandteil der kollektiven Orientierungen einer Nation sind, treten massive 
Spannungen auf, die sich auf jeden auswirken, der diese Selbstverpflichtung ernst 
nimmt und am realen politischen Handeln des kollektiven Akteurs misst.  

Die Artikulation solch starker Diskrepanzen zwischen kollektiver Orientierung und 
individueller Geltung, wie sie in den Zeugnissen der drei Protagonisten zum Aus-
druck kommt, bedeutet eine Anfrage an die beiden Seiten der beschriebenen Dis-
krepanz – zunächst an den Staat, dann aber auch an die Bürgerinnen und Bürger in-
nerhalb des Gemeinwesens. Für den Staat wird aufgrund der Debatte die Frage 
unabweisbar, wie eigentlich weiterhin mit seinem bisherigen Konzept von ‚Identi-
tät‘ Politik zu machen ist. Wenn das mehr oder weniger explizite Konzept einer 
Identität der Menschenrechtsrepublik französischer Nation auf so frappierende 
Weise scheitert, wie es an den divers positionierten Akteuren des Algerienkrieges 
sichtbar wird, scheint sich diese Frage neu zu stellen. Für den französischen Staat 
wird es weiterhin zu einer kaum mehr von der Hand zu weisenden Verpflichtung, 
die „Kosten“ seiner Identitätspolitik in Rechnung zu stellen – verlorene Akzeptanz 
bei den eigenen Bürgern, schwindende Legitimität im Geflecht der internationalen 
Beziehungen, dadurch bedingte Verkleinerung der wirtschafts- und kulturpoliti-
schen Spielräume, kurz: verlorene Handlungsmöglichkeiten aufgrund einer inkohä-
renten Praxis des eigenen moralisch-ethischen Anspruchs.  

Schließlich bedeutet diese Situation, sich nicht länger in Illusionen zu wiegen 
über den Charakter des eigenen Wertehimmels: Das Ideal einer an den Werten der 
Revolution orientierten, Freiheit und gleiche Rechte aller propagierenden Men-
schenrechtsrepublik ist, wo es nur der Giebelspruch eines Staates, nicht aber das in 
die Dichte nationalen Rechts hineingearbeitete normative Leitbild ist, nicht dazu 



244 | MENSCHENRECHTE, POLITIK UND ERFAHRUNG. SOZIALETHISCHE KLÄRUNGEN 

geeignet, staatliches Handeln eindeutig zu orientieren. Gerade die drei hier vorge-
stellten Stimmen zeigen ja, wie sehr das Ideal angesichts einer die konkrete Ausle-
gung erforderlich machenden Realität verschwimmen kann. Ein vermeintlich klares 
Bild wird unscharf, in alle Richtungen hin bieg- und formbar. Wer könnte über die 
legitime Auslegung des Ideals je verbindlich bestimmen? Dass es dafür keine In-
stanzen, kein Prozedere, keinen von allen Seiten für legitim befundenen Weg gibt, 
macht zu einem guten Teil die individuell empfundene und beschriebene Spannung 
aus. Hieraus den Bedarf zu identifizieren, dass Werte und Ideale, die gesellschafts-
politische Realität durchaus anleiten und prägen können, einer steten Präzisierung 
bedürfen, ist eine Aufgabe für politische Steuerung. Es muss angegeben werden, 
worin solche Ansprüche im Einzelfall bestehen.  

Eine Schlussfolgerung für die Bürgerinnen und Bürger des Gemeinwesens lautet: 
Sie sollten wissen, dass man sich nicht ausruhen darf auf den Behauptungen eines 
Staates hinsichtlich seiner Identität, so universalistisch dessen Gewand und Selbst-
inszenierung auch erscheinen mögen. Letztlich ist auch er partikularer Akteur unter 
vielen. Das universale Ideal realisiert sich nur in der täglich neu unternommenen 
Praxis all derer, die für es Verantwortung tragen.  

Die Geschichte von Louisette Ighilahriz zeigt, wie wenig stabil für die Deutung 
eines Kriegsgeschehens die Einteilung in Sieger und Besiegte ist. Zwar hat die Un-
abhängigkeitsbewegung am Ende ihr Ziel der staatlichen Eigenständigkeit erreicht. 
Sobald man den Blick aber auf einzelne Biografien der Kriegsteilnehmer richtet, 
wird die Lage unübersichtlich. Ighilahriz arbeitet sich Jahre und Jahrzehnte an den 
Folgen ab, die Erinnerungen und Erfahrungen dieser Zeit in ihr hinterlassen haben. 
Sie gehört mit dem FLN, der anschließend Aufbau und Regierung des jungen alge-
rischen Staates übernimmt, zu den formalen Siegern der Auseinandersetzung. Mit 
ihrem Gesundheitszustand hat sie aber eine Bürde zu tragen, die ihr eher die Selbst-
wahrnehmung gibt, von den Verhältnissen „besiegt“ worden zu sein. Beide Mo-
mente spielen für ihre Identität eine Rolle. 

In welcher Form die Menschenrechte von Individuen angerufen und bean-
sprucht werden, kann variieren und ist auch von solchen Positionierungen abhängig. 
Im Vorfeld der kämpferischen Auseinandersetzung stellen die Menschenrechte für 
Ighilahriz das Ideal eines moralischen Solls dar, auf das sich der Gegner eigentlich 
verpflichtet hatte, es aber in seinem Handeln als Kolonialherr nicht einhält. Die 
Menschenrechte sind so etwas wie ein uneingelöstes Versprechen, das die motiva-
tionale Grundlage der kämpferischen Auseinandersetzung bietet. Aus einer Position 
der Ohnmacht werden sie angerufen, um den Inhabern der Macht ins Gewissen reden 
zu können und das eigene Handeln zu rechtfertigen. Als ein rechtliches Instrument 
im eigentlichen Sinne, mit systematischen Auswirkungen innerhalb der Praxis der 
Rechtsprechung sowie institutionellen Umsetzungsinstanzen fungieren sie noch nicht. 



DER MENSCHENRECHTSANSPRUCH IM LICHTE DER ERFAHRUNGSZEUGNISSE | 245 

Im Nachgang des Krieges und im Rückblick auf eigenes Handeln werden die Men-
schenrechte auch als eine Rechtfertigungsfolie herangezogen. Sowohl Ighilahriz als 
auch Thomas dient der Verweis auf den menschenrechtlichen Anspruch Frank-
reichs dazu, ihre eigenen Gewissensnöte beziehungsweise eigene Entschlossenheit 
zum Handeln ex post zu legitimieren. Die Menschenrechte sind wesentlicher Teil 
einer Verpflichtungsstruktur, in der sich der nationale Akteur Frankreich befindet.  

Für beide Aspekte, den antizipierenden Vorgriff auf das Ideal der Menschen-
rechte sowie die rückwirkende Rechtfertigungsfolie der Menschenrechte, gilt: Dem 
Rechtscharakter der Menschenrechte, wie er in den zeitgenössischen Bemühungen 
um die Umsetzung dieser Ansprüche im Vordergrund steht, wird hierbei so gut wie 
gar nicht Rechnung getragen. Zum Zeitpunkt des Algerienkrieges war freilich der 
Prozess der rechtlichen Implementierung menschenrechtlicher Gehalte auch noch 
nicht sehr weit fortgeschritten – die Verabschiedung und Ratifizierung der beiden 
Menschenrechtspakte der Vereinten Nationen (1966) stand noch aus. So erklärt 
sich, dass „Menschenrechte“ überwiegend als Kategorie eines moralisch-humanitä-
ren Versprechens bemüht wurden und man aus heutiger Sicht viele materiale Diffe-
renzierungen, die für ein genaueres Verständnis eigentlich notwendig wären und die 
Anwendungsfälle dieser Rechte en détail regeln, vermisst.  

Erst wenn eine solche rechtlich präzise Berufung auf die Instanz der Menschen-
rechte möglich ist, kann eine weitere Seite der Menschenrechte in Erscheinung tre-
ten, und zwar der präventive Charakter menschenrechtlicher Standards. Gerade bei 
schweren Verletzungen gegen die materialen Gehalte der Menschenrechte erlangt 
diese Funktion ein besonderes Gewicht. Denn nur insofern rechtlich genau festge-
legte Schranken und damit verbundene Sanktionsdrohungen existieren, besteht auch 
eine realistische Aussicht darauf, dass potentielle Verletzungen solcher Rechte ver-
hindert beziehungsweise gar nicht erst möglich gemacht werden. Im Kontext des 
Algerienkrieges konnte eine solche präventive Wirkung von den Menschenrechten 
nicht ausgehen. Die erst in den letzten Jahrzehnten stattfindende menschenrecht-
liche Durchbildung nationalen Rechts hatte noch nicht eingesetzt. Sie war Folge des 
Prozesses einer immer weiter fortschreitenden völkerrechtlichen Fixierung men-
schenrechtlicher Normen, im Rahmen der beiden großen Menschenrechtspakte, der 
dazu geschaffenen Umsetzungs- und Kontrollgremien sowie entsprechender ergän-
zender Konventionen. Ohne solche rechtlichen Instrumente bleiben die Menschen-
rechte eine Formel, die zwar individuell hohe Zustimmungswerte erzielen und exis-
tentielle Motivation auszulösen vermögen, die aber in ihrem konkreten politischen 
Forderungsgehalt relativ unpräzise bleiben. Für ihr Wirksamwerden und damit auch 
ihre inhaltlich präzise Auslegung fehlen die Ansatzpunkte in der rechtlich-politi-
schen Wirklichkeit.  

Welche Auswirkungen das wiederum gerade für diejenigen zeitigen kann, die 
sich unter der Prägekraft der Menschenrechte sehen, wird bei Pierre-Alban Thomas 
deutlich: Weil der Anspruch, unter den er sich stellt, letztlich zu abstrakt und damit 



246 | MENSCHENRECHTE, POLITIK UND ERFAHRUNG. SOZIALETHISCHE KLÄRUNGEN 

verschwommen ist, findet bei ihm der Prozess einer schleichenden, unaufhaltsamen 
Resignation und Angleichung an die Praktiken seiner militärischen Umgebung statt. 
Ihm fehlen die Haftpunkte für eine konkretisierende Auslegung der menschenrecht-
lichen Ansprüche, die er grundsätzlich für sich bejaht. Schließlich ist er einfach 
überfordert, die von ihm vertretenen Werte durchzuhalten. Er steht damit allein auf 
weiter Flur und sieht keinen Weg, die hehren Ideale in seine Wirklichkeit zu über-
setzen. Für das Verständnis der Menschenrechte zwischen Anspruch und Praxis 
ergibt sich daraus: 

Die Berufung auf die Menschenrechte kann in unterschiedlicher Funktion erfol-
gen – als vorausgreifende Anrufung eines Versprechens, als rückblickende Recht-
fertigung oder im Interesse der Prävention. Bei bereits geschehenen Menschen-
rechtsverletzungen, gerade wenn es sich um schwere Verletzungen handelt, können 
die Menschenrechte das für die Opfer solcher Geschehnisse Wichtigste gar nicht 
leisten – Versöhnung und Heilung. Deshalb ist die präventive Funktion von Men-
schenrechten so zentral. Diese kann aber nur einsetzen, wenn menschenrechtliche 
Forderungen möglichst präzise, rechtsverbindlich artikuliert werden.  

7.3 … zwischen subjektivem Sinn und  

kollektivem Eingebundensein 

Individuelles Handeln, so kreativ und eigenständig es zunächst erscheinen mag, ist 
in soziale Kontexte eingebunden. Diese sind zu beleuchten, wenn man das Handeln 
angemessen deuten möchte. Am Beispiel des Geheimdienstoffiziers Aussaresses 
kann man die damit beschriebene Dialektik beobachten: Auf der einen Seite gibt er 
sich den Anschein des freibeuterischen Haudegens, den nichts schreckt und dem 
man schwierige Probleme anvertrauen kann. Um eine Lösung würde er nicht ver-
legen sein – man lasse ihn nur machen … Auf der anderen Seite offenbart gerade 
Aussaresses eine enge, fast symbiotische Bindung an die militärische Institution: Er 
berichtet davon, nicht „nein“ sagen zu können, als General Massu ihn für seine 
neue Verwendung im städtischen Guerillakrieg anfordert. Er zeigt ein Bedürfnis 
nach „ordnungsgemäßer Abwicklung“ seiner höchst eigenständig durchgeführten 
und verantworteten Folternächte auf einsamen Gehöften rund um Algier. Vermerke, 
mündliche Kurzberichte, sein eigenes Rechtfertigungsgebäude, das mit einer „höhe-
ren Moral im Interesse der Nation“ argumentiert, zeugen von dem hohen Grad an 
Verbindlichkeit und Autorität, welche die institutionelle Einbindung ins Militär für 
Aussaresses ausübt. Elemente von Korpsgeist und Kameradschaft, aber auch die 
Dimension von Berufsgehorsam und Pflichterfüllung spielen hierbei eine wichtige 
Rolle.  

Die Zugehörigkeit zur militärischen Institution stellt eine gemeinschaftliche 
Eingebundenheit dar. Gemeinschaften können Individuen Schutz und Sicherheit 



DER MENSCHENRECHTSANSPRUCH IM LICHTE DER ERFAHRUNGSZEUGNISSE | 247 

bieten, sie bilden damit die Grundlage für eigenständiges Handeln und sie stellen 
ideologische Schablonen bereit, die zur Legitimation und Initiierung individuellen 
Handelns beansprucht werden können. Am Beispiel Aussaresses lässt sich nach-
vollziehen, wie durch eine solche wechselseitige Bezogenheit von individuellem 
Selbstverständnis und institutioneller Einbindung eine Eigenlogik ausgelöst wird, 
die das Handeln des einzelnen Akteurs bestimmt. Charakteristisch daran ist, dass 
sich die Maßstäbe dieser Eigenlogik erst im Verlauf des sich immer weiter treiben-
den Handlungsstranges – einer eskalierenden Spirale der Foltergewalt – sukzessive 
ergeben. Es entfaltet sich ein mehr oder weniger autopoietisches Spiel institutionell-
individueller Handlungsdynamik, das vorangetrieben wird durch die jeweils klein-
schrittigen „Erfolge“ einzelner Handlungssequenzen: konkrete, im Folterverhör 
gewonnene Detailkenntnisse, das Fassen dieses oder jenes Rebellen etc. Strukturie-
rende und übergeordnete Maßstäbe, nach denen solches Handeln einzelner inner-
halb der Institution zu entwerfen wäre, treten zunehmend in den Hintergrund.  

Eine Institution wie das Militär, das zumindest dem Anspruch nach bestimmten 
prinzipiellen Vorgaben verpflichtet ist, stellt den Rahmen einer gemeinschaftlichen 
Einbindung dar, die ihrerseits eine Eigenlogik individuellen Handelns ermöglicht 
und erzeugt. Diese Eigenlogik hat dann mit den der Institution vorgeordneten Maß-
stäben nicht mehr allzu engen Kontakt. Dominant werden vielmehr die in der sozia-
len Dichte einer Ehr- und Verpflichtungsgemeinschaft vorherrschenden Erwartungs-
strukuren, an denen individuelle Akteure ihr Handeln orientieren. Es stellt sich die 
Frage, wie überhaupt Modalitäten gemeinschaftlicher Einbindung vorstellbar wären, 
welche für einen übergeordneten ideellen Verpflichtungscharakter durchlässig sind. 
Eine solche Problematik ist offenbar charakteristisch für militärische Institutionen. 
Innerhalb der deutschen Bundeswehr hat sich vor diesem Hintergrund die Veranke-
rung des Prinzips der „Inneren Führung“ durchgesetzt, mit dem auf die latente Kon-
flikthaftigkeit zwischen der gemeinschaftlich erzeugten individuellen Handlungs-
dynamik und der ideellen Verpflichtungsstruktur der Institution reagiert werden 
soll.366 

Auch Thomas schildert Momente eines emotional dichten Eingebundenseins in 
Gemeinschaften, die für seinen biografischen Weg und seine Identität als Soldat 
von Bedeutung sind. Bei ihm ist es die Erinnerung an die Zeit der Résistance und 
der Kampf mit den kommunistischen Freischärlern (FTP) im Maquis, welche diese 
Funktion ausüben. Aus der Erinnerung an den solidarischen Kampfgeist und die 
Verbundenheit innerhalb der Gruppe zehren seine Motivation und sein Idealismus 

                                                             

366  Vgl. die entsprechende Dienstvorschrift „Innere Führung“ ZDv 10/1, zugänglich unter: 
http://www.innerefuehrung.bundeswehr.de (zuletzt aufgerufen am 29.01.2014); sowie: 
Angelika Dörfler-Dierken, Ethische Fundamente der inneren Führung. Sozialwissen-
schaftliches Institut der Bundeswehr (Hg.): Strausberg, 2005.  



248 | MENSCHENRECHTE, POLITIK UND ERFAHRUNG. SOZIALETHISCHE KLÄRUNGEN 

auch als Soldat der offiziellen französischen Armee während des Algerieneinsatzes. 
Seine Motivation dort ist ebenfalls der Eigenlogik gemeinschaftlicher Einbindung 
unterworfen. Er zeigt Respekt für General Bigeard, der bei einem Regimentsbesuch 
äußert: Wäre er nicht Franzose, so wäre er im Vietnam-Krieg sicherlich auf Seiten 
der Viet Minh zu finden gewesen. Die stille Bewunderung von Thomas für den 
Untergrundkampf des FLN und den bei den Rebellen zu spürenden solidarischen 
Kampfgeist ist in seinem Bericht immer wieder zwischen den Zeilen zu lesen.  

Solche Bewunderung wirkt aber wie die Begeisterung für eine letztlich aus-
tauschbare „richtige Sache“. Eine gemeinschaftlich erlebte Atmosphäre des Un-
tergrunds überdeckt die notwendige Erörterung legitimer Gründe für den Kampf. 
Insofern stellt sich eine aufschlussreiche Parallele zwischen den beiden Militärs 
Aussaresses und Thomas ein: Auch Thomas meint, aus seiner Bindung an die 
Kampfgemeinschaft die Legitimation seines Handelns beziehen zu können. Zumin-
dest macht er daran auch Jahre später seine Motivation zum Handeln fest. Die dahin-
terliegende Problematik allerdings reflektiert er nicht – dass nämlich die Werte, an 
die er sich aus den Erfahrungen des eigenen Guerillakampfes bindet, sich nicht ent-
sprechend der wechselnden politischen Kontexte und Situationen weiterentwickeln 
und darin „mitwachsen“. Es gelingt ihm kaum, die ursprüngliche Handlungsmotiva-
tion an die neuen Gegebenheiten anzupassen. Stattdessen muss er resigniert feststel-
len, dass die Wirklichkeit – des Algerienkrieges – nicht mehr zu seiner Motivation 
und den dahinterstehenden Werten passt. Schließlich stellt er frustriert fest, dass er 
sich in seinem Handeln kompromittiert hat. Für die Rolle von Institutionalität für 
die Wirksamkeit menschenrechtlicher Ansprüche legt sich aus diesen Überlegungen 
heraus nahe: 

Wie die Ansprüche der Menschenrechte ausgelegt werden und wo sie zur Anwen-
dung kommen, ist stark abhängig vom Wechselspiel aus individuellem Handeln, den 
motivierenden Werten und dem institutionellen Rahmen, in dem solches Handeln 
stattfindet. Militärische Institutionen zeigen diesen Zusammenhang in besonders 
deutlicher Weise, da das Handeln im Krieg zumeist direkte Auswirkungen auf die 
Menschenrechte anderer hat und weil das Militär als Sozialverband eine Institution 
mit besonders starker Gemeinschaftsbindung ist. Die Herausforderungen, die in 
dieser Problematik liegen, lauten: Wie sieht eine menschenrechtsförmige Institution 
aus und wie verträgt sie sich mit identitätsstiftenden Gemeinschaftsbildungen in 
ihrem Innern? Wie gelingt es Individuen, die sie motivierenden Werte an sich än-
dernde Rahmenbedingungen anzupassen und mitzuentwickeln? 

Aussaresses beruft sich in der Rechtfertigung seines Tuns auf den „Dienst am Va-
terland“. In einer besonderen Situation seien auch besondere Mittel gerechtfertigt, 
um diesen Dienst erfolgreich leisten zu können. Im Hintergrund einer solchen Rede 
steht das politisch-staatsrechtliche Argumentationsmodell von Regel und Ausnahme, 
welches in der theoriegeschichtlichen Tradition der Restauration seinen Ursprung 



DER MENSCHENRECHTSANSPRUCH IM LICHTE DER ERFAHRUNGSZEUGNISSE | 249 

hat. Das Recht sei verbindliche Grundlage politischen Handelns bis zum Augen-
blick seiner radikalen Infragestellung, welche paradigmatischerweise in der Situa-
tion der Revolution eintritt. Der dann herrschende Ausnahmezustand rechtfertige 
es, ja, mache es erforderlich, die bislang geltende Rechtsordnung zu durchbrechen, 
um wieder zur verlorenen Ordnung zurückkehren zu können.  

Mit dieser Figur werden Ausnahmebefugnisse für Militär und Ordnungskräfte 
sowie Sondervollmachten für die faktische politische Führung begründet. Rechts-
logisch handelt es sich um den Versuch, mit den Mitteln des Rechts eine Situation 
jenseits des rechtlich gehegten Raumes zu umgreifen und denkbar zu machen. Poli-
tisch birgt die Figur die Gefahr, totalitär vereinnahmt zu werden und der politischen 
Macht den Weg in die willkürliche Herrschaft zu ebnen. Dass sich Aussaresses in 
seinen Ausführungen an diese Topik anlehnt, ist nicht ohne Grund: Der von Massu 
befehligten Elitedivision war von der politischen Führung im Jahr 1956 die fakti-
sche Oberhoheit zur Herstellung der Sicherheit im Großraum Algier formal über-
tragen worden. Die verfassungsrechtlich elementare Unterscheidung von militäri-
schen und polizeilichen Vollmachten war damit aufgehoben.  

Eine Gesamtbetrachtung führt zu einer differenzierten Beurteilung der Moral 
von Regel und Ausnahme. Denn zieht man die Zeugnisse von Ighilahriz, aber auch 
von Thomas heran, drängt sich die Frage auf, nach welchen Kriterien eigentlich de-
finiert wird, was den Ausnahmezustand auszeichnet. Traditionell nennt die Staats-
rechtslehre eine existentielle Gefährdung des Staates selbst als einzig legitimen 
Grund dafür, den Ausnahmezustand auszurufen und die geltende Rechtsordnung zu 
verlassen. Aber ist das im Falle Algeriens wirklich gegeben? Auch wenn, nach Les-
art der Verfechter der Françalgérie, das in drei Departements aufgeteilte Algerien 
integraler Bestandteil des französischen Staates ist, wird man doch bezweifeln müs-
sen, ob mit einer Sezession dieser Gebiete das Risiko eines generellen Verlustes 
französischer Staatlichkeit auftritt. Diese Zweifel werden verstärkt durch die schwe-
lende und in der französischen Öffentlichkeit vor und während des Krieges lebhaft 
diskutierte moralische Legitimität der französischen Präsenz in Algerien. In den 
Überlegungen, die Aussaresses vorträgt und die man in abgewandelter Form bei 
vielen Vertretern der herrschenden Militärdoktrin der Zeit wiederfinden kann, ist 
von solchen Subtilitäten wenig zu bemerken. Die Kategorie des „Staates“ wird auf 
eine unproblematisierte Weise als feste Größe zugrunde gelegt und der Souveräni-
tätsverlust durch den Unabhängigkeitskampf der Rebellen wird unmittelbar als 
existentielle Krise der Staatlichkeit angenommen.  

Im Blick auf die Überlegungen zur Funktion institutioneller Kontexte für die 
Bildung und Wirksamkeit moralischer Normativität heißt das: Der Einbindung in 
den größeren Rahmen der Nation oder des Staates kann man sehr unterschiedliches 
Gewicht beimessen. Für Aussaresses geht es dabei ums Ganze. Die Schwelle, auf-
grund einer Verletzung staatlicher Souveränität den Ausnahmezustand für legitim 
zu erachten, liegt bei ihm und in der militärischen Tradition, in der er steht, niedrig. 



250 | MENSCHENRECHTE, POLITIK UND ERFAHRUNG. SOZIALETHISCHE KLÄRUNGEN 

Thomas hingegen unterhält ein ambivalentes Verhältnis zum Staat. Als „Nation“ 
verkörpert der Staat für ihn wichtige Werte, die seine eigene Identität ausmachen. 
Aber sobald er merkt, dass staatliche Organe seine Folgebereitschaft missbrauchen 
und zu anderen als den von ihm für wert befundenen Zielen nutzen, fühlt er sich ge-
täuscht und verraten. Seine auswechselbare Begeisterung für den Geist des Unter-
grunds lässt seinen Respekt vor der „Nation“ wiederum reichlich arbiträr erschei-
nen. Weshalb sollte der französischen Nation solcher Wert zukommen, wenn man 
doch überall, sogar bei den Grünen und in der Umweltbewegung, den verschwore-
nen Geist einer Solidarität „von unten“ empfinden kann? Auch für Ighilahriz spielt 
die Einbindung in die Kader des FLN – sowohl im militärischen Kampf während 
des Krieges, aber auch nach dem Krieg als Mitglied im Verwaltungsapparat des 
algerischen Staates – eine wichtige Rolle. Im Blick auf die Frage nach dem Ver-
hältnis von subjektivem Sinn und kollektiver Einbindung zeigt sich bei ihr aber 
nochmals ein ganz anderes, ebenso interessantes Modell.  

Einen wichtigen Hinweis darauf gibt sie in ihren Schilderungen über die Monate 

der „résidence surveillée“, die sie als Quasi-Gefangene und im Status einer Haus-
haltshilfe auf der Insel Korsika verbracht hat. Fernab des Kriegsgeschehens profi-
tiert sie dort von begrenzter individueller Freiheit und erlebt – wohl zum ersten Mal 

in ihrem Leben – die triviale Normalität des Alltagslebens. Sie zeigt sich angetan 
davon, dass Menschen, die ihr auf der Straße begegnen, sie grüßen, dass es ihr ohne 
Probleme gelingt, Bekanntschaften und Freundschaften zu gewöhnlichen einheimi-

schen Franzosen zu knüpfen, die in ihr in erster Linie eine – zeitweise – Mitbürge-
rin und nicht den Kriegsgegner oder den ideologischen Feind erkennen. Diese 
Normalität tut ihr gut und sie erfährt dadurch innere Befriedung. Gerade vor der 

Folie der ansonsten von ihr erlebten und im Krieg dominierenden Modelle kollekti-
ver Einbindung tritt vor Augen, dass das gewöhnliche Alltagsleben als ein spezifi-
scher Modus sozialer Einbindung verstanden werden kann. Es ist eine Einbindung, 

die zugleich als Freiheitsraum individueller Entfaltung sowie als eine durch Routi-
nen und Gewohnheiten geprägte Entlastung fungiert.  

Das ‚Alltagsleben‘ bildet mit diesem Doppelcharakter ein Zwischenmodell für 

die kollektive Einbindung von Individualität. Einerseits sind darin die durch ge-
meinschaftlichen Druck ausgeübten Beschränkungen von Individualität nicht so 
drückend wie etwa im militärischen Verband, andererseits vermittelt es durch ein-

geübte Erwartungsstrukturen an individuelles Handeln eine Verhaltenssicherheit, 
die das Selbst und sein Gegenüber in einen verbindenden sozialen Zusammenhang 
einfügt. Auf eine unspektakuläre Weise erlebt Ighilahriz nun plötzlich am eigenen 

Leib und anfänglich einen Raum praktischer Freiheiten, die sie für ihre Landsleute 
noch erkämpfen will. Eine an menschenrechtlichen Standards orientierte Gesell-
schaft wird für einen kurzen Moment zu ihrem Alltag. Gerade weil dies alles von 

Ighilahriz nur in ausschnitthafter Verkürzung, nämlich im Rahmen ihres Korsika-



DER MENSCHENRECHTSANSPRUCH IM LICHTE DER ERFAHRUNGSZEUGNISSE | 251 

Aufenthaltes erlebt wird, kann es neben den zuvor beschriebenen Modellen als 
Paradigma betrachtet und daraufhin befragt werden, was es für das Verständnis des 

menschenrechtlichen Anspruchs austrägt.  

Die Art und Weise der Einbindung von Individuen in kollektive Sozialverbände 
wirkt sich auf die Geltungskraft menschenrechtlicher Ansprüche und die Möglich-
keiten ihrer Verwirklichung aus. Gesellschaft und Gemeinschaft bilden unterschied-
liche Modi einer solchen Einbindung, mit einer Vielzahl unterschiedlicher Modelle 
und Mischformen – der militärische Kampfverband und die Teilhabe am bürger-
lichen Alltagsleben sind nur zwei Möglichkeiten solcher Einbindung. Für die erleb-
bare Wirklichkeit der Menschenrechte ist es entscheidend zu betrachten, welche 
unterschiedlichen Modi sozialer Zugehörigkeit in der Breite einer Gesellschaft exis-
tieren, wie sie miteinander in Bezug stehen und welche zum Teil voneinander ab-
weichenden Erlebensformen der menschenrechtlichen Ansprüche dem Einzelnen 
dadurch vermittelt werden.  

7.4 … unter den Zeichen von Zeitlichkeit und Geschichte 

Individuelles und kollektives Handeln in der Gegenwart zehrt stets von einem Be-
zug auf Vergangenes. Ein Heute, das von jeder Vorprägung durch das Gestern frei 
wäre, ist schlechterdings nicht vorstellbar. Dies bedeutet nicht, dass in der Gegen-
wart nichts Neues entstehen könnte, aber dieses Neue darf nicht als eine vorausset-
zungslose creatio ex nihilo verstanden werden, sondern wird durch gewordene und 
bereits gegebene Rahmenbedingungen und Pfadabhängigkeiten erst möglich ge-
macht. Wo Menschen und Gesellschaften sich reflexiv Auskunft über solches Ge-
wordensein geben, ist von ‚Geschichte‘ die Rede.  

Auch für die Selbstdeutungen der Akteure des Algerienkrieges in der Gegen-
wart spielt der Vergangenheitsbezug eine wichtige Rolle. Aussaresses und Thomas 
führen beide ihre für sie offensichtlich zentrale biografische Etappe des französi-
schen Widerstandskampfes gegen die Besetzung Frankreichs durch Nazi-Deutsch-
land an. Während Aussaresses im gaullistischen Lager steht, kämpft Thomas bei 
den kommunistischen Republikanern gegen die deutschen Truppen und die mit 
ihnen kollaborierenden Kräfte des Vichy-Regimes. Im Rückblick beziehen beide 
aus diesem Kampf die Genugtuung, damals „auf der richtigen Seite“ gestanden zu 
haben, indem sie an der Befreiung der französischen Republik von der verbrecheri-
schen Fremdherrschaft mitgewirkt haben. Mit dieser Sicherheit gehen sie in den 
Algerienkrieg, ohne allerdings zu bemerken, dass sich signifikante Faktoren mitt-
lerweile geändert haben: In Algerien versucht die französische Regierung, ein von 
vielen in Zweifel gezogenes Kolonialregime mit eklatanten gesellschaftspolitischen 
Inkohärenzen aufrechtzuerhalten. Die Armee vertritt dort zwar formal die Französi-
sche Republik, für welche Thomas und viele andere einst so leidenschaftlich ge-



252 | MENSCHENRECHTE, POLITIK UND ERFAHRUNG. SOZIALETHISCHE KLÄRUNGEN 

kämpft hatten, aber ihr Agieren sieht sich selbst nunmehr dem Vorwurf ausgesetzt, 
den falschen Zwecken zu dienen und deshalb moralisch verwerflich zu sein.  

Für Aussaresses scheint dies nicht weiter zum Problem zu werden. Er empfindet 
keine Skrupel und verlegt sich auf die strikt formal gegebene Kontinuität eines 
Handelns im Namen des französischen Staates. Für Thomas stellt sich die Lage 
komplexer dar. Staat, Nation und Republik sind für ihn nicht von vornherein identi-
sche Kategorien. Der französische Staat ist als formaler Apparat der transhistori-
schen Größe einer französischen Nation deren alltagswirksames Instrument. Zentral 
für Thomas ist aber die politisch-moralische Verfasstheit dieses Staates in Gestalt 
der auf ganz bestimmte Werte festgelegten Republik. Weil diese Unterscheidungen 
aber in der alltäglichen Praxis verschwimmen, scheint Thomas in ein Dilemma 
hineinzustolpern. Im guten Glauben, als Soldat der französischen Armee quasi von 
selbst auch den Werten der Republik und ihrer praktischen Verwirklichung Vor-
schub leisten zu können, muss er realisieren, dass dieser Zusammenhang nicht von 
selbst gegeben ist. Der Kolonialkrieg dient in Wahrheit zu ganz anderen Zwecken 
als zur weitergehenden Umsetzung der von Thomas so lebendig unterstützten re-
publikanisch-aufklärerischen Werte. Thomas fühlt sich verraten und missbraucht 
und zieht daraus einen für ihn bitteren, aber realistischen Schluss: Den einmal für 
richtig eingeschlagenen Handlungsoptionen kann man nicht trauen, Gewissensurteile 
sind manipulierbar und halten den vielfachen Belastungsproben im geschichtlichen 
Verlauf oftmals nicht Stand.  

Für die Frage nach dem politisch-praktischen Ort der Menschenrechte ergeben 
sich aus diesen Lektüren einige weiterführende Überlegungen. Im Mittelpunkt steht 
dabei die Frage, wie eng das Erleben einer bestimmten Vergangenheit mit der Be-
wertung der in der Gegenwart getroffenen Handlungsoptionen verkoppelt sein 
kann. Mit anderen Worten: Gibt eine „korrekte Vergangenheit“ die Gewähr dafür 
ab, auch unter gegenwärtigen Herausforderungen einen verlässlichen Kompass für 
menschenrechtskonformes Handeln zu besitzen? Thomas scheint, wohl eher impli-
zit als explizit, dieser Annahme zu folgen und muss dann erkennen, dass er einer 
Illusion erlegen ist. Eine weitere, wenn auch ganz anders gelagerte Facette dieser 
Problematik zeigt sich im deutschen Rechtsverbot der Holocaust-Leugnung. Aufs 
engste an die geschichtliche Erfahrung des deutschen Volkes mit der faschistischen 
Diktatur des 20. Jahrhunderts gebunden, werden aus diesem historischen Erbe 
rechtliche Konsequenzen gezogen, die unabhängig vom geschichtlichen Vorlauf 
keinen Bestand, etwa vor dem Grundrecht der Meinungsfreiheit, haben könnten. 
Für die beiden Militärs Aussaresses und Thomas nimmt die Erfahrung der Résis-
tance den Platz einer Meistererzählung ein, die eine vorausgreifende Wirkung auf 
den erst noch zu verlebenden historischen Prozess ausübt, das darin stattfindende 
Handeln aber bereits antizipierend pauschal legitimieren soll.  

Im Gegensatz zu den lebhaft ins Feld geführten historischen Rekursen der bei-
den Militärs sucht man bei der Algerierin Ighilahriz solche Reminiszenzen vergeb-



DER MENSCHENRECHTSANSPRUCH IM LICHTE DER ERFAHRUNGSZEUGNISSE | 253 

lich. Allenfalls die mikrogeschichtlichen Erinnerungen an die eigene Schulzeit und 
die familiäre Situation unter französischer Oberhoheit könnten diesen Platz ein-
nehmen. Man stellt unweigerlich die Frage: Stehen geschichtliche Rückversiche-
rungen vor allem im Interesse der herrschenden Kräfte und bedienen tendenziell 
eher deren Wünsche nach Rechtfertigung? Besser wäre wohl zu formulieren, dass 
der Rückgriff auf ein geschichtliches Erbe als eine argumentative Ressource be-
müht wird, um Situationen zu erklären, die ansonsten nur schwer zu rechtfertigen 
sind. Aktuelles Handeln in eine Tradition mit langer Vorgeschichte stellen zu kön-
nen, wirkt bestärkend und wehrt Fragen nach der Zweifelhaftigkeit dieses Tuns 
zunächst ab. Von der Genealogie zur Apologie ist oft nur ein kurzer Weg. Wenn 
ein vermeintlicher historischer Vorlauf des eigenen Handelns so offensichtlich ins 
Feld geführt wird, wie dies in den hier ausgelegten Quellen von den Autoren getan 
wird, sollte eine Hermeneutik des Verdachts die leitende Auslegungsregel sein. Für 
die Herausforderung, menschenrechtlich geprägte Werte auch praktisch leben und 
ihnen gesellschaftlich-politisch Geltung verschaffen zu können, ergibt sich aus die-
sen Beobachtungen dieses: 

Ein Einzelner ist in der Regel damit überfordert, jene Werte, an die er sich durch 
eigene Erfahrung einmal gebunden hat, unter historisch veränderten Umständen 
angemessen zu leben und angepasst zu verwirklichen. Ohne Hilfsmittel und unter-
stützende Strukturen erfährt er sich entweder als Verräter an den eigenen Werten, 
oder er kommt zum resignierenden Schluss, diese Werte hätten keine Gültigkeit 
mehr. Das Recht ist ein Instrument, das solche Unterstützung individuellen Strebens 
leisten soll und kann. Damit entsteht ein Paradox: Die Menschenrechte, die nur 
aufgrund subjektiver und damit partikularer Erfahrungen formuliert werden kön-
nen und deren Geltungsgehalt in der Reflexion von Erfahrungen gewonnen wird, 
können nur als ein abstraktes, überindividuelles Rechtsinstrument wirksam sein. Sie 
machen die von Einzelnen zu einer bestimmten Zeit, unter bestimmten Umständen 
erhobenen Geltungsansprüche dingfest. Ihre Formalisierung wirkt als Präzisie-
rung – indem nun auch anderswo und zu anderer Zeit nach den Auswirkungen die-
ser Ansprüche gefragt werden kann. Es ist die Dialektik von Recht und Erfahrung, 
die sich hierin zeigt.  

7.5 Verkörperungen moralischen Sinns: soziale Praxis 

Der Parcours entlang der für die erlebbare Wirksamkeit der Menschenrechte zentra-
len Stellen in den Berichten von Aussaresses, Thomas und Ighilahriz endet hier. 
Der mit diesen Lektüren verbundene Anspruch ist strikt exemplarischer Natur. Al-
lerdings war dieser Vorgehensweise eine paradigmatische Funktion zugeschrieben 
worden: In der Erschließung und Deutung von Praxiszusammenhängen, so die An-
nahme, sollte ein Bild über die Notwendigkeit, die Reichweite und die Grenzen des 
Anspruchs der Menschenrechte entstehen. Wenn es stimmt, dass dieser Anspruch 



254 | MENSCHENRECHTE, POLITIK UND ERFAHRUNG. SOZIALETHISCHE KLÄRUNGEN 

erst im politischen Prozess geformt wird, dann müsste die – zumindest ausschnitt-
hafte – Beobachtung dieses Prozesses auch die wirkliche Gestalt menschenrecht-
licher Ansprüche zutage fördern, die in so konkreter Weise nicht aus einer rein the-
oretischen Abstraktion gewonnen werden könnte. In den Ausführungen dieses 
Kapitels sind die Versuche, auf dieser Spur einen Schritt weiterzukommen, ver-
sammelt. Bei solchen Versuchen kann es naturgemäß nicht darum gehen, ein ab-
schließendes, exhaustives Bild zum Verständnis des Menschenrechtsanspruchs zu 
zeichnen. Andere Praxiszusammenhänge und Prozesse politischen Handelns wer-
den weitere Aspekte und Facetten dieses Anspruchs ans Licht bringen und stellen 
dann eine notwendige Ergänzung, Erweiterung oder Weiterentwicklung des Profils 
der Menschenrechte dar.  

Nimmt man die eingeschlagene erkenntnistheoretische Option also ernst, zeich-
net sich ein verändertes Verständnis auch der Kategorien von Universalität und Par-
tikularität im Bereich menschenrechtlicher Geltung ab. Es sind die im Fokus histo-
rischer Erfahrungen zugänglichen partikularen Kontexte, über die alleine Auskunft 
zu erhalten ist über Gehalt und Profil der unter dem Leitbild der Menschenrechte 
versammelten moralischen Ansprüche. Mehr noch: Was als eine moralisch-ethische 
Norm gelten kann, das bildet sich im Prozess einer Praxis nach und nach heraus. 
Denn erst hier, im Erleben und Erfahren der Formen und des Ausmaßes, der Wege 
und Sackgassen, der Enttäuschungen und Perspektiven, die bestimmte ideelle 
Gehalte, zu denen der menschenrechtliche Anspruch gleicher Freiheit zählt, im 
Prozess der Praxis annehmen können, wird dieser Anspruch zu einer greifbaren 
Wirklichkeit mit politischer Relevanz. Es findet eine Verkörperung des Anspruchs 
statt, die diesem wesensnotwendig ist. Das nicht voneinander zu trennende Hinein-
übersetzen und Herauslesen eines abstrakten Anspruchs in und aus realen histo-
risch-gesellschaftlichen Kontexten ist also der zu beschreitende Weg, um angemes-
sen über die Menschenrechte sprechen zu können. Der hier gewählte historische 
Ausschnitt hat unterschiedliche Kriterien und Kautelen sichtbar werden lassen, an 
denen der menschenrechtliche Anspruch seine Form gewinnt.  

Es war zu sehen, dass besonders das Erleben von Diskontinuitäten, durch die 
bisherige Sicherheiten der Existenz brüchig werden, die Frage nach verbindlichen 
Menschenrechten virulent werden lassen. Das asymmetrische und rechtlich nicht 
eingebundene Erleben von Gewalt wirft die Frage nach sogenannten „roten Linien“ 
gesellschaftlich-politischen Handelns auf, die durch die Menschenrechte gezogen 
werden und einen Bereich unveräußerlichen Schutzes beschreiben. Wo menschliche 
Näheverhältnisse erlebt werden, können Erfahrungen gemacht werden, die zu einer 
menschenrechtskonformen sozialen Praxis motivieren. Die menschenrechtlichen 
Versprechen, so war zu sehen, sind in vielen dringenden Bedarfsfällen in der Regel 
nicht in ihrer Gesamtheit, sondern nur in einzelner Form oder allenfalls in themati-
schen Gruppen angefragt (7.1).  



DER MENSCHENRECHTSANSPRUCH IM LICHTE DER ERFAHRUNGSZEUGNISSE | 255 

Der am Beispiel des französischen Kolonialkriegs beobachtete Ausschnitt histo-
risch-sozialer Praxis offenbart darüber hinaus die Spannungen, die auftreten kön-
nen, wenn die Verheißungen der Menschenrechte zu Polen individueller und kol-
lektiver Identität werden – wozu sie sich allerdings anbieten. Es drängt sich die 
Vermutung auf, dass das von Frankreich so offensiv beanspruchte Ideal, eine Men-
schenrechtsnation zu sein, maßlos überspannt ist, weil die vielfältigen Interessen- 
und Nutzenkalküle, die in der politischen Steuerung eines Staates stets eine Rolle 
spielen, in dieser Identitätskonzeption nicht „eingepreist“ sind. Damit werden 
Erwartungen erzeugt, die nicht eingelöst werden können und auf Seiten der Bürge-
rinnen und Bürger zu herben Enttäuschungen führen müssen. Der Blick auf unter-
schiedliche soziale Rollen und gesellschaftliche Verankerungen einzelner Akteure hat 
gezeigt, dass die Berufung auf die Menschenrechte in unterschiedlicher Funktion 
erfolgen kann: als Versprechen, zum Zweck rückwirkender Rechtfertigung oder im 
Dienst der Prävention von Menschenrechtsverletzungen. Im letzteren Fall ist die 
politisch-praktisch wirkmächtigste Funktion der Menschenrechte zu erblicken. Eine 
wirkliche Präventionswirkung geht von den Menschenrechten aber erst aus, wenn 
diese als ein sanktionsbewehrtes rechtliches Instrument etabliert sind (7.2).  

Der erfahrbare Realwert der Menschenrechte bemisst sich darüber hinaus an 
den Möglichkeiten und Grenzen, die der Freiheit durch kollektive Einbindungen 
von Individuen gegeben sind. Solche gemeinschaftlichen Bindungen können unter-
schiedliche Grade und Verbindlichkeiten annehmen. Die Identität von Individuen 
wird dementsprechend unterschiedlich intensiv durch überindividuelle Instanzen 
mitgeprägt. Dass durch unterschiedliche Arten kollektiver Einbindung auch von-
einander abweichende materiale Vorstellungen menschenrechtlicher Ansprüche ver-
mittelt werden, wird ebenfalls in Rechnung zu stellen sein (7.3).  

Schließlich bildet die aktive und bewusste Verortung individueller und kollekti-
ver Akteure innerhalb der zeitlichen Hypostasen Vergangenheit, Gegenwart und 
Zukunft ein für die Wirklichkeit der Menschenrechte zentrales Kriterium. Aus der 
Erinnerung an Vergangenes kann tiefe Motivation und Inspiration für gegenwärti-
ges Handeln und die vorausschauende Sorge um die Zukunft bezogen werden, es 
kann aber auch zur Blockade oder Fehllenkung der Orientierung in der Gegenwart 
werden, weil man sich nicht in der Lage sieht, die an der Vergangenheit für wert-
voll erachteten Aspekte an die Herausforderungen unter veränderten Umständen 
anzupassen. Auch hier zeigt sich die dialektische Rolle des Rechts: Einerseits nimmt 
es eine auf den ersten Blick erfahrungsferne Formalisierung menschenrechtlicher 
Ansprüche vor und wirkt dadurch zwangsläufig abstrakt und realitätsfern. Anderer-
seits ist diese Formalisierung gerade die Voraussetzung dafür, dass in Erfahrungen 
der Unfreiheit zu unterschiedlichen Zeiten und Momenten mit dem Instrument des 
Rechts Mechanismen der Befreiung in Bewegung gesetzt werden können. Gewalt, 
Leid und Zwang wird erst über existierendes Recht als Unrecht identifizierbar (7.4).  



256 | MENSCHENRECHTE, POLITIK UND ERFAHRUNG. SOZIALETHISCHE KLÄRUNGEN 

Der hier zugrunde gelegte, über paradigmatische Erfahrungszeugnisse vermit-
telte Ausschnitt des Algerienkrieges wird somit als ein Resonanzraum für die suk-
zessive Verkörperung des Menschenrechtsanspruchs lesbar. Nicht mehr, aber auch 
nicht weniger sollten die Lektüren leisten. Eingangs war davon die Rede, soziale 
Praxis solle in der Funktion eines „Entwicklers“ für den ethisch-moralischen An-
spruch betrachtet werden. Der in der Erschließung der autobiografischen Quellen 
zunächst breit einsetzende literarisch gehaltene Zugang zum historischen Material 
wurde nunmehr unter menschenrechtsthematischen Gesichtspunkten auch systema-
tisch diskutiert. Aber welches Bild darf man sich unter den getroffenen methodi-
schen Prämissen durch einen solchen „Entwicklungsprozess“ überhaupt erwarten? 
Die Hoffnung, dass der Blick auf Erfahrungen und soziale Praxis gestochen scharfe 
normenethische Urteile zutage fördern würde, erfüllt sich ja offensichtlich nicht.  

Sobald man sich aber verabschiedet von der trügerischen Erwartung nach ab-
rufbaren, überzeitlich gültigen und jederzeit anwendbaren Normen, die einerseits 
ethischer Natur sind, aber andererseits auch unvermittelt ins positive Recht transfe-
riert werden könnten367, eröffnet sich eine neue Perspektive. Aus der erschließenden 
Lektüre der hier zugrunde gelegten Erfahrungszeugnisse wird zunächst sichtbar, 
dass ein moralischer Anspruch in enger Wechselwirkung mit den konkreten Be-
dingungen eines realen sozialen Kontextes steht. Die soziale Praxis, vor deren Hin-
tergrund die Gestalt des moralischen Anspruchs untersucht wird, bildet überhaupt 
erst das Vokabular und stellt die „Grammatik“ bereit, in der sich solche Ansprüche 
äußern können. Wie könnten Ansprüche wie die von Gleichbehandlung oder Frei-
heit verstanden werden, wenn die Kontexte, in denen Akteure wie Louisette Ighilahriz 
darum kämpfen oder in denen Militärs wie Aussaresses sie eigenmächtig beschnei-
den, nicht davon erzählen würden? So materialisiert sich ein abstrakter Anspruch 
und kann als Korrektiv und Bewertungskriterium in der Auslegung und Beurteilung 
auch anderer Kontexte und Situationen wirksam werden.  

Die zugrunde gelegten Bilder sozialer Praxis reflektieren aber auch, welche un-
terschiedlichen Register es gibt, überhaupt von den ‚Menschenrechten‘ zu sprechen. 
Es wird sichtbar, dass man den Begriff als Metapher und Sinnbild bestimmter 
Werthaltungen benutzen kann und dass der Weg zum zeitgenössischen Verständnis 
der Menschenrechte, in welchem der Rechtscharakter betont und ausgearbeitet 
wird, Mitte der 1950er-Jahre noch weit ist. Durch diesen Abstand zwischen beiden 

                                                             

367  In einer solchen kurzschlüssigen Verkoppelung einer abstrakten, geschichtsfernen Moral 
mit dem Recht identifiziert Ernst-Wolfgang Böckenförde die Sackgasse der klassischen 
katholischen Naturrechtsethik, in die sie bis zur Mitte des 20. Jahrhunderts manövriert 
war. Exemplarisch veranschaulicht er dies am politisch-praktischen Verhalten der Kir-
che und des politischen Katholizismus in der Zwischenkriegszeit. Vgl. ders., Der deut-
sche Katholizismus im Jahr 1933. Kirche und demokratisches Ethos, Herder: Freiburg/Br. 
u.a., 1988, 63ff. (1963). 



DER MENSCHENRECHTSANSPRUCH IM LICHTE DER ERFAHRUNGSZEUGNISSE | 257 

Verständnishorizonten, der in den Lektüren immer wieder offenkundig wird, zeigt 
sich allerdings auch, welche funktionale Leistung von einer rechtlichen Präzisie-
rung menschenrechtlicher Ansprüche ausgehen kann. Auch die Abhängigkeit eines 
Verständnisses der Menschenrechte von real erlebten institutionellen und gemein-
schaftlichen Einbindungen gehört zu den substantiellen Erkenntnissen, die durch 
die Lektüre sozialer Praxis gewonnen wird. Ein rein theoretischer Zugang kommt in 
seiner Reflexion über den Nettowert menschenrechtlicher Gehalte zum Stillstand, 
lange bevor dieser Wert in den Aushandlungs- und Verständigungsprozessen zwi-
schen individuellen und kollektiven Akteuren erst ermittelt werden kann.  

Am Ende steht eine für manchen ernüchternde, dafür aber realistische Feststel-
lung: Die Erschließung von moralischer Normativität im Durchgang durch Kontex-
te sozialer Praxis liefert zwar keinen normenethischen Spickzettel, der eins zu eins 
im (menschenrechts-)politischen Lobbying eingesetzt werden könnte. Aber nur in 
einem solchen Vorgehen wächst einem die Chance zu, die so viel zitierten unabge-
goltenen Potentiale der Menschenrechte, die Haupt- und Nebenwege ihrer Realisie-
rung auch wirklich zu erkunden. Das Profil der Menschenrechte kann nicht deduk-
tiv, sondern nur induktiv, in einer auch kritischen Anwendung der „normativen 
Rekonstruktion“ ihrer Praxis erschlossen werden. Hier zeigt sich, dass vieles, ohne 
dass dies im Einzelnen ausgeführt wäre, sich der von Axel Honneth umfassend aus-
gearbeiteten und begründeten Epistemologie einer normativ interessierten Lektüre 
von Zusammenhängen sozialer Praxis verdankt. Leitend ist bei Honneth der Ge-
danke, die kritischen Potentiale, die an soziale Praxis angelegt werden, aus deren 
vorgängiger Rekonstruktion selbst zu gewinnen und nicht von außen zu beziehen:  

„In einer solchen ‚rekonstruktiven Kritik‘ werden mithin den gegebenen Institutionen und 
Praktiken nicht einfach externe Maßstäbe entgegengehalten; vielmehr werden dieselben Maß-
stäbe, anhand derer jene überhaupt erst aus der Chaotik der sozialen Wirklichkeit herausge-
hoben wurden, dazu genutzt, um ihnen eine mangelhafte, noch unvollständige Verkörperung 
der allgemein akzeptierten Werte vorzuhalten.“368  

Mit den hier diskutierten Zeugnissen dreier Akteure des Krieges wird ein Blick auf 
eine dichte soziale Wirklichkeit möglich. Was wäre der Krieg anderes als jene 
„Chaotik“, von der Honneth spricht?  

                                                             

368  Axel Honneth, Das Recht der Freiheit. Grundriss einer demokratischen Sittlichkeit, Suhr-
kamp: Berlin, 2011, 28. Es ist dem Autor bewusst, dass die grundständige Diskussion 
des hier vorliegenden Themas vor dem Hintergrund der von Honneth eröffneten Sicht-
achsen mit diesem Verweis nur als Vorhaben skizziert und noch nicht in der Sache 
durchgeführt ist.  


