
188 | ERFAHRUNGEN MIT EINEM IDEAL. ZEUGNISSE AUS DEM ALGERIENKRIEG 

Andererseits aber könnte auch Absicht von Thomas dahinterstecken – der Wunsch 
nämlich, im Résistance-Topos eine letzte, verzweifelte moralische Ehrenrettung zu 
versuchen, nachdem sein Handeln ansonsten ziemlich durchwachsen und inkonse-
quent dasteht. Etwas anderes bleibt ihm gar nicht, als diese Motivationslage zur 
Erklärung und Klammer seiner Biografie zu machen.  

So steht am Ende die Einsicht von einer geschundenen, zerbrochenen Vision: 
Das Republik-Ideal ist dahin. Die Hinwendung des pensionierten Soldaten zur Öko-
logiebewegung zeigt dies einmal mehr. Der Patriotismus, den Thomas lange Zeit 
vertrat, an dessen humanes Antlitz er glaubte, wird mehr und mehr abgestoßen. Mit 
einer solchen Republik, so mag man resümieren, ist kein Staat zu machen, zumin-
dest nicht in dem Sinne, der dem moralischen Republikaner Thomas vorschwebt. 
Sein Résistance-Bezug erscheint deswegen letztlich inhaltsleer und auf reine Emo-
tionalität reduziert: Was er davon mitnimmt, ist Lagerfeuerromantik, Verbunden-
heitsgefühl und Entschlossenheitsgestus, die allesamt der Realitätsprüfung in der 
Geschichte – Indochina, Algerien – nicht standhalten. 

6. LOUISETTE IGHILAHRIZ,  
ALGERIENNE. RECIT RECUEILLI PAR ANNE NIVAT (2001) 

LOUISETTE IGHILAHRIZ, ALGERIENNE. RECIT RECUEILLI PAR ANNE NIVAT (2001) 

Nach nunmehr zwei Stimmen zum Algerienkrieg aus den Reihen des französischen 
Militärs erfolgt ein Schwenk: Mit dem Zeugnis der Louisette Ighilahriz kommt eine 
Kriegsteilnehmerin der algerischen Seite zu Wort. Für ein Untersuchungsvorhaben, 
dessen Methodik darin besteht, über exemplarische Erfahrungszeugnisse zur Be-
deutung des Konfliktes für die französische Suche nach nationaler Identität zu re-
flektieren, erscheint eine solche Entscheidung auf den ersten Blick begründungs-
bedürftig. Bei genauerem Hinsehen erweist sich die Wahl aber als schlüssig: Die 
Algerierin Ighilahriz wendet sich mit ihrer Veröffentlichung explizit an ein franzö-
sisches Publikum. Das Buch kommt auf Initiative der französischen Journalistin 
und Autorin Anne Nivat315 im Jahr 2001 zustande und erscheint in einem französi-
schen Verlag.316 Es steht am Beginn der innerfranzösischen Auseinandersetzungen 

                                                             

315  Neben der hier behandelten Thematik hat sich Nivat (geb. 1969) in zahlreichen Publika-
tionen mit Fragen von Krieg und Frieden befasst, so etwa in Texten zur Situation in 
Tschetschenien, Irak und Afghanistan. In Algérienne tritt sie als Erzählerin hinter der 
Stimme von Ighilahriz, die sie zu Gehör bringen will, zurück. Lediglich zu Beginn und 
Schluss des Buches gibt sie sich als die gesprächsführende Person, gegenüber der 
Ighilahriz sich äußert, zu erkennen.  

316  Librairie Arthème Fayard et Éditions Calmann-Lévy.  



LOUISETTE IGHILAHRIZ, ALGERIENNE. RECIT RECUEILLI PAR ANNE NIVAT (2001) | 189 

um die Legitimität von Folter als Mittel zur Kriegsführung (siehe Kapitel 4.2.1).317 
Sowohl Aussaresses als auch der bereits erwähnte General Massu, der für den 
Gesamtverlauf der „Schlacht um Algier“ im Jahr 1957 die Verantwortung trug, 
haben ihre Äußerungen in der nachfolgenden öffentlichen Debatte auf die Einlas-
sungen Ighilahriz’ bezogen. Damit steht das Buch in einem logischen Zusammen-
hang mit den bisherigen Ausführungen – es bildet deren sachlichen Anlass. So wie 
Aussaresses auf die eine und Thomas auf die andere Weise die Perspektive der 
französischen Kolonialmacht zu Krieg und Konflikt variieren, liegt mit dem Zeug-
nis von Ighilahriz also ein Beitrag von der gegenüberliegenden Seite vor, mit dem 
eine neue Perspektive eröffnet wird.  

Die Algerierin hat als Kämpferin des FLN selbst am Befreiungskampf teilge-
nommen und wurde nach ihrer Gefangennahme durch das französische Militär zum 
Opfer von Folterhandlungen. Die Motivation, mit der sie vor und während des 
Konfliktes Stellung bezieht, aber auch der Impuls, sich noch über vierzig Jahre nach 
ihren Erlebnissen im Hauptquartier der 10. Fallschirmspringerdivision von General 
Massu in Algier zu den Vorgängen zu äußern, stehen in einem unmittelbaren Ver-
hältnis zu den Prozessen französischer Selbstverständigung. Gerade als algerische 
Freiheitskämpferin war Ighilahriz in ihrem Denken, Fühlen und Empfinden stets 
auf den französischen Gegner ausgerichtet; ihr Erfahrungshorizont als Algerierin 
prägt sich auf der Folie eines sozialen und politischen Kolonialregimes, hinter wel-
chem der französische Staat als Exekutivorgan, aber eben auch als Kulturnation 
hervortritt. Ihre Äußerungen „als“ Algerierin können deshalb nur unter der Gefahr 
einer unangemessenen Einschränkung des Diskussionsrahmens von den Überle-
gungen um französisches Nationalbewusstsein und politische Orientierung ausge-
blendet bleiben. Sie bilden vielmehr eine exemplarische Stimme von außen, die zu 
hören ist, wenn von den Folgen und Auswirkungen der kolonialen Auseinanderset-
zung im Innern der französischen Verständigungen zu einer nationalen Identität die 
Rede ist. Das Koordinatensystem ist damit um eine entscheidende Position erwei-
tert. Im Vorgriff auf die systematische Bedeutung dieses Kapitels ließe sich sagen: 
Die Erfahrungen, die durch das eigene – französische – Handeln bei den anderen – 
den Algeriern – ausgelöst wurden, sind relevant für die Herausbildung eines neuen 
Selbstverständnisses, weil durch koloniale Praxis und Krieg die bisherigen Funda-
mente der nationalen Identität unwiederbringlich zerstört worden sind. Sich von 
denjenigen, an denen man sich schuldhaft vergangen hatte, eine Außenansicht zu-
spielen zu lassen, wird zu einer Verpflichtung, die dem Zwangscharakter der eige-
nen kolonialen Praxis Rechnung trägt. Den Erfahrungen der anderen mit einem 

                                                             

317  Am 20. Juni 2000 erscheint ein von der Journalistin Florence Beaugé geführtes Inter-
view mit Ighilahriz in Le Monde: „Torturée par l’armée française en Algérie. ‚Lila‘ re-
cherche l’homme qui l’a sauvée“. 



190 | ERFAHRUNGEN MIT EINEM IDEAL. ZEUGNISSE AUS DEM ALGERIENKRIEG 

selbst werden Rückwirkungen auf die für notwendig befundene eigene Neuorientie-
rung zugebilligt.  

6.1 Das Zeugnis des Folteropfers 

6.1.1 Der Kolonialkrieg als organisierendes Zentrum.  
Biografische Etappen 

Dass Louisette Ighilahriz eine ambivalente Beziehung zur kolonialen Präsenz 
Frankreichs in Nordafrika entwickeln würde, scheint ihr in die Wiege gelegt: Sie 
kommt im August 1936 als viertes von zehn Kindern einer muslimischen Familie 
zu Welt, deren Vater als Gendarm in den Diensten der Kolonialmacht steht. Zu-
nächst in Marokko stationiert, verlässt er den Staatsdienst nach Enttäuschungen 
über eine im Vergleich zu den französischstämmigen Kollegen ungleiche Beförde-
rungs- und Entgeltpraxis sowie aufgrund politischer Frustrationen nach den Aus-
schreitungen von Sétif im Mai 1945 (vgl. S. 148–149, FN 256). Die Familie kehrt 
1948 in die algerische Heimat zurück, wo sie in der Kasbah eine kleine Bäckerei 
übernimmt und sich damit wirtschaftlich über Wasser hält. Durch ihre religiöse 
Herkunft sind die Ighilahriz im kolonialen System Nordafrikas auf den zweiten 
Rang verwiesen – die schulischen Leistungen, welche vor allem die Mädchen er-
bringen, können nicht wettmachen, dass sie, was den sozialen Status und gesell-
schaftliche Partizipationschancen anbelangt, weit hinter den gleichaltrigen Siedler-
kindern zurückbleiben müssen. Da vor allem vom Vater großer Druck ausgeht, über 
den schulischen Erfolg die Anerkennung der anderen zu suchen, entsteht das für 
viele Biografien der einheimischen Algerier so seltsame Paradox, dass man unter 
Umständen besser über die Geschichte des französischen Königtums oder die Geo-
grafie des Zentralmassivs Bescheid weiß als so manches Kind französischer Ein-
wanderer. Im Vergleich zu diesen jedoch bleibt man in Gesellschaft und Politik 
massiven Benachteiligungen ausgesetzt.  

Die schulische Laufbahn schließt Ighilahriz 1954 am Collège de Lazerges in 
Algier mit dem Brevet d’études primaires supérieures (BEPS) ab; parallel dazu er-
arbeitet sie ein Certificat d’aptitude professionelle (CAP) im Bereich Hauswirt-
schaft.318 Was die weiteren Aspekte eines „zivilen“ Lebens vor dem Ausbruch des 
Krieges anbelangt, schweigt sich der Bericht von Ighilahriz aus. Hingeordnet auf 
den zentralen Mittelteil, in dem die Erlebnisse während der Jahre 1954 bis 1962 ge-

                                                             

318  Bei beiden Abschlüssen handelt es sich um Ausbildungsetappen der Sekundarstufe mit 
einer fachlichen Qualifikation, die auf ein zügiges Eintreten ins Berufsleben vorbereiten 
sollte. Ein Vergleich mit dem deutschen „Fachabitur“ liegt auf der Hand. Vgl. Elisabeth 
Busser, „Les examens en France de la IIIe à la Vème République“, in: Tangente Education 
Nr. 8/2009, 4f.  



LOUISETTE IGHILAHRIZ, ALGERIENNE. RECIT RECUEILLI PAR ANNE NIVAT (2001) | 191 

schildert werden, kommen in den Passagen zuvor nur solche Aspekte zu Wort, die 
der Autorin in Bezug auf ihre spätere Rolle als Moujahida von Wichtigkeit erschei-
nen. Auch die Gliederung des Buches unterstreicht diese Beobachtung: „Zuvor“, 
„Währenddessen“ und „Danach“ lauten die Überschriften der drei Hauptteile der 
Publikation. Vom Mittelteil aus wird alles Erzählen organisiert, findet die Auswahl 
der relevanten Punkte und Begebenheiten statt. Ighilahriz beschreibt sich ganz und 
gar unter dem dominierenden Schatten ihrer Jahre als Befreiungskämpferin.  

Tragender Grund ihrer klandestinen Existenz ist „die Organisation“ – der Front 
de la Liberation Nationale (FLN), dem die von ihrem Vater politisch geführte 
Widerstandszelle von El Biar angeschlossen ist (z.B. 63ff.). Über die Strukturen 
des FLN erhält sie ihre Anweisungen und Befehle, wird im Maquis zur effektiven 
Guerillera, profitiert von anwaltlicher Vertretung in der Zeit der Gefangenschaft 
und vermag nach ihrer Flucht aus den Händen der staatlichen Überwachung für 
einige Zeit in Privatquartieren Unterschlupf zu finden. Während einer ersten Phase 
des Kampfes, den sie noch unter mehr oder weniger gelingender Aufrechterhaltung 
ihrer zivilen Existenz innerhalb Algiers führt, übernimmt sie vor allem nachrich-
tendienstliche Aufgaben oder fungiert als Alibiperson bei Schleusertätigkeiten 
von einem Sektor der Stadt zum anderen. Im Gegensatz zu einer ihrer Schwestern, 
die als Bombenlegerin engagiert ist, begegnet sie Gewalt und Tod zunächst nur 
indirekt – als sie einem ihrer Verwandten eine Pistole zu übergeben hat, mit der 
dieser vor ihren Augen ein Attentat vollführt.  

Eine zweite Phase des Konfliktes verbringt Ighilahriz über einige Monate hin-
weg im Maquis, nachdem sie in Algier polizeilich gesucht wird. In den Bergen bei 
Chebli319 militarisiert sie sich, wird als einzige Frau in ihrer Einheit aufgrund ihrer 
Intelligenz und Klugheit zu einem führenden Kopf bei den Kampfhandlungen und 
legt nach eigener Beobachtung mehr und mehr weibliche Eigenschaften ab. Einen 
Wendepunkt bildet der 28. September 1957. An diesem Tag kommt es zum Zu-
sammenstoß ihrer Gruppe mit französischen Militärs, bei dem zahlreiche ihrer 
Kampfgefährten getötet werden und sie selbst verwundet wird, aber mit dem Leben 
davon kommt. Sie gerät in Gefangenschaft und findet sich nach einem kurzen Auf-
enthalt in einem Militärhospital in den Händen von Massus berüchtigter 10e Division 
Parachutiste, der Zehnten Fallschirmspringerdivision, wieder, welcher im Zuge der 
„Schlacht um Algier“ alle polizeilichen Befugnisse zur Terrorbekämpfung in und 
um Algier übertragen worden waren. Während der Wochen im Hauptquartier 
Massus in der Rue Paradou im Stadtteil Hydra spielen sich die Folterszenen ab, 
welche so prägend für das autobiografische Selbstbild Ighilahriz’ geworden sind 
und die in Gestalt des Artikels aus Le Monde zum Auslöser der Folterdebatte wur-

                                                             

319  Der Ort befindet sich im Süden Algiers, zirka acht Kilometer östlich der Gemeinde 
Boufarik.  



192 | ERFAHRUNGEN MIT EINEM IDEAL. ZEUGNISSE AUS DEM ALGERIENKRIEG 

den. Von ihrem „Retter“, einem Offizier im Sanitätsdienst mit Namen Richaud, er-
langt sie im Dezember 1957 die Verlegung in ein Gefängnis.  

Von da an beginnt ein langer, quälender Parcours von einer Haftanstalt zur an-
deren, zunächst auf algerischem, bald aber auf französischem Boden: Sie wird von 
Algier nach Marseilles transferiert, von dort nach Paris, Amiens, Fresnes, Toulouse 
und Pau. Nach einer ersten Freilassung im Dezember 1961, welche ihr Anwalt 
Marcel Manville für sie aus Gesundheitsgründen erwirken kann, schließt sie sich 
unmittelbar einer Gruppe des FLN im Pariser Exil an. Sie wird alsbald wieder ge-
fasst; die Methode der Gefangenschaft aber wechselt: Ighilahriz wird auf Korsika 
verbracht, wo sie unter polizeilicher Überwachung Arbeitsdienst in der privaten 
Hotellerie leisten muss. Diese Aufenthalte in Corte sowie Bastia bleiben ihr nach-
haltig in Erinnerung, da sie aufgrund der relativen Bewegungsfreiheit private Kon-
takte zu Ortsansässigen knüpfen kann, aus denen sogar Freundschaften erwachsen. 
Zugleich aber fürchtet sie sich vor den Ressentiments der lokalen Bevölkerung, die 
durch eine rassistische und nationalistische Stimmung geweckt werden. Nachdem 
ein Fluchtversuch, der durch Mittelsleute des FLN organisiert werden sollte, abge-
sagt wird, unternimmt sie den Ausbruch auf eigene Faust. Ihr gelingt die Flucht von 
der Insel und sie begibt sich in Unterschlupf bei Privatpersonen in Monaco, die 
durch ihren Anwalt vermittelt werden. Dort erlebt sie im Radio die Bekanntgabe 
des erfolgreichen Abschlusses der Friedensverhandlungen von Evian und kehrt, 
noch vor der förmlichen Unabhängigkeit der algerischen Republik, im Frühjahr 
1962 nach Algier zurück.  

Wenn die Schilderungen vor der Phase des Krieges dazu dienen, die Rolle 
Ighilahriz’ während der militärischen Auseinandersetzungen plausibel zu machen, 
haben die beschriebenen Aspekte aus der Zeit nach der Rückkehr in die Heimat 
eine vergleichbare Funktion – sie stehen ebenfalls in engem Zusammenhang mit 
dem Abschnitt des Konfliktes. Als Ighilahriz aus dem französischen Exil nach Al-
gier heimkehrt, ist sie 26 Jahre alt. Sie ist eine junge Frau ohne Ausbildung, hat im 
Gegenzug aber Erfahrungen gemacht, die auch für ihre algerischen Altersgenossin-
nen untypisch sind und ihr innerhalb ihres sozialen Umfeldes eine Sonderrolle zu-
weisen. Was die Erlebnisse aus Krieg, Maquis und Gefangenschaft in ihr ausgelöst 
haben könnten, welche Wunden davon zurückbleiben oder welche existentiellen 
Fragen zur Bearbeitung anliegen, steht zunächst nicht im Vordergrund. Viel wichtiger 
ist es, für das tägliche Auskommen Sorge zu tragen. So nimmt Ighilahriz eine der 
mit dem Abzug vieler Siedler freiwerdenden Stellen beim Hauptpostamt in Algier 
an. Der beruflichen Sicherung folgen jene Schritte im Privatleben, die zwangsläufig 
während des Krieges in den Hintergrund treten mussten: Heirat und Elternschaft. 
Ighilahriz schildert die Geburten beider Kinder – dazu kommt eine medizinisch in-
dizierte Abtreibung – als problematisch und krisenhaft. Lange Zeit quält sie sich 
mit Depressionen und Antriebslosigkeit, droht ihre Kinder zu vernachlässigen und 
muss auf die Unterstützung ihres Mannes und vor allem ihrer Familie zählen. Sie 



LOUISETTE IGHILAHRIZ, ALGERIENNE. RECIT RECUEILLI PAR ANNE NIVAT (2001) | 193 

spricht im Nachhinein von den „dunklen Seiten ihres Lebens“ (vgl. 216), die sich in 
dieser Zeit bemerkbar gemacht hätten und vorausahnen lassen, welche Folgen die 
Kriegserlebnisse in ihr ausgelöst haben.  

Ende der 1960er-Jahre nimmt Ighilahriz ein Studium auf. Sie möchte sich zu-
nächst für Medizin eintragen, verfehlt die Zulassung aber knapp und entscheidet 
sich schließlich für ein Psychologiestudium, das sie 1973 mit der Licence ab-
schließt. In einem darauf folgenden DEA320 in Soziologie will sie sich zunächst mit 
Kriegstraumata und deren Folgen befassen, verändert die Fragestellung auf Anraten 
ihrer Freunde aber zu einer Arbeit über „weibliche Jugendstraffälligkeit in der alge-
rischen Gesellschaft“. Zu sehr, so die Sorge, wären ihre mittlerweile nicht mehr zu 
übersehenden eigenen psychischen Narben sonst im Mittelpunkt gestanden. Das 
Psychologiestudium scheint dennoch ein Wendepunkt ihrer Biografie nach 1962 zu 
sein: Sie schildert die heilende Wirkung, welche von der Auseinandersetzung mit 
dem Seelenleben auch für sie selbst ausgehen; in der Psychologie findet sie offen-
bar eine Sprache, mit der unverarbeitete Erlebnisse eine Repräsentanz finden kön-
nen und damit die Voraussetzungen gegeben sind, sich selbst besser zu verstehen.  

Ab 1974 betätigt sich Ighilahriz in politischer Funktion. Sie lässt sich zur Vor-
sitzenden der Union Nationale des Femmes Algériennes (UNFA) wählen und setzt 
sich für eine Verbesserung der Rolle der Frau in der algerischen Gesellschaft ein. 
Schnell stößt sie dabei an Grenzen. Insbesondere der zentralistisch-autoritäre Politik-
stil des FLN, der mittlerweile zur monolithischen Staatspartei geworden ist und dem 
auch die UNFA untergeordnet ist, prägt die individuellen Handlungsspielräume. 
Wird ihr von Kolleginnen und Freunden vorgeworfen, „zu leidenschaftlich“ (217) 
zu agieren, sieht sie selbst das Problem darin, dass politische Organisation des Lan-
des zumeist nach dem phantasielosen Vorbild der sozialistischen „Brüderstaaten“ 
Algeriens vorgenommen wird. Ihr selbst schwebt ein „dritter Weg“ vor, welcher an 
den Eigenheiten der algerischen Gesellschaft Maß zu nehmen hätte, dem aber nir-
gendwo Raum gegeben wird; deswegen sind auch ihrem eigenen Gestaltungswillen 
enge Grenzen gesetzt. In der Funktion als UNFA-Vorsitzende bereist Ighilahriz in 
den 1970er-Jahren zahlreiche mit dem jungen algerischen Staat befreundete Länder, 
insbesondere die kommunistischen Staaten Mittel- und Osteuropas sowie einige 
Länder Afrikas. Ihre Frustration über die realen Handlungsmöglichkeiten ist aber 
so groß, dass sie nach Ablauf ihrer Amtszeit 1978 nicht für ein zweites Mandat 
kandidiert. Beinahe paradoxerweise tritt sie als Verantwortliche für die Auswärtige 
Kommission des FLN im selben Jahr in den algerischen Regierungsapparat ein, 

                                                             

320  Diplôme d’études approfondies. Es handelt sich um einen bis zur Bologna-Reform im 
französischen Hochschulsystem gebräuchlichen, forschungsorientierten Hochschulab-
schluss auf Masterniveau, der in der Regel als einjähriges Vorbereitungsstudium für eine 
Dissertation belegt wurde.  



194 | ERFAHRUNGEN MIT EINEM IDEAL. ZEUGNISSE AUS DEM ALGERIENKRIEG 

den sie erst im Jahr 1989 mit der Pensionierung verlässt. Wahrscheinlich gibt der 
Wunsch nach einer materiell gesicherten Lebensführung, vielleicht auch die immer 
noch existierende Hoffnung auf Veränderungsspielräume den Ausschlag für diesen 
Schritt. Er legt sich für sie aber schon deswegen nahe, da „die Organisation“ für alle 
ehemaligen Moujahidin das beinahe familiäre erste Band einer umfassenden Soli-
dargemeinschaft bildet. Das gilt auch, nachdem der FLN zunehmend zur autoritären 
Staatspartei degeneriert.  

Die Schilderungen aus den 1970er und 80er-Jahren werden von Louisette 
Ighilahriz in einem eher resignativen Ton präsentiert: Sie beklagt den Aufstieg des 
Islamismus in ihrem Land, die mangelhafte Anpassungsfähigkeit des FLN an die 
neuen Herausforderungen und wirft dem Ausland, insbesondere aber der ehemali-
gen Kolonialmacht Frankreich revanchistische und neokoloniale Absichten vor, 
wenn von dort zu wenig Unterstützung für den Kampf gegen den religiösen Fun-
damentalismus geleistet wird. Es scheint fast, als sehe Ighilahriz das Erbe ihrer 
Generation, den erfolgreich bestandenen Unabhängigkeitskampf, auf dem Spiel 
stehen – derart negativ, aber auch unbeteiligt klingen die Berichte und Einschätzun-
gen zur politischen Gegenwart ihres Landes. Leidenschaftlich wird sie erst wieder 
zum Ende, als von der Motivation zum vorliegenden Buch, vor allem aber ihrem 
Bedauern, dem Sanitätsoffizier Richaud nicht mehr zu dessen Lebzeiten begegnet 
zu sein, die Rede ist. Die Erinnerung an diese für ihre subjektive Existenz bedeut-
same Schlüsselszene des Krieges bildet den Rahmen des Erzählens. Dem Gedenken 
an ihren „Erretter-Engel“ (ange-sauveur), dem sie wohl ihr Leben verdankt, ist das 
Buch gewidmet. Zu dessen Ende versichert die Autorin die Leser, dass Richaud das 
Vorwort verfasst hätte, wäre er noch am Leben.  

Ausschnitthaft klingt bereits an, welcher methodische Weg im Folgenden be-
schritten wird: Im Beschreiben unterschiedlicher Beziehungstypen und innerer Ein-
stellungen, die Ighilahriz zu diversen Vertretern und Instanzen der gegnerischen 
Seite des Konfliktes entwickelt, soll ein Spiegelbild für die soziale Wirkungsge-
schichte des französischen Handelns im nordafrikanischen Kolonialgebiet sichtbar 
werden. Einem solchen Bild wird man keine umfassende oder gar repräsentative 
Funktion zubilligen. Aber es kann ein Indikator für jene Effekte sein, welche das 
koloniale Auftreten Frankreichs bei den anderen auslöste. Nachdem die unter-
schiedlichen Arten von Bindungen, die Ighilahriz zu anderen eingeht, skizziert 
worden sind (6.1.2), soll die Herausbildung eines bestimmten Selbstverhältnisses 
nachgezeichnet werden, das sich gerade aus dem Erleben beziehungsweise in der 
Konfrontation mit diesen anderen speist (6.1.3).  

Wie schon bisher in dieser Untersuchung folgt die Methodik einer erschließen-
den und kontextualisierenden Hermeneutik subjektiver Erfahrungen, die sich in 
Textzeugnissen wie denen von Aussaresses, Thomas oder nun Ighilahriz nieder-
schlagen. Aus Selbstdeutungen können, wenn sie mit dem Handwerkszeug der text-
hermeneutischen Kritik gelesen werden, verdichtete Aussageformen werden, die 



LOUISETTE IGHILAHRIZ, ALGERIENNE. RECIT RECUEILLI PAR ANNE NIVAT (2001) | 195 

Bedeutung über den zu Wort kommenden individuellen Kontext hinaus tragen kön-
nen. Im vorliegenden Fall gilt das besondere Interesse der Bedeutung solcher Erfah-
rungen für die Handlungsräume des Politischen: Wie unter einem Brennglas sind in 
ihnen Erfahrungsstränge gebündelt, die in der Verlängerung ein Koordinatensystem 
für das Feld andeuten, auf dem sich politisch-gesellschaftliches Handeln abspielt. 
Dass es legitim ist, ihnen diese Aussagekraft beizumessen, liegt in ihrer exemplari-
schen Funktion begründet. Ighilahriz spricht nicht nur „für sich“, auch wenn ihr 
Zeugnis in hohem Maße von subjektiver Anschauung geprägt ist. Ebenso wie 
Aussaresses, dem verrohten Haudegen, und Thomas, dem skrupulösen Mitläufer, 
verkörpert sie einen bestimmten sozialen Typus der Konfliktdeutung.  

6.1.2 Bindungen an die anderen:  
Typologien eines Fremdverhältnisses 

Begibt man sich in den Schilderungen von Louisette Ighilahriz auf die Suche nach 
einem festen Muster, nach dem sie ihre Bezüge und Beziehungen zu Franzosen und 
Vertretern der französischen Kolonialmacht resümiert, wird man enttäuscht. Weder 
stereotype Rollenzuschreibungen noch dichotomische Gut-Böse-Schemata prägen 
die Wahrnehmung und Beschreibung der anderen. Ganz verkürzt könnte man es 
in der einen Beobachtung zusammenfassen: Obwohl die Beschreibungen in 
Algérienne hauptsächlich von einem Krieg handeln, scheint es einen einzigen iden-
tifizierbaren Typus des Kriegsgegners nicht zu geben. Nicht nur die Franzosen als 
Personen tauchen in vielfältiger Gestalt auf, auch das unpersönliche Gegenüber der 
französischen Nation oder dessen staatlich-gesellschaftliche Instanzen werden im 
Laufe der Erzählungen unter mannigfaltigen Aspekten ins Licht gerückt.  

Erwähnenswert ist zunächst, dass die Familie Ighilahriz, solange sie sich in 
Marokko aufhält, ihren Lebensunterhalt aus dem französischen Salär bestreitet, das 
der Vater als Gendarm bezieht. Und auch was die Umgangsformen anbelangt, 
herrscht in der Familie keineswegs kulturelle Ablehnung gegenüber Frankreich vor: 
Die Eltern sprechen zwar unter sich gelegentlich das kabylische Idiom ihrer Her-
kunft, aber lingua franca innerhalb der Familie ist Französisch (24). Innerhalb des 
arabisch-nordafrikanischen sozialen Umfelds übt die subsistenzsichernde Bindung 
der Familie an die Kolonialmacht jedoch einen isolierenden Effekt aus: Der Beruf 
des Vaters flößt ihrer arabischen und nordafrikanischstämmigen Umgebung Res-
pekt ein und löst Fragen über die politische Verortung der Ighilahriz aus. Solche 
Eindrücke scheinen die junge Louisette zu irritieren, da in ihrer Wahrnehmung doch 
keinerlei Zweifel an der sozialen Zugehörigkeit der Familie bestehen. Im Gegenteil: 
Sie nimmt als Mädchen bereits die sozialen Bruchlinien und gesellschaftlichen Seg-
regationstendenzen innerhalb der Kolonialgesellschaft wahr, die zum tiefsten Grund 
für den gewaltsamen Ausbruch des Konfliktes werden. 



196 | ERFAHRUNGEN MIT EINEM IDEAL. ZEUGNISSE AUS DEM ALGERIENKRIEG 

„Au Maroc, le climat social me semblait plutôt calme. Je ne comprenais pas grand-chose, 
mais me posais déjà certaines questions. Je me rendais compte de l’existence de classes très 
distinctes, de modes de vie qui changaient d’une famille à l’autre. Certains jouissaient de pri-
vilèges superflus, alors que d’autres ne vivaient qu’avec le strict nécessaire. Je sentais aussi 
qu’on avait conseillé aux autres enfants de ne pas trop s’approcher d’une ‚fille de gendarme’, 
comme si nous risquions de créer des problèmes aux parents d’élèves. […] Cette 
marginalisation me préoccupait.“ (24)321 

Schon als Mädchen erfährt Louisette Ighilahriz die soziale Desintegration der unter-
schiedlichen Bevölkerungsgruppen innerhalb der kolonialen Gesellschaft als Ambi-
valenz: Sie fühlt sich selbstverständlich in tiefer Solidarität als Teil der einheimi-
schen Bevölkerung, bekommt aber aus deren Reihen Misstrauen und Zweifel 
gespiegelt. Vielleicht wächst die Sensibilität für die Verwerfungen und Abgründe 
der französischen Kolonialpraxis ja auch mit den Spannungen, die durch die dop-
pelte Loyalität der Familie ausgelöst werden: Wo man hin- und hergerissen ist zwi-
schen dem Wissen um die existentielle Sicherungsfunktion, die man als Familie den 
Franzosen verdankt, aber zugleich die soziale und wirtschaftliche Misere nicht ver-
gessen kann, in der sich viele Einheimische kraft der strukturellen Folgen der Kolo-
nisation befinden, entsteht ein besonders wacher Blick für Ungereimtheiten und 
Spannungen des kolonialen Projektes. Louisette kann es sich gar nicht leisten, un-
aufmerksam zu sein für die Problematik der kolonialen Lage – so sehr wird sie im 
Alltag aufgrund ihrer eigenen familiären Situierung immer wieder darauf gestoßen. 
Früh ist in ihrer Biografie deshalb der Linienverlauf eines Beziehungsmusters zwi-
schen der Selbstwahrnehmung und dem Blick auf die anderen konturiert – es ist 
eher der eines Zickzackkurses als der einer gerade verlaufenden, Ab- und Ausgren-
zungen vornehmenden Linie.  

Aus der Ambivalenz einer sozialen Situierung wird mehr und mehr eine schwer 
zu ertragende Ambiguität: Von ihrem Vater angehalten, in der Schule die besten 
Ergebnisse zu erbringen, avancieren die Kinder der Familie zu den Klassen- und 
Jahrgangsbesten. Sie übertreffen die Leistungen der französischstämmigen Siedler-
kinder und werden zu Schuljahresende ausgezeichnet. Was vom Vater Ighilahriz 
als der einzig mögliche Weg gesellschaftlicher Promotion gedacht ist, führt im täg-
lichen Erleben der Kinder aber zu noch größerer Isolation. Louisette wird bei der 
Verleihung der Schlusszeugnisse ihres CAP als Klassenbeste ausgezeichnet. In 

                                                             

321  „In Marokko schien mir das soziale Klima eher ruhig. Ich verstand nicht recht viel, aber 
ich stellte mir bereits gewisse Fragen. Mir wurde klar, dass es sehr klar voneinander 
unterschiedene soziale Klassen gab, Lebensstile, die von Familie zu Familie variierten. 
Einige genossen überflüssige Privilegien, während andere nur mit dem strikt Notwendi-
gen auskamen. Ich spürte auch, dass man den anderen Kindern geraten hatte, sich nicht 
zu sehr einer ‚Gendarmentochter‘ anzunähern, als ob wir den Eltern der Schüler Proble-
me zu machen drohten. […] Diese Marginalisierung machte mir Sorgen.“  



LOUISETTE IGHILAHRIZ, ALGERIENNE. RECIT RECUEILLI PAR ANNE NIVAT (2001) | 197 

ihrer Wahrnehmung berichtet sie von den doppelten Gefühlen, die sich damit ver-
binden: 

„J’étais à la fois contente et angoissé: d’un côté, j’avais fait plaisir à mes parents; de l’autre, 
mon succès me handicapait. Je ne pouvais presque plus me promener seule à l’intérieur de 
l’école, car trop de filles m’en voulaient.“ (41)322 

Und auch von Seiten des Lehrkörpers schlägt ihr für herausragende Leistungen 
Missgunst und Antiphathie entgegen. Als algerischstämmiger Schülerin wird Loui-
sette in dem französisch geprägten Schulsystem bald beigebracht, für ihre Erfolge 
keinen Stolz zu empfinden und sich damit abzufinden, dass sich selbst herausragende 
Leistungen nicht in positiver Weise auf ihr Sozialprestige niederschlagen würden. 
Die Schilderungen der Demütigungen aus der Schulzeit nehmen einen breiten Platz 
in dem Teil des Buches ein, welcher der Zeit vor Ausbruch des Krieges gewidmet 
ist. Eine Araberin – welche die Tochter zweier kabylischer Elternteile gar nicht 
war! – dürfe die französischen Schülerinnen nicht übertreffen, so das Diktum ihrer 
schulischen Vorgesetzten. Jegliche Anerkennung oder Lob bleiben Ighilahriz ver-
sagt. Im Gegenteil, ihr schlägt blanker Hass entgegen.  

Zwei Szenen bilden den Gipfel der Sequenzen über die Phase der Schul- und 
Ausbildungszeit. In der ersten berichtet Louisette eine Begebenheit aus ihrer Zeit 
als junge Schülerin während der ersten Jahre des Collège. Auf dem Schulhof wäh-
rend der Pausenzeit ruft ihr die damalige Lehrerin vor aller Ohren zu:  

„‚Si jamais je me crève une varice en te courant après, ton père croupira en prison tout le res-
tant de ses jours, et ta famille entière aura beau travailler, ça ne suffira pas pour me faire soi-
gner!‘“ (37f.)323 

Eine zweite Szene, die sich tief ins Gedächtnis von Louisette eingegraben haben 
muss, spielt sich bei der Verleihung der Abschlusszeugnisse des CAP ab. Ighilahriz 
hatte beschlossen, nach der CAP den schulischen Ausbildungsweg zu beenden und 
nahm nicht mehr an den – für sie lediglich freiwillig zu besuchenden – Lehreinhei-
ten teil. Die Klassenlehrerin begegnet ihr bei der Zeugnisübergabe mit folgenden 
Worten:  

                                                             

322  „Ich war zugleich zufrieden und verängstigt: Auf der einen Seite hatte ich meinen Eltern 
einen Gefallen getan; auf der anderen bedeutete mein Erfolg ein Handicap. Ich konnte 
fast nicht mehr alleine im Innern des Schulhofes spazieren gehen, denn zu viele Mäd-
chen waren mir böse.“ 

323  „‚Wenn ich mir jemals eine Krampfader hole, weil ich dir hinterherlaufe, wird dein Va-
ter den Rest seiner Tage im Gefängnis krepieren, und deine gesamte Familie wird schön 
arbeiten, und das reicht noch nicht, um mich behandeln zu lassen!‘“ 



198 | ERFAHRUNGEN MIT EINEM IDEAL. ZEUGNISSE AUS DEM ALGERIENKRIEG 

„‚Alors, Mademoiselle Ighilahriz, expliquez-nous donc un peu: on s’échine pour que vous 
soyez diplômée, et vous ne prenez même plus la peine de venir assister aux cours? C’est 
comme ça que vous nous remerciez?‘ Et, sans même me laisser la possibilité de répondre, elle 
me jeta mon diplôme à la figure devant tout le monde. La feuille de papier a lentement volé 
jusqu’à terre. Je suis restée de marbre, debout dans la cour, sans esquisser le moindre geste 
pour aller la ramasser. Dans un silence gênant, Yamina – une de mes amies, qui avait échoué 
au CAP – s’est levée et est allée chercher mon diplôme. Ma rage était telle que je me suis 
promis d’être la première engagée s’il venait à se passer quoi que ce soit entre les colons et 
les Francais musulmans.“ (42)324 

Beide Male empfindet Louisette das Verhalten der Lehrerin als tiefe Demütigung. 
In der zweiten Szene ist ihre Empörung bereits ist so groß, dass sie nach Wegen 
sucht, auf denen sie die Wut in konkretes Handeln ummünzen kann. Sie ist mittler-
weile achtzehn Jahre alt und möchte es nicht mehr beim passiven Erleben der Ent-
würdigung belassen. Die Erfahrung der sozialen Marginalisierung und offenen Dis-
kriminierung gegenüber ihren französischstämmigen Mitschülerinnen scheint die 
Basis eines Willens zum revolutionären Handeln zu sein. An der Wurzel ihres spä-
teren Engagements als FLN-Kämpferin und Maquisarde steht nicht zunächst die 
Projektion eines zukünftigen Gesellschaftsentwurfs, sondern die subjektive Erfah-
rung der als skandalös empfundenen Ungleichbehandlung. Am eigenen Leib erlebt 
Ighilahriz den Stil einer diskriminierenden Kolonialpolitik als Stiche ins Herz. Dies 
wird sie fortan dazu treiben, sich aktiv für eine grundsätzliche Veränderung der 
Verhältnisse einzusetzen: 

„[J]e mourais d’envie d’agir pour faire cesser les insultes et autres motifs d’indignation que je 
subissais sans broncher. J’en pleurais! On est hargneux quand on est jeune. J’avais envie de 
leur tordre le cou à toutes! Je m’étais juré de les ‚avoir’, non en guise de revanche, plutôt en 
réaction contre tout ce que j’avais déjà subi.“(53)325 

                                                             

324  „‚Dann erklären Sie, Mademoiselle Ighilahriz, mal ein bisschen: Man schindet sich ab, 
damit Sie Ihr Diplom bekommen, und Sie nehmen nicht mal mehr die Mühe auf sich, am 
Unterricht teilzunehmen? So bedanken Sie sich bei uns?‘ Und, noch bevor sie mir die 
Gelegenheit zur Antwort gab, warf sie mir mein Diplomzeugnis vor aller Welt auf den 
Kopf. Das Blatt Papier ist langsam zu Boden geflogen. Ich bin ganz ungerührt geblieben, 
aufrecht im Hof, ohne die geringste Geste anzudeuten es aufzuheben. In einer peinlichen 
Stille ist Yamina – eine meiner Freundinnen, die beim CAP durchgefallen war – auf-
gestanden und mein Zeugnis holen gegangen. Meine Wut war so groß, dass ich mir ver-
sprochen habe, die erste zu sein, die sich bereit erklärt, wenn sich irgendetwas zwischen 
Siedlern und muslimischen Franzosen ereignen sollte.“  

325  „[I]ch verging vor Lust zu handeln, um die Beleidigungen und anderen Beweggründe 
der Entwürdigung zu stoppen, die ich hinnehmen musste ohne aufzumucken. Was habe 
ich darüber geweint! Man ist verletzlich, wenn man jung ist. Ich hatte Lust, ihnen allen 



LOUISETTE IGHILAHRIZ, ALGERIENNE. RECIT RECUEILLI PAR ANNE NIVAT (2001) | 199 

Individuelle Erfahrungen aus Kindheit und Jugend werden von Ighilahriz als die 
Triebfedern für ihr späteres Engagement geltend gemacht. Umfang und empathi-
scher Ton, in dem diese Schilderungen gehalten sind, sprechen dafür, dass damit 
eine authentische Wurzel des algerischen Protestes gegen das Kolonialregime frei-
gelegt ist. Es wird sichtbar, dass Ighilahriz nicht einem in irgendeiner Weise immer 
schon präsenten aggressiven Grundimpuls folgt, wenn sie von ihrem Kampf gegen 
die französische Besatzung schreibt. Ihre Motivationen zum Aufstand sind Ausfluss 
einer subjektiven Empörung. Ohne dass weiterreichende ideologische Begrün-
dungsfiguren identifizierbar wären, möchte sie die Widerfahrnisse der fundamenta-
len Ungleichbehandlung nicht länger hinnehmen. Enttäuschung und Empörung 
wachsen, weil sie sich als Schülerin freiwillig und mit hoher Leistungsbereitschaft 
in den institutionellen Rahmen hinein begibt, der von Frankreich gesetzt wird, in-
nerhalb dieses Rahmens aber nicht nach den dort angelegten kompetitiven Regeln 
beurteilt wird. Einem offensichtlich äußerlichen, für sie uneinsehbar und irrational 
wirkenden Verdikt ausgeliefert zu sein, ist der Treibsatz ihrer Wut.  

Dieser Kulminationspunkt negativer Gefühle gegenüber Repräsentanten der Ko-
lonialmacht ist nicht das letzte Wort der autobiografischen Erzählung in Bezug auf 
die gegnerische Seite. So wie mit den schulischen Diskriminierungserfahrungen ein 
Zentrum negativer Verdichtung existiert, gibt es auch einen Brennpunkt positiver 
Zuschreibungen. Dieser ist ausgerechnet an der inneren Mitte des Buches auszu-
machen: an eben jener Stelle, wo die Autorin von der militärischen Auseinanderset-
zung selbst berichtet – von Untergrundkampf, Folter und Gefangenschaft. Zunächst 
erzählt Ighilahriz von einem Soldaten aus der Truppe Massus, dessen Vertrauen sie 
kurzfristig gewinnen konnte und der sich aus menschlicher Anteilnahme an ihrem 
Schicksal anbietet, eine persönliche Nachricht an ihre Familie in Algier zu über-
bringen. Louisette – oder „Lila“, wie ihr Deckname im Maquis lautet – nimmt das 
Angebot gerne an, bietet es doch die Gelegenheit, den engsten Angehörigen ein Le-
benszeichen zukommen zu lassen. Zugleich ist es aber ein Signal an die Ihren, den 
Zusammenhalt der dem Kampf verschworenen Familie trotz aller Widrigkeiten zu 
bewahren und neue Hoffnung zu schöpfen. Ighilahriz gesteht, bis heute oft an die-
sen „Para“326 denken zu müssen. Sie äußert ihre Besorgnis, was mit dem Soldaten 
wohl geschehen sein könnte, wäre sein Handeln bekannt geworden: „S’il s’était fait 
prendre, il l’aurait payé très cher, le pauvre!“ (126)327 Ihr Mitgefühl erreicht einen 
Grad, den man gegenüber einem Angehörigen der feindlichen Armee nicht vermu-

                                                                

den Hals zu verdrehen! Ich hatte mir geschworen, sie mir zu ‚schnappen‘, nicht als Re-
vanche, sondern vielmehr als Reaktion gegen alles, was ich schon erlitten hatte.“ 

326  So lautet die im Französischen geläufige – von „parachutiste“ abgeleitete – Kurz-
bezeichnung der Fallschirmspringer Massus. 

327  „Wenn er gefasst worden wäre, hätte er sehr teuer dafür bezahlt, der Gute!“ 



200 | ERFAHRUNGEN MIT EINEM IDEAL. ZEUGNISSE AUS DEM ALGERIENKRIEG 

ten würde. Am Schluss bedauert sie, ihm nach dem Kriegsende nicht nochmals per-
sönlich für seine Dienste gedankt zu haben.  

Denselben Zug einer im Nachhinein anwachsenden Dankbarkeit legen auch die 
Passagen des Buches offen, in denen die Befreiung aus der Folterhaft im Haupt-
quartier der Fallschirmjägertruppe berichtet wird. „‚Lila‘ sucht den Mann, der sie 
gerettet hat“ – so lautet der Untertitel des Interviews mit Ighilahriz, das am 20. Juni 
2006 in Le Monde erschienen war und eine heftige Debatte über das französische 
Militärhandeln in Algerien auslöste. Im Interview wie auch im Buch betont 
Ighilahriz ihre tiefe Verpflichtung und Dankbarkeit jenem Offizier gegenüber, der 
sie im Herbst 1957 in einem dunklen Hinterzimmer des Quartiers der Einheiten 
Massus entdeckte und – wohl ohne sich weiter mit anderen befehlshabenden Kame-
raden abgesprochen zu haben – zur Behandlung in eine Klinik bringen ließ. Die 
ehemalige Kämpferin berichtet zunächst, wie sie von den Paras behandelt wurde: 
Über mehr als zwei Monate hindurch in einem halbdunklen Raum auf eine Liege 
gebunden hatte sie ihre Bewegungsfreiheit vollständig verloren und wird selbst für 
Toilettengänge nicht frei gemacht. In regelmäßigen Abständen kommen Soldaten 
zu ihr – einer davon der im Bereich von Ehemaligenvereinigungen bis heute ver-
ehrte Leutnant Graziani – und unterziehen sie diverser „Sonderbehandlungen“, ins-
besondere durch Schläge und Gewalteinwirkungen, auch im Vaginalbereich. Man 
erhofft sich von ihr Geständnisse über die weiteren Mitglieder ihrer Einheit aus dem 
Maquis, aber es gelingt Ighilahriz, eisernes Schweigen zu bewahren. Die Zermür-
bungseffekte der Folter beginnen dennoch zu wirken und die Gefangene wünscht 
sich nach einiger Zeit nur noch den Tod: „Vous n’êtes pas un homme, si vous ne 
m’achevez pas“ (114)328, ruft sie ihrem Peiniger zu.  

In dieser scheinbar aussichtslosen Lage erscheint am 20. Dezember 1957 ein ihr 
unbekannter Soldat im Folterverlies. Der Fremde überrascht sie vor allem durch 
einen Verhaltenszug, den sie von Seiten der französischen Soldateska nicht zu er-
warten wagt: Er entwickelt Interesse für sie, stellt Fragen nach ihrer Situation und 
erkundigt sich in scheinbar selbstloser Absicht nach ihrem Zustand. Ighilahriz traut 
ihren Sinnen nicht:  

„‚Mais mon petit, on vous a torturée […]‘ Cet homme que je ne connaissais pas – apparem-
ment un militaire français – s’inquiétait de mon sort, m’appelait ‚mon petit‘ et me vouvoyait! 
‚Qui vous a torturée? Dites-moi, qui?‘ Mon corps était couvert d’eccymoses. Mon pubis était 
rouge et enflé. De toute évidence, mes plâtres avaient été malmenés, les traces de violences à 
mon encontre étaient manifestes. Et cet homme voulait savoir qui m’avait torturée […] Bien 
qu’il eût répété sa question d’un air sincère, je ne lui ai pas repondu. Je ne voulais pas lui faire 
confiance. J’étais pratiquement sûre qu’il avait été envoyé par Graziani et que cela faisait par-

                                                             

328  „Sie sind kein Mensch, wenn Sie mich jetzt nicht töten.“  



LOUISETTE IGHILAHRIZ, ALGERIENNE. RECIT RECUEILLI PAR ANNE NIVAT (2001) | 201 

tie d’une nouvelle tactique. Graziani passait lui-même souvent de la méthode violente à la 
méthode douce. Je n’avais plus foi ni espoir en rien ni en personne.“ (118)329 

Der Fremde agiert in einer Weise, die sie zunächst weder wahrhaben will, noch 
kann. Den Gipfel der Irritation bildet die Frage des Offiziers, was er für sie tun 
könne. Obgleich sie bislang vom Zweifel über dessen Glaubwürdigkeit geleitet war, 
wagt Louisette an dieser Stelle einen Vorstoß – sie äußert den Wunsch, ins Gefäng-
nis überstellt zu werden und damit der Hoheit der Folterknechte zu entkommen. 
Ohne eine Perspektive der Hoffnung ereignet sich für sie das Unvorstellbare: Der 
Fremde hält Wort; sie wird tatsächlich noch am Abend des 20. Dezember ins ein-
zige Zivilgefängnis der Hauptstadt – die Barberousse – verbracht, wo sie bis zu 
ihrer Verlegung im März 1958 bleiben wird.  

Die über Wochen hinweg zermarternden Folterqualen haben unübersehbare 
Spuren hinterlassen: In ihrem aktuellen Zustand ist sie nicht in der Lage, gewöhnli-
che Regungen menschlicher Anteilnahme als solche zu erkennen: Die Folter hat das 
Koordinatensystem des Erwartbaren zerstört; Ighilahriz befindet sich nicht nur in 
einer Logik körperlicher Dekomposition, sondern hat auch den habituellen Halt am 
gewachsenen Gerüst psychisch-lebensgeschichtlicher Sicherheiten verloren. Ist es 
das strategische Kalkül der Folter, beim Folteropfer die ursprüngliche Einheit aus 
Wissen und Bewusstsein auf dem Weg der Schmerzzufügung auseinanderzudivi-
dieren, hat dies bei Ighilahriz nicht zum Ziel geführt – sie hat keines ihrer vermeint-
lichen Geheimnisse preis gegeben. Dass sie zu einem Bündel aus leiblichem 
Schmerz und Scham degradiert wurde, hat dennoch seine Folgen: Ihr nachträglicher 
Erfahrungsbericht zu den Foltererlebnissen offenbart, dass Folter die vermeintlich 
stabile humane Einheit regelrecht aus den Angeln hebt. Sich von seinem Peiniger 
nichts sehnlicher als die Tötung zu wünschen, mag der eindrücklichste Beleg für 
die Dekomposition elementarer Humanität sein.  

Vor diesem Hintergrund wird verständlich, welche Kontrasterfahrung das Auf-
treten des Fremden für Ighilahriz bilden muss. In der Situation größter Verzweif-
lung erlebt sie das Auftreten des Offiziers als eine Rettung. Sie schreibt dem wohl 

                                                             

329  „‚Aber meine Kleine, man hat Sie ja gefoltert […]‘ Dieser Mann, den ich nicht kannte – 
offensichtlich ein französischer Militär – sorgte sich um mein Schicksal, nannte mich 
‚meine Kleine‘ und siezte mich! ‚Wer hat Sie gefoltert? Sagen Sie mir – wer?‘ Mein 
Körper war bedeckt von Blutergüssen. Mein Schambereich war rot und angeschwollen. 
Ganz offensichtlich waren meine Gipse kaputt gegangen, die Spuren von Gewalteinwir-
kungen mir gegenüber waren sichtbar. Und dieser Mann wollte wissen, wer mich gefol-
tert hatte […]. Obwohl er seine Frage ganz ernsthaft wiederholt hatte, habe ich ihm nicht 
geantwortet. Ich wollte ihm nicht vertrauen. Ich war praktisch sicher, dass er von 
Graziani geschickt worden war und dies Teil einer neuen Taktik war. Graziani ging 
selbst oft von einer gewaltsamen zu einer sanften Methode über. Ich hatte weder Glau-
ben noch Hoffnung, in nichts und niemanden mehr.“  



202 | ERFAHRUNGEN MIT EINEM IDEAL. ZEUGNISSE AUS DEM ALGERIENKRIEG 

aus dem medizinischen Korps des Heeres stammenden Soldaten den Namen 
‚Richaud‘ zu, den sie aufschnappt und wahrscheinlich nachträglich noch verifizie-
ren musste. Während ihr Verhalten zur Zeit der Begegnung selbst noch von Miss-
trauen und zumindest Zweifeln geprägt ist, kehrt es sich in der Rückschau nahezu 
um. Richaud wird als Wohltäter beschrieben. In ihrem Gedächtnis bleibt er der 
Autorin nicht nur über das verhaftet, was er für sie getan hat, sondern ebenso über 
äußerliche Merkmale: 

„Si je lui avais demandé n’importe quoi d’autre, je crois qu’il l’aurait fait. Il m’aurait même 
rendu la liberté. Son beau visage clair était penché sur moi. Pourtant pas très mince, il portait 
bien l’uniforme. Le haut de son képi était rouge. Je garderai toujours en moi l’image de cet 
homme paternel.“ (124)330 

Richaud ist für die Gefangene eine Instanz des unvermuteten Eingriffs von außen, 
der die Koordinaten ihrer Situation verändert. Weil er so unerwartet auftritt, werden 
dem Offizier Attribute eines beinahe übernatürlichen Retters zugeschrieben.  

Ist es vermessen danach zu fragen, ob es sich bei den Beschreibungen des Bu-
ches um eine rückwirkende Projektion handelt, die aus dem realen Ablauf der Be-
gegnung des Jahres 1957 eine paradigmatische und existentiell aufgeladene Szene 
macht? Es ist leicht nachvollziehbar, dass die besonderen Umstände, unter denen 
Ighilahriz das Treffen mit Richaud erlebt hat, ihr Bild von dem Offizier geprägt, ja 
vielleicht in idealisierter Weise überformt haben mögen. Wichtig ist hier allerdings 
nicht so sehr, welche Daten zum wirklichen Verlauf der Begebenheit sich hinter der 
Erzählung eruieren lassen, sondern die Feststellung, dass mit Richaud für Ighilahriz 
ein positives Bild auf die französische Kolonialmacht vor Augen gestellt wird. 
Zwar handelt es sich nur um einen singulären Vertreter der Besatzungsnation, aber 
gerade weil Richaud Teil des militärisch-staatlichen Apparates ist, wird er für 
Ighilahriz zum Beweis dafür, dass die Grande Nation falsch liegt, wenn sie mit 
Methoden wie den von ihr durchlittenen eine ohnehin falsche Politik zu exekutieren 
versucht.  

Nach den Erfahrungen der Demütigung während ihrer Schullaufbahn symboli-
siert der „Erretter-Engel“ ein Verhalten, das verletzte Würde respektiert und zu-
rückzugeben versucht. Gegenüber den Lehrerinnen ihrer Kindheit und Jugend ist 
Richaud ein „Gerechter unter den Völkern“ und wird im Nachhinein für Ighilahriz 
zum Statthalter eines in der umfassenden Humanität begründeten moralischen An-

                                                             

330  „Wenn ich ihn um irgendetwas anderes gebeten hätte, glaube ich, hätte er es gemacht. Er 
hätte mir selbst die Freiheit gegeben. Sein schönes helles Gesicht war über mich ge-
beugt. Obwohl er nicht sehr schlank war, stand ihm die Uniform sehr gut. Der obere Teil 
seines Käppis war rot. Ich werde immer in mir das Bild dieses väterlichen Menschen 
bewahren.“ 



LOUISETTE IGHILAHRIZ, ALGERIENNE. RECIT RECUEILLI PAR ANNE NIVAT (2001) | 203 

spruchs, dem die reale Politik Frankreichs in Algerien nicht genügt. Der Sanitäts-
offizier genießt deshalb in allen Schilderungen des Buches absoluten Ehrschutz: 
Ighilahriz bangt um seinen Verbleib für den Fall, dass seine Vorgesetzten von der 
Begebenheit erfahren hätten (132), bedauert es mehrfach, ihn nicht noch zu Lebzei-
ten aufgespürt zu haben, um ihren Dank auszudrücken, erklärt ihn zum prädestinier-
ten Verfasser eines Vorwortes für ihr Buch und reist schließlich im Jahr 2000 zu 
seinem Grab auf einem südfranzösischen Friedhof bei Marseilles, um eine Gedenk-
plakette am Grabstein anzubringen.  

Ganz im Gegensatz zur Aura der Unantastbarkeit, welche Richaud zukommt, 
stehen die Passagen, in denen Ighilahriz ihre Beziehung zu einem anderen Angehö-
rigen des französischen Militärs in den Monaten vor dem Abtauchen ins Maquis be-
schreibt. Obwohl es sich um ein emotionales Liebesverhältnis handelt und der Sol-
dat als französischer Muslim gar die Religion mit ihr teilt, ist die Art der Bindung 
an den anderen hier nicht so sehr von Respekt und Bewunderung geprägt, sondern 
von einem anderen Aspekt. Im Nachhinein versucht Ighilahriz, sich selbst über die 
Gemengelage ihrer Gefühle und Einstellungen Rechenschaft abzulegen: 

„Heureusement, à mes yeux, il n’avait pas – pas encore! – sérieusement combattu les Algé-
riens. Je me suis ‚servie‘ de lui plus d’une fois comme couverture. […] Fort ennuyée par son 
appartenance à l’armée française, j’ai bien essayé de le convaincre de déserter, mais il ne me 
comprenait pas. Il me répliquait toujours: ‚Certes, je suis musulman, mais de souche fran-
çaise, et au cas où il m’arriverait malheur, je sais que je rentrerais immédiatement en France.‘ 
Cela a véritablement dressé un mur entre nous deux. J’en suis même venue à lui dire que, s’il 
m’arrivait quoi que ce soit, je saurais sur-le-champ qui m’avait denoncée! […] Constatant 
qu’il ne s’engageait décidément pas de notre côté, je me suis résignée à l’utiliser.“ (68ff.)331 

Nicht die Dimension von Liebe und Zuneigung dominieren die Sicht auf das Ver-
hältnis, sondern die Funktionalisierung der Beziehung zu Zwecken des Befreiungs-

kampfes. Das Bekenntnis des Soldaten zu seiner nationalen Zugehörigkeit errichtet 
eine Mauer zwischen den beiden, die für Ighilahriz kaum zu überwinden ist. Das 
Politische hat für die Algerierin immer schon eine große Bedeutung besessen, sein 

                                                             

331  „Glücklicherweise, in meinen Augen, hatte er nicht – noch nicht! – ernsthaft gegen die 
Algerier gekämpft. Ich habe mich seiner mehr als einmal als Deckung ‚bedient‘. […] 
Ziemlich vergrätzt über seine Zugehörigkeit zur französischen Armee habe ich schon 
versucht, ihn zu überzeugen zu desertieren, aber er verstand mich nicht. Er gab mir 
immer zurück: ‚Gewiss, ich bin Muslim, aber französischer Herkunft, und falls mir ein 
Unglück passiert, weiß ich, dass ich unmittelbar nach Frankreich zurückkehren würde.‘ 
Das hat wirklich eine Mauer zwischen uns beiden errichtet. Ich habe ihm dann sogar 
gesagt, dass, wenn mir irgendetwas zustoßen würde, wüsste ich auf der Stelle, wer mich 
verraten habe! […] Als ich festgestellt habe, dass er sich nicht entschieden auf unserer 
Seite engagieren würde, habe ich mich darauf beschränkt, ihn zu benutzen.“ 



204 | ERFAHRUNGEN MIT EINEM IDEAL. ZEUGNISSE AUS DEM ALGERIENKRIEG 

Stellenwert ist im Verlauf ihrer Biografie stetig gewachsen, im Moment der gewalt-
samen Auseinandersetzung der Jahre ab 1954/55 ist es zum Absoluten geworden. 

Die Frage nach Erfolg oder Misserfolg des Unabhängigkeitsstrebens ist das binäre 
Kriterium, nach dem beinahe alle Aspekte des sozialen Lebens, aber auch des Ge-
fühlslebens eingeordnet werden. Vielleicht widmet sich Ighilahriz der Begebenheit 

auch deswegen so ausführlich, weil ihr im Nachhinein an der Szene ihre damalige 
mentale Verfasstheit und der spezielle Grad ihrer Entschiedenheit besonders deut-
lich vor Augen treten.  

Auf dieser Folie wird jedenfalls nochmals sichtbar, in welchem Kontrast zu 
ihrem sonstigen Umgang mit und ihrem Denken über französische Militärs der 
Kontakt zu Richaud einzuschätzen ist. Beide, der Sanitätsoffizier und der Verehrer, 

begegnen ihr nicht politisch, sondern auf einer rein menschlichen Ebene. Während 
für den Verehrer jedoch die politische Grundeinstellung zum Ausschlusskriterium 
wird, das ein weiteres Annähern verhindert, gilt dies nicht für Richaud. Ohne Be-

weis eines „richtigen“ politischen Denkens wird er von Ighilahriz allein für seine 
Humanität geschätzt. In seinem Fall kann sie die emotionale Zuneigung, die sich in 
seinem Rettungshandeln ausdrückt, zulassen. Das Ereignis, das zeitlich und wohl 

auch kausal zwischen beiden Situationen steht, ist die Folter. Sie hat aus der allein 
nach politisch-ideologischen Kriterien wertenden Ighilahriz eine auf elementare 
Humanität angewiesene Bittstellerin gemacht. Aus derjenigen, die ihr Schicksal 

selbst in die Hand nehmen will und mit ihren Kameraden vom FLN die Freiheit für 
ihr Land zu erstreiten sucht, ist die vom Schicksal Abhängige und Getriebene ge-
worden. So eindrücklich die Berichte von ihrer Suche nach Richaud, dem sie ihre 

Dankbarkeit entgegenbringen möchte, sind – darin kommt auch zum Ausdruck, in 
welchem Umfang Ighilahriz in der damaligen Situation der fundamentalen Selbst-
bestimmung und einer selbst minimalen Lenkungshoheit über die eigene Gefühls-

welt beraubt worden ist. Lebenslange Dankbarkeit im Fall Richauds sowie kühles 
Kalkül im Umgang mit dem Verehrer: Die beiden Episoden machen die Pole eines 
Fremdverhältnisses sichtbar, das einem Zickzackkurs gleicht. Vom willfährigen Hel-

fer des eigenen politischen Projekts bis zum „Erretter-Engel“ reicht das Spektrum 
der Rollen, die Ighilahriz den Vertretern der anderen Seite des Konfliktes zuweisen 
kann.  

Das Rolleninventar bleibt nicht auf die Extreme beschränkt. Bereits in der Phase 
ihrer Gefangenschaft macht die junge Widerstandskämpferin Bekanntschaft mit 
Franzosen. Daraus entwickeln sich zum Teil gute und enge Freundschaften. Ganz 

im Gegensatz zum funktionalisierenden Umgang mit den Vertretern der Besat-
zungsmacht zu Zeiten des Kampfes lernt Ighilahriz dabei die Binnenvielfalt der 
französischen Sicht auf Krieg und Kolonialregime kennen. Sie erfährt eine Solidari-

tät mit ihrem Anliegen, welche hilft, in der Zeit der Trennung von der Heimat die 
Moral nicht zu verlieren und die Hoffnung auf einen schlussendlichen Erfolg der 



LOUISETTE IGHILAHRIZ, ALGERIENNE. RECIT RECUEILLI PAR ANNE NIVAT (2001) | 205 

„Revolution“ zu bewahren. Besonders als sie Anfang 1961 ins „Arbeitsexil“ 
(résidence surveillée) auf Korsika verbracht wird, sind diese Kontakte wichtig. In-

mitten der durch einen betonten Nationalismus politisch rechtsstehenden und mit 
Ressentiments geladenen Provinzgesellschaft auf der Insel werden die wenigen Be-
ziehungen zu aufgeschlossenen Ansässigen zum Hoffnungsanker für die FLN-

Aktivistin. Das, was ihr in der demoralisierten Stimmung fern der Heimat und aus-
geschlossen vom aktiven Befreiungskampf am meisten hilft, ist es, als normaler 
Mensch nach den Regeln von Höflichkeit und Anstand behandelt zu werden: „Ces 

gens-là me respectaient et me saluaient quand ils me voyaient dans la rue. Ils étaient 
corrects et rien ne me faisait plus plaisir.“ (172)332 Nach Folter und Gefangenschaft 
ist das Niveau der Ansprüche von Ighilahriz auf die Gesten und Formen elementa-

rer Menschlichkeit reduziert. Sie wirkt desillusioniert vom Verlauf des Kampfes 
und den Aussichten auf einen militärischen Erfolg des FLN. In dieser Situation hilft 
es ihr zu bemerken, dass auch auf Seiten des Gegners ein vielschichtiges Meinungs-

spektrum hinsichtlich der politischen Einschätzung des Konfliktes vorhanden ist. 
Einen Höhepunkt dieser „Fremdkontakte“ während ihres Exils auf Korsika bildet 
der Kurzurlaub, den sie auf Vermittlung ihres Anwalts mit Germaine Tillion333 ver-

bringen darf (168ff.). Unterwegs im Citroën 2 CV der Landeskennerin und Ethno-
login, entfaltet sich ein Gesprächskontext über die Erlebnisse während Kampf, Fol-
ter und Gefangenschaft, der für Ighilahriz ein kleines Ventil zu sein scheint, um mit 

den dichten und angestauten Erfahrungen aus den vergangenen Jahren umzugehen.  
Ebenso wichtig und vielleicht noch eindrücklicher wird für sie die Freundschaft 

zum jungen Lehrerehepaar Simon und Mathilde, die sie in ihrem ersten Aufent-

haltsort Corte auf Korsika kennenlernt. Von beiden erfährt sie Trost während de-
pressiver Momente, sie schätzt es, politische Gespräche führen zu können und zu 
erfahren, dass ihre Anliegen als legitim begriffen werden. Außerdem fragen beide 

nach den Rückwirkungen des Konfliktes auf den Ruf ihres eigenen Heimatlandes – 
das Ansehen der französischen Nation: 

                                                             

332  „Diese Leute da respektierten mich und grüßten mich, wenn sie mich auf der Straße 
sahen. Sie waren korrekt und nichts machte mir mehr Freude.“  

333  Die Ethnologin und Widerstandskämpferin Germaine Tillion (1907–2008) wirkte im 
Rahmen ihrer ethnologischen Studien im algerischen Aurès-Gebirge und galt bereits vor 
Ausbruch des Krieges in der französischen Öffentlichkeit als eine authentische Anwältin 
einer fairen, auf umfassende Entwicklung des Landes hin orientierten französischen 
Präsenz in Algerien. Vgl. Nancy Woods, Germaine Tillion, une femme-mémoire. D’une 
Algérie à l’autre, Autrement: Paris, 2003. 



206 | ERFAHRUNGEN MIT EINEM IDEAL. ZEUGNISSE AUS DEM ALGERIENKRIEG 

„Pour eux, le plus important était de réussir à préserver l’honneur de la France. Lorsque je me 
mettais à pleurer, ils posaient leur main sur mon épaule et me disaient gentiment que tout cela 
finirait par passer. Ils avaient raison.“ (173)334 

Bei solchen Kontakten wie auch nach ihrer Flucht aufs Festland nach Monaco, wo 
sie in den Bergen bei Privatleuten unterkommt (181), hat Ighilahriz die Chance, ein 
Frankreich kennen zu lernen, das ihr bislang verborgen war. Sie erlebt die kritische 
Haltung gegenüber der eigenen, französischen politischen Doktrin als Bestandteil 
der politischen Kultur des Landes und hat keinerlei Schwierigkeiten damit, die ihr 
entgegengebrachte Solidarität als echte Hilfe anzunehmen und wertzuschätzen.  

Dennoch hinterlassen die Schilderungen bezüglich der Freundschaften, die sie 
mit Franzosen schließt, einen zwiespältigen Eindruck: So authentisch die Anerken-
nung der differenzierten politischen Positionen und Unterstützerdienste wirken 
mag, so sehr klingt zwischen den Zeilen die tiefe persönliche, aber auch politische 
Einsamkeit hindurch, die Ighilahriz im Exil empfinden muss. Eine grundlegende Ver-
änderung der Verhältnisse, so scheint es ihr zu dämmern, wird mit vielen Opfern 
auf algerischer Seite bezahlt werden und kann nur Ergebnis des eigenen Kampfes 
und nicht Zugeständnis Frankreichs sein. Alle erfahrene Solidarität und Anteil-
nahme erfährt dadurch eine Relativierung. Am allermeisten aber leidet Ighilahriz 
darunter, nicht mehr selbst aktiv an der „algerischen Revolution“ mitwirken zu 
können und von ihrem Volk getrennt zu sein.  

Die Ambivalenzen in der Beurteilung Frankreichs durchziehen alle Ausführun-
gen des Buches. Mal erlebt die Protagonistin tiefe Demütigung und kommt zu einem 
vernichtenden Urteil, mal werden Franzosen von ihrer menschlichen und verständ-
nisvollen Seite ins Licht gerückt. Ighilahriz sitzt keinem generellen Klischee oder 
Vorurteil über den in seinem politischen Gebaren so fremden Nachbarn auf. Im Ge-
genteil: Sie zehrt von einer Grundeinstellung gegenüber Frankreich, die zwischen 
dessen Rolle als Kolonialmacht und dem Anspruch, eine Kulturnation zu sein, 
unterscheidet. Selbst der Anspruch einer an Zivilisationsidealen ausgerichteten Ko-
lonisation scheint ihr nicht per se als absurd zu gelten, wäre dieser Anspruch nicht 
in der sozialen Wirklichkeit auf so jämmerliche Weise preisgegeben worden. Von 
den im Elternhaus geäußerten Ansichten ihres Vaters berichtet sie: 

„Jamais non plus je ne l’ai entendu dire du mal des Français en général. Son leitmotiv était 
tout différent: selon lui, la colonisation française pêchait avant tout par le fait qu’elle ressem-
blait plutôt à une ‚sous-colonisation’, alors que ce n’était pas le cas de nos voisins marocains 

                                                             

334  „Für sie war es das wichtigste, dass es gelänge, die Ehre Frankreichs zu bewahren. Als 
ich begann zu weinen, legten sie ihre Hand auf meine Schultern und sagten mir ganz 
nett, dass all das schließlich vorbei gehen würde. Sie hatten recht.“  



LOUISETTE IGHILAHRIZ, ALGERIENNE. RECIT RECUEILLI PAR ANNE NIVAT (2001) | 207 

et tunisiens. […] Il était convaincu que notre société avait été organisé par les colons exclusi-
vement pour servir aux besoins des ressortissant français.“ (54)335 

Es ist die politische Realität eines von Diskriminierung und Entwürdigung gepräg-
ten Alltags, der die Ideale Lügen straft und jeden weiteren Gestaltungsanspruch 
Frankreichs für Algerien diskreditiert. Im Grunde nimmt Ighilahriz mit Bedauern 
zur Kenntnis, dass jenes humanistische Bild Frankreichs, das sie sich stets bewahrt 
hatte (vgl. 59), niemals in reale Politik übersetzt wurde. Das Bild von der Kultur-
nation, wie sie es in der Literatur einer Simone de Beauvoir oder eines Jean-Paul 
Sartre wiederfindet, deren Werke sie in der Gefangenschaft in die Hände bekommt 
und begierig verschlingt (167), bleibt unerreichtes Ideal und ist für sie die Folie 
ihrer Enttäuschung. Es nimmt nicht Wunder, dass der Verlauf aus Enttäuschung 
und Bewunderung, aus Frustration und Hoffnung in Bezug darauf, was Frankreich 
und dessen Vertreter für sie darstellen, auch das Ende ihrer Erzählungen prägt und 
damit ein eindeutiges Resümee zum Schluss verhindert.  

Auf der einen Seite klagt Ighilahriz über die mangelhafte internationale Unter-
stützung des Landes angesichts der Herausforderungen durch die islamistische 
Bedrohung in den 1990er-Jahren. Insbesondere die Kritik Frankreichs an den „ro-
busten“ Methoden, mit denen die algerische Staatsgewalt gegen den Terror vor-
gegangen sei, zeuge von Revanchismus: 

„Je me suis toujours demandé si, quarante ans après, la France – et non pas tous les Français – 
ne nous faisait pas ainsi payer cher notre indépendance. Car il n’est pas désagréable, pour une 
ex-puissance coloniale, de constater qu’après son départ, tout va mal dans le pays ‚délaissé‘. 
[…] Je suis offusquée de voir qu’en France, où l’on prétend respecter les valeurs républi-
caines et la liberté d’expression, la majorité de l’opinion et des médias qui la font n’a pas hé-
sité à nous reprocher d’avoir stoppé le processus électoral de janvier 1992.“ (250f.)336 

                                                             

335  „Ich habe ihn auch niemals schlecht über die Franzosen im Allgemeinen reden hören. 
Sein Leitmotiv klang ganz anders: Ihm zufolge verging sich die französische Kolonisa-
tion vor allem daran, dass sie eine ‚Unter-Kolonisierung‘ war, was für unsere marokka-
nischen oder tunesischen Nachbarn so nicht der Fall war. […] Er war überzeugt, dass 
unsere Gesellschaft von den Siedlern ausschließlich zu dem Zweck organisiert worden 
ist, um den Interessen der Bürger französischer Herkunft zu dienen.“  

336  „Ich habe mich immer gefragt, ob Frankreich – nicht alle Franzosen – uns nicht vierzig 
Jahre danach auf diese Weise unsere Unabhängigkeit teuer bezahlen ließe. Denn es ist 
nicht unangenehm für eine ehemalige Kolonialmacht festzustellen, dass nach ihrem Ab-
zug in dem ‚aufgegebenen‘ Land alles schlecht läuft. […] Ich ärgere mich sehr zu sehen, 
dass in Frankreich, wo man vorgibt, die republikanischen Werte und die freie Meinungs-
äußerung zu respektieren, die Mehrheit der öffentlichen Meinung und die Medien, die 
diese machen, nicht gezögert haben, uns darüber Vorwürfe zu machen, dass wir die 
Wahlen vom Januar 1992 unterbrochen haben.“ Nachdem 1991 die radikalen Islamisten 



208 | ERFAHRUNGEN MIT EINEM IDEAL. ZEUGNISSE AUS DEM ALGERIENKRIEG 

Frankreich, so der Vorwurf, habe angesichts des „schwarzen Jahrzehnts“ des Lan-
des die Chance erkannt, die junge Nation für die erstrittene Unabhängigkeit büßen 
zu lassen, dem Land und seiner Gesellschaft Grenzen aufzuzeigen, seine fortwäh-
rende Abhängigkeit von der ehemaligen Mutternation vor Augen zu halten und das 
Signal zu geben, dass es so schlecht unter französischem Regime nicht gewesen ist. 
Ighilahriz spielt nun ihrerseits die nationalistische Klaviatur. Sie hält dem ehemali-
gen Besatzerstaat vor, das koloniale Joch unter veränderten Vorzeichen auch in der 
Gegenwart aufrechtzuerhalten.  

Auf der anderen Seite markiert die Rahmenhandlung des Buches eine habituelle 
Nähe zum französischen Kulturraum und dessen Traditionen: Beschrieben wird, 
wie sie zusammen mit ihrer Schwester und der befreundeten Journalistin das Grab 
Richauds auf dem Friedhof von Messuguet bei Marseilles besuchen. Als sie nach 
längerem Suchen das Grab endlich finden, ist Louisette beruhigt: „Mein Gott, hier, 
da hat er’s wirklich gut!“ (15) Sie freut sich über das Totengedenken, das ihrem 
Retter auf dem französischen Friedhof zu Teil wird. Vor allem aber bleibt zu unter-
streichen, dass es ihr ein Anliegen ist, dies und alle Berichte zu ihrer Rolle im Kon-
flikt einem französischen Publikum vorzutragen. Dass ihre Erzählungen vornehm-
lich eine französische Leserschaft finden würden, stand bereits fest, als sie der 
Monde-Journalistin das Interview gab und anschließend zur Erarbeitung des Buches 
mit der Autorin Anne Nivat einwilligte. Sie adressiert sich noch vierzig Jahre nach 
der formalen Beendigung des Konfliktes an jene Gesellschaft, aus der heraus der 
französische Staat seine Kolonialpolitik und den Krieg führte. Dieser Gesellschaft 
will Ighilahriz einen Spiegel vorhalten und ein Memento ins Stammbuch schreiben: 
Das, was damals geschehen ist, hat euch um eurer selbst willen zu interessieren, 
auch wenn ihr diese Zeit für längst vergangen glaubt!  

Nochmals wird deutlich, wie wenig schematisch ihr Fremdverhältnis zu Frank-
reich und den Franzosen ausfällt: A priori gilt ihr die europäische Nation als ein 
Kulturträger mit langem Erbe. Aber sie erwartet, dass dieses Erbe sich auch in der 
aktuellen Politik niederschlägt. Der Umgang mit den anderen, in diesem Fall mit 
den algerischen Departements, zeugt in ihrer Wahrnehmung nicht davon, dass man 
in Frankreich diese Verantwortung wahrnimmt. Das institutionelle Handeln ist 
stattdessen von einem eng geführten Eigeninteresse und einer kurz greifenden 
Klientelpolitik bestimmt, durch welche die einheimische Bevölkerung bewusst 
marginalisiert wird. Der Kampf gilt deswegen den französischen Institutionen, Staat 

                                                                

der „Islamischen Heilsfront“ (FIS) den ersten Durchgang der freien Wahlen gewannen 
(188 von 430 Sitzen), übernahm vor dem zweiten Wahldurchgang 1992 das Militär unter 
Verteidigungsminister Khaled Nazzar die Macht und annullierte die Wahl. Er löste das 
Parlament auf, rief den Notstand aus, verbot den FIS und zwang Präsident Chadli zum 
Rücktritt. Der darauf folgende Bürgerkrieg hielt bis in die späten 1990er-Jahre an und 
forderte zirka 150.000 Opfer, davon die meisten aus der Zivilbevölkerung. 



LOUISETTE IGHILAHRIZ, ALGERIENNE. RECIT RECUEILLI PAR ANNE NIVAT (2001) | 209 

und Militär und in der Folge jenen, die diese Ansprüche rücksichtslos umsetzen. 
Dort, wo einzelne sich gegen die staatliche Doktrin von der Françalgérie stellen, 
einen Begriff von nationaler Ehre im Schilde führen, der alle kolonialistischen 
Verkrustungen überwindet und aus universalistischer Denkart heraus auch den 
Algeriern ein Recht auf Selbstbestimmung zubilligen, ist Ighilahriz umgehend be-
reit, ein differenzierendes Urteil abzugeben. Frankreich und die Franzosen sind für 
sie nicht einerlei. In ihren Augen gibt es ein falsches Interesse, das der französische 
Staat verfolgt, aber durchaus Bürgerinnen und Bürger, die zwischen der ethischen 
Selbstverpflichtung der französischen Republik und einer irregeleiteten Realpolitik 
zu unterscheiden wissen.  

6.1.3 Das Selbstverhältnis als Reflex aus dem Erleben  
der anderen 

Für die junge Aktivistin handelt es sich bei ihrem Kampf in den Rängen des FLN 
um alles andere als um ein illegitimes Treiben. Ighilahriz versteht sich als eine 
Widerstandskämpferin, deren Handeln einer gerechten Sache dient. Schnell wird 
sie mit der gegenteiligen Wahrnehmung und Interpretation ihrer Rolle durch die 
Franzosen konfrontiert. Als sie nach ihrer Verhaftung wegen einer Verletzung noch 
in Algier ins Krankenhaus gebracht wird, schlägt ihr die vor Wut kochende Stim-
mung des Siedlermilieus ungefiltert entgegen: 

„A l’intérieur de l’hôpital, la rumeur avait vite couru qu’il y avait là une maquisarde blessée, 
‚la rebelle, la fellagha‘ descendue du maquis. Les trois filles alitées en face de moi avaient été 
grièvement blessées et amputées lors de l’explosion de la bombe du dancing de la Corniche. 
C’étaient des Françaises victimes d’une de nos opérations terroristes. Furieuses, elles me lan-
caient de temps en temps des bouteilles, des fourchettes et des cuillères en criant: ‚A mort! 
A mort!‘ Immobilisée par mon plâtre j’étais une cible facile.“ (107)337 

Ighilahriz muss hinnehmen, dass sie in den Augen der meisten Franzosen eine exis-
tentielle Wahl getroffen hat, die Unverständnis und Empörung hervorruft. Mehr 
noch: Sie erfüllt im landläufigen Urteil die Kriterien, als „Terroristin“ bezeichnet zu 
werden. Dass sie dies zur Kenntnis nehmen muss, aber nach allem, was bislang von 
ihr gesagt wurde, nicht teilen kann, liegt auf der Hand.  

                                                             

337  „Im Innern des Krankenhauses hatte sich schnell das Gerücht verbreitet, dass es da eine 
verletzte Untergrundkämpferin gab, ‚die Rebellin, die Fellagha‘, die aus dem Maquis 
kommt. Die drei jungen Frauen, die mir gegenüber lagen, waren durch die Explosion der 
Bombe vom Tanzclub an der Corniche schwer verletzt und amputiert worden. Es waren 
Französinnen, die Opfer einer unserer Terroroperationen waren. Wütend warfen sie von 
Zeit zu Zeit Flaschen, Gabeln und Löffel auf mich und schrieen: ‚Stirb! Stirb!‘ Aufgrund 
meines Gipses war ich unbeweglich und war deshalb ein leichtes Ziel.“ 



210 | ERFAHRUNGEN MIT EINEM IDEAL. ZEUGNISSE AUS DEM ALGERIENKRIEG 

„Je ne me définissais pas comme une terroriste ni ne me sentais telle, au contraire: j’avais la 
certitude de militer pour une noble cause. J’étais une simple moujahida. C’étaient les mili-
taires français qui nous considéraient comme des terroristes! Je me sentais une résistante algé-
rienne qui n’avait qu’une envie: que cessent le racisme, les humiliations, la ségrégation entre 
Algériens et Français.“ (141)338 

Auf die Einordnung in eine bestimmte Kategorie durch ihren Gegner hat Ighilahriz 
keinen Einfluss. Sie selbst erlebt ihre Anliegen als Ausdruck einer übergreifenden 
Gerechtigkeit, in den Augen der anderen aber dominiert die Bewertung der Mittel-
wahl – wer zu Gewalt und Terror greift, hat nicht mehr das Recht, nach seinen An-
liegen beurteilt zu werden. Selbst wenn diese, wie manche Franzosen es sogar ein-
gestehen würden, ihren legitimen Kern hätten: Terror diskreditiert sich von selbst. 
Ighilahriz wird sich gewahr, dass ihre Selbstdeutung von begrenzter Reichweite ist. 
Als sich während ihrer Gefangenschaft auf Korsika Präsident de Gaulle zu einem 
Besuch auf der Insel ankündigt, wird sie für einen Tag in Arrest auf ein Polizei-
revier verbracht. Ihr Selbstverständnis, eine politische Gefangene zu sein, stößt auf 
die Einschätzung des Gegners, der sie für eine simple Terroristin hält.  

Solche Erfahrungen machen einsam: Ighilahriz fühlt sich während der langen 
Zeit auf der Insel angesehen „wie ein fremdes Tier“ (165). Und es wird sie Kraft 
kosten, ihre Selbstdeutung über so lange Zeit gegen eine dominierende Außensicht 
auf ihre Person aufrechtzuerhalten. Als „Terroristin“ versteht sie sich keineswegs. 
Eher mit Distanz nimmt sie solche Wahrnehmungen zur Kenntnis und empfindet 
selbst wohl Abscheu vor jedem Terroristen. Den Unterschied macht es aus, dass ihr 
Handeln aus ihrer Sicht ein übergeordnetes, auf keine andere Weise als mit den 
Aktionen des FLN zu erreichendes, moralisch gutes Ziel verfolgt, nämlich die Be-
freiung Algeriens vom Joch der Kolonisierung. Dennoch: In dem Maße, in dem das 
Agieren des FLN innerhalb des Konfliktes sich auf den Untergrundkampf und Sub-
version verlegt, bleibt die formale Hoheit über Handeln und Deutung des Gesche-
hens bei den Franzosen. Und in deren Augen ist Ighilahriz eine Terroristin.  

Diese kategoriale Klassifizierung ist folgenreicher, als sie selbst wohl zunächst 
annehmen mochte. Mit der Einordnung wird ein Verdikt über ihren sozialen Status 
gesprochen, und damit sind ihre weiteren Handlungsspielräume definiert. Ighilahriz 
sieht sich unter einem Blick der anderen, der ihr Selbstverhältnis grundlegend prä-
gen wird. Dies beginnt in einer ersten Phase des Konfliktes. Noch lebt sie mit ihrer 

                                                             

338  „Ich definierte mich nicht als Terroristin, und ich fühlte mich auch nicht als solche, im 
Gegenteil: Ich hatte die Gewissheit, für eine noble Sache zu kämpfen. Ich war eine ein-
fache Moujahida. Es waren die französischen Militärs, die uns als Terroristen betrachte-
ten! Ich fühlte mich wie eine algerische Widerstandskämpferin, die nur eines wollte: 
dass der Rassismus, die Demütigungen, die Segregation zwischen Algeriern und Franzo-
sen aufhörten.“ 



LOUISETTE IGHILAHRIZ, ALGERIENNE. RECIT RECUEILLI PAR ANNE NIVAT (2001) | 211 

Familie unter einem Dach und wahrt nach außen den Anschein der Normalität. 
Aber sie ist bereits gezwungen, mit Listenreichtum und Verstellung dem Zugriff 
des Gegners zu entgehen. Als sie ihren Vater im Sommer 1957 im Gefängnis besu-
chen, verständigen sich die Familienangehörigen mittels verschlüsselter Botschaf-
ten über den Verlauf der Auseinandersetzungen und die „Erfolge“ der Aktiven: 
„Nous avons brûlé trente pains“339, so lautet die Formel für eine Anzahl getöteter 
französischer Soldaten. Noch scheint dem Umgang mit den verschärften Vorsichts-
pflichten des städtischen Guerillakampfes etwas Spielerisches anzuhaften. Über die 
Flucht aus der Innenstadt von Algier hinaus ins Maquis wird berichtet: 

„Je me suis approchée des militaires en leurs demandant l’aumône en arabe. J’ai été accueillie 
par des bordées d’injures et par l’ordre de foutre le camp. Je ne demandais pas mieux. La 
police avait déjà placardé ma photo sur leur guérite. Ca m’a bien plu de leur jouer ce tour!“ 
(84)340 

Als „Terroristin“ bleibt ihr von einem bestimmten Moment an keine andere Wahl 
mehr als der Gang in den Untergrund. Zwar hat sie aus freien Stücken die Entschei-
dung getroffen, am Befreiungskampf aktiv teilzunehmen. Der Lauf der Dinge lässt 
ihr nun aber kaum mehr die Möglichkeit, ihre Rolle innerhalb dieses Kampfes und 
ihren sozialen Platz im Gegenüber zum Konfliktgegner selbst festzulegen. Die 
Leichtigkeit, die Ighilahriz anfangs noch an den Tag legte, ist rasch verflogen. Sie 
erlebt, welch beherrschenden Einfluss der äußere Rahmen, in dem sie sich befindet, 
auf ihr Selbstverhältnis ausübt. Insbesondere macht sie dies an Aspekten ihrer sexu-
ellen Identität fest.  

„La guerre m’avait complètement transformée, j’étais devenue insensible et avais pour ainsi 
dire oublié ma féminité. Comme pour mieux m’adapter à mon environnement, tout en moi 
s’était masculinisé: mon comportement (je ne portais plus que des talons plats), mon habille-
ment (j’avais totalement adopté l’esprit combattant). Extraordinaire métamorphose! J’avais 
l’impression de me battre pour quelque chose de noble, de juste et de grave à la fois. Je ne 
pouvais être plus fière.“ (72)341 

                                                             

339  „Wir haben dreißig Brote verbrannt.“ Die Formulierung spielt auf das Bäckerhandwerk 
des Familienbetriebs an.  

340  „Ich habe mich den Militärs genähert und sie auf Arabisch angebettelt. Ich bin mit einer 
Breitseite an Beleidigungen und dem Befehl, mich vom Acker zu machen, empfangen 
worden. Mehr konnte ich nicht verlangen. Die Polizei hatte mein Foto bereits an ihrem 
Wachhäuschen plakatiert. Das hat mir ziemlich gefallen, ihnen so zu kommen.“  

341  „Der Krieg hatte mich komplett verändert, ich bin unsensibel geworden und hatte, um es 
so zu sagen, meine Weiblichkeit vergessen. Wie um mich besser an meine Umgebung 
anpassen zu können, hatte sich alles in mir maskulinisiert: mein Aussehen (ich trug nur 
noch flache Absätze), mein Verhalten (ich hatte den Kampfgeist total angenommen). 



212 | ERFAHRUNGEN MIT EINEM IDEAL. ZEUGNISSE AUS DEM ALGERIENKRIEG 

Als einziges weibliches Mitglied ihrer Einheit hat sie es besonders schwer. Sie darf 
sich keine Blöße geben, um nicht als das „schwache Geschlecht“ hingestellt und als 
untauglich ausgemustert zu werden. Damit sie Anerkennung als wirkliche Kombat-
tantin findet, vermeidet sie es allerdings auch, in dem Bauernhof, der die Gruppe 
beherbergt, Hilfsdienste bei der Essenzubereitung zu leisten. Obendrein gilt sie 
ihren Kollegen als die „Intellektuelle“ – Lesen und Schreiben sind bereits Kompe-
tenzen, über die viele der einheimischen algerischen FLN-Kämpfer nicht verfügen. 
Sie adoptiert einen Decknamen („Lila“) und legt damit ein weiteres Merkmal ihrer 
vormaligen Existenz ab. Die Erfahrung des Maquis scheint für Ighilahriz einen Ein-
schnitt zu bedeuten. Der Krieg bestimmt in einem nun allumfassenden Sinn ihre 
Existenz und verlangt ihr eine einschneidende Anpassung ihrer Persönlichkeit an 
die Erfordernisse der neuen Situation ab.  

Sie realisiert, dass im Augenblick des Krieges das Gegenüber nur noch unter 
einem einzigen Aspekt in Erscheinung tritt – als Gegner, der einen selbst auf die 
Rolle des zu bekämpfenden, ja, zu vernichtenden Objektes festlegt. Die Moujahida 
Ighilahriz ist gezwungen, sich selbst neu zu definieren. Als jemand, der vom Kampf-
gegner als „Terroristin“ gesehen wird, bleibt ihr gar keine andere Wahl. Sie muss 
sich, will sie überleben, an dieser Klassifizierung ausrichten und sie auf irgendeine 
Weise in ihr Selbstverständnis integrieren. Abgeschnitten von der für sie stets so 
wichtigen familiären Bindung, eingefügt in die Männerwelt des Maquis, im Unge-
wissen über den Ausgang der Auseinandersetzung bleibt ihr nur, von ihren Idealen 
und der Hoffnung zu leben. Der Krieg, zumal der klandestine Guerillakrieg, übt 
seine Macht auch über eine binäre Struktur aus: Wer daran teilnimmt, muss damit 
leben, seine Existenz entsprechend einer durch die anderen vorgenommenen Fremd-
bezeichnung auszurichten. Eigene strategische Entscheidungen sind in einem sol-
chen Kontext kaum mehr möglich; es bleibt allenfalls der Raum für einzelne takti-
sche Präferenzen. Einen individuellen sozialen Ort und damit ein gehöriges Stück 
aller bisherigen Selbstbeschreibungen gibt der Untergrundkämpfer auf.  

Der Maquis bildet jedoch nicht die letzte Stufe im Prozess, mit dem die Trans-
formation des Selbstverhältnisses von Ighilahriz beschrieben werden kann. Die Pas-
sagen, in denen die Unterwerfung unter die Foltermaßnahmen im Hauptquartier von 
Massus Fallschirmjägern geschildert wird, stellen eine weitere Etappe dar. Der Ver-
lust von Selbstbestimmung und die Verdammung zu Passivität sind nun absolut. 
Aus ihrem subjektiven Erleben heraus vermittelt Ighilahriz einen Eindruck davon. 
Der Gips, den sie seit dem Krankenhausaufenthalt trug, war von den Soldaten zer-
schlagen worden, so dass sie sich bei jeder Bewegung die Splitter ins Fleisch bohrte, 

                                                                

Außergwöhnliche Metamorphose! Ich hatte den Eindruck, mich für etwas Nobles, etwas 
Gerechtes und Ernstes gleichermaßen in den Kampf zu werfen. Ich konnte nicht stolzer 
sein.“  



LOUISETTE IGHILAHRIZ, ALGERIENNE. RECIT RECUEILLI PAR ANNE NIVAT (2001) | 213 

da sie an eine Liege angebunden worden war. Weder werden ihre Verletzungen ge-
pflegt noch darf sie sich auf die Toilette begeben. Mit den Tagen und Wochen wird 
ihre Situation in dem abgedunkelten Raum immer unerträglicher. Sie bemerkt, dass 
man sie zwar nicht ins Gesicht schlägt, aber anderen entwürdigenden Behandlungen 
aussetzt, etwa Schlägen und Misshandlungen im Schambereich. Das Vorgehen der 
Militärs scheint ausschließlich der Schikanierung und symbolischen Erniedrigung 
zu dienen, so sehr beschleunigt sich die Spirale der körperlichen und psychischen 
Gewalt. Ighilahriz bewahrt ihr eisernes Schweigen zu allem, was für ihr Gegenüber 
von Interesse sein könnte, aber sie wird in die Verzweiflung getrieben. Am Ende 
wünscht sie sich nichts anderes mehr als den Tod. 

In der Situation der Folter spitzt sich eine Situation zu, die unter anderen Vor-
zeichen bereits umrissen worden war. Ighilahriz ist nun restlos auf ein einziges Per-
sönlichkeitsmerkmal reduziert und festgelegt, das ihr von außen angeheftet wird. 
Als „Terroristin“ verdient sie in den Augen ihrer militärischen Gegner keine andere 
Behandlung als die Folter. Sie befindet sich in einer Rolle, deren Deutungsrahmen 
sie selbst ganz anders gesetzt hatte, und sie wird einer Behandlung unterzogen, wel-
che der Gegner für seine Interpretation ihrer Lage bestimmt hat. Ighilahriz’ subjek-
tive Möglichkeiten, über Verlauf und Deutung ihrer Situation mitzubestimmen, sind 
auf den Nullpunkt gesunken. Noch später, während der Gefangenschaft in Frank-
reich, als sie über den Anwalt vom Tod ihres Folterknechtes Graziani erfährt, der 
im Januar 1959 im Gefecht ums Leben gekommen ist, bleibt zu spüren, welch nach-
haltige Wirkung die fehlende soziale und existentielle Reziprozität innerhalb der 
Folterszenen in ihr angerichtet habt: 

„Je n’étais pas satisfaite et n’estimais pas avoir été vengée, puisque mon tortionnaire avait eu 
droit à une mort héroique. Tous ses sévices me sont alors revenus en mémoire. Quant à lui, il 
n’avait pas souffert: une mort par balle, instantanée. J’aurais préféré qu’il endure le quart des 
souffrances qu’il m’avait infligées. Une pensée cruelle, je le reconnais, mais que je ne pou-
vais m’empêcher de formuler.“ (148)342 

Ighilahriz geht aus dem Krieg als eine andere heraus, als sie es bei dessen Beginn 
gewesen ist. Sie erlebt sich selbst als Person, die Gedanken und Gefühle entwickelt, 
die ihr eigentlich fremd sind. Von außen besehen hat die Befreiungsbewegung mit 
der staatlichen Unabhängigkeit (1962) zwar den Sieg über den französischen Geg-

                                                             

342  „Ich war nicht befriedigt und betrachtete mich nicht als gerächt, da mein Folterer das 
Recht auf einen heldenhaften Tod gehabt hatte. Alle Misshandlungen sind da wieder in 
Erinnerung gekommen. Was ihn anbelangt, er hatte nicht gelitten: ein Tod durch eine 
Kugel, ganz augenblicklich. Ich hätte es vorgezogen, dass er ein Viertel der Leiden 
durchmacht, die er mir aufgebürdet hatte. Ein grausames Denken, das erkenne ich an, 
aber eines, das ich nicht vermeiden konnte.“  



214 | ERFAHRUNGEN MIT EINEM IDEAL. ZEUGNISSE AUS DEM ALGERIENKRIEG 

ner davongetragen, aber im Zuge des Konfliktes ist es doch zu einer Fremdbestim-
mung mit Folgewirkungen gekommen: Ighilahriz muss weite Teile ihrer Persön-
lichkeit während des Krieges auf so massive Weise verdrängen und unterdrücken, 
dass es schwierig wird, nach Friedensschluss wieder daran anzuknüpfen. Die Teil-
nahme an dem gewalttätigen Konflikt bedeutet eine Unterbrechung sozialer und 
mentaler Linien, die zum psychischen Profil ihrer Person gehören und deren konti-
nuierliche Weiterentwicklung im Nachhinein ein kohärentes Selbstverständnis 
ausmachen würde. Die Geschehnisse und Erlebnisse der Jahre 1956 bis 1961 stellen 
einen tiefgreifenden Einschnitt dar; die Freude über die errungene Unabhängigkeit 
wird als kurzatmig dargestellt – beinahe wie ein Strohfeuer, das nicht viel Material 
hat, aus dem es sich nähren könnte. 

Nicht das innerlich befreite Leben inmitten der neuen Situation, Dank und Er-
leichterung über ausgestandene Unbill oder Entspannung im Kreise der wieder zu-
sammenkommenden Familie stehen auf der Tagesordnung – ganz im Gegenteil: 
Ighilahriz muss erleben, wie sehr die zurückliegenden Jahre ihre Persönlichkeit ver-
ändert haben; in welchem Maße der Gegner es letztlich geschafft hat, ihr eine Bürde 
mit auf den Weg zu geben, deren sie sich nicht so leicht entledigen können wird. 
Bereits die Rückkehr in den Schoß der Familie muss ihr als Scheitern vorkommen: 
Von ihren jüngeren Geschwistern wird sie zunächst gar nicht wiedererkannt; sodann 
macht man ihr Vorwürfe, wo sie die langen Jahre des Krieges denn geblieben sei, 
da ihre Mithilfe zuhause doch so hilfreich gewesen wäre (189). Ihre Selbsteinschät-
zung ist verheerend: „Quant à moi, heureuse d’être rentrée, je me sentais cependant 
perdue.“ (Ebd.)343 Vor allem das Widerfahrnis der Folter wird von ihr als schwere 
Last wahrgenommen; bei ihrem Versuch, ein gewöhnliches Leben zu führen, wird 
sie immer wieder davon eingeholt. Besonders tritt dies zu Tage, als sie zum ersten 
Mal schwanger ist.  

„Cette grossesse fut difficile. Je voulais cet enfant, mais mon corps, lui, le refusait. Je lui ai 
donné naissance dans un bien triste état. J’avais l’impression d’être incapable de mettre au 
monde un être normal à cause de Bigeard, Massu et Graziani. […] J’avais l’impression que 
j’allais mettre au monde un monstre. L’accouchement s’est déroulé dans de terribles dou-
leurs.“ (204f.)344 

                                                             

343  „Was mich anbelangt, fühlte ich mich, obwohl ich glücklich war, heimgekehrt zu sein, 
dennoch verloren.“ 

344  „Diese Schwangerschaft war schwierig. Ich wollte dieses Kind, mein Körper aber ver-
weigerte es. Ich habe es in einem ziemlich traurigen Zustand zur Welt gebracht. Ich hatte 
den Eindruck, aufgrund von Bigeard, Massu und Graziani gar kein normales Wesen zur 
Welt bringen zu können. […] Ich hatte den Eindruck, dass ich ein Monster auf die Welt 
bringen würde. Die Entbindung hat unter fürchterlichen Schmerzen stattgefunden.“  



LOUISETTE IGHILAHRIZ, ALGERIENNE. RECIT RECUEILLI PAR ANNE NIVAT (2001) | 215 

Sie gibt abwechselnd ihrem Ehemann und ihrem Vater die Schuld für den eigenen 
tristen Zustand und wirft ihnen vor, sie in der Vergangenheit schutzlos den Folter-
knechten ausgeliefert zu haben (209). Nach Jahren der Depression und der inneren 
Verwirrung findet sie schließlich im neu aufgenommenen Psychologiestudium 
einen Weg, sich auf produktive Weise mit ihrem Schicksal und ihrer Persönlichkeit 
auseinanderzusetzen. Nicht Psychopharmaka und Elektroschocks, mit denen die 
Ärzte sie behandeln, sondern die Auseinandersetzung mit der eigenen Vergangen-
heit ebnen ihr den Weg in ein erträgliches Leben mit ihrer Biografie.  

Auch die Passagen ihres Buches, die Ighilahriz der Zeit nach Beendigung des 
Konfliktes widmet, sind frei von Triumphalismus. Sie ist sich bewusst, dass der er-
rungene Sieg über die Kolonialmacht mit einem Preis bezahlt wurde, der von vielen 
der Beteiligten und von der gesamten algerischen Gesellschaft bis in die Gegenwart 
hinein aufgebracht werden muss. Sieger und Besiegter, Täter und Opfer – das sind 
angesichts der subjektiven Erfahrungen, die Ighilahriz zu Papier bringt, keine zwei-
felsfrei zu vergebenden Kategorien mehr. Ihre Darstellungen zeichnen vielmehr ein 
facettenreiches Bild, aus dem deutlich wird, wie sehr sich die identitären Prägungen 
zwischen beiden Lagern überkreuzen. Obwohl Ighilahriz im Zuge des Konfliktes 
gerade um eine Separation ihres Volkes von der französischen Fremdherrschaft und 
die Anerkennung als „Algerierin“ kämpft, wird ihre Identität vom Gegenüber auf 
eine so grundlegende Weise beeinflusst, dass sie sich fortan selbst nicht mehr an-
gemessen begreifen könnte, wenn sie nicht auf diese Fremdprägungen reagierte.  

Dass Identitäten stets aus Amalgamierungsprozessen und fremdem Einfluss 
hervorgehen, ist ein Gemeinplatz; der Kolonialkonflikt offenbart diesen Prozess 
aber wie in einem Brennglas, da die unterschiedlichen Parteien der Auseinander-
setzung ja gerade darum bestrebt sind, sich voneinander zu dissoziieren und eben 
dadurch ihre Eigenidentität zu finden. Ighilahriz’ Schilderungen offenbaren ein 
Selbstverhältnis, das sich nur aus der engen Verquickung ihrer Person und ihres 
biografischen Weges mit dem Handeln der anderen, in diesem Fall mit dem der 
Franzosen, verstehen lässt. Sie ist sich dessen durchaus bewusst: 

„Par ce livre […] je souhaite que la vérité éclate. Je souhaite que les Français sachent qu’en 
Algérie, entre 1954 et 1962, il ne s’est jamais agi d’une opération de ‚maintien de l’ordre‘ ni 
d’une ‚pacification‘. J’écris pour rappeler qu’il y a eu une guerre atroce en Algérie, et qu’il 
n’a pas été facile pour nous d’accéder à l’indépendance. Notre liberté a été acquise au prix de 
plus d’un million de morts, de sacrifices inouïs, d’une terrible entreprise de démolition psy-
chologique de la personne humaine. Je le dis sans haine.“ (257f.)345 

                                                             

345  „Ich hoffe, dass durch dieses Buch die Wahrheit zu Tage tritt. Ich wünsche mir, dass die 
Franzosen wissen, dass es sich in Algerien zwischen 1954 und 1962 niemals um eine 
Operation ‚zur Aufrechterhaltung der Ordnung‘ oder um eine ‚Befriedung‘ gehandelt 



216 | ERFAHRUNGEN MIT EINEM IDEAL. ZEUGNISSE AUS DEM ALGERIENKRIEG 

Zeugnis zu geben, hat für Ighilahriz die Funktion einer „Therapie“ (259). Adressiert 
an ein französisches Publikum nimmt das Buch die Rolle eines Spiegels ein, der 
den Franzosen vorgehalten wird und zeigt, wie sehr beide Seiten immer noch mit-
einander verquickt und bei der Beschäftigung mit der Vergangenheit aufeinander 
angewiesen sind. Ighilahriz kann als Folteropfer nur weiterleben, indem sie sich mit 
den Verletzungen der Vergangenheit befasst, ihre eigene Rolle reflektiert und all 
dies vor den Ohren der anderen in Gestalt ihrer Veröffentlichung ausspricht. „La 
volonté de partager cette douleur profonde est grande. […] J’ai accompli mon de-
voir de vérité. Mon histoire n’est pas exemplaire, elle est seulement mienne.“ 
(259)346 Jahrzehnte nach den Ereignissen die Möglichkeit zu bekommen, einer fran-
zösischen Öffentlichkeit von ihren Erlebnissen zu berichten, erfüllt für Ighilahriz in 
erster Linie eine Verpflichtung, die sie sich selbst gegenüber spürt. Der „Wahr-
heitspflicht“ Genüge getan zu haben, macht die schrecklichen Erfahrungen nicht 
ungeschehen, aber es bildet ein notwendiges Element für eine nachholende Konsti-
tution ihrer Persönlichkeitsstruktur, die durch den Krieg grundlegend irritiert wor-
den ist. Aber für jene, die von der Autorin dafür ursächlich benannt werden, die 
französischen Akteure des Krieges und eine sie tragende Gesellschaft, mag ein sol-
ches Zeugnis ebenfalls Aussagekraft entwickeln: Es vermittelt einen Eindruck von 
den Folgewirkungen und Spuren, die das eigene – das französische – Handeln als 
kriegsführende Kolonialmacht in den Reihen des kolonisierten Volkes hinterlassen 
hat. Damit nimmt es einen berechtigten Platz im Mosaik unterschiedlicher Erfah-
rungszeugnisse ein, die im Zusammenspiel den Raum beschreiben sollen, in dem 
sich der politische und gesellschaftliche Umgang mit dem Erbe des Algerienkrieges 
in Frankreich heute abspielt.  

6.2 Algérienne vor dem Horizont der Täterzeugnisse 

Nach den Zeugnissen der beiden französischen Militärs Aussaresses und Thomas ist 
mit dem Bericht von Louisette Ighilahriz eine Stimme von der gegnerischen, der 
algerischen Seite des Konfliktes in das Gespräch um Deutung und Bedeutung der 
Vergangenheit eingetreten. Auf den ersten Blick mag man geleitet sein, die Eintei-
lung in Täter und Opfer heranzuziehen, um die drei Zeugnisse in Beziehung zu set-
zen. Ohne Zweifel gibt es ein starkes Argument, das für eine solche Bewertung der 

                                                                

hat. Ich schreibe um daran zu erinnern, dass es ein furchtbarer Krieg in Algerien war, 
und dass es für uns nicht einfach war, zur Unabhängigkeit zu kommen. Unsere Freiheit 
ist auf Kosten von über einer Million Toter erreicht worden, unerhörter Opfer und einer 
schrecklichen psychischen Zerstörung der menschlichen Person. Ich sage das ohne 
Hass.“  

346  „Der Wille, diesen tiefen Schmerz zu teilen, ist groß. […] Ich habe meine Wahrheits-
pflicht erfüllt. Meine Geschichte ist nicht exemplarisch, sie ist einfach nur meine.“  



LOUISETTE IGHILAHRIZ, ALGERIENNE. RECIT RECUEILLI PAR ANNE NIVAT (2001) | 217 

Quellen spricht: die jeweilige Zugehörigkeit zu den beiden nationalen Gruppen, die 
in diesem Konflikt einander bekämpfen. Dennoch lohnt ein zweiter Blick, der die 
Nuancen freilegt, die sich aus einem Vergleich der drei Zeugnisse ergeben. 
Algérienne ist ein Beitrag, der sich „von außen“ in die französischen Selbstverstän-
digungsprozesse zur Einordnung des Algerienkriegs einschaltet und gerade diese 
Außenperspektive wird von der Autorin selbst zum hermeneutischen Kriterium 
erklärt: Mehrmals ist explizit von ihrem drängenden Wunsch die Rede, den Franzo-
sen – ihren ehemaligen Kriegsgegnern – eine algerische Sicht der Dinge zu Gehör 
zu bringen. Sie ist der Meinung, dies sei von notwendigem Interesse für eine ehrli-
che, wahrheitsgemäße Auseinandersetzung des Nachbarn mit seiner Vergangenheit.  

Die Frage nach dem Einsatz und der Legitimität unrechtmäßiger Methoden der 
Kriegsführung bildet den gemeinsamen thematischen Kern der drei Texte. So stel-
len die drei Zeugnisse aus unterschiedlicher Perspektive – über die Rolle des fol-
ternden Geheimagenten, des mehr oder weniger in das Geschehen getriebenen 
Kompaniesoldaten sowie des Folteropfers – Variationen der Auseinandersetzung 
mit einer Grundproblematik der französischen nationalen Identität dar. Sie kreisen 
nolens-volens um die Frage, ob und, falls ja, auf welche Weise die berichteten Ge-
schehnisse an die Integrität und – darüber hinaus – an die Möglichkeiten eines Staa-
tes rühren, sich explizit unter das Leitbild der Menschenrechte zu stellen, sich als 
„Menschenrechtsnation“ zu verstehen.  

Um dieser Problematik nachgehen zu können, ist es nötig, das je eigene Aussage-
profil der Zeugnisse vor dem Hintergrund einer nun möglichen Zusammenschau 
aller drei Dokumente zu benennen. Die Frage, ob es für Staaten sinnvoll ist, sich 
unter ein thematisch qualifiziertes Leitbild zu stellen, soll in der für diese Unter-
suchung gewählten Methodik mittels subjektiver Erfahrungszeugnisse überprüft 
werden. Die Stimmen von Aussaresses, Thomas und nun Ighilahriz eignen sich 
dazu, weil sie dieses Thema auf so gegensätzliche Art und Weise variieren. Sie ste-
hen damit auf exemplarische Weise für bestimmte, zum Teil repräsentative, in jedem 
Fall bedeutungsgeladene Interpretationen der erlebten Vergangenheit.  

6.2.1 Ein Geschehen, drei Deutungen  

Die drei bisher vorgestellten Selbstzeugnisse weisen eine gemeinsame Mitte auf – 
das Erleben von unrechtmäßiger Gewalt. Für die beiden Militärs Aussaresses und 
Thomas gehören die damit aufgerufenen Fragen zum expliziten Kern ihrer Ausfüh-
rungen. Sie rechtfertigen sich für die in der französischen Öffentlichkeit vermehrt 
diskutierten Geschehnisse und versuchen, die Kohärenz ihres Selbstbildes zu resti-
tuieren. Bei Ighilahriz kommt der Aspekt auf indirektem Weg in den Blick. In ihrer 
Narration stellt sie den Verlauf des Befreiungskampfes aus der Sicht einer 
moujahida in den Vordergrund. Im Laufe der Ausführungen rückt aber immer mehr 
in den Blick, dass die von ihr erlittene (Folter-)Gewalt das eigentliche Thema ihrer 



218 | ERFAHRUNGEN MIT EINEM IDEAL. ZEUGNISSE AUS DEM ALGERIENKRIEG 

biografischen Erzählung ist, welches ihre Erfahrungswelt bis in die Gegenwart 
bestimmt. Werden die drei Zeugnisse nebeneinander gestellt, ergibt sich das Bild 
eines doppelten Verweisungsverhältnisses.  

Zunächst liegt es auf der Hand, die Texte von Aussaresses und Thomas einer 
vergleichenden Lektüre zu unterziehen. Beide sind als Militärs am Krieg in Algeri-
en beteiligt. Sie schildern ihre Erlebnisse vor dem Hintergrund der Zugehörigkeit 
zur selben Großinstitution, der französischen Armee. Wiewohl sie dort in unter-
schiedlicher Verwendung eingesetzt sind, hat diese institutionelle Anbindung für 
die Selbstdeutung beider Akteure formatives Gewicht. Denn als Angehörige der 
Armee sind Aussaresses und Thomas auch die Repräsentanten der herrschenden 
Algeriendoktrin des französischen Staates. Ihr Handeln ist nicht nur in direkter 
Weise den Befehlsketten der militärischen Institution untergeordnet und dadurch 
begrenzt, es ist, so viel Eigensinn die beiden Akteure auch hineinlegen mögen, stets 
durch die übergreifende Sinngebung mitbestimmt, welche durch den makropoliti-
schen Kontext bereits vorgenommen ist. Mit anderen Worten: Es gibt eine gemein-
same Pfadabhängigkeit ihrer Selbstdeutungen, die zu berücksichtigen ist – gerade 
wenn man betont, wie unterschiedlich die beiden ihre Rolle und die politisch-
soziale Situation bewerten, in der sie sich befinden.  

Auf der Seite der französischen Kolonialmacht stehend, die ihre Felle durch die 
Entwicklungen wegschwimmen sieht, aber in ihrer eigenen Diktion daraus die „Er-
hebungen“ von „Aufständischen“ macht, teilen Aussaresses und Thomas einen ge-
meinsamen Auftrag: die abtrünnige Provinz des Mutterlandes zu „befrieden“ und 
damit die Ordnung der Dinge wiederherzustellen. Auf dem Boden dieser Vorgabe 
erleben sie die Wirklichkeit des Kolonialkrieges diametral verschieden. Dabei 
kommen sowohl unterschiedliche familiäre und weltanschauliche Hintergründe 
zum Tragen, aber auch voneinander abweichende Grundintentionen ihrer Zugehö-
rigkeit zum Militär. Schließlich verläuft auch ihr Karriereweg innerhalb der militäri-
schen Institution in entgegengesetzte Richtungen, was wiederum ihre Einschätzung 
hinsichtlich der Wirksamkeit einer Kolonialpolitik manu militari prägt. Wer sich in 
einer geheimdienstlich agierenden Elitetruppe befindet, hegt einen anderen Glauben 
an die Effektivität des Militärs als das Mitglied des regulären Truppenkontingents, 
das im Alltag der Standortroutine mit der einheimischen Zivilbevölkerung zu tun 
hat und die „Köpfe und Herzen“ der Algerier gewinnen soll. Im Spiegel ihrer 
Selbstaussagen erscheinen die beiden dann auch als Gegenparts.  

Auf der einen Seite rangiert der politische Haudegen Aussaresses mit seinem 
ungebrochen-unkritischen Verhältnis zur Legitimität des Krieges und den von ihm 
selbst praktizierten illegalen Instrumenten wie Folter oder Verschwindenlassen Ge-
fangener; der selbsternannte Experte „harter und verschrobener Dinger“, der Aus-
putzer in der Kasbah, dessen Persönlichkeitsstruktur es ihm erlaubt, nach Folter-
nächten in entlegenen Geheimquartieren morgens in sein Büro zurückzukehren und 
einen entsprechenden Aktenvermerk zu verfassen; der routinierte Vollstrecker einer 



LOUISETTE IGHILAHRIZ, ALGERIENNE. RECIT RECUEILLI PAR ANNE NIVAT (2001) | 219 

auch im eigenen Bewusstsein illegalen, aber für ihn keineswegs illegitimen Metho-
dik der Kriegsführung, der sein Handeln damit rechtfertigt, dass es letztlich dem 
Wohl der Nation diene und dass die Ausnahmesituation, wie sie in Algerien 
herrschte, eben auch außergewöhnlicher Mittel bedürfe, um ein übergeordnetes Ziel 
zu erreichen.  

Dem gegenüber steht der republikanische Idealist Thomas, der seine politische 
Identität mit der inbrünstig erlebten und im Text wieder wachgerufenen Résistance-
Vergangenheit begründet, die ihm als Fundament seiner Überzeugungen und ethi-
schen Urteile gilt; der sich aber in den Dissonanzen aus Selbstanspruch und Fremd-
anforderung, wie sie ihm als Soldaten des Kolonialkriegs begegnen, in immer tie-
fere Widersprüche verstrickt; der bemerkt, dass die moralischen Zuordnungen, die 
er aus der eigenen Vergangenheit heraus vornimmt, in der neuen Situation nicht 
mehr tragen und der schließlich selbst zum Folterer wird und ein Handeln prakti-
ziert, das er stets verurteilt hatte und das in ihm jetzt grundsätzliche Zweifel an der 
Möglichkeit ethischer Überzeugungen und der historischen Konstanz von festen 
Werten aufwirft.  

Beide – der skrupellose Haudegen und der kompromittierte Idealist – bilden ein 
Stimmenpaar, das zwar unterschiedliche Positionen abbildet, dessen Pole aber doch 
zusammengehören. Aussaresses und Thomas äußern sich als Franzosen. Sie stehen, 
so sehr sie sich voneinander unterscheiden, nicht auf der Seite der einheimischen 
Bevölkerung, sondern dieser gegenüber, sind die Vertreter der anderen Seite. In den 
Augen der Algerier mag Thomas als Mensch durchaus respektabel erscheinen und 
sogar Freundschaft verdienen; als Repräsentant der Kolonialmacht dient er aber 
grundsätzlich den falschen Interessen. Figuren wie er kommen in dem Panorama, 
das Louisette Ighilahriz ausbreitet, durchaus vor – es sind die in ihren Augen hilflos 
wirkenden Franzosen, die an ein humanistisches Frankreichbild glauben, die aber 
als Einzelne zu schwach sind, um gegen den Hauptstrom der Kolonialdoktrin und 
Kriegsführung etwas auszurichten. Sie hellen das Bild der französischen Nation, 
das die Algerierin Ighilahriz sich macht, zwar auf, aber sie vermögen aufgrund ihrer 
eigenen Wirkungslosigkeit im Gesamtgeschehen das historische Urteil über das 
Handeln Frankreichs nicht umzukehren. Wechselt man nach den Schilderungen der 
Armeevertreter die Seite der Betrachtung und blickt auf die Weise, in der Ighilahriz 
über das Geschehen spricht, wird deutlich, dass ihre Darstellungen mit der Doppel-
struktur der Erzählungen beider Militärs innerlich verwoben sind.  

Als Befreiungskämpferin des FLN ist sie ein Opfer jener Formen der Folterge-
walt, über die Aussaresses und Thomas als Täter sprechen. Als innere Mitte ihres 
Buches waren jene Passagen ausgemacht worden, die von ihrer Gefangennahme und 
den anschließenden Erlebnissen im Hauptquartier der Einheiten Massus in Algier 
berichten. Noch Jahrzehnte nach dem Krieg formuliert sie ihre biografischen Ein-
sichten im Rückverweis auf die Erfahrungen im Foltergewahrsam der Franzosen. 
Ihre Schilderungen sind allerdings von einem anderen Grundton getragen, als man 



220 | ERFAHRUNGEN MIT EINEM IDEAL. ZEUGNISSE AUS DEM ALGERIENKRIEG 

ihn erwarten könnte. Nicht in erster Linie Hass oder der Wunsch nach Vergeltung 
dominieren. Es begegnet vielmehr ein Register der Zwischentöne oder, wenn man 
so will, der Ambiguität.  

Ighilahriz erklärt es als ihr Ziel, die historische Wahrheit wiederherstellen zu 
wollen („devoir de vérité“) angesichts zahlreicher, die Geschichte verklärender Bei-
träge in der französischen Diskussion; sie spricht von ihrem Verlangen, „diesen tie-
fen Schmerz mitzuteilen“, der sie bis in die Gegenwart hinein begleitet. Sie wendet 
sich ausdrücklich an jene Gesellschaft, aus der die Täter der Folterpraktiken sowie 
der kolonialen Unterdrückung stammen und in deren geistigem Horizont sie behei-
matet sein mussten. Von dieser Ansprache der Täterseite erhofft sie sich, wie fest-
gestellt worden war, eine nachholende Konstitution ihrer Persönlichkeitsstruktur, 
deren Ausprägung unter der Wirkung der Erlebnisse empfindlich gestört worden 
war. Sie wendet sich an ein französisches Publikum, weil die Täter des Unrechts, 
das sie am eigenen Leib erlebt hat, Franzosen waren. Ihre Äußerungen müssen aber 
zugleich von einer durchaus optimistischen Grundeinschätzung hinsichtlich der 
Wirkungsmöglichkeiten ihrer Aussagen getragen sein. Wenn sie nicht der Meinung 
wäre, für ihr Buch beim französischen Publikum auf offene Ohren – und man 
möchte bildhaft ergänzen: auf offene Herzen – zu stoßen, hätte sie ihren Bericht 
wohl in einer ganz anderen Tonlage formuliert.  

Das Selbstverhältnis der Algerierin Ighilahriz war als ein „Reflex aus dem Erle-
ben der anderen“ (6.1.3) beschrieben worden. Damit kommt zum Ausdruck, dass 
Ighilahriz in der Konstitution ihres Selbstbildes von den diversen Gestalten eines 
Gegenüber abhängig ist, die ihr unter dem gemeinsamen Namen der französischen 
Kolonialmacht entgegentreten. Ihre Erzählhaltung spiegelt die grundlegende Ambi-
guität dieser Gegenseite: Frankreich und die Franzosen waren ihr sowohl Gegner 
als auch Lehrherr, Schulmeister und Folterknecht, Geliebter und Verräter, Bil-
dungsvorbild und kultureller Abgrund – mit einem Wort: Freund und Feind. Die mit 
den exemplarisch angeführten Zeugnissen von Aussaresses und Thomas sichtbar 
werdende Janusköpfigkeit des Kolonialherren Frankreich hat das Selbstverhältnis 
der Algerierin geprägt. Sie findet in sich selbst nicht nur Verurteilung und Verach-
tung angesichts der Erlebnisse mit dem Gegner, sondern vermag aus ihrer Wert-
schätzung für sein humanistisches Erbe und aus der persönlichen Begegnung mit 
einer „Rettergestalt“ wieder Kraft zu schöpfen, um sich in optimistischer Erwartung 
auf seine Besserung an den Gegner von einst zu wenden. Sie selbst zeigt sich als 
eine janusköpfige, als eine durch und durch zwiegespaltene Persönlichkeit: bis ins 
Mark ihrer Identität hinein gekränkt und verletzt, aber auch getragen von großem 
Optimismus und der Hoffnung auf Einsicht und Verhaltensänderung der anderen.  

Die Zeugnisse der beiden Militärs und der Moujahida handeln von demselben 
Geschehen. Alle drei Stimmen jedoch betrachten die thematische Mitte ihrer Erzäh-
lungen von einem jeweils grundverschiedenen Blickwinkel aus. Gemeinsam bilden 



LOUISETTE IGHILAHRIZ, ALGERIENNE. RECIT RECUEILLI PAR ANNE NIVAT (2001) | 221 

sie ein mehrfach komplementäres Bild, das Auskunft gibt über die Verschränkung 
der Identitäten zwischen Tätern und Opfern der kolonialen Auseinandersetzung.  

6.2.2 Das ideenpolitische Kräftefeld:  
Republik und Menschenrechte 

Die Prägnanz der Unterschiede in den Erzählungen von Aussaresses und Thomas 

ist nicht nur im Gegenüber zur algerischen Stimme von Ighilahriz zu finden, son-

dern auch in einer offenbar werdenden innerfranzösischen Polarität. Es wird sicht-

bar, welche Differenzen innerhalb der politischen Institutionen Frankreichs und 

bezüglich der sie prägenden Mentalitäten nebeneinander existieren. Von der fran-

zösischen Deutung des Algerienkrieges zu sprechen und auf eine der beiden Stim-

men zu verzichten, wäre fehlerhaft, denn beide helfen dabei, Grundströmungen in-

nerhalb der französischen Positionierungen zum Algerienkrieg sichtbar zu machen. 

Auch wenn die auf Kolonialismus-kritische Befindlichkeiten hin unsensible natio-

nalistische Position mit ihren militärischen Durchsetzungsoptionen de facto lange 

Zeit dominant war und damit die makropolitische Gestaltungsmacht innehatte, stellt 

die skrupulöse Haltung, die mit dem Zeugnis von Thomas aufgerufen ist, einen 

nicht zu vernachlässigenden zweiten Strom identitärer Narration dar.  

Als Quelle, die zum Handeln motiviert, verweisen beide Stimmen – mal expli-

zit, mal implizit – immer wieder auf den ideenpolitischen Hintergrund von ‚Nation‘ 

und ‚Republik‘. Und auch der beinahe missionarische Impetus, den Ighilahriz ihren 

Äußerungen beimisst, wäre nicht zu verstehen ohne einen ideellen Rahmen, der den 

Haftpunkt für ihre Stellungnahme bietet. Was genau aber wird aufgerufen, wenn 

von der ‚Republik‘ die Rede ist? Es erscheint hilfreich, sich einen zumindest kurso-

rischen Überblick zu verschaffen zum Kontext dieser Verweise, weil erst damit die 

Positionierung der drei Stimmen innerhalb des ideellen Bezugsrahmens möglich 

wird. Dieser wird zwar immer wieder zitiert, ist aber in der von den Autoren einge-

brachten Weise nicht hinreichend bestimmt, um in seiner Funktion für die Aussagen 

der drei Akteure bewertet werden zu können. 

Zunächst ist in Betracht zu ziehen, dass für das nachrevolutionäre Frankreich 

der Begriff der ‚Republik‘ mehr darstellt als die technische, politikwissenschaftli-

che Bezeichnung eines Verfassungs- oder Regierungssystems. Er dient vielmehr als 

identifikatorische Folie für individuelles und kollektives Handeln und kann als eine 

„Leitidee“347 bezeichnet werden, die für die Mehrheit der französischen Bevölke-

rung überwiegend positiv besetzt ist: In dem Begriff vereinen sich das kollektive 

                                                             

347  Vgl. Marieluise Christadler, „Neorepublikanismus gegen die Krise der Republik?“, in: 
Frankreich-Jahrbuch 1999, hrsg. vom Deutsch-Französischen Institut, Leske und 
Budrich: Opladen, 1999, 31–55, hier: 32.  



222 | ERFAHRUNGEN MIT EINEM IDEAL. ZEUGNISSE AUS DEM ALGERIENKRIEG 

Gedächtnis an die gesellschaftlich-politische Neuschöpfung des modernen Frank-

reichs im Zuge der Revolution, ebenso aber die in der jeweiligen Gegenwart neu zu 

verwirklichenden Werte von Recht, Gerechtigkeit und öffentlicher Wohlfahrt. Es ist 

damit ein Begriff, der einen „Verheißungsvorschuss“ (D.B.) in sich trägt und auf 

die politische Wirklichkeit projiziert. François Furet und Mona Ozouf sprechen vom 

„Geheimnis“ der Republik, das darin besteht, „eher ein Prinzip als eine Form, ein 

Glaube eher als ein Regelsystem“348 zu sein.  

Vor allem Serge Berstein hat mit seinen Studien dazu beigetragen, die politische 

Relevanz des Republikanismus zu verstehen. Er beschreibt, welche praktischen 

Auswirkungen dieser „politische Glaube“ (D.B.) zeitigen konnte.349 Auch für ihn 

bildet die Republik weit mehr als eine institutionelle Konstruktion. Berstein spricht 

von einem „soziopolitischen Ökosystem“. 

„In Analogie zum biologischen Ökosystem, das ein natürliches Umfeld (Klima, Boden, Was-
ser) in engen Zusammenhang mit den dortigen Lebewesen bringt, verkörperte die Republik in 
bestimmten Epochen ihrer Geschichte die Bedürfnisse, Erwartungen, Normen und Wertvor-
stellungen des größten Teils der französischen Gesellschaft, wodurch ein Gleichgewicht zu-
stande kam, das die Verankerung und die Stabilität dieses Systems zu erklären vermag.“350 

Im Laufe des 20. Jahrhunderts identifiziert Berstein allerdings nur zwei Phasen, in 
denen ein solch seltenes Gleichgewicht zwischen institutionellen Strukturen und 
Praktiken sowie den Bedürfnissen, Erwartungen, Normen und Wertvorstellungen 
der Bürgerinnen und Bürger zur Übereinstimmung gekommen ist: in den ersten 
Jahren des Jahrhunderts vor Ausbruch des Ersten Weltkriegs sowie in den 1960er-
Jahren. Es ist hilfreich, die Charakterisierung zu betrachten, die Berstein für beide 
Zeitabschnitte vornimmt, weil sich daraus eine präzisere Orientierung ergeben 
kann, die auch bei der Einordnung der Referenzen auf ‚Republik‘ und ‚Nation‘ wei-
terführen, wie sie in den autobiografischen Zeugnissen dieser Studie begegnen.  

Das erste Modell ist im philosophisch-historischen Bezugssystem der Aufklä-
rung mit ihrem Glauben an die Vernunft verankert. Die Republik gilt als der politi-
sche Ausdruck dieses Vernunftglaubens und stellt das Instrument dar, alle gesell-
schaftlichen Verhältnisse fortwährend und auf das Ziel ihrer Vollkommenheit hin 

                                                             

348  François Furet u. Mona Ozouf, Le siècle de l’avènement républicain, Gallimard: Paris, 
1993, 7, zitiert nach: Christadler, „Neorepublikanismus“, 32.  

349  Vgl. Serge Berstein u. Odile Rudelle, Le modèle républicain, PUF: Paris, 1992; sowie 
Serge Berstein, La République sur le fil, Edition Textuels: Paris, 1998. Im Folgenden 
beziehe ich mich aber besonders auf: Ders., „Die beiden republikanischen Modelle 
Frankreichs im 20. Jahrhundert.“, in: Frankreich-Jahrbuch 1999, hrsg. vom Deutsch-
Französischen Institut, Leske und Budrich: Opladen, 1999, 57–65.  

350  Berstein, „Modelle“, 57. 



LOUISETTE IGHILAHRIZ, ALGERIENNE. RECIT RECUEILLI PAR ANNE NIVAT (2001) | 223 

zu verbessern. Wissenschaft und Erziehung erlangen in diesem System einen pro-
minenten Platz, indem sie dazu beitragen, jedem die Einsicht zu vermitteln, dass 
sich die Geschichte in eine bestimmte Richtung bewegt. Während die Geschichte 
des 19. Jahrhunderts noch davon geprägt war, die Überreste des Monarchismus zu 
beseitigen, können die Versprechen der Revolution in der Dritten Republik endlich 
eingelöst werden. Deren institutionelle Formen können als Ausfluss der aufkläre-
risch-fortschrittsorientierten Hintergrundphilosophie verstanden werden, die das In-
dividuum mit seiner unveräußerlichen Vernunftbegabung in den Mittelpunkt stellt.  

In der Dreyfus-Affäre wird dies sinnbildhaft deutlich: Wenn die natürlichen 
Rechte des Individuums im Namen der Staatsräson oder der Ehre der Armee be-
schnitten werden, muss das jeden echten Republikaner auf den Plan rufen. Die 
schwache Stellung der Exekutive und die dominante Rolle des Parlaments in der 
Verfassungsordnung der Dritten Republik spiegeln den Primat des vernunftorien-
tierten Individualismus ebenfalls wider. Der Gedanke von der Volkssouveränität ist 
also – entgegen seiner marxistischen Vereinnahmung – vernunftrechtlich durch-
buchstabiert. In den Augen Bersteins genügen diese Beobachtungen allerdings noch 
nicht, um den durchgreifenden Erfolg des republikanischen Modells zu Beginn des 
20. Jahrhunderts zu erklären. Seine Verankerung in der Bevölkerung wird erst aus 
dem „Sozialentwurf“351 verständlich, den die Republik ihren Bürgerinnen und Bür-
gern unterbreitet und damit deren Erwartungen entspricht.  

„Es [das republikanische Modell, D.B.] bietet dieser Welt der in voller Entfaltung befindli-
chen Mittelschichten nämlich ein Ziel und eine Methode. Das Ziel besteht in der Abschaffung 
der abhängigen Beschäftigungsverhältnisse […] und der Herausbildung einer Demokratie von 
Kleinbesitzern, die ihre Arbeitsinstrumente besitzen, und zwar entweder durch individuelle 
Aneignung oder durch Genossenschaften. Die Methode besteht in sozialem Aufstieg, der aus 
den Anstrengungen der Individuen resultiert, für den der Staat aber die notwendigen Rah-
menbedingungen herstellt.“352 

Dank des sozialen Aufstiegs breiter Bevölkerungsschichten und einer sich in wirt-
schaftlicher Aktivität ausbreitenden Klasse von Gewerbetreibenden und – oft bäuer-
lichen – Kleinunternehmern steigen die Steuereinnahmen des Staates. Dadurch 
wachsen diesem neue Handlungsmöglichkeiten zu: Er kann ein effizientes Schul-
system entwickeln, Kandidaten für den Erwerb kleiner Landgüter Kredite einräu-
men und soziale Auffangmaßnahmen für die Bedürftigsten schaffen. Der Erfolg des 
republikanischen Modells hat seine Ursachen also wesentlich auf dem wirtschaft-
lich-sozialen Feld:  

                                                             

351  Ebd., 60. 
352  Ebd. 



224 | ERFAHRUNGEN MIT EINEM IDEAL. ZEUGNISSE AUS DEM ALGERIENKRIEG 

„Die Republik stellt so allen die Verbesserung ihrer individuellen Lebensbedingungen in 
Aussicht, im Rahmen des allgemeinen Fortschritts der Menschheit, wodurch sie die Verspre-
chen der Französischen Revolution einlöst.“353  

Der Gedanke des Universalismus, den das Handeln der französischen Nation nach 
außen beansprucht, wird ebenfalls über dieses umfassende Lebens- und Wirt-
schaftsmodell transportiert: Weil dieses Modell in so vorbildhafter Weise die Werte 
der Revolution umsetzt und damit dem Wohlergehen der Bürger dient, soll es auch 
anderen als Vorbild dienen. Frankreich darf in dieser Logik als ein „Leuchtturm der 
Menschheit“ gelten; es hat in seinem äußeren politischen Handeln für die Verbrei-
tung französischer Kultur und Zivilisation zu sorgen. Kriegerischer, aggressiver 
Chauvinismus wird zwar abgelehnt, keineswegs aber jenem Antimilitarismus oder 
Antipatriotismus gehuldigt, der in Teilen des sozialistischen Lagers durchaus ver-
breitet war. 

Bereits der Erste Weltkrieg erschütterte den Glauben in die Erfolgsaussichten 
dieses republikanischen Modells außerordentlich. Die hohen Verluste dieses in 
Frankreich als „Grande Guerre“ erinnerten Konflikts und die Schärfe der Auseinan-
dersetzungen lassen den Optimismus auf einen beständigen Fortschritt gesellschaft-
licher Entwicklung nicht länger zu. Aber auch jetzt trägt eine wirtschaftlich-soziale 
Komponente zum Niedergang des Republik-Ideals bei: 

„Das Institutionengefüge, das früher als perfekt galt, weil es die Freiheit des einzelnen in den 
Vordergrund stellte, ist nun nicht mehr in der Lage, die durch den Weltkonflikt hervorge-
rufenen neuen Probleme in Angriff zu nehmen und zu lösen. Das Ideal des Aufstiegs der 
Mittelschichten durch Arbeit und Sparen greift nicht mehr, da die Ersparnisse durch die In-
flation dahinschmelzen, die Rentiers zu neuen Armen und die Spekulanten zu Neureichen 
werden.“354 

Indem sich das Land bewusst wird, dass es mit seinem Wirtschafts- und Sozial-
modell nicht mehr zur Integration der Masse der Bevölkerung beitragen kann und 
im Gegenzug ein amerikanisch geprägtes, auf Massenkonsum orientiertes Modell 
bestimmend wird, gerät dieser erste, einige Zeit erfolgreiche Typus des Republika-
nismus in eine anhaltende Krise. Autoritäre Lösungen wie der Faschismus, aber 
auch revolutionäre, mehr oder weniger an den Kommunismus angelehnte Modelle 
stehen als Lückenbüßer bereit, ohne sich jedoch eindeutig durchsetzen zu können. 
Erst mit der durch den Algerienkrieg ausgelösten finalen Krise der IV. Republik 
beginnt ein Neueinsatz im politischen System. De Gaulle gelingt es, mit der Grün-
dung der V. Republik ein präsidiales Regierungssystem zu verankern. Er schafft 

                                                             

353  Ebd. 
354  Ebd., 61. 



LOUISETTE IGHILAHRIZ, ALGERIENNE. RECIT RECUEILLI PAR ANNE NIVAT (2001) | 225 

damit in Bersteins Augen „ein neues Ökosystem“355, das ebenfalls eine enge Sym-
biose mit den Interessenslagen und Wertpräferenzen der französischen Gesellschaft 
eingeht und bis in die 1980er-Jahre stabil bleibt. Es firmiert landläufig unter dem 
Namen des „Gaullismus“.  

Bezeichnet wird damit ein personalisierter Politikstil mit plebiszitären Elemen-
ten, welche der verfassungsmäßig stark gestellte Präsident zur Durchsetzung seiner 
Agenden nutzen kann. Gegenüber dem Modell der Dritten Republik fehlt dem Sys-
tem aber die explizite Verankerung in einer philosophisch-weltanschaulichen Tradi-
tion. Das Erbe von Revolution und Republikanismus wird zwar nicht geleugnet, 
aber es gibt nicht mehr die Kriterien für die Ausgestaltung der institutionellen Ord-
nung des Staates ab. Der Gaullismus betont vielmehr die Rolle eines starken, unab-
hängigen Staates, der die Geschicke der – überzeitlich gedachten – französischen 
Nation treuhänderisch in die Hand nimmt und lenkt. Dafür müssen seine Akteure, 
insbesondere der Präsident, mit ausreichenden Vollmachten ausgestattet sein. Nicht 
mehr das Individuum mit seinen natürlichen Rechten ist hier der Referenzpunkt. Im 
Vordergrund steht nunmehr der Staat mit seinen Institutionen, allen voran die Exe-
kutive. Auch der Erfolg des Gaullismus reflektiert schließlich eine wirtschaftlich-
soziale Lage:  

„Denn der Republik de Gaulles gelingt es, sich eine gesellschaftliche Basis zu verschaffen, 
die sie zu unterstützen in der Lage ist. Dabei handelt es sich nicht mehr um jene Mittelschicht 
von Kleinunternehmern und Freiberuflern, die durch das Phänomen des Wirtschaftswachs-
tums weitgehend obsolet geworden ist. Aber zu einem Zeitpunkt, wo letzteres die abhängige 
Beschäftigung praktisch zum allgemeinen Gesetz macht, wodurch der archaische Charakter 
der republikanischen Konzepte zu Beginn des Jahrhunderts offengelegt wird, wo durch die 
allgemeine Einkommensverbesserung eine Konsumgesellschaft entsteht, stützt die V. Repub-
lik ihre Legitimität auf die Berücksichtigung dieses Phänomens. Das Recht auf Glück für alle, 
das immer Bestandteil der Versprechen des republikanischen Modells war, wird nicht mehr 
über den Zugang zu politischer oder wirtschaftlicher Unabhängigkeit definiert, sondern durch 
die Möglichkeit zur Beteiligung an immer komplexeren Formen des Konsums.“356 

Unter der Hand findet eine Umdefinition statt: Die Republik wird als ‚Staat‘ neu 
begründet und eine neue Form der Beteiligung wird zum Ideal. Nicht mehr der 
citoyen mit seinen politischen Mitspracherechten und seiner Kompetenz als wirt-
schaftlich eigenständig handlungsfähiger Akteur steht im Vordergrund, sondern der 
am Massenkonsum interessierte Kunde als Objekt staatlicher Sorge. Auch im Äuße-
ren erfolgt ein Paradigmenwechsel: „Nationale Größe“ ist das Leitmotiv gaullisti-
scher Außenpolitik, aber es wird nicht mehr mit der Vision vom Kolonialreich ge-
füllt, sondern als Kategorie der nationalen Souveränität „im Atomzeitalter“ 

                                                             

355  Ebd., 62. 
356  Ebd. 



226 | ERFAHRUNGEN MIT EINEM IDEAL. ZEUGNISSE AUS DEM ALGERIENKRIEG 

verstanden: Dazu gehören der Austritt Frankreichs aus der militärischen Struktur 
der Nato ebenso wie der Anspruch, mit dem französischen Atomwaffenarsenal eine 
weltpolitische Großmachtrolle zu spielen, auch wenn das eigene wirtschaftliche 
Gewicht dies nicht mehr stützt.  

Man mag nun fragen, welchen Stellenwert die Menschenrechte in den beiden 
von Berstein beschriebenen Modellen eines erfolgreich praktizierten Republikanis-
mus spielen. Die Antwort fällt unterschiedlich aus. Während der Gaullismus ihnen 
einen Platz auf den hinteren Rängen des nur noch im Zitat lebendigen historischen 
Erbes zuweist, das im aktuellen Handeln des Staates längst der Realpolitik ge-
wichen ist, ist in dem zuvor skizzierten Modell die Lage komplexer. Auch hier ist 
von den Menschenrechten als expliziten Rechtsansprüchen nicht die Rede. Wie 
sollte es auch, stehen sie doch zu Beginn des 20. Jahrhunderts vornehmlich als 
moralische, aber lange noch nicht als rechtliche Ansprüche im Raum. Der Sache 
nach könnte man jedoch das auf wirtschaftlich-soziale Integration der Bürgerinnen 
und Bürger bedachte Modell der Dritten Republik, das seine Legitimation über 
einen konsequent durchbuchstabierten Ansatz des Respekts individueller Rechte 
der Person sucht, als ein menschenrechtlich inspiriertes Verfassungs- und Politik-
modell ansehen. Es nimmt de facto das zentrale Anliegen eines zeitgenössischen 
Menschenrechtsverständnisses vorweg, das die Zusammengehörigkeit von bürger-
lich-politischen und wirtschaftlich-sozialen Freiheiten betont, die in einem ganz-
heitlich-personalen Verständnis menschlicher Existenz gründen.  

Wie für den Gaullismus scheint allerdings auch für die Phase zu Jahrhundert-
beginn ein pragmatischer Aspekt die wesentliche Ressource des politischen Kalküls 
zu sein: Das Modell funktioniert deshalb, weil es in seinen gesellschaftssteuernden 
Leistungen erfolgreich ist. Wie im Gaullismus ist auch der politischen Steuerung 
der Dritten Republik an einer adäquaten Integration breiter Bevölkerungsschichten 
und an der sozialen Kohäsion des Gesellschaftskörpers gelegen. Die wirtschafts-
strukturellen wie auch die makropolitischen Verhältnisse haben sich vom einen zum 
anderen Modell allerdings fundamental verändert. Ein von aufklärerisch-revolu-
tionären Impulsen geprägter Individualansatz scheint dem Gaullismus nicht mehr 
passend zu sein, um auf die Bedürfnislagen und Wertvorstellungen der Bevölke-
rung zu reagieren. So rutschen die Menschenrechte ins hintere Glied innerhalb des 
Spektrums weltanschaulich-ideeller Positionen, welche zur Bestimmung der natio-
nalen Identität von politisch-operativer Seite herangezogen werden.  

6.2.3 Idealismus als Staatsräson? 

Vor diesem Hintergrund ist der Blick nun wieder auf die drei hier diskutierten auto-
biografischen Zeugnisse zu richten. Für alle drei kann die kurze Skizze zu Topos 
und Funktionalität des Republik-Begriffs eine kontextualisierende Hilfe sein. Un-
mittelbar leuchtet dies für die Ausführungen von Aussaresses ein.  



LOUISETTE IGHILAHRIZ, ALGERIENNE. RECIT RECUEILLI PAR ANNE NIVAT (2001) | 227 

Der Geheimdienstoffizier hatte ja bereits in den ersten Passagen seines Buches 
auf seine Verbundenheit zu de Gaulle hingewiesen, in dessen Truppen innerhalb 
des Résistance-Kampfes er für die nationale Unabhängigkeit kämpfte. Aber auch 
ohne diese biografische Verbindungslinie wäre einsichtig: Aussaresses ist der pro-
totypische Vertreter eines gaullistischen Nationalismus. Zentrales Interesse ist die 
Selbstbehauptung der Nation, die vor allem in Form ihrer staatlichen Institutionen 
in Erscheinung tritt. Staatsräson und militärischer Befehlsgehorsam gehen eine enge 
Allianz ein und können von Aussaresses als Synonyme wahrgenommen werden. 
Wofür diese Instanzen eintreten, welches die Werte sind, die sie vertreten – all das 
tritt in den Hintergrund und ist für den militärischen Technokraten und Trouble-
shooter Aussaresses schlicht nicht besonders wichtig. Aussaresses glaubt wohl 
wirklich daran, einen Dienst im Interesse der Republik erbracht zu haben, aber sein 
Republik-Begriff ist weltanschaulich entleert und moralisch hohl.  

Weit davon entfernt, ein glühender Verfechter der Françalgérie zu sein, kann er 
die 1958/62 von Präsident de Gaulle durchgesetzte Abzugspolitik ebenso schnör-
kellos mittragen wie er seine noch kurz zuvor verantwortete Folterpraxis im Dienste 
der Republik rechtfertigt. Erst vierzig Jahre später, in einer Zeit neuer politischer 
und historischer Bewertung der Kolonialpolitik Frankreichs, aber auch nach einer in 
den 1950er-Jahren noch nicht denkbaren Entwicklungsgeschichte der Menschen-
rechte, erklärt sich Aussaresses. Veränderte öffentliche Bewertungen und die Krise 
des gaullistischen Republik-Modells erzeugen in ihm das Bedürfnis, sich nochmals 
zu rechtfertigen. Dass dies in der hier vorgestellten Weise – reuelos und selbstge-
wiss – geschieht, ändert nichts an dem Aussagewert, welcher darin begründet liegt, 
dass er sich äußert. Bevor der Gaullismus in den 1960er-Jahren den Zenit seiner 
Prägekraft erreichte, zeigt sich an diesem frühen Beispiel bereits die Krise in sei-
nem Innern.  

Die Stellungnahme von Pierre-Alban Thomas hingegen offenbart etwas ganz 
anderes: Der idealistisch gesinnte Soldat muss zur Kenntnis nehmen, dass sein 
eigenes Republik-Ideal und das Republik-Verständnis, dem die offizielle Politik 
folgt, weit auseinanderliegen. Der realpolitische Zynismus der französischen Alge-
rienpolitik entspricht in keiner Weise den Idealen, welche Thomas für die eigentlich 
richtigen erachtet. Seine Enttäuschung wird nun verständlicher: Der nach pragmati-
schem Kalkül und machtpolitisch höchst anpassungsfähig handelnde französische 
Staat löst mit seiner Politik, zu der – horribile dictu – sogar die Folter gehört, nicht 
das ein, was in den Augen des Republikaners Thomas die Ideale der französischen 
Nation sein sollten: moralischer Universalismus und damit menschenrechtlich be-
gründete Gleichbehandlung aller, egal ob Franzose oder Algerier, Soldat oder Zivi-
list, Mann oder Frau. 

Sein Buch ist das Zeugnis eines Schmerzes. Der Idealist, der mit seinem eige-
nen Handeln innerhalb der staatlichen Institution dazu beitragen wollte, Idealen 
eine politisch erlebbare Wirklichkeit zu geben, muss wahrnehmen, dass er Projekti-



228 | ERFAHRUNGEN MIT EINEM IDEAL. ZEUGNISSE AUS DEM ALGERIENKRIEG 

onen erlegen ist. „Republik“ ist nur ein vielfach austauschbarer Name für eine 
Wirklichkeit, die nach anderswo definierten Kriterien gestaltet wird. Er endet in 
einer ethisch-moralisch umfassenden Orientierungslosigkeit – die désarrois sind 
das Stigma seiner Existenz geworden. Das Zeugnis von Thomas lässt die Frage un-
abweisbar werden, ob es nicht eine Anmaßung ist, wenn der unter realpolitischen 
Zwängen und in verschiedenen soziodynamischen Kräfteverhältnissen stehende 
Nationalstaat den Anspruch erhebt, für eine „Menschenrechtsnation“ Politik zu 
machen. Mit diesen Fragen deutet sich an, welchen funktionalen Wert die Äuße-
rungen von Louisette Ighilahriz besitzen, die explizit an eine französische Öffent-
lichkeit adressiert sind.  

Ihr Zeugnis stellt die Frage, wie ernst es Frankreich wirklich mit den Menschen-
rechten ist. Als Folteropfer macht sie die „Kosten“ sichtbar, die ein Modell nationa-
ler Identität produziert, das diese Identität zwar mit einer menschenrechtlichen 
Semantik auskleidet, aber in der konkreten politischen Praxis einem pragmatischen 
Nutzenkalkül folgt. Ihre Äußerungen enttarnen die von französischer Seite so gern 
vorgenommene Identifizierung der „Kultur- und Zivilisierungsmission“ mit dem 
Universalismus der Menschenrechte. Sie macht darauf aufmerksam, dass sich der 
nationale Akteur Frankreich ein kollektives Glaubwürdigkeitsproblem einhandelt 
und darüber letztlich jede positiv konnotierbare Identität verlieren muss. Damit wird 
neben der vielleicht offensten Wunde des Republik-Konzeptes, nämlich den Wider-
sprüchen zwischen der Proklamation der Bürger- und Menschenrechte und der 
„Unerbittlichkeit des Gesetzes“357 eine zweite Schwachstelle dieses Konzeptes 
sichtbar, die bislang noch wenig thematisiert wird: die im Bedarfsfall erfolgende 
und nach pragmatischen Gesichtspunkten vorgenommene Suspendierung dieses 
Konzeptes. Beide Aspekte verhalten sich komplementär zueinander: Im Innern ten-
diert die Republik dazu, ihr Gesetz unerbittlich und ohne ausreichende Flexibilität 
und Anpassungsleistung an Grenzfälle und mit Ausnahmeregelungen durchzuset-
zen, im Äußern verhält es sich umgekehrt. Dort wird dieses Gesetz nicht konse-
quent genug appliziert und stattdessen von vornherein mit zweierlei Maß gemessen. 

Ighilahriz verzweifelt trotz alledem nicht. Ihr Appell ist an die Franzosen ge-
richtet und lässt trotz aller Bitternis eine leise optimistische Grundhaltung erkennen. 
Denn sie setzt das Handeln des staatlichen Akteurs nicht mit dem potentiellen Han-
deln und möglichen Wertungen seiner Bürgerinnen und Bürger gleich. Obwohl der 

                                                             

357  Christadler, „Neorepublikanismus“, 34. Das Gesetz solle blind sein gegenüber dem Ein-
zelfall, so lautet eine Maxime republikanischen Selbstverständnisses. Es handelt sich um 
die Spannungen, die entstehen, wenn der Anspruch des Individuums auf Anerkennung 
seiner Rechte mit dem Anspruch der Gemeinschaft auf die universelle Geltung des Ge-
setzes in Konflikt gerät. Man erkennt hieran, dass der am Prinzip der gleichen Freiheit 
orientierte Menschenrechtsanspruch nicht unbedingt mit den Maximen des Republika-
nismus übereingeht.  



LOUISETTE IGHILAHRIZ, ALGERIENNE. RECIT RECUEILLI PAR ANNE NIVAT (2001) | 229 

französische Staat die revolutionären und republikanischen Ideale, zu denen auch 
die Menschen- und Bürgerrechte gehören, in seiner Politik so schmählich verraten 
hat, bestehen diese Ideale in ihrer Faszinationskraft und überzeitlichen Gültigkeit 
für Ighilahriz doch fort. Sie sind der Maßstab, den sie nach wie vor in den Händen 
hat, um ihr Wort an die Franzosen richten zu können.  

Mit ihrer Rede wird die Menschenrechtsrhetorik „geerdet“. Ighilahriz holt sie 
gleichermaßen herunter von der ideenpolitischen Ebene, indem sie zeigt, dass die 
Menschenrechte nicht zuerst ein geistesgeschichtlich überreichtes Geschenk aufklä-
rerischer Vernunft darstellen, sondern in historischen Kämpfen erstritten wurden 
und mit Leiden und Gewalterfahrung verbunden sind. Es ist die „andere Seite“ der 
Menschenrechtsrhetorik, die auf französischer Seite so häufig begegnet. Das Zeug-
nis von Ighilahriz gibt diesem Reden einen Realitätsindex: Es erinnert daran, dass 
der behauptete Geltungsanspruch der Menschenrechte nur durch Prozesse ge-
schichtlicher Erfahrung – hier in Form des historischen Kampfes – plausibel ge-
macht werden kann, nicht an solchen historischen Vermittlungsinstanzen vorbei.  

Die Lektüre der drei Selbstzeugnisse vor dem Horizont der ideenpolitischen 
Konzepte von Republik und Nation wirft schließlich ein Licht auf die ambivalente 
Rolle, die Frankreich als demokratischer Rechtsstaat im Prozess der völkerrechtli-
chen Kodifizierung der Menschenrechte einnimmt.358 Das von Aussaresses, Thomas 
und Ighilahriz in unterschiedlichen Facetten gezeichnete Bild des einflussreich auf-
tretenden Großakteurs, der das eine im Munde führt, aber das andere tut, spiegelt 
sich hier wider. Frankreich tritt in Erscheinung als eine weniger prinzipienfeste als 
vielmehr interessengeleitete Nation, deren Eintreten für eine fortschreitende rechtli-
che Kodifizierung des Menschenrechtanspruchs reichlich flatterhaft wirken muss. 
Fabian Klose beschreibt, wie die europäischen Kolonialmächte Großbritannien und 
Frankreich das Thema Menschenrechte im Kontext der Vereinten Nationen zuneh-
mend als eine „antikoloniale Waffe“ betrachten.  

Besonderen Streit gibt es um das von vielen Neumitgliedern der Vereinten 
Nationen eingeforderte Recht auf Selbstbestimmung, das von Frankreich vehement 
abgelehnt wird. Das Außenministerium am Quai d’Orsay weist in einer Note zur 
französischen Haltung bei der Ausarbeitung der beiden Menschenrechtspakte da-
rauf hin, dass Frankreich sich nach wie vor als führender Ideengeber in Menschen-

                                                             

358  Dies bildet einen der wesentlichen Impulse zu der aufschlussreichen Arbeit von Fabian 
Klose, Menschenrechte im Schatten. Kloses historiografische Untersuchung beschäftigt 
sich mit der Frage, „wie Großbritannien und Frankreich als demokratische Rechtsstaaten 
in Europa einerseits den internationalen Menschenrechtsdiskurs wesentlich mitbestimm-
ten, und andererseits in ihren Überseegebieten zu Maßnahmen entgrenzter Gewalt grei-
fen konnten.“ Ebd., 6. Im Vordergrund steht dabei die Entzifferung gemeinsamer Legi-
timationsmuster, mit denen beide europäischen Akteure die Entgrenzung von Gewalt 
innerhalb der kolonialen Auseinandersetzungen zu rechtfertigen versuchten.  



230 | ERFAHRUNGEN MIT EINEM IDEAL. ZEUGNISSE AUS DEM ALGERIENKRIEG 

rechtsfragen ansieht. Hinsichtlich der Pakte sehe man sich aber zu einer reservierte-
ren Haltung gezwungen. Es sind die eigenen kolonialen Interessen, die Frankreich – 
wie auch Großbritannien – schließlich immer stärker zu einer Blockadepolitik ver-
leiten.359 In offiziellen Noten der Regierung wird von den Menschenrechten als dem 
„Evangelium der Vereinten Nationen“ gesprochen, das alle internationalen Debat-
ten beherrsche. Die 1960 verabschiedete Resolution 1514 („Erklärung über die Ge-
währung der Unabhängigkeit an koloniale Länder und Völker“) wird von Frank-
reich dann auch abgelehnt, die Zusammenarbeit mit dem Spezialausschuss für 
Dekolonisation der VN kategorisch verweigert.360  

Erst nach Abschluss der Entkolonialisierung findet das Land wieder zu einer kon-
struktiven und unterstützenden Einstellung gegenüber dem UN-Menschenrechts-
regime. Die Nationalversammlung ratifiziert noch im Juni 1962 die Europäische 
Menschenrechtskonvention (EMRK), die von Frankreich immerhin wesentlich mit-
gestaltet und von der französischen Regierung am 4. November 1950 in Rom auch 
unterzeichnet worden war, deren Gültigkeit innerhalb Frankreichs aber während des 
Krieges in Algerien noch ausstand.361 Dieser Schritt steht wohl „stellvertretend für 
den Willen der französischen Regierung, nach Ende des Algerienkrieges wieder 
aktiv am internationalen Menschenrechtsdiskurs zu partizipieren und sich darüber 
hinaus wieder in seiner traditionellen Vorreiterrolle als ‚Nation der Menschenrechte‘ 
zu profilieren.“362 Der Idealismus wurde als Staatsräson nun wieder gebraucht.  
 

                                                             

359  Vgl. ebd., 280. 
360  Auf die menschenrechtliche Relevanz der Erklärung weist Klose hin: „Die Resolution 

1514 brandmarkte den Kolonialismus grundsätzlich als schwere Menschenrechtsverlet-
zung und Gefahr für den internationalen Frieden, während sie gleichzeitig dem Selbst-
bestimmungsgrundsatz der Völker einen Rechtscharakter verlieh.“ Ebd., 284. 

361  Klose weist darauf hin, dass es auch hierbei offenkundig ein nationales Interesse gab: 
Man erhoffte sich durch die Ratifikation eine gewisse Schutzwirkung auch für die in Al-
gerien verbliebene europäische Minderheit. (Vgl. ebd.) 

362  Ebd., 287. Klose zitiert hier Stephane Hessel, „Un rôle essentiel dans la promotion et la 
protection des droits de l’homme“, in: André Lewin (Hg.), La France et l’ONU depuis 
1945, Arlea: Condé-sur-Noireau, 1995, 253–268. 


