I. Zwischen Theorie und Praxis —
Menschenrechte

Ungeachtet vieler kritischer Stimmen angesichts des nur schwer messbaren Erfolgs
einer aktiven Menschenrechtspolitik diirfen die Menschenrechte als ein weltweites
Megathema gelten: Die Rate akademisch-wissenschaftlicher Diskurse zum Thema,
aber ebenso die Zahl an Verstdndigungen in Recht, Politik und Wirtschaft sowie
Debatten des Feuilletons, die menschenrechtliche Aspekte aufweisen und explizit
thematisieren, nimmt seit mehreren Dekaden exponentiell zu. Markiert und befeuert
wird diese Entwicklung durch politische Zésuren wie die Verabschiedung der All-
gemeinen Erkldrung der Menschenrechte der Vereinten Nationen (1948), die beiden
groBBen UN-Menschenrechtspakte, welche den entscheidenden Schritt auf dem Weg
der volkerrechtlichen Positivierung der Menschenrechtserklarung bilden (1966),
die Konferenz fiir Sicherheit und Zusammenarbeit in Europa (KSZE) mit ihren
menschenrechtlich inspirierten Schlussdokumenten von Helsinki sowie die Welt-
menschenrechtskonferenz der Vereinten Nationen von Wien im Jahr 1993, welche
Universalitit und Unteilbarkeit der Menschenrechte als politische Zielvorgaben be-
schreibt. Nochmals beschleunigt wird der Trend einer zunehmenden Zentralstellung
des Menschenrechtsthemas durch das Ende des Kalten Krieges. Nach dem Wegfall
bisheriger Leitideologien fiillen die Menschenrechte eine Leerstelle — zumindest er-
hoffen sich viele dies und sorgen fiir eine bis dahin ungekannte Konjunktur gesell-
schaftspolitischer Auseinandersetzungen, die entlang menschenrechtlicher Kriterien
gefiihrt werden.’

Das Menschenrechtsthema entfaltet aber nicht nur diskurspragenden Einfluss,
sondern stimuliert auch zu politischen und zivilgesellschaftlichen Institutionen-
bildungen: Zahlreiche Nichtregierungsorganisationen griinden sich in den 1990er-
Jahren, ebenso das deutsche ,,Forum Menschenrechte* als organisatorische Platt-
form von iiber fiinfzig Organisationen, die menschenrechtliche Aktivititen in ihrem

5 Vgl. Matthias Konig, Menschenrechte, Campus: Gottingen, 2005.



18 | ZwiSCHEN THEORIE UND PRAXIS — MENSCHENRECHTE

Portfolio tragen oder sich sogar ausschlieBlich als Menschenrechtsorganisationen
verstehen; auf Beschluss des Deutschen Bundestags wird im Jahr 2001 das ,,Deut-
sche Institut fiir Menschenrechte® gegriindet und erfahrt seitdem eine fiir andere,
mehrheitlich staatlich finanzierte Einrichtungen nicht vorstellbare Expansion seines
Budgets®; auf europiischer Ebene wird eine ,,Europiische Grundrechteagentur®
eingerichtet, auf internationalem Niveau der seit 2003 arbeitende Internationale
Strafgerichtshof in Den Haag sowie das Hochkommissariat der Vereinten Nationen
fir Menschenrechte, dessen Aktivitdten zunehmend in den Fokus der 6ffentlichen
Wahrnehmung treten und in den Debatten zu Fragen der internationalen Politik
nicht mehr so leichtfertig ignoriert werden konnen, wie dies noch vor kurzem der
Fall war.

1. WIE UBER DIE MENSCHENRECHTE REDEN?

Aus der auf so vielen Feldern parallel feststellbaren Konjunktur des Themas darf
aber nicht geschlossen werden, der Gegenstand wiirde hinsichtlich seiner semanti-
schen Gehalte konsensuell diskutiert werden oder konne gar ein abgestimmtes prak-
tisches Handeln initiieren. Es ist strittig, welchen Schutzbereich die Menschenrechte
im Einzelnen definieren, welche institutionellen Maflnahmen erforderlich sind, um
den Schutzanspruch zu garantieren, und welche Verfahren am besten geeignet sind,
um bei der Vielfalt der betroffenen Akteure und Sachfragen zu praktisch tragfahi-
gen Losungen zu kommen. In der Regel befordern solche Auseinandersetzungen
notwendige Klarungen, die in der Natur der Sache liegen. Die Menschenrechte zie-
len auf eine Verdnderung historisch-sozialer Kontexte menschlicher Existenz; eine
je neue Implementierung des emanzipatorischen Freiheitsanliegens, das sie sachlich
transportieren, macht Kontextualisierungen notwendig. Die Auseinandersetzung um
den angemessenen Weg ihrer Einpassung in solche Kontexte bildet eine unver-
zichtbare Etappe des Wirksam-Werdens von Menschenrechten.

Nicht der Streit in der Sache ist es jedoch, der hier interessiert. Es sollen viel-
mehr die Dissonanzen zum politischen Status der Menschenrechte an sich betrach-
tet werden. Sie lassen sich nicht entlang einer Trennung in politisch-praktischen
Umgang einerseits und theoretisch-wissenschaftliche Befassung mit den Menschen-
rechten andererseits wiederfinden, sondern begegnen quer zu solchen Einordnun-
gen. Entscheidend ist jeweils die Zuordnung von menschenrechtlichem Anspruch
und seiner Begriindung, oder, anders formuliert, zwischen Theorie und Praxis der

6  Vgl. Frauke Seidensticker, ,,Das Deutsche Institut fiir Menschenrechte — Der Aufbau einer
nationalen Menschenrechtsinstitution in Deutschland®, in: Jahrbuch Menschenrechte
2004, Suhrkamp: Frankfurt/M., 2003, 312-315.



WIE UBER DIE MENSCHENRECHTE REDEN? | 19

Menschenrechte. Damit ist die Fragestellung dieses Buches unmittelbar beriihrt. Ein
Blick auf paradigmatische Modelle der Rede iiber die Menschenrechte vor dem
Hintergrund des Theorie-Praxis-Zusammenhangs soll es erleichtern, die hermeneu-
tische Option mitzuvollziehen, die im Anschluss daran vorgeschlagen wird.

1.1 Das Quid-pro-quo praktischer Menschenrechtsarbeit

Die Menschenrechte gehdren heute zu den wichtigsten Triebfedern zivilgesell-
schaftlichen Engagements. Wéhrend die sogenannten ,,Neuen Sozialen Bewegun-
gen™ der 1970er- und 1980er-Jahre ihre Anliegen zumeist noch im Modus des
offentlichkeitswirksamen Protestes intonierten, entwickelte sich in den beiden da-
rauffolgenden Dekaden ein Aktionstypus, der priziser nach Schnittstellen suchte,
an denen bestimmte Ziele in die etablierten gesellschaftlich-politischen Vollziige
hineinvermittelt werden kdnnen. Mit den Menschenrechten schien ein beinahe idea-
les Instrument dafiir gefunden. Der materielle Rechtsstaat, dessen Rechtsordnung
den Werten von Freiheit und Gleichheit zu folgen hat, bietet die Gewahr, dass Inte-
ressen, die in Form und Sprache menschenrechtlicher Anspriiche vorgebracht wer-
den, systematische Beriicksichtigung finden miissen und von Politik und Recht
nicht leichtfertig tibergangen werden kénnen.

Diese Lage ist zugleich verantwortlich fiir die spezifische Form menschenrecht-
licher Rede, wie sie von Organisationen der Zivilgesellschaft praktiziert wird.
Deren Handeln folgt einem Imperativ zur praktischen Implementierung und Opera-
tionalisierung. Ob im Kampagnenstil agiert wird oder die Ziele in Form diskreteren
Lobbyings vertreten werden, macht dabei keinen Unterschied. Die Akteure der
Menschenrechtsarbeit bringen ihre Positionen in die Entscheidungs- und Gestaltungs-
prozesse von Politik, Wirtschaft und Gesellschaft mit der Maligabe ein, unmittel-
bare und praktische Verdnderungen zu bewirken. Ein bestimmtes Umsetzungspara-
digma steht Pate beim Umgang mit den Menschenrechten. Sichtbar wird dies in der
Regel an der Sprache.

Das ,,Forum Menschenrechte®, eine nationale Plattform verschiedener Men-
schenrechtsorganisationen, legte zur Hélfte der 17. Legislaturperiode des Deutschen
Bundestags im Herbst 2011 eine ,,Halbzeitbilanz* vor. Mit dem Obertitel (,,Fiir eine
transparente und glaubwiirdige Menschenrechtspolitik®) wird insinuiert, man wiirde
genau wissen, was eine ,transparente Menschenrechtspolitik® ausmacht. Die politi-
schen Instanzen werden mit der Forderung belegt, ein stabiles Set menschenrechtli-
cher Forderungen ,,umzusetzen®; die Eindeutigkeit der Forderung trégt dazu bei, die
politische Instanz als ein frontales Gegeniiber zu konstituieren. Das Handeln von
Regierung und Parlament wird ohne weiteres als ,,weder einheitlich noch schliissig*



20 | ZwISCHEN THEORIE UND PRAXIS — MENSCHENRECHTE

gekennzeichnet.” Erforderlich seien hingegen klare ,,Strategien zur Durchsetzung
der Menschenrechte®, wie Volkmar Deile, ehemaliger Generalsekretdr der deut-
schen Sektion von amnesty international, es ausdriickt.”

Auch in der politikwissenschaftlichen Forschung zu den Menschenrechten
begegnet man einer dhnlichen Logik. Ohne methodologische Reflexion zu den
Vorannahmen der beanspruchten Position geht Silke Vof in ihrer Studie iiber die
menschenrechtspolitischen Tatigkeiten des Deutschen Bundestags von einem sub-
stantiellen Ideal der Menschenrechte aus, welches im Raum der Politik umzusetzen
sei: ,,Auch die neue Bundesregierung wird sich im Parlament kritische Fragen ge-
fallen lassen miissen, was sie dazu beitrdgt, um [den] idealen Vorstellungen ndher
zu kommen.*’ In einer solchen Optik besteht die Zuordnung von Politik und Moral
aus einem linearen Abbildungsverhiltnis, das der Maxime folgt: ,,Was moralisch
richtig ist, kann politisch nicht einfach falsch sein.«'® Auslegungs- und Anpassungs-
fragen werden zu nebengeordneten Aspekten; Disput in der Sache, das heif3it eine
Auseinandersetzung, ob bestimmte Anspriiche iiberhaupt als legitime menschen-
rechtliche Schutzgiiter gelten konnen, ist im Grunde nicht vorgesehen. Eine pla-
tonisch anmutende Urbild-Abbild-Logik fiihrt allerdings dazu, die Ebene des Poli-
tischen latent abzuwerten. Wo es nur um eine ,,Umsetzung® oder die ,,weltweite
“!! einer offenbar anderswo abschlieBend definierten Angelegenheit
geht, wird keine groBe Bereitschaft vorhanden sein, dem Momentum der Anwen-
dung grofere Bedeutung bei der Auseinandersetzung um das rechte Verstidndnis der
Sache selbst einzurdumen.

Verwirklichung

Es wire unangemessen, sich auf herablassende Art iiber Redeweisen zu mokie-
ren, die ihre Form den Zwingen und GesetzmaBigkeiten alltidglicher Praxis schul-
den. Akteure der Menschenrechtsarbeit stehen im politischen Kréftefeld und damit
unter einem hohen Druck, ihre prekare strategische Position zu stabilisieren. Gegen-
iiber den machtvollen Apparaten staatlicher Exekutive konnen sie nur die machtarme

7  Hier und zuvor: Forum Menschenrechte (Hg.), Fiir eine transparente und glaubwiirdige
Menschenrechtspolitik. Halbzeitbilanz der Menschenrechtspolitik der Bundesregierung
in der 17. Legislaturperiode (Dezember 2011), verfiigbar unter: http://www.forum-men-
schenrechte.de/1/aktuelles/stellungnahmen/dezember-201 1 -fr-eine-transparente-und-glaub-
wrdige-menschenrechtspolitik.html (zuletzt aufgerufen am 26.01.2012).

8  Volkmar Deile, ,,Strategien zur Durchsetzung der Menschenrechte — die Perspektive von
amnesty international®, in: Klaus Dicke, Michael Edinger u. Oliver Lembcke (Hg.), Men-
schenrechte und Entwicklung, Duncker und Humblot: Berlin, 1997, 145-156, hier: 150.

9 Silke VoB, Parlamentarische Menschenrechtspolitik. Die Behandlung internationaler
Menschenrechtsfragen im Deutschen Bundestag unter besonderer Beriicksichtigung des
Unterausschusses fiir Menschenrechte und humanitdre Hilfe (1972—1998), Droste: Diis-
seldorf, 2000, 281.

10 Ebd., 282. So zitiert Vof3 als Resiimée ihrer Studie Volkmar Deile.

11 Ebd., 282.



WIE UBER DIE MENSCHENRECHTE REDEN? | 21

Logik moralischer Uberzeugung ins Spiel bringen. Dass sie dies mit mdglichst fugen-
dichter Rollenprosa und ohne den Anschein grundsitzlicher Fraglichkeiten oder gar
Zweifel in der Sache tun, ist nachvollziehbar. Die eigene politische Position in den
engen und umkdmpften Réumen, die iiberhaupt fiir erfolgreiches Lobbying zur Ver-
fligung stehen, zu behaupten und gegebenenfalls durchzusetzen, fiihrt dabei zu einer
Komplexitétsreduktion. Der Sache nach bleibt dies problematisch, im Blick auf den
Funktionszusammenhang zivilgesellschaftlicher Menschenrechtsarbeit aber ist ein
solches Quid-pro-quo verstindlich: Der Rollenzwang, im politischen Spiel bestehen
zu miissen, verleitet dazu, ein unsicheres Wissen als ein eindeutiges zu behaupten.
Alles andere wire politisch unklug. Unbesehen wird damit allerdings eine episte-
mologische Option zur Natur der Menschenrechte transportiert, die ansonsten in
ganz anderen Kontexten beheimatet ist, etwa innerhalb eines auf historische Kon-
tingenzen hin kaum flexiblen christlichen Naturrechts. Die Maxime praktischer
Menschenrechtsarbeit lautet: ,,Was die Menschenrechte meinen, wissen wir. Es
geht darum, sie umzusetzen.

1.2 Menschenrechte als flexible GroBen einer Moralpolitik?

Ein ganz anderes Paradigma der Rede iiber die Menschenrechte begegnet im Be-
reich der historisch forschenden Kultur- und Sozialwissenschaften sowie der sozio-
logisch interessierten Geschichtswissenschaft. Der Theorie-Praxis-Zusammenhang
erfahrt hier eine Deutung von Seiten der Theorie her. Besonders in den letzten Jah-
ren wird durch eine ganze Reihe von Beitrdgen aus dem Feld der Zeitgeschichte ein
neues Licht auf die Frage nach den Urspriingen und der Entstehung der Menschen-
rechte geworfen. Das Ziel solcher Bemiithungen ist es, die Geschichtsschreibung der
Menschenrechte in die eigenen Hande zu nehmen, nachdem aus dem Feld der Moral-
philosophie, aber auch den Rechts- und Politikwissenschaften dazu iiber lange Zeit
hinweg Annahmen aufgestellt wurden, die nicht ldnger tragbar erscheinen, etwa
hinsichtlich der antiken oder christlich-religiosen Herkunft des Menschenrechts-
ethos.'? Vielfach, so die Annahme, wirken die Thesen zur langen Genealogie der
Menschenrechte wie idealisierende Riickprojektionen der aktuellen Bedeutung der
Menschenrechte, zielen aber an der wirklichen Geschichte dieses komplexen histo-
rischen Gebildes vorbei. Stattdessen sei die Entstehung der Menschenrechte als eine
hochst kontingente Konfliktgeschichte zu denken. Erst aus einem Verstindnis der
historischen Konstellationen solcher Konflikte und den darin wirksamen Interes-

12 Vgl. Lasse Heerten, Rezension zu: Samuel Moyn: The Last Utopia, Human Rights in
History. Cambridge 2010, in: H-Soz-u-Kult, 21.03.2011, http://hsozkult.geschichte.hu.
berlin.de/rezensionen/2011-1-207 (zuletzt aufgerufen am 28.01.2014).



22 | ZwiISCHEN THEORIE UND PRAXIS — MENSCHENRECHTE

senslagen heraus sei die gegenwiértige Stellung der Menschenrechte als eine ,,lingua
franca of global moral thought* (Martti Koskenniemi) nachvollziehbar.

In dem von ihm herausgegebenen Band ,,Moralpolitik versammelt Stefan-
Ludwig Hoffmann zahlreiche Beitrdge zu einer solchen ,,Geschichte der Menschen-
rechte im 20. Jahrhundert”. Die Absicht des Projektes ist es, die Illusion einer ,,sich
kaskadenhaft entfaltende[n] Eigenlogik der Menschenrechte* auszuschlieen, die
so typisch ist fiir Ansétze, die eine emotionale oder moralische Teleologie der Men-
schenrechtsentwicklung voraussetzen.”” In Abgrenzung von Erklirungsversuchen,
wie sie etwa Lynn Hunt, Paul Gordon Lauren oder Micheline R. Ishay vorgelegt
haben, werden die Menschenrechte als ein ,.kontingenter Gegenstand von Politik*
verstanden, der erst in der hochst wechselhaften Geschichte des 20. Jahrhunderts
seinen Durchbruch als leitendes Narrativ in Politik und Recht gefunden hat.

Nachdem im Zuge der Franzdsischen Revolution das Menschenrechtsmotiv als
politisches Leitbild erstmals breite Verwendung gefunden habe, sei nach 1800 das
Gegenteil festzustellen. Als politische Kategorie verschwinde es beinahe von der
Bildfliche und werde durch andere Begriffe — etwa das Konzept von Zivilisation
und Zivilisierung — ersetzt. Erst mit der Dreyfus-Affire werde es wiederentdeckt,
gerate allerdings in der Folge schnell in einen Kampf um seine rechte Interpretation:
Die Konkurrenz zwischen liberaldemokratischen, sozialistischen und postkolonia-
len Konzepten der Menschenrechte sei pragend fiir die Karriere des Begriffs als po-
litische Kategorie nach 1945. Hoffmann benennt vier Konstellationen, welche in
der Folge fiir eine bis heute anhaltende Konjunktur des Menschenrechtsthemas sor-
gen: Kalter Krieg, Dekolonialisierung und Verrechtlichungsbestrebungen auf inter-
nationalem Niveau, die im Zuge eines ,,neuen Humanitarismus* sich entfaltenden
,»globalen Moralkampagnen® sowie der Zerfall des Kommunismus als negative Hypo-
thek westlichen Selbstverstdndnisses bescheren dem Konzept der Menschenrechte
eine prominente Stellung als Leitinstrument politisch-moralischer Selbstverstandi-
gung. Erst in den letzten zwanzig Jahren, so Hoffmanns Resiimée, sind die Men-
schenrechte dann unter dem Einfluss dieser Faktoren zur neuen ,,Doxa‘“ geworden,
das heifit zu den ,,Uberzeugungen einer Gesellschaft, die als verinnerlichte, evidente
Ordnung stillschweigend vorausgesetzt werden und den Raum des Denkbaren und
Sagbaren umgrenzen.“14

Auch andere betonen die je individuellen Konstellationen, unter denen allein die
Menschenrechte sich zu dem heute so bedeutenden Orientierungskonzept entwi-
ckeln konnten. Mark Mazower erkennt in ihnen die vielleicht bedeutendste Frie-

13 Hoffmann, Moralpolitik, 13.
14 Hoffmann, Moralpolitik, 7.



WIE UBER DIE MENSCHENRECHTE REDEN? | 23

densdividende seit dem Ende des Kalten Krieges' und Samuel Moyn bezeichnet sie
als Teil eines ,,re-recasting of bourgeois Europe*, mit dem die christdemokratischen
Stromungen Europas auf der Basis des christlichen Personalismus fiir einige Zeit
die politisch-geistige Agenda des Kontinents bestimmen konnten — bevor die Men-
schenrechte schlielich, dieser geistigen Wurzeln beraubt, zu einem Thema der
sikularen Linken werden konnten.'® Den Blick auf die historischen Entwicklungs-
bedingungen gerichtet spricht Hoffmann mit einer gewissen Konsequenz auch von
der ,,westlichen Sichtweise auf die Menschenrechte®, die von Europa als Instrument
eines globalen Hegemonieanspruchs genutzt wurden. Nur aufgrund bestimmter
zeithistorischer Rahmenbedingungen hitten die Menschenrechte in der jiingsten
Zeit ihre heute so prominente Stellung erlangt:

,Erst jetzt entdecken die aufgeklarten Experten und Manager des Globalen — westliche Vol-
kerrechtler, Sozialwissenschaftler, NGOs — sie ganz fiir sich. Und erst jetzt wurde von dieser
kosmopolitischen Elite damit begonnen, den Menschenrechten eine Geschichte zu erfinden,

die bis in die Antike zuriickreicht und den evolutiondren Fortschritt von Moral und Recht be-

17
zeugen soll.*

Samuel Moyn bezweifelt gar pauschal ihre reale Wirkméchtigkeit: ,,After all, they
have done far more to transform the terrain of idealism than they have the world
itself.

Der bei Hoffmann, Moyn und anderen ansichtig werdende Umgang mit den
Menschenrechten gleicht einem Befreiungsschlag. Die kontextualisierende Histori-
sierung des Menschenrechtsethos widerlegt jede Behauptung einer teleologischen
Zwangslaufigkeit, sei diese mit einer Entwicklungsgeschichte der Gefiihle, der
Moral oder der Ideen begriindet. Im Gegenzug aber hat dieser Ansatz auch seine
Kosten. Denn so kontingent und kontextuell die Entstehung der Menschenrechte
beschrieben wird, so schwer vermittelbar wird auch die Plausibilisierung ihres uni-
versalen Geltungsanspruchs und ihrer Wirksamkeit. Hoffmann erkennt dies selbst:

,Denn wie konnen die Menschenrechte universal sein, wenn sie historisch geworden sind,
wenn sie [...] das Produkt einer globalen Gewalt- und Konfliktgeschichte sind, einer Ge-
schichte von ,hegemonic contestations® (Martti Koskenniemi), die kein Telos besitzt und
auch ganz anders hitte verlaufen konnen? Eine Geschichte, die zeigt, dass es nicht einen,

15 Mark Mazower, ,,Ende der Zivilisation und Aufstieg der Menschenrechte. Die konzeptio-
nelle Trennung Mitte des 20. Jahrhunderts®, in: Hoffmann, Moralpolitik, 41-62, hier: 41f.

16 Samuel Moyn, The Last Utopia. Human Rights in History, Harvard University Press:
Cambridge u.a., 2010, 78. Vgl. auch: Ders., ,,Personalismus, Gemeinschaft und die Ur-
spriinge der Menschenrechte®, in: Hoffmann, Moralpolitik, 63-91.

17 Hoffmann, Moralpolitik, 36.

18 Moyn, Utopia, 9.



24 | ZwiSCHEN THEORIE UND PRAXIS — MENSCHENRECHTE

sondern mehrere, moralpolitische konkurrierende Universalismen gab, die sich auf die Men-

schenrechte berufen konnten? Die feststellt, dass die Genese des globalen Rechts im 20. Jahr-

hundert einher ging mit einer Fragmentierung seiner Geltung?'"’

Diese Fragen werden zu Recht erhoben, die Antworten bleibt Hoffmann aber schul-
dig. Dies sollte ihm nicht zur Last gelegt werden. Die Historisierung des Siegeszu-
ges der Menschenrechte in der Moderne ist ein notwendiger Beitrag zum Verstind-
nis der Menschenrechte, weil er und andere mit der {iberspannten Version einer
iiberzeitlichen und stabilen Existenz der Menschenrechte aufraumen. Zugleich wird
aber nicht hinreichend deutlich gemacht, worin sich der Anspruch, den diese Rechte
formulieren, erschopft und wie er sich artikuliert. Auch Hoffmann betont ja, dass
die Einsicht in die Genese der Menschenrechte nicht unbedingt eine Minderung
ihrer Geltung bedeuten miisse. Allerdings zeigt er nicht mehr, was das bedeutet und
welche Folgerungen daraus abzuleiten wéren. Er beschrédnkt sich darauf, die kon-
kurrierenden Entwiirfe einer Konfliktgeschichte gegeneinander antreten zu lassen,
ohne den im Anschluss daran notwendigen néchsten Schritt selbst noch zu gehen.

Es ist richtig, den Zusammenhang gesellschaftlicher Rahmenbedingungen und
politischer Konstellationen fiir die Emergenz der Rede von den Menschenrechten
beispielhaft aufzuzeigen. Schliissig wire es dann aber auch, die ins Licht gehobene
Wechselwirkung zwischen Politik und Entstehung auf die Frage nach der Wirkung
des menschenrechtlichen Anspruchs auszuweiten. Konkrete, widerspriichliche
menschliche Erfahrungen sind es, an denen sich dieser Anspruch bewéhren muss —
die diesen Anspruch aber auch erst formen und formulierbar machen. Der Blick auf
historische Kontexte kann deshalb ohne Zweifel Auskunft geben iiber die Entste-
hung der Menschenrechte. Aber fiir die Frage, wie die Menschenrechte ihre Wir-
kung entfalten konnen, ist die prizise Lektiire historischer Kontexte eben genauso
relevant. Dieser aktuell gewéhlte Ausschnitt aus der Menschenrechtsdebatte zeigt
einmal mehr den Bedarf nach Reflexion innerhalb eines Rahmens, der mit den Stu-
dien von Hoffmann, Moyn und anderen zwar erdffnet worden ist, aber noch nicht
konsequent genug ausgefiillt wird.

1.3 Die Ambivalenz kirchlich-theologischer Rede
von den Menschenrechten

Es erscheint nicht notwendig, die wechselhafte, lange Zeit problematische, zuletzt
aber entspannte und konstruktiv verlaufende Geschichte des Verhéltnisses von
Christentum und Menschenrechten an dieser Stelle eigens in Erinnerung zu rufen.

19 Hoffmann, Moralpolitik, 36f.



WIE UBER DIE MENSCHENRECHTE REDEN? | 25

Die notwendige wissenschaftliche®, aber auch kircheninstitutionelle Aufarbeitung®
dieser Beziechung hat stattgefunden und markiert wohl einen Diskussionsstand, hin-
ter den auch restaurativ gesinnte Kréfte innerhalb des Christentums nicht mehr so
leicht zuriickkommen.

Die anfanglich vehemente Gegnerschaft zu den Menschenrechten wurde im
Riickblick als ein Fehler bewertet. Der einstmalige Widerstand hat sich heute gar
ins Gegenteil verkehrt: Theologisch-ethisch wird in vielen Féllen ein breites Band
gesehen zwischen dem theologisch zu beschreibenden Sinnhorizont der religidsen
Botschaft und den menschenrechtlich zu entfaltenden Konsequenzen in Staat, Wirt-
schaft und Gesellschaft, die diese Botschaft erforderlich macht. Menschenrechte
und christlicher Glaube, so scheint es auf den ersten Blick, kommen nicht nur wider-
spruchsfrei miteinander aus, sondern bilden eine organische, von der Sache her
notwendige programmatische Allianz. Bei genauerem Hinsehen erkennt man je-
doch, dass trotz aller semantischen Komplementaritit zwischen menschenrecht-
lichem und biblisch-theologischem Ethos eine tiefgriindige Spannung innerhalb der
religiésen Positionierung zu den Menschenrechten fortbesteht und besonders die
kirchliche Rede, mit etwas Abstand aber auch die theologische Reflexion zum
Anspruch der Menschenrechte prigt. Dies sei im Folgenden zusammenfassend
nachgezeichnet.

20 Vgl. exemplarisch: Konrad Hilpert, Die Menschenrechte: Geschichte — Theologie — Ak-
tualitdt, Patmos: Diisseldorf, 1991; Wolfgang Huber, Artikel ,,Menschenrechte, in:
TRE 22, 577-602; Johannes Schwartldnder (Hg.), Modernes Freiheitsethos und christli-
cher Glaube, Grinewald u. Kaiser: Mainz u. Miinchen, 1981; Marianne Heimbach-
Steins, Menschenrechte in Gesellschaft und Kirche, Grinewald: Mainz, 2001. An der
Stellung des Katholizismus zur Religionsfreiheit wird im Konkreten deutlich, wie sich
die Kirche theologisch mit der Herausforderung der Menschenrechte auseinandersetzt.
Vgl. dazu Karl Gabriel, Christian Spie3, Katja Winkler, Religionsfreiheit und Pluralis-
mus. Entwicklungslinien eines katholischen Lernprozesses, Schoningh: Paderborn, 2010;
Marianne Heimbach-Steins, Religionsfreiheit. Ein Menschenrecht unter Druck, Scho-
ningh: Paderborn, 2012; von staatsrechtlicher Seite: Ernst-Wolfgang Bockenforde, Kir-
che und christlicher Glaube in den Herausforderungen der Zeit. Beitrdge zur politisch-
theologischen Verfassungsgeschichte 1957-2002, Lit: Miinster, 2004.

21 Die Position der Katholischen Kirche zu den Menschenrechten hat sich nach einer lan-
gen Phase der Ablehnung seit der Mitte des 20. Jahrhunderts fundamental geéndert. In
zahlreichen lehramtlichen Dokumenten werden die Menschenrechte positiv bewertet und
als politisch-soziale Konsequenz der eigenen religiosen Botschaft interpretiert. Beson-
ders zu erwihnen sind die Enzyklika Pacem in Terris (1953), die Erklarung des II. Vati-
kanischen Konzils zur Religionsfreiheit Dignitatis humanae (1965), die Antrittsenzyklika
von Papst Johannes Paul 1., Redemptor hominis (1979), sowie die Enzyklika Centesimus
annus (1991) anldsslich des hundertsten Jahrestages der ersten Sozialenzyklika Rerum

novarumt.



26 | ZwISCHEN THEORIE UND PRAXIS — MENSCHENRECHTE

Glaubwiirdig ist die kirchlich-theologische Wertschitzung der Menschenrechte,
indem sie liberhaupt die Berechtigung einer sékularen, aber dennoch werthaltigen
Rede iiber den Menschen anerkennt. Nach langem Ringen wird endlich zugestan-
den, dass Menschenrechte nicht ein vermeintliches ,,Gottesrecht® verletzen, sondern
legitimer Ausdruck welthaft wahrgenommener Verantwortung sind. Menschenrechte,
so kann jetzt in den Blick treten, wollen nicht eine religidse Sinnebene ersetzen,
sondern beanspruchen lediglich, die sachgeméBe Sprache fiir denjenigen Gegen-
stand bereit zu halten, dem sie entsprechen — der Mensch und seine weltliche Exis-
tenz. Die Weltlichkeit der Welt — eben das Prinzip der Sékularitdt — muss nicht 14n-
ger als Widerspruch zur Religion gelten, sondern wird sogar als ein Momentum
christlicher Weltsicht lesbar.”

Mit den Bewegungen kirchlicher Positionen und theologischer Denktraditionen
wurde zwar ein neuer Blick auf die Menschenrechte gewonnen, die eingeleitete
hermeneutische Wende bleibt allerdings auf halbem Wege stecken. Denn so erfreu-
lich eine Kldrung hinsichtlich der theologischen Mdéglichkeit der Menschenrechte
an sich auch ist, so wenig ist damit zur sachlichen Vorstellung des Gegenstandes
gesagt. Es bleibt weithin offen, was genau die Menschenrechte meinen, wie sie aus-
zulegen sind und welche Bedeutung ihrer Interpretation und Einpassung in konkrete
Kontexte tiberhaupt zukommt. Bei diesen Fragen zeigt sich die theologische und
lehramtliche Tradition bei weitem nicht so anpassungsfihig und dialogbereit wie
bei der Frage nach dem Status von Menschenrechten an sich. Vielmehr kommt ein
naturrechtliches Erbe zum Tragen, welches, mal direkt, mal indirekt, die religiose
Hermeneutik der Rede von den Menschenrechten axiomatisch bestimmt. Das zeigt
sich daran, dass der Schliisselpunkt einer theologischen ErschlieBung der Men-
schenrechte in einer vorgeordneten Kategorie zu finden ist, ndmlich im Bild von der
Menschenwiirde.

Die biblischen Aussagen zur gleichen Wiirde der Geschdpfe, der Verpflichtung
sozialer Gemeinschaft zu einem Miteinander in Gerechtigkeit und Fiirsorge sowie
zur vorrangigen Option fiir die sozial Randstdndigen wurzelt in der theologischen
Basisaussage von der Ebenbildlichkeit Gottes. Durch sie wird das Interesse des
christlichen Glaubens am konkreten Menschen grundgelegt. Die Wiirde des Men-
schen ist eine Kurzformel fiir die Annahme, jeder menschlichen Existenz komme
eine individuell besondere und unverduflerliche Wertigkeit zu. Die Menschenrechte
wiederum lassen sich theologisch als mogliche Konkretionen eines Ethos, das in der
Menschenwiirde sein Fundament hat, verstehen, aber in ihrer Natur als positivier-
bare Rechtsanspriiche stellen sie doch ein ganz anderes Genus mit anderem Zielge-
halt und Sinnanspruch dar, als es die biblischen Texte mit ihrer religiosen Botschaft
bilden.

22 Vgl. Johann Baptist Metz, Zur Theologie der Welt, Grilnewald: Mainz, 1968.



WIE UBER DIE MENSCHENRECHTE REDEN? | 27

Diese Verankerung des Zugangs zu den Menschenrechten im theologischen
Leitbild der Menschenwiirde ist riskant: Der sachliche Gehalt der Menschenrechte
wird schnell als eine lineare Verlangerung aus dem Metaphernkreis, der mit der Kate-
gorie der Menschenwiirde vorliegt, gesehen. Die Menschenrechte werden dann als
,Umsetzung* der biblisch-theologischen Menschenwiirde ausgelegt; es ist nicht
weit bis zum Fehlschluss, sie seien nichts weiter als eine ,,Anwendung* vorgingig
definierter Setzungen zur Natur des Menschen, die man der biblischen Rede von
der Menschenwiirde unmittelbar entnehmen kdnne. Aus einem Pfund, mit dem man
wuchern konnte, wird eine Verwundbarkeit. Mit dem Bild der Menschenwiirde
wird nicht das Worumwillen der Menschenrechte dargelegt und damit tiberhaupt
die Moglichkeit menschenrechtlicher Anspriiche plausibel gemacht, sondern die
biblisch transportierten thematischen Aussagen zum Menschen werden als erste
inhaltliche Entfaltungen menschenrechtlicher Anspriiche hergenommen.” Gerade
die Tatsache, dass verfassungsgeschichtliche Traditionen, aber auch die philosophi-
sche Auseinandersetzung Menschenrechte und Menschenwiirde auf enge Weise
miteinander verkniipfen, erhoht die Versuchung anzunehmen, iiber den eigenen,
wertgesattigten Zugang zur Kategorie der Menschenwiirde auch iiber ein sachge-
méifes Verstindnis der Menschenrechte zu verfiigen.

Diese Tendenz wird iiber die Tradition des christlichen Naturrechts vermittelt
und nochmals verschérft. Naturrechtliche Annahmen steuern zwar die theologische
Argumentation selbst in der Regel nicht mehr auf direkte Weise. Stil und Habitus
kirchlicher Rede, gerade wenn diese sich auf politisch-soziale Sachverhalte bezieht,
sind jedoch weiterhin davon geprégt. Sichtbar wird dies etwa an Stellungnahmen
und AuBerungen kirchlich-religioser Organisationen zu politischen Fragen. Die
politischen Forderungen, die darin erhoben werden, scheinen in einer unverbriich-
lichen Anthropologie gegriindet, aus der ein hohes Mal} an Urteilsvermdgen und
-sicherheit hinsichtlich konkreter politischer Konsequenzen, die einzuldsen sind,
bezogen wird. Uber die ,,Natur des Menschen* und deren Bediirfnisse, so der Ein-
druck, gibt es keinen Zweifel; hermeneutische Kautelen, die eine Ermittlung der
notwendigen Konsequenzen verkomplizieren wiirden, miissen nicht weiter beriick-
sichtigt werden.” Mit dem Unterpfand der Menschenwiirde in der Hand erliegt man

23 Zu den unterschiedlichen Paradigmen, Menschenwiirde und Menschenrechte einander zu-
zuordnen vgl. Arnd Pollmann, ,,Menschenwiirde nach der Barbarei. Zu den Folgen eines
gewaltsamen Umbruchs in der Geschichte der Menschenrechte®, in: zfmr 1/2010, 26-45.

24  Besonders auffallend ist dies in Stellungnahmen der kirchlichen Hilfswerke (Misereor,
Missio, Adveniat) oder derjenigen Gremien der amtlich verfassten Kirchen, die sich
mit Fragen internationaler Gerechtigkeit oder Weltwirtschaft befassen. Die in Anspruch
genommene Sicherheit eines Wissens iiber die Natur des Menschen, fiir den Schutz
reklamiert wird, macht hingegen auch die Stirke dieser Akteure im politischen Lobby-
geschéft aus: Der vorgebliche Zugang zu einer anthropologischen Tiefenerkenntnis er-



28 | ZwISCHEN THEORIE UND PRAXIS — MENSCHENRECHTE

der Illusion, auch bereits zu wissen, worin genau sich der Anspruch der Menschen-
rechte erschopft. Theorie und Praxis stehen in einem starren, unflexiblen Verhalt-
nis: Die Schau des Fundamentums schlechthin — die Schopfungsnatur des Men-
schen — verhindert einen Blick auf die Kontexte, in denen sich menschliche
Existenz immer schon vorfindet. Fiir ein Verstehen der Menschenrechte spielt deren
Praxis keine wirkliche Rolle, weil in der Theorie bereits alle Elemente gegeben
sind, die einen Umgang mit der Kategorie erméglichen.”

Sicher kann aus den so beschriebenen Aspekten einer Rede iiber und zu Men-
schenrechten kein umfassendes Resiimée iiber die kirchlich-theologische Kompe-
tenz zur Wiirdigung der Menschenrechte gezogen werden. Es soll allerdings ein Erbe
sichtbar gemacht werden, das heute explizit oft keine Rolle spielt, welches aber im
Hintergrund theologischer Reflexion aufgrund dieses Herkunftsverhéltnisses vor-
handen bleibt und, besonders in den Verlautbarungen religidser Institutionen, immer
wieder vernehmbar wird. Diese Pragung ist auch der Grund fiir den manchmal
rasch erzielten Konsens zwischen einer in der Tradition Kants vernunftrechtlich
formulierten und einer christlich inspirierten Menschenrechtsbegriindung. Beide
machen sich an einem starken Begriff der Menschenwiirde fest. Wo im Gefolge der
praktischen Philosophie Kants die Unhintergehbarkeit moralischer Normen auf dem
Verzweckungsverbot des menschlichen Individuums ruht, sorgt auf christlicher Seite
der Schopfungsglaube fiir eine dhnlich absolute Vorrangstellung der menschlichen
Person. Die Wiirde des Menschen macht sich das eine Mal im Gebot fest, jeden an-
deren stets nur als Zweck, nicht als Mittel zur Verwirklichung anderer Zwecke zu
gebrauchen, das andere Mal wird Menschenwiirde als eine unableitbare Qualitdt der
Abkiinftigkeit aller Geschopfe von Gott ausgesagt.

Beide Male handelt es sich um deontologische, nicht teleologische normative
Aussagen. Dies macht eine Verstindigung zwischen dem aufklérerischen und dem
christlichen Menschenbild so einfach, aber es ist zugleich der Grund fiir die hier ge-
rade problematisierte Seite einer bestimmten Handhabung der Menschenrechte:
Weil der sachliche Gehalt, um den es den Menschenrechten geht, offenbar so un-
verbriichlich festliegt, ist eine Wertschitzung des Zwischenraumes, der den be-
griindenden Pol — die Menschenwiirde — und das konkrete Schutzgut — die Existenz
des Menschen — auf Abstand hilt, kaum moglich. Dieser Zwischenraum ist der
Raum des Politischen, in dem sich Begriindung und Ziel des Schutzes, den die
Menschenrechte versprechen, miteinander vermitteln miissen. Was die Menschen-

moglicht es angeben zu konnen, weshalb bestimmte politische Maflnahmen des Men-
schenrechtsschutzes unbedingt erforderlich sind.

25 Prégnant herausgearbeitet hat diesen Zug katholischen Denkens bereits Ernst Troeltsch
in seiner Untersuchung zum mittelalterlichen Katholizismus. Vgl. ders., Die Soziallehren
der christlichen Kirchen und Gruppen, Mohr Siebeck: Tiibingen, 1994, 178ff. (Neu-
druck der Ausgabe Tiibingen 1912, Teilband 1).



WIE UBER DIE MENSCHENRECHTE REDEN? | 29

rechte wirklich bedeuten, konkretisiert und verkdrpert sich erst auf diesem Feld des
Politischen, fiir das die Hauptlinie kirchlich-theologischer Tradition unsensibel ist.

Zuriick bleibt ein ambivalenter Eindruck: Die Menschenrechte gehéren ldngst
zum Gegenstand sozialethischer Traktate und sind ein Instrument kirchlicher Sozial-
verkiindigung geworden. Noch angetan iiber die begehbar werdenden thematischen
Briicken zwischen christlichem Ethos und Ethos der Menschenrechte konzentriert
sich die theologische Ethik darauf, die zahlreichen Anschlussstellen zwischen bei-
den Bereichen zu beleuchten, etwa in Gestalt einer Wirtschafts-, Umwelt- oder Bil-
dungsethik. Alternativ mitht man sich mit den Begradigungsarbeiten eines verrenk-
ten Verhéltnisses. Dies schldgt sich nieder in den zahlreichen theologisch-ethischen
Auseinandersetzungen zum Verhiltnis der katholischen Kirche zur Religionsfrei-
heit, oder aber in einer Problematisierung der Frage, ob iiberhaupt die Menschen-
rechte ein verpflichtender Topos christlichen Gesellschaftsdenkens sein konnen.*®
Wirklich systematische ErschlieBungen liegen bislang kaum vor, allenfalls im Mo-
dus abstrakt bleibender Strukturanalogien zwischen einer vermeintlich menschen-
rechtlichen und einer fundamentaltheologischen gemeinsamen ,heterotopischen®
Tiefengrammatik entlang der Differenz von Macht und Ohnmacht.”’

Auch in der traditionsreichen Geschichte der katholischen Sozialverkiindigung
zur Arbeiterfrage und den Prozessen wirtschaftlicher Modernisierung liegt der Fokus
weniger auf dem Wie, das heifit den Wegen, die zur Verwirklichung bestimmter
werthaltiger Ziele geeignet und ihnen angemessen sind, als vielmehr auf der sach-
lichen Ermittlung dieser Ziele selbst. Kern des Interesses war es stets danach zu fra-
gen, was denn eine in sozialethischer Sicht sinnvolle sozialpolitische Aussage sein
konnte und unter welchen Umsténden sie als gerecht gelten diirfte. Hinsichtlich ein-
zelner politischer Forderungen galt diese Sozialverkiindigung deshalb als ,,emanzi-
pativ* oder ,,modern“. Betrachtet man die hinter diesen politischen Aussagen ste-
hende sozialethische Erkenntnistheorie aus der Tradition des Naturrechts, wird
ersichtlich, dass die katholische Soziallehre und ihre begleitende schultheologische
Reflexion jedoch mit methodischen Scheuklappen auftritt, wenn es um ein Ver-
stehen und normatives Wertschétzen des politischen Prozesses an sich geht. Nicht
ohne Grund ist es ein zwar katholisch gepréigter, aber ganz und gar nicht in der Tra-
dition der theologisch-naturrechtlichen Schule stehender Staatsrechtler wie Carl

26 Dies wird zumeist mit konservativ orientiertem theologischen Interesse gefragt. Vgl.
Alexander Saberschinsky, ,,Menschenrechte und christliches Menschenbild”, in: Die
Neue Ordnung 56 (2002), 84-95. Vgl. auch ders., Die Begriindung universeller Men-
schenrechte. Der Ansatz der katholischen Soziallehre, Schoningh: Paderborn, 2002, sowie:
Josef Punt, Die Idee der Menschenrechte. Ihre geschichtliche Entwicklung und ihre Re-
zeption durch die moderne katholische Sozialverkiindigung, Schoningh: Paderborn, 1987.

27 Hans-Joachim Sander, Macht in der Ohnmacht. Eine Theologie der Menschenrechte,
Quaestiones disputatae 178, Herder: Freiburg/Br. u.a., 1999.



30 | ZwiISCHEN THEORIE UND PRAXIS — MENSCHENRECHTE

Schmitt, der zu einer Zeit, in der sich die Katholische Soziallehre auf ihrem Hohe-
punkt befand und der katholisch-personalistische Denker Jacques Maritain seinen
»Humanisme integral“ ver6ffentlichte, gleichsam als Kontrapunkt iiber den ,,Begriff
des Politischen® nachdachte®. Ohne hier die von ihm getroffenen Optionen bewer-
ten zu wollen, erscheint dies doch als ein bemerkenswerter Indikator fiir das festge-
stellte Defizit.

Es wire deshalb ehrlich, die latent vorhandene Fiihllosigkeit theologischen
Sozialdenkens flir den Prozesscharakter und die eigene Natur des Politischen von
vornherein zuzugestehen.”” Man lauft das Risiko blind zu sein fiir die historische
Kontingenz, die damit moglichen Bedeutungsverschiebungen und den sozialen
Wandel, denen menschenrechtliche Kategorien ausgesetzt sind. Wie sollte man auf
geschichtlich neue Herausforderungen der menschlichen Wiirde — biopolitische
Fragen, Angriffe auf die informationelle Selbstbestimmung, neue Erkenntnisse zur
Entwicklung sexueller Identitdt — reagieren, die nicht im traditionellen Prisma natur-
rechtlicher Interpretative liegen?”" Die Politische Ethik miisste als ein Traktat der
christlichen Sozialethik demnach neu buchstabiert werden — jenseits ihres natur-
rechtlichen Erbes.

28 Carl Schmitt, Der Begriff des Politischen. Text von 1932 mit einem Vorwort und drei
Corollarien, Duncker und Humblot: Berlin, 1991.

29 Bernhard Sutor raumt immerhin ein, dass in der Tradition der katholischen Soziallehre
das Denken des Politischen vernachldssigt worden ist; im Vordergrund stehe allenfalls
der Staat als institutionelles Instrument zur Durchsetzung naturrechtlich ermittelter Ziel-
vorgaben. Vgl. ders., Politische Ethik. Gesamtdarstellung auf der Basis der Christlichen
Gesellschaftslehre, Schoningh: Paderborn, 1991, 11f. Sein Ansatz ist allerdings nicht
von dem Bestreben geprégt, einen wirklichen Neuansatz zu formulieren, sondern be-
schrinkt sich darauf, die Themenpalette der politischen Ethik in der Lektiire lehramtli-
cher Dokumente wiederzufinden und systematisiert zu Wort zu bringen. Vgl. auch ders.,
Katholische Soziallehre als politische Ethik. Leistungen und Defizite, Schoningh: Pader-
born, 2013.

30 Man mag einwenden, dass es neben der naturrechtlichen Tradition eine zweite, genuin
katholisch geprigt Traditionslinie gebe, die zu den Menschenrechten fiihre, ndmlich der
in den 1930er- und 40er-Jahren entstehende christliche Personalismus eines Emmanuel
Mounier und, vor allem, Jacques Maritain, der im Sozialdenken Karol Wojtylas und der
Krakauer Schule eine spite Fortsetzung fand. Samuel Moyn, ,,Personalismus, Gemein-
schaft und die Urspriinge der Menschenrechte®, in: Hoffmann, Moralpolitik, 63-91,
zeigt auf, wie sehr in dieser Tradition an der Dualitit von Individuum und Gemeinschaft
gearbeitet wurde und auf welche Weise — gerade in der Person Maritains — dieses Den-
ken auch zum Stimulus einer bestimmten Spielart der Menschenrechte wurde und sogar
die volkerrechtliche Behandlung der Menschenrechte priagte. Im Ganzen aber, so Moyn,
blieb diese Linie randstindig, gerade was das katholisch-theologische Denken anbelangte.
Es wird deshalb hier nicht vertieft darauf eingegangen.



WIE UBER DIE MENSCHENRECHTE REDEN? | 31

1.4 , Affirmative Genealogie“ als Vermittilungsangebot

Zieht man eine kurze Zwischenbilanz der bisher angestellten Uberlegungen, wird
deutlich: Wichtige Paradigmen der zeitgendssischen Rede iiber die Menschenrechte
gehorchen einer Innen-AuBen-Logik. Ein vermeintlich identifizierbarer themati-
scher Kern der Menschenrechte wird von seiner ,,Anwendung“ und ,,Umsetzung®
auf Praxisfeldern und in Kontexten auBlerhalb dieser Sache geschieden. Sowohl im
Bereich der praktischen Menschenrechtsarbeit als auch in den abstrakteren Rede-
weisen tiber die Menschenrechte, wie sie durch die Traditionsbestinde des christli-
chen Naturrechts vermittelt werden, kommt eine solche Hermeneutik zum Tragen.
Dargestellt worden war dies entlang der Theorie-Praxis-Unterscheidung: Die Praxis,
in der man dem Anspruch begegnet, Menschenrechte wirksam werden zu lassen, ist
einer Theorie untergeordnet, welche diese Anspriiche in einem vermeintlichen Ideal
definiert.

Wenn Historiker sich daran machen, eine Geschichte der Entwicklung der Men-
schenrechte zu schreiben, wird eine Féahrte aufgenommen, die den Zusammenhang
von Politik und Menschenrechten auf eine andere Art und Weise als in der Logik
von Unter- und Uberordnung sichtbar macht. Auf die Wirkkréfte unterschiedlicher
mentaler oder sozialer Einfliisse hinzuweisen oder Interessenskonstellationen auf-
zuzeigen, die fiir den Durchbruch der Menschenrechte im 20. Jahrhundert gesorgt
haben, ist ein notwendiger Schritt zu einem volleren Verstindnis der Bedeutung der
Menschenrechte; dennoch greifen auch diese Bemiihungen zu kurz.

Es gilt danach zu fragen, ob sich aus den kontingenten Entstehungsbedingungen
des Komplexes der Menschenrechte ein auch iiber diese Kontexte hinaus giiltiger
moralischer Anspruch formulieren ldsst. Mit anderen Worten: Es muss eigens dar-
gelegt werden, weshalb die Herausbildung eines menschenrechtlichen Anspruchs
innerhalb eines bestimmten historischen und sozialen Kontextes nicht zugleich ein
Argument gegen die universale Giiltigkeit dieses Anspruchs ist. Was also fiihrt dazu,
dass die geschichtliche Verwurzelung und Einbettung der Menschenrechte nicht
sogleich auch der Grund ihrer nur partikularen, hochst begrenzten Aussagekraft und
Tragweite ist, ja von ,,Menschenrechten® im eigentlichen Sinne dann gar nicht ge-
sprochen werden diirfte? Diese Fragen stehen unmittelbar im Raum, wenn auf der
einen Seite Historiker die je besondere Entstehungsgeschichte einzelner Rechtsan-
spriiche eruieren, und auf der anderen Seite Moralphilosophen und normativ interes-
sierte Sozialwissenschaftler nach den iiberzeitlichen Geltungsgriinden der Menschen-
rechte fragen und diese in natur- oder vernunftrechtlichen Teleologien identifizieren.

Das Ziel dieses Buches ist es, liber die Historisierung der Menschenrechte hin-
aus die Frage nach der Rolle der konkreten, historisch-sozialen Bedingungen fiir
das Verstindnis dieser Rechte zu stellen und daraus einen Vorschlag zu unterbrei-
ten, wie der Anspruch der Menschenrechte schliissiger und kohérenter als bisher



32 | ZwiSCHEN THEORIE UND PRAXIS — MENSCHENRECHTE

dargelegt werden kann. Der Begriff des Politischen soll dabei als eine Kurzformel
fiir die jeweils unterschiedlich ausfallende, kontextuell geformte Praxis der Men-
schenrechte verwendet werden. Das Ausbleiben einer gelungenen, und das heif3t
einer theoretisch weiterfithrenden Vermittlung der Dimension des Politischen, war
bislang mehr festgestellt worden, als dass untermauert und erhértet werden konnte,
weshalb dies ein Defizit ist. Es blieb ein Verdacht, eine begriindete Vermutung,
dass die Modalitdten der Implementierung und Ausiibung der Menschenrechte oder
auch ihre fehlende Praxis etwas mitzusagen hétten {iber die Sache der Menschen-
rechte selbst. Sobald allerdings eingerdumt wird, dass dies so ist, bekommt die
Dimension des Geschichtlichen eine wesentliche Rolle. Denn es sind die histori-
schen Fille, in denen sich die Praxis — das Politische — der Menschenrechte zeigt.
Das Feld der Geschichte und die einzelnen dort beschreibbaren Situationen, in denen
der Anspruch der Menschenrechte sich Bahn bricht, formuliert wird oder auch
scheitert, sind das Material einer politischen Modellierung des moralischen An-
spruchs, der in diesen Rechten liegt. Das weitere Vorgehen ist nun davon geprégt,
dem Verdacht nachzugehen, dass diese politische Formung des menschenrechtli-
chen Anspruchs im Prisma einer historischen Situation moglich ist und einiges fiir
das Verstindnis menschenrechtlicher Geltung austrigt.’'

Eine wesentliche Kldrung in dieser Richtung wird durch das von Hans Joas in
die Debatte gebrachte Konzept von der ,,affirmativen Genealogie vorgenommen.*”
Weil damit einiges von den erkenntnistheoretischen Pramissen dieser Studie sicht-
bar wird und im Anschluss daran gezeigt werden kann, was der origindre Beitrag
dieses Buches sein soll, sei die Figur, die Joas in der Verarbeitung von Uberlegun-
gen von Ernst Troeltsch formuliert, kurz vorgestellt. Joas sucht einen Ausweg aus
der Spannung zwischen historischer Genese der Menschenrechte und ihrer zeitge-
nossischen Geltung. Er mochte zeigen, dass die exklusive Trennung der beiden
Sphéren, wie sie oftmals — implizit oder explizit — behauptet wird, ein Fehler ist und
in eine Sackgasse fiihrt. Sein Versuch zu zeigen, dass beide Groflen nur in Bezug

31 Mit der klassischen juristischen Terminologie kdnnte man sagen: Aus Rechtsgeltung
muss Rechtswirklichkeit werden, ansonsten nutzt die formale Geltung an sich auch nicht
viel. Freilich hinkt das Bild an einer Stelle, denn der Begriff der Geltung bezeichnet
in der Rechtswissenschaft bereits den durch das positive Recht gesetzten Anspruch auf
Gesetzesgehorsam, in der hier verwendeten Redeweise war aber stets eher von ,,Gel-
tungsanspriichen® die Rede, die auf der Ebene des moralischen Rechts liegen. Dass die
Dimension des Politischen auch im Recht eine vorrangige Bedeutung spielt, zeigt sich
u.a. daran, wie umstritten die Interpretation der Menschenwiirde-Formel im Grundgesetz
ist. Vgl. die Ubersicht bei: Heiner Bielefeldt, Auslaufinodell Menschenwiirde?, Herder:
Freiburg/Br., 2011, 13ff.

32 Vgl. Joas, Sakralitdt, besonders 147-203.



WIE UBER DIE MENSCHENRECHTE REDEN? | 33

aufeinander recht verstanden werden konnen, hat seinen systematischen Anker-
punkt in Troeltsch’ These vom Faktum der Idealbildung.

,»[Damit] wird statt auf immerwéhrende Geltung auf die unvorhersehbare Entstehung der
Werte, aber auch auf die Bedeutung des denkerischen Riickgangs auf diese Entstehung auf-
merksam gemacht, wenn erfasst werden soll, worum es sich bei einem entstandenen Wert
iiberhaupt handelt.**

Es geht Troeltsch — und mit ihm Joas — nicht darum, historische Sachverhalte einer
bewertenden Beurteilung zu entziehen. Eine solche Beurteilung soll aber nicht
ihrerseits unhistorische Malistdbe anwenden, sondern ihre Kriterien in der Diskus-
sion mit dem historischen Stoff gewinnen. Die bei Troeltsch begegnende Formel
hierfiir lautet: , Selbstgewissheit ohne Zeitlosigkeit*.”*

Methodisch wird es zur Aufgabe, die Individualitét historischer Phdnomene an-
gemessen zu beriicksichtigen. Im historisch beobachtbaren Handeln des Menschen,
so die Annahme, wird sichtbar, auf welche Weise sich Faktisches und Ideales, Natiir-
liches und umstandsméBig Gegebenes miteinander vereinigen. Der Mensch, so Joas,
erweist sich in seinem Handeln als fihig, Neues und Schopferisch-Kreatives her-
vorzubringen; sein Handeln ist nicht das einzelne Datum eines teleologischen
Strahls. Es folgt einem kreativen Prozess, in dem die Ausstrahlung von Werten und
Idealen mit den Bedingungen und Kontexten der historischen Situation zusammen-
gehen. Troeltsch’ Begriff der Entwicklung als ,.kontinuierlicher Werdezusammen-
hang® erfahrt von daher seine Bedeutung:

»Wenn nun also Individuen, Kollektive und Institutionen ohne Idealbildung unvorstellbar
sind und wenn ihre spezifische, liber die biologische Individualitit weit hinausgehende, sinn-
und wertbezogene historische Individualitit gerade dadurch konstituiert wird, dann heif3t
das auch, dass die Gegenstinde historischer Betrachtung nie als ruhend aufgefasst werden
diirfen. Wer ein Ideal hat, kann nicht umbhin, sich selbst im Verhiltnis zu diesem zu verorten;
er wird auch notwendig von anderen in dem damit aufgespannten imagindren Raum verortet

35
werden.*

33 Joas, Sakralitdt, 155. Joas bezieht sich auf die beiden Schriften von Troeltsch, in denen
dieser sich mit dem methodologischen und erkenntnistheoretischen Anspruch des Histo-
rismus auseinandersetzt: Ernst Troeltsch, Der Historismus und seine Probleme (1922),
2 Bde., De Gruyter: Berlin, 2008 (= Kritische Gesamtausgabe, Bd. 16.1 und 16.2); ders.,
Fiinf Vortrdge zu Religion und Geschichtsphilosophie fiir England und Schottland (1924
als Der Historismus und seine Uberwindung), De Gruyter: Berlin, 2006 (= Kritische Ge-
samtausgabe, Bd. 17).

34  Zitiert nach Joas, Sakralitdt, 162.

35 Ebd., 173.



34 | ZwiISCHEN THEORIE UND PRAXIS — MENSCHENRECHTE

Werte, fiir die man Geltung beansprucht, werden also niemals auBerhalb histori-
scher Situationen gewéhlt, auf die man sie etwa erst nachtrdglich anwenden wiirde.
Ideal und Wirklichkeit, oder, mit anderen Worten, Geltung und Genese, sind inner-
lich miteinander verbunden. Historie ist kein ,,ruhender Gegenstand“. Durch eine
entsprechende Lektiire historischer Quellen und Zeugnisse ist es moglich, das der
Geschichte innewohnende Potential an Geltung zu entbergen und in seiner Aus-
sagekraft fiir die Gegenwart sichtbar zu machen. Eduard Spranger spricht von der
Haltung eines ,,Existentiellen Historismus®“, den er in diesen Prdmissen bei Ernst
Troeltsch erkennt.”®

Hans Joas schlief3t an diese bereits bei Troeltsch zu beobachtende Gleichsetzung
von Geschichtsrekonstruktion und Gegenwartsorientierung an. Wo Troeltsch dem
Handelnden einen Willen zu ,,eigener verantwortlicher Idealbildung* unterstellt und
die historisch beschreibbaren Situationen menschlichen Handelns geltungstheore-
tisch aufwertet, steht bei Joas die Rede von der ,,affirmativen Genealogie®. Geltung
wird nicht — wie bei Nietzsche — durch die Betonung ihrer Genese entkréftet. Im
Gegenteil — bei der Betrachtung der Geschichte kommt es darauf an, sich selbst
nicht nur in ein Verhéltnis zur Faktizitit, sondern auch zu den auf dem Spiel ste-
henden, eingeldsten oder uneingeldsten Geltungsanspriichen dieser Geschichte zu
setzen. Eben dieser Bezug zu einer der geschichtlichen Situation inhdrenten Gel-
tungsdimension wird als ,,affirmativ bezeichnet:

,,Affirmativ® soll diese genealogische, das heifit kontingenz-bewusste Vergangenheitsrekon-
struktion nun aber heilen, weil der Riickgang auf die Prozesse der Idealbildung, die Entste-
hung von Werten, unsere Bindung an diese nicht negiert oder uns in einen Zustand souvera-
ner Entscheidung iiber unsere Wertbindungen erhebt, sondern weil er uns gegeniiber dem
Appelcharakter historisch verkérperten Sinns 6ffnet.«’

Mit dem unter Umstdnden missverstdndlichen Begriff des ,,Affirmativen ist also
nicht gemeint, dass bestimmte Gegebenheiten in der Gegenwart aus dem Riickgriff
auf ihre vermeintliche Vergangenheit pauschal legitimiert werden sollen. Die Be-
zeichnung bezieht sich vielmehr auf den ,,Appellcharakter” der Vergangenheit, von
dem Joas spricht. Von der Gegenwart aus werden — im Riickblick auf bestimmte
geschichtliche Stationen — diejenigen Werte, die man fiir evident empfindet und de-
nen man sich verpflichtet fiihlt, auf ihre historische Entstehung hin untersucht. Die
Lektiire der einzelnen historischen Situation erlaubt eine kritische Beurteilung tiber
den gegenwirtigen Stand dieser einst entstandenen Ideale. Aus der historischen
Riickschau erwéchst ein auch heute wirksam werdendes Reservoir normativer Ori-
entierung, indem sichtbar wird, mit welcher Sinngebung Ideale einst entstanden,

36 Ebd., 183.
37 Ebd., 190.



WIE UBER DIE MENSCHENRECHTE REDEN? | 35

welche Potentiale sie bergen, welche Ressourcen an Sinn unter Umsténden ver-
schiitt gingen oder gar nicht erst gehoben wurden.

Das methodische Interesse einer affirmativen Genealogie, so Joas, gilt deshalb
den ,,schopferischen Knotenpunkten und den an ihnen entspringenden Tenden-
zen“”®. Ein Blick auf die einzelne historische Situation und ihren Kontext hat zu
priifen, ob und auf welchen Wegen aus dieser Situation Linien in die Gegenwart
fiihren, die auch gegenwirtig als Orientierung dienen.” Dabei darf diesen Tenden-
zen oder Linien an sich aber kein teleologischer Charakter unterstellt werden. Eine
Verbindung entsteht erst aus ,,unsere[m] revitalisierenden Bezug zum Appellcha-
rakter der historisch gezeigten Ideale“*
Interesse, sich diesen oder jenen Situationen in der Geschichte zuzuwenden. Der
Grund dafiir liegt in der Dimension subjektiver Erfahrung. In ,,Gefiihlen subjektiver
Evidenz bei affektiver Intensitét™ bildet sich ein Status an Selbstgewissheit, der zu
Wertbindungen fiihrt. Nicht so sehr Begriindungen sind das erste Moment, sondern
die Erfahrung, von bestimmten Anspriichen ,,ergriffen” zu sein und diesen im eige-
nen Handeln Ausdruck verleihen zu wollen — ihnen damit den Status eines Wertes
zuzumessen.*' Der Blick in die Geschichte dient dazu, die reine subjektive Evidenz
in den Dialog mit den historisch erhobenen ,,schépferischen Knotenpunkten® zu ver-
setzen. Erfahrungen und darauf beruhende Wertbindungen in der Gegenwart erhalten

. Denn von Seiten der Gegenwart gibt es ein

38 So lautet die direkte Ubernahme eines Zitats von Troeltsch bei Joas, Sakralitdt, 191.

39 Die Herausforderung, Vergangenheit und Gegenwart miteinander zu vermitteln und aus-
zusagen, weshalb ein Geschehen in der Vergangenheit legitimatorische Funktion fiir
normative Orientierungsbemiithungen der Gegenwart einnehmen kann, korrespondiert
fiir Troeltsch mit der theologischen Diskussion seiner Zeit. Joas weist auf die zeitgends-
sische Auseinandersetzungen um die theologische Relevanz der protestantischen histo-
risch-kritischen Bibelexegese hin. Deren Historisierung biblischer Texte miisse, so
Troeltsch, nicht zu einer dogmatischen Erstarrung des biblischen Gehalts fiihren. Die
historische Herangehensweise ermogliche sogar eine Revitalisierung des Glaubens,
indem die historische Methode fiir den Appellcharakter sensibilisiere, der dem geschil-
derten Fremden innewohne. Joas weist darauf hin, dass Troeltsch gerade in der theologi-
schen Problemkonstellation ein ,,Muster allen produktiven Geschichtsverstdndnisses*
findet. Vgl. Joas, Sakralitdt, 188. Hingewiesen wird dort auch auf: Trutz Rendtorff, ,,Ge-
schichte durch Geschichte iiberwinden. Beobachtungen zur methodischen Struktur des
Historismus®, in: Friedrich Wilhelm Graf (Hg.), ,Geschichte durch Geschichte iiberwin-
den‘. Ernst Troeltsch in Berlin (Troeltsch Studien, Neue Folge, Bd.1), Giitersloher Ver-
lagshaus: Giitersloh, 2006, 285-325.

40 Joas, Sakralitdt, 192.

41 Vgl. ebd., 163. Umfassend hat Joas diese Uberlegungen zum Prozess der Wertebindung
dargelegt in seinem Buch: Die Entstehung der Werte, Suhrkamp: Frankfurt/M., 1997.
Troeltsch selbst spricht davon, dass der Handelnde einen Willen zu ,,eigener verantwort-
licher Idealbildung® habe und sich darin bewusst zu Werten bekennt, deren Anspruch
auf Geltung er mit subjektiver Evidenz erfahren hat. Vgl. Joas, Sakralitdt, 155ff.



36 | ZwWISCHEN THEORIE UND PRAXIS — MENSCHENRECHTE

dadurch eine auch argumentative Gestalt, weil sie als Fortsetzung, Unterbrechung
oder schopferische Verarbeitung von Impulsen und Bewegungen verstanden wer-
den konnen, die bereits zuvor in der Geschichte gewirkt haben:

,»,Was zu Beginn bloe subjektive Evidenz war, wird durch denselben Prozess zu historisch

gesittigter argumentativer Klarheit geldutert, die aber nie eine Sphére geschichtsenthobener

reiner Geltungsbegriindung erreichen kann.*

Es zeigt sich nun die Relevanz dieser Uberlegungen fiir die Anlage der vorliegen-
den Studie. Joas selbst spricht von der wechselseitigen Verwiesenheit von Werten,
Institutionen und Praktiken. In deren Wechselspiel schilt sich heraus, welche Rele-
vanz und welche soziale Bedeutung ein bestimmter Geltungsanspruch wirklich er-
langt. So wenig es geniigt festzustellen, eine gegenwirtige Erfahrung wiirde mit
Evidenz und im Modus affektiver Intensitdt einleuchten, so wenig hilft eine ein-
dimensionale Betrachtung der Geschichte.

,.Die Reinterpretation des historisch verkorperten Sinns ist damit nur das eine; wenn diesem
entsprochen werden soll, wenn der Appell nicht nur gehort, sondern verwirklicht werden soll,
dann heift das auch, ein realistisches Bild der Bedingungen der Gegenwart fiir die Verwirkli-
chung der historisch entstandenen Ideale und ihres unabgegoltenen Potentials zu gewinnen.
Die Werte diirfen nicht blol Werte bleiben. Sie leben nur, wenn sie als Werte argumentativ
verteidigt, vor allem aber von Institutionen getragen und in Praktiken verkérpert werden.«*®

Auch in der historischen Analyse sind demnach die Beziehungen zwischen Werten,
Institutionen und Praktiken zu betrachten. Erst daraus lisst sich ein Bild gewinnen,
das die ,,Tendenzen in die Gegenwart hinein sichtbar werden lédsst, von denen bei
Troeltsch die Rede ist.

Die so skizzierte Hermeneutik beschreibt einen Raum — den Zwischenraum, der
durch das Wechselspiel von Werten, Institutionen und Praktiken gebildet wird und
den man den Raum des Politischen nennen koénnte. Gerade bei einem Wert- und

42 Joas, Sakralitit, 191. Die Frage nach der Universalitit solchermaflen gewonnener Be-
grindungen steht hier nicht im Vordergrund. Joas macht deren universalisierbaren Status
daran fest, dass Individualitdt im historischen Sinn etwas anderes ist als Subjektivitéit
im Sinne eines Gegensatzes zu Objektivitit und Allgemeingiiltigkeit. Es geht um eine
systematische Beriicksichtigung der notwendigen Situationsbezogenheit von Geltungs-
anspriichen. Der Appell, ,,der von historisch verkorpertem Sinn ausgeht, [ist] eben nicht
ein Appell an uns in unserer bloen Subjektivitit, sondern ein Appell an alle, der uns
einleuchtet, weil in ihm ein Anspruch erhoben wird, der auch unabhingig von uns gilt.
Wenn wir einen Wert erfahren, erfahren wir ihn eben als an sich giiltig, und wenn wir
ihn als an sich giiltig erfahren, dann sind wir zu seiner Anerkennung verpflichtet.” Joas,
Sakralitdt, 192.

43 Ebd., 203.



WIE UBER DIE MENSCHENRECHTE REDEN? | 37

Normenkomplex wie den Menschenrechten legt sich eine solche Begriffswahl nahe:
Der Anspruch der Menschenrechte zielt in direkter Weise auf die Gestaltung des
sozialen Feldes und eine entsprechende Ausrichtung der politischen Instrumente. In
der Rede von Menschenrechten treffen individuelles Handeln, Wertbindungen, die
aus historischer Erfahrung gewonnen wurden, sowie rechtlich formalisierte Leit-
bilder fiir gesellschaftlich-politische Ordnung zusammen und miissen miteinander
vermittelt werden. Kaum ein Thema bietet sich mehr an als die Menschenrechte,
um in der Perspektive von Joas untersucht zu werden.

So sehr damit eine mdgliche Interpretationsfolie fiir die Untersuchung eines be-
stimmten menschenrechtlich konnotierten und historisch bezeugten Erfahrungsfel-
des gegeben ist, so wenig ist mit der Feststellung einer solchen Hermeneutik schon
gewonnen. Die theoretische Operation ist damit noch nicht selbst durchgefiihrt,
sondern nur als Moglichkeit entworfen. Es steht aus, sie ,,am Material® zu erpro-
ben.* Joas demonstriert allerdings eine hohe Sensibilitit fiir die Defizite, die zahl-
reiche Formen zeitgendssischer Rede iiber Menschenrechte aufweisen. Es ist eine
Sensibilitdt fiir den Zusammenhang der Geltung moralisch-normativer Anspriiche
und der stets situations- und kontextbezogenen Genese dieser Geltung. Wihrend
Joas diese Verbindung mit dem Leitbegriff der ,,affirmativen Genealogie® konzep-
tualisiert, wird hier eine Terminologie vorgeschlagen, die den Zusammenhang noch
pragnanter zum Ausdruck bringen soll: Bei den betrachteten historischen Situatio-
nen soll der Blick jeweils auf den Raum des Politischen gerichtet sein, der auf so
frappierende Weise ins Auge sticht und in dem iiber Wohl und Wehe des men-
schenrechtlichen Anspruchs entschieden wird. Vom Recht des Politischen ist die
Rede, weil es sich um eine nicht zu leugnende, nicht anderweitig abstrahierbare
Dimension jener Orte handelt, an denen Menschenrechte im Spiel sind. Denn erst
im Bereich des Politischen entscheidet sich, wie mit dem Anspruch der Menschen-
rechte umgegangen wird, welche Wirkung sie entfalten und wie die handelnden
Akteure sich zum moralisch-rechtlichen Anspruch verhalten. Hier wird iiber die

44 Joas widmet sich in seinem Buch zwar auch einzelnen historischen Stationen wie etwa
dem Abolitionismus oder den Diskussionen, die zur Formulierung der Allgemeinen Er-
klarung der Menschenrechte der Vereinten Nationen im Jahr 1948 gefiihrt haben. Sie sollen
exemplarisch veranschaulichen, wie aus Erfahrungen Rechte werden und wie der Pro-
zess einer Wertgeneralisierung verstanden werden kann. Damit sind wertvolle erste Spu-
ren gelegt, die den angedeuteten Weg eines Umgangs mit historischen Erfahrungen, die
fiir die Gegenwart orientierend werden konnen, einschlagen, aber es bleibt doch der Ein-
druck zuriick, dass eine grundstandige Durchfiihrung der Theorie an einem historischen
Topos noch aussteht. Dies liegt wohl am vergleichsweise geringen Umfang, der den ent-
sprechenden Passagen in Joas’ Buch zukommt. Es scheint aber auch eine Rolle zu spie-
len, welche Quellen und Verweise aus dem historischen Feld herangezogen werden, um
Herkunft und Geltung miteinander zu vermitteln. Diesen Versuch in erster Linie anhand
von subjektiven Erfahrungszeugnissen zu unternehmen, ist die Option dieser Arbeit.



38 | ZwiISCHEN THEORIE UND PRAXIS — MENSCHENRECHTE

Potentiale, ja iiber die Sache des Anspruchs selbst verhandelt. Indem man anhand
der historischen Situation eine bestimmte Zuordnung des Umgangs mit Werten,
dem Handeln von Institutionen und der Praxis von Individuen beobachten kann,
wird die Betrachtung der Geschichte ja iiberhaupt erst interessant.

Wie konnte man dieses Wechselspiel besser beschreiben als mit der Kategorie des
»Politischen*? Das Historische interessiert nicht als Historisches, sondern aufgrund
der Tatsache, dass sich an anderer Stelle, zu einer anderen Zeit, eine solche Disposi-
tion des Politischen beobachten und beschreiben lasst, die mit der vermeintlichen —
von den einen behaupteten, von den anderen geleugneten — Bedeutung der in dieser
historischen Situation auf dem Spiel stehenden Anspriiche interferiert. Auch in der
Gegenwart findet sich der Anspruch der Menschenrechte in einem politisch-
gesellschaftlichen Kriftefeld wieder und es bleibt zu kldren, wie er sich angemessen
artikulieren kann. Diese Schaltstelle des Politischen nicht zu beriicksichtigen war
der Redeweise von der ,,Umsetzung® eines vorgéngig erworbenen menschenrecht-
lichen Bedeutungsgehaltes zur Last gelegt worden. Wird die Dimension des Poli-
tischen aber als eine Ebene eingestuft, die das Verstdndnis der Menschenrechte
elementar mitbestimmt, wird damit auch eine Aussage iiber den Begriff der Men-
schenrechte selbst getroffen. Gegeniiber seinen klassischen Fassungen in Recht und
Philosophie erféahrt er eine signifikante Erweiterung. Diese gilt es noch einmal sys-
tematisch zu beleuchten, bevor das Feld der theoretischen Verstdndigung vorerst in
Richtung Historie verlassen wird. Mit dem Leitbild von der ,,Revolution der Men-
schenrechte® bringen Christoph Menke und Francesca Raimondi ein solches verén-
dertes Versténdnis der Menschenrechte auf den Begriff.

2. DER BLINDE FLECK -
POLITIK UND MENSCHENRECHTE

Eigentlich ist es seltsam, auf den inneren Zusammenhang von Menschenrechten
und Politik eigens hinweisen zu miissen. Dass die Menschenrechte unmittelbar
etwas mit der Ebene des Politischen zu tun haben, liegt schon darin begriindet, dass
sie mehr und mehr zu positivem Recht geworden sind. Thre Anspriiche und Forde-
rungen haben im Laufe der Zeit immer tieferen Eingang in nationale und internatio-
nale Rechtskérper gefunden. Damit erreicht der Forderungsgehalt der Menschen-
rechte eine neue Qualitdt. Denn wo ein Anspruch als ein Recht niedergelegt ist, tritt
die politische Praxis der Rechtsbefolgung und -interpretation als notwendiges
Momentum menschenrechtlicher Geltung in den Vordergrund.* Im Reden iiber die

45 Vgl. Heinhard Steiger, ,,Brauchen wir eine universale Theorie fiir eine volkerrechtliche
Positivierung der Menschenrechte?”, in: Hauke Brunkhorst, Wolfgang Kohler und Mat-



