
 

 

I. Zwischen Theorie und Praxis –  

 Menschenrechte 

 
 
 
Ungeachtet vieler kritischer Stimmen angesichts des nur schwer messbaren Erfolgs 
einer aktiven Menschenrechtspolitik dürfen die Menschenrechte als ein weltweites 
Megathema gelten: Die Rate akademisch-wissenschaftlicher Diskurse zum Thema, 
aber ebenso die Zahl an Verständigungen in Recht, Politik und Wirtschaft sowie 
Debatten des Feuilletons, die menschenrechtliche Aspekte aufweisen und explizit 
thematisieren, nimmt seit mehreren Dekaden exponentiell zu. Markiert und befeuert 
wird diese Entwicklung durch politische Zäsuren wie die Verabschiedung der All-
gemeinen Erklärung der Menschenrechte der Vereinten Nationen (1948), die beiden 
großen UN-Menschenrechtspakte, welche den entscheidenden Schritt auf dem Weg 
der völkerrechtlichen Positivierung der Menschenrechtserklärung bilden (1966), 
die Konferenz für Sicherheit und Zusammenarbeit in Europa (KSZE) mit ihren 
menschenrechtlich inspirierten Schlussdokumenten von Helsinki sowie die Welt-
menschenrechtskonferenz der Vereinten Nationen von Wien im Jahr 1993, welche 
Universalität und Unteilbarkeit der Menschenrechte als politische Zielvorgaben be-
schreibt. Nochmals beschleunigt wird der Trend einer zunehmenden Zentralstellung 
des Menschenrechtsthemas durch das Ende des Kalten Krieges. Nach dem Wegfall 
bisheriger Leitideologien füllen die Menschenrechte eine Leerstelle – zumindest er-
hoffen sich viele dies und sorgen für eine bis dahin ungekannte Konjunktur gesell-
schaftspolitischer Auseinandersetzungen, die entlang menschenrechtlicher Kriterien 
geführt werden.5 

Das Menschenrechtsthema entfaltet aber nicht nur diskursprägenden Einfluss, 
sondern stimuliert auch zu politischen und zivilgesellschaftlichen Institutionen-
bildungen: Zahlreiche Nichtregierungsorganisationen gründen sich in den 1990er-
Jahren, ebenso das deutsche „Forum Menschenrechte“ als organisatorische Platt-
form von über fünfzig Organisationen, die menschenrechtliche Aktivitäten in ihrem 

                                                             

5  Vgl. Matthias König, Menschenrechte, Campus: Göttingen, 2005. 



18 | ZWISCHEN THEORIE UND PRAXIS – MENSCHENRECHTE 

Portfolio tragen oder sich sogar ausschließlich als Menschenrechtsorganisationen 
verstehen; auf Beschluss des Deutschen Bundestags wird im Jahr 2001 das „Deut-
sche Institut für Menschenrechte“ gegründet und erfährt seitdem eine für andere, 
mehrheitlich staatlich finanzierte Einrichtungen nicht vorstellbare Expansion seines 
Budgets6; auf europäischer Ebene wird eine „Europäische Grundrechteagentur“ 
eingerichtet, auf internationalem Niveau der seit 2003 arbeitende Internationale 
Strafgerichtshof in Den Haag sowie das Hochkommissariat der Vereinten Nationen 
für Menschenrechte, dessen Aktivitäten zunehmend in den Fokus der öffentlichen 
Wahrnehmung treten und in den Debatten zu Fragen der internationalen Politik 
nicht mehr so leichtfertig ignoriert werden können, wie dies noch vor kurzem der 
Fall war.  

1. WIE ÜBER DIE MENSCHENRECHTE REDEN? 
WIE ÜBER DIE MENSCHENRECHTE REDEN? 

Aus der auf so vielen Feldern parallel feststellbaren Konjunktur des Themas darf 
aber nicht geschlossen werden, der Gegenstand würde hinsichtlich seiner semanti-
schen Gehalte konsensuell diskutiert werden oder könne gar ein abgestimmtes prak-
tisches Handeln initiieren. Es ist strittig, welchen Schutzbereich die Menschenrechte 
im Einzelnen definieren, welche institutionellen Maßnahmen erforderlich sind, um 
den Schutzanspruch zu garantieren, und welche Verfahren am besten geeignet sind, 
um bei der Vielfalt der betroffenen Akteure und Sachfragen zu praktisch tragfähi-
gen Lösungen zu kommen. In der Regel befördern solche Auseinandersetzungen 
notwendige Klärungen, die in der Natur der Sache liegen. Die Menschenrechte zie-
len auf eine Veränderung historisch-sozialer Kontexte menschlicher Existenz; eine 
je neue Implementierung des emanzipatorischen Freiheitsanliegens, das sie sachlich 
transportieren, macht Kontextualisierungen notwendig. Die Auseinandersetzung um 
den angemessenen Weg ihrer Einpassung in solche Kontexte bildet eine unver-
zichtbare Etappe des Wirksam-Werdens von Menschenrechten.  

Nicht der Streit in der Sache ist es jedoch, der hier interessiert. Es sollen viel-
mehr die Dissonanzen zum politischen Status der Menschenrechte an sich betrach-
tet werden. Sie lassen sich nicht entlang einer Trennung in politisch-praktischen 
Umgang einerseits und theoretisch-wissenschaftliche Befassung mit den Menschen-
rechten andererseits wiederfinden, sondern begegnen quer zu solchen Einordnun-
gen. Entscheidend ist jeweils die Zuordnung von menschenrechtlichem Anspruch 
und seiner Begründung, oder, anders formuliert, zwischen Theorie und Praxis der 

                                                             

6  Vgl. Frauke Seidensticker, „Das Deutsche Institut für Menschenrechte – Der Aufbau einer 
nationalen Menschenrechtsinstitution in Deutschland“, in: Jahrbuch Menschenrechte 
2004, Suhrkamp: Frankfurt/M., 2003, 312–315. 



WIE ÜBER DIE MENSCHENRECHTE REDEN? | 19 

Menschenrechte. Damit ist die Fragestellung dieses Buches unmittelbar berührt. Ein 
Blick auf paradigmatische Modelle der Rede über die Menschenrechte vor dem 
Hintergrund des Theorie-Praxis-Zusammenhangs soll es erleichtern, die hermeneu-
tische Option mitzuvollziehen, die im Anschluss daran vorgeschlagen wird.  

1.1  Das Quid-pro-quo praktischer Menschenrechtsarbeit 

Die Menschenrechte gehören heute zu den wichtigsten Triebfedern zivilgesell-
schaftlichen Engagements. Während die sogenannten „Neuen Sozialen Bewegun-
gen“ der 1970er- und 1980er-Jahre ihre Anliegen zumeist noch im Modus des 
öffentlichkeitswirksamen Protestes intonierten, entwickelte sich in den beiden da-
rauffolgenden Dekaden ein Aktionstypus, der präziser nach Schnittstellen suchte, 
an denen bestimmte Ziele in die etablierten gesellschaftlich-politischen Vollzüge 
hineinvermittelt werden können. Mit den Menschenrechten schien ein beinahe idea-
les Instrument dafür gefunden. Der materielle Rechtsstaat, dessen Rechtsordnung 
den Werten von Freiheit und Gleichheit zu folgen hat, bietet die Gewähr, dass Inte-
ressen, die in Form und Sprache menschenrechtlicher Ansprüche vorgebracht wer-
den, systematische Berücksichtigung finden müssen und von Politik und Recht 
nicht leichtfertig übergangen werden können.  

Diese Lage ist zugleich verantwortlich für die spezifische Form menschenrecht-
licher Rede, wie sie von Organisationen der Zivilgesellschaft praktiziert wird. 
Deren Handeln folgt einem Imperativ zur praktischen Implementierung und Opera-
tionalisierung. Ob im Kampagnenstil agiert wird oder die Ziele in Form diskreteren 
Lobbyings vertreten werden, macht dabei keinen Unterschied. Die Akteure der 
Menschenrechtsarbeit bringen ihre Positionen in die Entscheidungs- und Gestaltungs-
prozesse von Politik, Wirtschaft und Gesellschaft mit der Maßgabe ein, unmittel-
bare und praktische Veränderungen zu bewirken. Ein bestimmtes Umsetzungspara-
digma steht Pate beim Umgang mit den Menschenrechten. Sichtbar wird dies in der 
Regel an der Sprache.  

Das „Forum Menschenrechte“, eine nationale Plattform verschiedener Men-
schenrechtsorganisationen, legte zur Hälfte der 17. Legislaturperiode des Deutschen 
Bundestags im Herbst 2011 eine „Halbzeitbilanz“ vor. Mit dem Obertitel („Für eine 
transparente und glaubwürdige Menschenrechtspolitik“) wird insinuiert, man würde 
genau wissen, was eine „transparente Menschenrechtspolitik“ ausmacht. Die politi-
schen Instanzen werden mit der Forderung belegt, ein stabiles Set menschenrechtli-
cher Forderungen „umzusetzen“; die Eindeutigkeit der Forderung trägt dazu bei, die 
politische Instanz als ein frontales Gegenüber zu konstituieren. Das Handeln von 
Regierung und Parlament wird ohne weiteres als „weder einheitlich noch schlüssig“ 



20 | ZWISCHEN THEORIE UND PRAXIS – MENSCHENRECHTE 

gekennzeichnet.7 Erforderlich seien hingegen klare „Strategien zur Durchsetzung 
der Menschenrechte“, wie Volkmar Deile, ehemaliger Generalsekretär der deut-
schen Sektion von amnesty international, es ausdrückt.8  

Auch in der politikwissenschaftlichen Forschung zu den Menschenrechten 
begegnet man einer ähnlichen Logik. Ohne methodologische Reflexion zu den 
Vorannahmen der beanspruchten Position geht Silke Voß in ihrer Studie über die 
menschenrechtspolitischen Tätigkeiten des Deutschen Bundestags von einem sub-
stantiellen Ideal der Menschenrechte aus, welches im Raum der Politik umzusetzen 
sei: „Auch die neue Bundesregierung wird sich im Parlament kritische Fragen ge-
fallen lassen müssen, was sie dazu beiträgt, um [den] idealen Vorstellungen näher 
zu kommen.“9 In einer solchen Optik besteht die Zuordnung von Politik und Moral 
aus einem linearen Abbildungsverhältnis, das der Maxime folgt: „Was moralisch 
richtig ist, kann politisch nicht einfach falsch sein.“10 Auslegungs- und Anpassungs-
fragen werden zu nebengeordneten Aspekten; Disput in der Sache, das heißt eine 
Auseinandersetzung, ob bestimmte Ansprüche überhaupt als legitime menschen-
rechtliche Schutzgüter gelten können, ist im Grunde nicht vorgesehen. Eine pla-
tonisch anmutende Urbild-Abbild-Logik führt allerdings dazu, die Ebene des Poli-
tischen latent abzuwerten. Wo es nur um eine „Umsetzung“ oder die „weltweite 
Verwirklichung“11 einer offenbar anderswo abschließend definierten Angelegenheit 
geht, wird keine große Bereitschaft vorhanden sein, dem Momentum der Anwen-
dung größere Bedeutung bei der Auseinandersetzung um das rechte Verständnis der 
Sache selbst einzuräumen.  

Es wäre unangemessen, sich auf herablassende Art über Redeweisen zu mokie-
ren, die ihre Form den Zwängen und Gesetzmäßigkeiten alltäglicher Praxis schul-
den. Akteure der Menschenrechtsarbeit stehen im politischen Kräftefeld und damit 
unter einem hohen Druck, ihre prekäre strategische Position zu stabilisieren. Gegen-
über den machtvollen Apparaten staatlicher Exekutive können sie nur die machtarme 

                                                             

7  Hier und zuvor: Forum Menschenrechte (Hg.), Für eine transparente und glaubwürdige 
Menschenrechtspolitik. Halbzeitbilanz der Menschenrechtspolitik der Bundesregierung 
in der 17. Legislaturperiode (Dezember 2011), verfügbar unter: http://www.forum-men-
schenrechte.de/1/aktuelles/stellungnahmen/dezember-2011-fr-eine-transparente-und-glaub-
wrdige-menschenrechtspolitik.html (zuletzt aufgerufen am 26.01.2012). 

8  Volkmar Deile, „Strategien zur Durchsetzung der Menschenrechte – die Perspektive von 
amnesty international“, in: Klaus Dicke, Michael Edinger u. Oliver Lembcke (Hg.), Men-
schenrechte und Entwicklung, Duncker und Humblot: Berlin, 1997, 145–156, hier: 150. 

9  Silke Voß, Parlamentarische Menschenrechtspolitik. Die Behandlung internationaler 
Menschenrechtsfragen im Deutschen Bundestag unter besonderer Berücksichtigung des 
Unterausschusses für Menschenrechte und humanitäre Hilfe (1972–1998), Droste: Düs-
seldorf, 2000, 281. 

10  Ebd., 282. So zitiert Voß als Resümée ihrer Studie Volkmar Deile.  
11  Ebd., 282. 



WIE ÜBER DIE MENSCHENRECHTE REDEN? | 21 

Logik moralischer Überzeugung ins Spiel bringen. Dass sie dies mit möglichst fugen-
dichter Rollenprosa und ohne den Anschein grundsätzlicher Fraglichkeiten oder gar 
Zweifel in der Sache tun, ist nachvollziehbar. Die eigene politische Position in den 
engen und umkämpften Räumen, die überhaupt für erfolgreiches Lobbying zur Ver-
fügung stehen, zu behaupten und gegebenenfalls durchzusetzen, führt dabei zu einer 
Komplexitätsreduktion. Der Sache nach bleibt dies problematisch, im Blick auf den 
Funktionszusammenhang zivilgesellschaftlicher Menschenrechtsarbeit aber ist ein 
solches Quid-pro-quo verständlich: Der Rollenzwang, im politischen Spiel bestehen 
zu müssen, verleitet dazu, ein unsicheres Wissen als ein eindeutiges zu behaupten. 
Alles andere wäre politisch unklug. Unbesehen wird damit allerdings eine episte-
mologische Option zur Natur der Menschenrechte transportiert, die ansonsten in 
ganz anderen Kontexten beheimatet ist, etwa innerhalb eines auf historische Kon-
tingenzen hin kaum flexiblen christlichen Naturrechts. Die Maxime praktischer 
Menschenrechtsarbeit lautet: „Was die Menschenrechte meinen, wissen wir. Es 
geht darum, sie umzusetzen.“ 

1.2  Menschenrechte als flexible Größen einer Moralpolitik? 

Ein ganz anderes Paradigma der Rede über die Menschenrechte begegnet im Be-
reich der historisch forschenden Kultur- und Sozialwissenschaften sowie der sozio-
logisch interessierten Geschichtswissenschaft. Der Theorie-Praxis-Zusammenhang 
erfährt hier eine Deutung von Seiten der Theorie her. Besonders in den letzten Jah-
ren wird durch eine ganze Reihe von Beiträgen aus dem Feld der Zeitgeschichte ein 
neues Licht auf die Frage nach den Ursprüngen und der Entstehung der Menschen-
rechte geworfen. Das Ziel solcher Bemühungen ist es, die Geschichtsschreibung der 
Menschenrechte in die eigenen Hände zu nehmen, nachdem aus dem Feld der Moral-
philosophie, aber auch den Rechts- und Politikwissenschaften dazu über lange Zeit 
hinweg Annahmen aufgestellt wurden, die nicht länger tragbar erscheinen, etwa 
hinsichtlich der antiken oder christlich-religiösen Herkunft des Menschenrechts-
ethos.12 Vielfach, so die Annahme, wirken die Thesen zur langen Genealogie der 
Menschenrechte wie idealisierende Rückprojektionen der aktuellen Bedeutung der 
Menschenrechte, zielen aber an der wirklichen Geschichte dieses komplexen histo-
rischen Gebildes vorbei. Stattdessen sei die Entstehung der Menschenrechte als eine 
höchst kontingente Konfliktgeschichte zu denken. Erst aus einem Verständnis der 
historischen Konstellationen solcher Konflikte und den darin wirksamen Interes-

                                                             

12  Vgl. Lasse Heerten, Rezension zu: Samuel Moyn: The Last Utopia, Human Rights in 
History. Cambridge 2010, in: H-Soz-u-Kult, 21.03.2011, http://hsozkult.geschichte.hu.
berlin.de/rezensionen/2011-1-207 (zuletzt aufgerufen am 28.01.2014).  



22 | ZWISCHEN THEORIE UND PRAXIS – MENSCHENRECHTE 

senslagen heraus sei die gegenwärtige Stellung der Menschenrechte als eine „lingua 
franca of global moral thought“ (Martti Koskenniemi) nachvollziehbar.  

In dem von ihm herausgegebenen Band „Moralpolitik“ versammelt Stefan-
Ludwig Hoffmann zahlreiche Beiträge zu einer solchen „Geschichte der Menschen-
rechte im 20. Jahrhundert“. Die Absicht des Projektes ist es, die Illusion einer „sich 
kaskadenhaft entfaltende[n] Eigenlogik der Menschenrechte“ auszuschließen, die 
so typisch ist für Ansätze, die eine emotionale oder moralische Teleologie der Men-
schenrechtsentwicklung voraussetzen.13 In Abgrenzung von Erklärungsversuchen, 
wie sie etwa Lynn Hunt, Paul Gordon Lauren oder Micheline R. Ishay vorgelegt 
haben, werden die Menschenrechte als ein „kontingenter Gegenstand von Politik“ 
verstanden, der erst in der höchst wechselhaften Geschichte des 20. Jahrhunderts 
seinen Durchbruch als leitendes Narrativ in Politik und Recht gefunden hat.  

Nachdem im Zuge der Französischen Revolution das Menschenrechtsmotiv als 
politisches Leitbild erstmals breite Verwendung gefunden habe, sei nach 1800 das 
Gegenteil festzustellen. Als politische Kategorie verschwinde es beinahe von der 
Bildfläche und werde durch andere Begriffe – etwa das Konzept von Zivilisation 
und Zivilisierung – ersetzt. Erst mit der Dreyfus-Affäre werde es wiederentdeckt, 
gerate allerdings in der Folge schnell in einen Kampf um seine rechte Interpretation: 
Die Konkurrenz zwischen liberaldemokratischen, sozialistischen und postkolonia-
len Konzepten der Menschenrechte sei prägend für die Karriere des Begriffs als po-
litische Kategorie nach 1945. Hoffmann benennt vier Konstellationen, welche in 
der Folge für eine bis heute anhaltende Konjunktur des Menschenrechtsthemas sor-
gen: Kalter Krieg, Dekolonialisierung und Verrechtlichungsbestrebungen auf inter-
nationalem Niveau, die im Zuge eines „neuen Humanitarismus“ sich entfaltenden 
„globalen Moralkampagnen“ sowie der Zerfall des Kommunismus als negative Hypo-
thek westlichen Selbstverständnisses bescheren dem Konzept der Menschenrechte 
eine prominente Stellung als Leitinstrument politisch-moralischer Selbstverständi-
gung. Erst in den letzten zwanzig Jahren, so Hoffmanns Resümée, sind die Men-
schenrechte dann unter dem Einfluss dieser Faktoren zur neuen „Doxa“ geworden, 
das heißt zu den „Überzeugungen einer Gesellschaft, die als verinnerlichte, evidente 
Ordnung stillschweigend vorausgesetzt werden und den Raum des Denkbaren und 
Sagbaren umgrenzen.“14  

Auch andere betonen die je individuellen Konstellationen, unter denen allein die 
Menschenrechte sich zu dem heute so bedeutenden Orientierungskonzept entwi-
ckeln konnten. Mark Mazower erkennt in ihnen die vielleicht bedeutendste Frie-

                                                             

13  Hoffmann, Moralpolitik, 13.  
14  Hoffmann, Moralpolitik, 7.  



WIE ÜBER DIE MENSCHENRECHTE REDEN? | 23 

densdividende seit dem Ende des Kalten Krieges15 und Samuel Moyn bezeichnet sie 
als Teil eines „re-recasting of bourgeois Europe“, mit dem die christdemokratischen 
Strömungen Europas auf der Basis des christlichen Personalismus für einige Zeit 
die politisch-geistige Agenda des Kontinents bestimmen konnten – bevor die Men-
schenrechte schließlich, dieser geistigen Wurzeln beraubt, zu einem Thema der 
säkularen Linken werden konnten.16 Den Blick auf die historischen Entwicklungs-
bedingungen gerichtet spricht Hoffmann mit einer gewissen Konsequenz auch von 
der „westlichen Sichtweise auf die Menschenrechte“, die von Europa als Instrument 
eines globalen Hegemonieanspruchs genutzt wurden. Nur aufgrund bestimmter 
zeithistorischer Rahmenbedingungen hätten die Menschenrechte in der jüngsten 
Zeit ihre heute so prominente Stellung erlangt:  

„Erst jetzt entdecken die aufgeklärten Experten und Manager des Globalen – westliche Völ-
kerrechtler, Sozialwissenschaftler, NGOs – sie ganz für sich. Und erst jetzt wurde von dieser 
kosmopolitischen Elite damit begonnen, den Menschenrechten eine Geschichte zu erfinden, 
die bis in die Antike zurückreicht und den evolutionären Fortschritt von Moral und Recht be-
zeugen soll.“17  

Samuel Moyn bezweifelt gar pauschal ihre reale Wirkmächtigkeit: „After all, they 
have done far more to transform the terrain of idealism than they have the world 
itself.“18  

Der bei Hoffmann, Moyn und anderen ansichtig werdende Umgang mit den 
Menschenrechten gleicht einem Befreiungsschlag. Die kontextualisierende Histori-
sierung des Menschenrechtsethos widerlegt jede Behauptung einer teleologischen 
Zwangsläufigkeit, sei diese mit einer Entwicklungsgeschichte der Gefühle, der 
Moral oder der Ideen begründet. Im Gegenzug aber hat dieser Ansatz auch seine 
Kosten. Denn so kontingent und kontextuell die Entstehung der Menschenrechte 
beschrieben wird, so schwer vermittelbar wird auch die Plausibilisierung ihres uni-
versalen Geltungsanspruchs und ihrer Wirksamkeit. Hoffmann erkennt dies selbst:  

„Denn wie können die Menschenrechte universal sein, wenn sie historisch geworden sind, 
wenn sie […] das Produkt einer globalen Gewalt- und Konfliktgeschichte sind, einer Ge-
schichte von ‚hegemonic contestations‘ (Martti Koskenniemi), die kein Telos besitzt und 
auch ganz anders hätte verlaufen können? Eine Geschichte, die zeigt, dass es nicht einen, 

                                                             

15  Mark Mazower, „Ende der Zivilisation und Aufstieg der Menschenrechte. Die konzeptio-
nelle Trennung Mitte des 20. Jahrhunderts“, in: Hoffmann, Moralpolitik, 41–62, hier: 41f.  

16  Samuel Moyn, The Last Utopia. Human Rights in History, Harvard University Press: 
Cambridge u.a., 2010, 78. Vgl. auch: Ders., „Personalismus, Gemeinschaft und die Ur-
sprünge der Menschenrechte“, in: Hoffmann, Moralpolitik, 63–91.  

17  Hoffmann, Moralpolitik, 36. 
18  Moyn, Utopia, 9. 



24 | ZWISCHEN THEORIE UND PRAXIS – MENSCHENRECHTE 

sondern mehrere, moralpolitische konkurrierende Universalismen gab, die sich auf die Men-
schenrechte berufen konnten? Die feststellt, dass die Genese des globalen Rechts im 20. Jahr-
hundert einher ging mit einer Fragmentierung seiner Geltung?“19  

Diese Fragen werden zu Recht erhoben, die Antworten bleibt Hoffmann aber schul-
dig. Dies sollte ihm nicht zur Last gelegt werden. Die Historisierung des Siegeszu-
ges der Menschenrechte in der Moderne ist ein notwendiger Beitrag zum Verständ-
nis der Menschenrechte, weil er und andere mit der überspannten Version einer 
überzeitlichen und stabilen Existenz der Menschenrechte aufräumen. Zugleich wird 
aber nicht hinreichend deutlich gemacht, worin sich der Anspruch, den diese Rechte 
formulieren, erschöpft und wie er sich artikuliert. Auch Hoffmann betont ja, dass 
die Einsicht in die Genese der Menschenrechte nicht unbedingt eine Minderung 
ihrer Geltung bedeuten müsse. Allerdings zeigt er nicht mehr, was das bedeutet und 
welche Folgerungen daraus abzuleiten wären. Er beschränkt sich darauf, die kon-
kurrierenden Entwürfe einer Konfliktgeschichte gegeneinander antreten zu lassen, 
ohne den im Anschluss daran notwendigen nächsten Schritt selbst noch zu gehen.  

Es ist richtig, den Zusammenhang gesellschaftlicher Rahmenbedingungen und 
politischer Konstellationen für die Emergenz der Rede von den Menschenrechten 
beispielhaft aufzuzeigen. Schlüssig wäre es dann aber auch, die ins Licht gehobene 
Wechselwirkung zwischen Politik und Entstehung auf die Frage nach der Wirkung 
des menschenrechtlichen Anspruchs auszuweiten. Konkrete, widersprüchliche 
menschliche Erfahrungen sind es, an denen sich dieser Anspruch bewähren muss – 
die diesen Anspruch aber auch erst formen und formulierbar machen. Der Blick auf 
historische Kontexte kann deshalb ohne Zweifel Auskunft geben über die Entste-
hung der Menschenrechte. Aber für die Frage, wie die Menschenrechte ihre Wir-
kung entfalten können, ist die präzise Lektüre historischer Kontexte eben genauso 
relevant. Dieser aktuell gewählte Ausschnitt aus der Menschenrechtsdebatte zeigt 
einmal mehr den Bedarf nach Reflexion innerhalb eines Rahmens, der mit den Stu-
dien von Hoffmann, Moyn und anderen zwar eröffnet worden ist, aber noch nicht 
konsequent genug ausgefüllt wird.  

1.3  Die Ambivalenz kirchlich-theologischer Rede  

  von den Menschenrechten 

Es erscheint nicht notwendig, die wechselhafte, lange Zeit problematische, zuletzt 
aber entspannte und konstruktiv verlaufende Geschichte des Verhältnisses von 
Christentum und Menschenrechten an dieser Stelle eigens in Erinnerung zu rufen. 

                                                             

19  Hoffmann, Moralpolitik, 36f. 



WIE ÜBER DIE MENSCHENRECHTE REDEN? | 25 

Die notwendige wissenschaftliche20, aber auch kircheninstitutionelle Aufarbeitung21 
dieser Beziehung hat stattgefunden und markiert wohl einen Diskussionsstand, hin-
ter den auch restaurativ gesinnte Kräfte innerhalb des Christentums nicht mehr so 
leicht zurückkommen.  

Die anfänglich vehemente Gegnerschaft zu den Menschenrechten wurde im 
Rückblick als ein Fehler bewertet. Der einstmalige Widerstand hat sich heute gar 
ins Gegenteil verkehrt: Theologisch-ethisch wird in vielen Fällen ein breites Band 
gesehen zwischen dem theologisch zu beschreibenden Sinnhorizont der religiösen 
Botschaft und den menschenrechtlich zu entfaltenden Konsequenzen in Staat, Wirt-
schaft und Gesellschaft, die diese Botschaft erforderlich macht. Menschenrechte 
und christlicher Glaube, so scheint es auf den ersten Blick, kommen nicht nur wider-
spruchsfrei miteinander aus, sondern bilden eine organische, von der Sache her 
notwendige programmatische Allianz. Bei genauerem Hinsehen erkennt man je-
doch, dass trotz aller semantischen Komplementarität zwischen menschenrecht-
lichem und biblisch-theologischem Ethos eine tiefgründige Spannung innerhalb der 
religiösen Positionierung zu den Menschenrechten fortbesteht und besonders die 
kirchliche Rede, mit etwas Abstand aber auch die theologische Reflexion zum 
Anspruch der Menschenrechte prägt. Dies sei im Folgenden zusammenfassend 
nachgezeichnet. 

                                                             

20  Vgl. exemplarisch: Konrad Hilpert, Die Menschenrechte: Geschichte – Theologie – Ak-
tualität, Patmos: Düsseldorf, 1991; Wolfgang Huber, Artikel „Menschenrechte“, in: 
TRE 22, 577–602; Johannes Schwartländer (Hg.), Modernes Freiheitsethos und christli-
cher Glaube, Grünewald u. Kaiser: Mainz u. München, 1981; Marianne Heimbach-
Steins, Menschenrechte in Gesellschaft und Kirche, Grünewald: Mainz, 2001. An der 
Stellung des Katholizismus zur Religionsfreiheit wird im Konkreten deutlich, wie sich 
die Kirche theologisch mit der Herausforderung der Menschenrechte auseinandersetzt. 
Vgl. dazu Karl Gabriel, Christian Spieß, Katja Winkler, Religionsfreiheit und Pluralis-
mus. Entwicklungslinien eines katholischen Lernprozesses, Schöningh: Paderborn, 2010; 
Marianne Heimbach-Steins, Religionsfreiheit. Ein Menschenrecht unter Druck, Schö-
ningh: Paderborn, 2012; von staatsrechtlicher Seite: Ernst-Wolfgang Böckenförde, Kir-
che und christlicher Glaube in den Herausforderungen der Zeit. Beiträge zur politisch-
theologischen Verfassungsgeschichte 1957–2002, Lit: Münster, 2004. 

21  Die Position der Katholischen Kirche zu den Menschenrechten hat sich nach einer lan-
gen Phase der Ablehnung seit der Mitte des 20. Jahrhunderts fundamental geändert. In 
zahlreichen lehramtlichen Dokumenten werden die Menschenrechte positiv bewertet und 
als politisch-soziale Konsequenz der eigenen religiösen Botschaft interpretiert. Beson-
ders zu erwähnen sind die Enzyklika Pacem in Terris (1953), die Erklärung des II. Vati-
kanischen Konzils zur Religionsfreiheit Dignitatis humanae (1965), die Antrittsenzyklika 
von Papst Johannes Paul II., Redemptor hominis (1979), sowie die Enzyklika Centesimus 
annus (1991) anlässlich des hundertsten Jahrestages der ersten Sozialenzyklika Rerum 
novarum.  



26 | ZWISCHEN THEORIE UND PRAXIS – MENSCHENRECHTE 

Glaubwürdig ist die kirchlich-theologische Wertschätzung der Menschenrechte, 
indem sie überhaupt die Berechtigung einer säkularen, aber dennoch werthaltigen 
Rede über den Menschen anerkennt. Nach langem Ringen wird endlich zugestan-
den, dass Menschenrechte nicht ein vermeintliches „Gottesrecht“ verletzen, sondern 
legitimer Ausdruck welthaft wahrgenommener Verantwortung sind. Menschenrechte, 
so kann jetzt in den Blick treten, wollen nicht eine religiöse Sinnebene ersetzen, 
sondern beanspruchen lediglich, die sachgemäße Sprache für denjenigen Gegen-
stand bereit zu halten, dem sie entsprechen – der Mensch und seine weltliche Exis-
tenz. Die Weltlichkeit der Welt – eben das Prinzip der Säkularität – muss nicht län-
ger als Widerspruch zur Religion gelten, sondern wird sogar als ein Momentum 
christlicher Weltsicht lesbar.22 

Mit den Bewegungen kirchlicher Positionen und theologischer Denktraditionen 
wurde zwar ein neuer Blick auf die Menschenrechte gewonnen, die eingeleitete 
hermeneutische Wende bleibt allerdings auf halbem Wege stecken. Denn so erfreu-
lich eine Klärung hinsichtlich der theologischen Möglichkeit der Menschenrechte 
an sich auch ist, so wenig ist damit zur sachlichen Vorstellung des Gegenstandes 
gesagt. Es bleibt weithin offen, was genau die Menschenrechte meinen, wie sie aus-
zulegen sind und welche Bedeutung ihrer Interpretation und Einpassung in konkrete 
Kontexte überhaupt zukommt. Bei diesen Fragen zeigt sich die theologische und 
lehramtliche Tradition bei weitem nicht so anpassungsfähig und dialogbereit wie 
bei der Frage nach dem Status von Menschenrechten an sich. Vielmehr kommt ein 
naturrechtliches Erbe zum Tragen, welches, mal direkt, mal indirekt, die religiöse 
Hermeneutik der Rede von den Menschenrechten axiomatisch bestimmt. Das zeigt 
sich daran, dass der Schlüsselpunkt einer theologischen Erschließung der Men-
schenrechte in einer vorgeordneten Kategorie zu finden ist, nämlich im Bild von der 
Menschenwürde.  

Die biblischen Aussagen zur gleichen Würde der Geschöpfe, der Verpflichtung 
sozialer Gemeinschaft zu einem Miteinander in Gerechtigkeit und Fürsorge sowie 
zur vorrangigen Option für die sozial Randständigen wurzelt in der theologischen 
Basisaussage von der Ebenbildlichkeit Gottes. Durch sie wird das Interesse des 
christlichen Glaubens am konkreten Menschen grundgelegt. Die Würde des Men-
schen ist eine Kurzformel für die Annahme, jeder menschlichen Existenz komme 
eine individuell besondere und unveräußerliche Wertigkeit zu. Die Menschenrechte 
wiederum lassen sich theologisch als mögliche Konkretionen eines Ethos, das in der 
Menschenwürde sein Fundament hat, verstehen, aber in ihrer Natur als positivier-
bare Rechtsansprüche stellen sie doch ein ganz anderes Genus mit anderem Zielge-
halt und Sinnanspruch dar, als es die biblischen Texte mit ihrer religiösen Botschaft 
bilden.  

                                                             

22  Vgl. Johann Baptist Metz, Zur Theologie der Welt, Grünewald: Mainz, 1968.  



WIE ÜBER DIE MENSCHENRECHTE REDEN? | 27 

Diese Verankerung des Zugangs zu den Menschenrechten im theologischen 
Leitbild der Menschenwürde ist riskant: Der sachliche Gehalt der Menschenrechte 
wird schnell als eine lineare Verlängerung aus dem Metaphernkreis, der mit der Kate-
gorie der Menschenwürde vorliegt, gesehen. Die Menschenrechte werden dann als 
„Umsetzung“ der biblisch-theologischen Menschenwürde ausgelegt; es ist nicht 
weit bis zum Fehlschluss, sie seien nichts weiter als eine „Anwendung“ vorgängig 
definierter Setzungen zur Natur des Menschen, die man der biblischen Rede von 
der Menschenwürde unmittelbar entnehmen könne. Aus einem Pfund, mit dem man 
wuchern könnte, wird eine Verwundbarkeit. Mit dem Bild der Menschenwürde 
wird nicht das Worumwillen der Menschenrechte dargelegt und damit überhaupt 
die Möglichkeit menschenrechtlicher Ansprüche plausibel gemacht, sondern die 
biblisch transportierten thematischen Aussagen zum Menschen werden als erste 
inhaltliche Entfaltungen menschenrechtlicher Ansprüche hergenommen.23 Gerade 
die Tatsache, dass verfassungsgeschichtliche Traditionen, aber auch die philosophi-
sche Auseinandersetzung Menschenrechte und Menschenwürde auf enge Weise 
miteinander verknüpfen, erhöht die Versuchung anzunehmen, über den eigenen, 
wertgesättigten Zugang zur Kategorie der Menschenwürde auch über ein sachge-
mäßes Verständnis der Menschenrechte zu verfügen.  

Diese Tendenz wird über die Tradition des christlichen Naturrechts vermittelt 
und nochmals verschärft. Naturrechtliche Annahmen steuern zwar die theologische 
Argumentation selbst in der Regel nicht mehr auf direkte Weise. Stil und Habitus 
kirchlicher Rede, gerade wenn diese sich auf politisch-soziale Sachverhalte bezieht, 
sind jedoch weiterhin davon geprägt. Sichtbar wird dies etwa an Stellungnahmen 
und Äußerungen kirchlich-religiöser Organisationen zu politischen Fragen. Die 
politischen Forderungen, die darin erhoben werden, scheinen in einer unverbrüch-
lichen Anthropologie gegründet, aus der ein hohes Maß an Urteilsvermögen und  
-sicherheit hinsichtlich konkreter politischer Konsequenzen, die einzulösen sind, 
bezogen wird. Über die „Natur des Menschen“ und deren Bedürfnisse, so der Ein-
druck, gibt es keinen Zweifel; hermeneutische Kautelen, die eine Ermittlung der 
notwendigen Konsequenzen verkomplizieren würden, müssen nicht weiter berück-
sichtigt werden.24 Mit dem Unterpfand der Menschenwürde in der Hand erliegt man 

                                                             

23  Zu den unterschiedlichen Paradigmen, Menschenwürde und Menschenrechte einander zu-
zuordnen vgl. Arnd Pollmann, „Menschenwürde nach der Barbarei. Zu den Folgen eines 
gewaltsamen Umbruchs in der Geschichte der Menschenrechte“, in: zfmr 1/2010, 26–45.  

24  Besonders auffallend ist dies in Stellungnahmen der kirchlichen Hilfswerke (Misereor, 
Missio, Adveniat) oder derjenigen Gremien der amtlich verfassten Kirchen, die sich 
mit Fragen internationaler Gerechtigkeit oder Weltwirtschaft befassen. Die in Anspruch 
genommene Sicherheit eines Wissens über die Natur des Menschen, für den Schutz 
reklamiert wird, macht hingegen auch die Stärke dieser Akteure im politischen Lobby-
geschäft aus: Der vorgebliche Zugang zu einer anthropologischen Tiefenerkenntnis er-



28 | ZWISCHEN THEORIE UND PRAXIS – MENSCHENRECHTE 

der Illusion, auch bereits zu wissen, worin genau sich der Anspruch der Menschen-
rechte erschöpft. Theorie und Praxis stehen in einem starren, unflexiblen Verhält-
nis: Die Schau des Fundamentums schlechthin – die Schöpfungsnatur des Men-
schen – verhindert einen Blick auf die Kontexte, in denen sich menschliche 
Existenz immer schon vorfindet. Für ein Verstehen der Menschenrechte spielt deren 
Praxis keine wirkliche Rolle, weil in der Theorie bereits alle Elemente gegeben 
sind, die einen Umgang mit der Kategorie ermöglichen.25 

Sicher kann aus den so beschriebenen Aspekten einer Rede über und zu Men-
schenrechten kein umfassendes Resümée über die kirchlich-theologische Kompe-
tenz zur Würdigung der Menschenrechte gezogen werden. Es soll allerdings ein Erbe 
sichtbar gemacht werden, das heute explizit oft keine Rolle spielt, welches aber im 
Hintergrund theologischer Reflexion aufgrund dieses Herkunftsverhältnisses vor-
handen bleibt und, besonders in den Verlautbarungen religiöser Institutionen, immer 
wieder vernehmbar wird. Diese Prägung ist auch der Grund für den manchmal 
rasch erzielten Konsens zwischen einer in der Tradition Kants vernunftrechtlich 
formulierten und einer christlich inspirierten Menschenrechtsbegründung. Beide 
machen sich an einem starken Begriff der Menschenwürde fest. Wo im Gefolge der 
praktischen Philosophie Kants die Unhintergehbarkeit moralischer Normen auf dem 
Verzweckungsverbot des menschlichen Individuums ruht, sorgt auf christlicher Seite 
der Schöpfungsglaube für eine ähnlich absolute Vorrangstellung der menschlichen 
Person. Die Würde des Menschen macht sich das eine Mal im Gebot fest, jeden an-
deren stets nur als Zweck, nicht als Mittel zur Verwirklichung anderer Zwecke zu 
gebrauchen, das andere Mal wird Menschenwürde als eine unableitbare Qualität der 
Abkünftigkeit aller Geschöpfe von Gott ausgesagt. 

Beide Male handelt es sich um deontologische, nicht teleologische normative 
Aussagen. Dies macht eine Verständigung zwischen dem aufklärerischen und dem 
christlichen Menschenbild so einfach, aber es ist zugleich der Grund für die hier ge-
rade problematisierte Seite einer bestimmten Handhabung der Menschenrechte: 
Weil der sachliche Gehalt, um den es den Menschenrechten geht, offenbar so un-
verbrüchlich festliegt, ist eine Wertschätzung des Zwischenraumes, der den be-
gründenden Pol – die Menschenwürde – und das konkrete Schutzgut – die Existenz 
des Menschen – auf Abstand hält, kaum möglich. Dieser Zwischenraum ist der 
Raum des Politischen, in dem sich Begründung und Ziel des Schutzes, den die 
Menschenrechte versprechen, miteinander vermitteln müssen. Was die Menschen-

                                                                

möglicht es angeben zu können, weshalb bestimmte politische Maßnahmen des Men-
schenrechtsschutzes unbedingt erforderlich sind. 

25  Prägnant herausgearbeitet hat diesen Zug katholischen Denkens bereits Ernst Troeltsch 
in seiner Untersuchung zum mittelalterlichen Katholizismus. Vgl. ders., Die Soziallehren 
der christlichen Kirchen und Gruppen, Mohr Siebeck: Tübingen, 1994, 178ff. (Neu-
druck der Ausgabe Tübingen 1912, Teilband 1).  



WIE ÜBER DIE MENSCHENRECHTE REDEN? | 29 

rechte wirklich bedeuten, konkretisiert und verkörpert sich erst auf diesem Feld des 
Politischen, für das die Hauptlinie kirchlich-theologischer Tradition unsensibel ist.  

Zurück bleibt ein ambivalenter Eindruck: Die Menschenrechte gehören längst 
zum Gegenstand sozialethischer Traktate und sind ein Instrument kirchlicher Sozial-
verkündigung geworden. Noch angetan über die begehbar werdenden thematischen 
Brücken zwischen christlichem Ethos und Ethos der Menschenrechte konzentriert 
sich die theologische Ethik darauf, die zahlreichen Anschlussstellen zwischen bei-
den Bereichen zu beleuchten, etwa in Gestalt einer Wirtschafts-, Umwelt- oder Bil-
dungsethik. Alternativ müht man sich mit den Begradigungsarbeiten eines verrenk-
ten Verhältnisses. Dies schlägt sich nieder in den zahlreichen theologisch-ethischen 
Auseinandersetzungen zum Verhältnis der katholischen Kirche zur Religionsfrei-
heit, oder aber in einer Problematisierung der Frage, ob überhaupt die Menschen-
rechte ein verpflichtender Topos christlichen Gesellschaftsdenkens sein können.26 
Wirklich systematische Erschließungen liegen bislang kaum vor, allenfalls im Mo-
dus abstrakt bleibender Strukturanalogien zwischen einer vermeintlich menschen-
rechtlichen und einer fundamentaltheologischen gemeinsamen „heterotopischen“ 
Tiefengrammatik entlang der Differenz von Macht und Ohnmacht.27  

Auch in der traditionsreichen Geschichte der katholischen Sozialverkündigung 
zur Arbeiterfrage und den Prozessen wirtschaftlicher Modernisierung liegt der Fokus 
weniger auf dem Wie, das heißt den Wegen, die zur Verwirklichung bestimmter 
werthaltiger Ziele geeignet und ihnen angemessen sind, als vielmehr auf der sach-
lichen Ermittlung dieser Ziele selbst. Kern des Interesses war es stets danach zu fra-
gen, was denn eine in sozialethischer Sicht sinnvolle sozialpolitische Aussage sein 
könnte und unter welchen Umständen sie als gerecht gelten dürfte. Hinsichtlich ein-
zelner politischer Forderungen galt diese Sozialverkündigung deshalb als „emanzi-
pativ“ oder „modern“. Betrachtet man die hinter diesen politischen Aussagen ste-
hende sozialethische Erkenntnistheorie aus der Tradition des Naturrechts, wird 
ersichtlich, dass die katholische Soziallehre und ihre begleitende schultheologische 
Reflexion jedoch mit methodischen Scheuklappen auftritt, wenn es um ein Ver-
stehen und normatives Wertschätzen des politischen Prozesses an sich geht. Nicht 
ohne Grund ist es ein zwar katholisch geprägter, aber ganz und gar nicht in der Tra-
dition der theologisch-naturrechtlichen Schule stehender Staatsrechtler wie Carl 

                                                             

26  Dies wird zumeist mit konservativ orientiertem theologischen Interesse gefragt. Vgl. 
Alexander Saberschinsky, „Menschenrechte und christliches Menschenbild“, in: Die 
Neue Ordnung 56 (2002), 84–95. Vgl. auch ders., Die Begründung universeller Men-
schenrechte. Der Ansatz der katholischen Soziallehre, Schöningh: Paderborn, 2002, sowie: 
Josef Punt, Die Idee der Menschenrechte. Ihre geschichtliche Entwicklung und ihre Re-
zeption durch die moderne katholische Sozialverkündigung, Schöningh: Paderborn, 1987.  

27  Hans-Joachim Sander, Macht in der Ohnmacht. Eine Theologie der Menschenrechte, 
Quaestiones disputatae 178, Herder: Freiburg/Br. u.a., 1999.  



30 | ZWISCHEN THEORIE UND PRAXIS – MENSCHENRECHTE 

Schmitt, der zu einer Zeit, in der sich die Katholische Soziallehre auf ihrem Höhe-
punkt befand und der katholisch-personalistische Denker Jacques Maritain seinen 
„Humanisme integral“ veröffentlichte, gleichsam als Kontrapunkt über den „Begriff 
des Politischen“ nachdachte28. Ohne hier die von ihm getroffenen Optionen bewer-
ten zu wollen, erscheint dies doch als ein bemerkenswerter Indikator für das festge-
stellte Defizit.  

Es wäre deshalb ehrlich, die latent vorhandene Fühllosigkeit theologischen 
Sozialdenkens für den Prozesscharakter und die eigene Natur des Politischen von 
vornherein zuzugestehen.29 Man läuft das Risiko blind zu sein für die historische 
Kontingenz, die damit möglichen Bedeutungsverschiebungen und den sozialen 
Wandel, denen menschenrechtliche Kategorien ausgesetzt sind. Wie sollte man auf 
geschichtlich neue Herausforderungen der menschlichen Würde – biopolitische 
Fragen, Angriffe auf die informationelle Selbstbestimmung, neue Erkenntnisse zur 
Entwicklung sexueller Identität – reagieren, die nicht im traditionellen Prisma natur-
rechtlicher Interpretative liegen?30 Die Politische Ethik müsste als ein Traktat der 
christlichen Sozialethik demnach neu buchstabiert werden – jenseits ihres natur-
rechtlichen Erbes. 

                                                             

28  Carl Schmitt, Der Begriff des Politischen. Text von 1932 mit einem Vorwort und drei 
Corollarien, Duncker und Humblot: Berlin, 1991.  

29  Bernhard Sutor räumt immerhin ein, dass in der Tradition der katholischen Soziallehre 
das Denken des Politischen vernachlässigt worden ist; im Vordergrund stehe allenfalls 
der Staat als institutionelles Instrument zur Durchsetzung naturrechtlich ermittelter Ziel-
vorgaben. Vgl. ders., Politische Ethik. Gesamtdarstellung auf der Basis der Christlichen 
Gesellschaftslehre, Schöningh: Paderborn, 1991, 11f. Sein Ansatz ist allerdings nicht 
von dem Bestreben geprägt, einen wirklichen Neuansatz zu formulieren, sondern be-
schränkt sich darauf, die Themenpalette der politischen Ethik in der Lektüre lehramtli-
cher Dokumente wiederzufinden und systematisiert zu Wort zu bringen. Vgl. auch ders., 
Katholische Soziallehre als politische Ethik. Leistungen und Defizite, Schöningh: Pader-
born, 2013.  

30  Man mag einwenden, dass es neben der naturrechtlichen Tradition eine zweite, genuin 
katholisch geprägt Traditionslinie gebe, die zu den Menschenrechten führe, nämlich der 
in den 1930er- und 40er-Jahren entstehende christliche Personalismus eines Emmanuel 
Mounier und, vor allem, Jacques Maritain, der im Sozialdenken Karol Wojtylas und der 
Krakauer Schule eine späte Fortsetzung fand. Samuel Moyn, „Personalismus, Gemein-
schaft und die Ursprünge der Menschenrechte“, in: Hoffmann, Moralpolitik, 63–91, 
zeigt auf, wie sehr in dieser Tradition an der Dualität von Individuum und Gemeinschaft 
gearbeitet wurde und auf welche Weise – gerade in der Person Maritains – dieses Den-
ken auch zum Stimulus einer bestimmten Spielart der Menschenrechte wurde und sogar 
die völkerrechtliche Behandlung der Menschenrechte prägte. Im Ganzen aber, so Moyn, 
blieb diese Linie randständig, gerade was das katholisch-theologische Denken anbelangte. 
Es wird deshalb hier nicht vertieft darauf eingegangen. 



WIE ÜBER DIE MENSCHENRECHTE REDEN? | 31 

1.4  „Affirmative Genealogie“ als Vermittlungsangebot 

Zieht man eine kurze Zwischenbilanz der bisher angestellten Überlegungen, wird 
deutlich: Wichtige Paradigmen der zeitgenössischen Rede über die Menschenrechte 
gehorchen einer Innen-Außen-Logik. Ein vermeintlich identifizierbarer themati-
scher Kern der Menschenrechte wird von seiner „Anwendung“ und „Umsetzung“ 
auf Praxisfeldern und in Kontexten außerhalb dieser Sache geschieden. Sowohl im 
Bereich der praktischen Menschenrechtsarbeit als auch in den abstrakteren Rede-
weisen über die Menschenrechte, wie sie durch die Traditionsbestände des christli-
chen Naturrechts vermittelt werden, kommt eine solche Hermeneutik zum Tragen. 
Dargestellt worden war dies entlang der Theorie-Praxis-Unterscheidung: Die Praxis, 
in der man dem Anspruch begegnet, Menschenrechte wirksam werden zu lassen, ist 
einer Theorie untergeordnet, welche diese Ansprüche in einem vermeintlichen Ideal 
definiert.  

Wenn Historiker sich daran machen, eine Geschichte der Entwicklung der Men-
schenrechte zu schreiben, wird eine Fährte aufgenommen, die den Zusammenhang 
von Politik und Menschenrechten auf eine andere Art und Weise als in der Logik 
von Unter- und Überordnung sichtbar macht. Auf die Wirkkräfte unterschiedlicher 
mentaler oder sozialer Einflüsse hinzuweisen oder Interessenskonstellationen auf-
zuzeigen, die für den Durchbruch der Menschenrechte im 20. Jahrhundert gesorgt 
haben, ist ein notwendiger Schritt zu einem volleren Verständnis der Bedeutung der 
Menschenrechte; dennoch greifen auch diese Bemühungen zu kurz.  

Es gilt danach zu fragen, ob sich aus den kontingenten Entstehungsbedingungen 
des Komplexes der Menschenrechte ein auch über diese Kontexte hinaus gültiger 
moralischer Anspruch formulieren lässt. Mit anderen Worten: Es muss eigens dar-
gelegt werden, weshalb die Herausbildung eines menschenrechtlichen Anspruchs 
innerhalb eines bestimmten historischen und sozialen Kontextes nicht zugleich ein 
Argument gegen die universale Gültigkeit dieses Anspruchs ist. Was also führt dazu, 
dass die geschichtliche Verwurzelung und Einbettung der Menschenrechte nicht 
sogleich auch der Grund ihrer nur partikularen, höchst begrenzten Aussagekraft und 
Tragweite ist, ja von „Menschenrechten“ im eigentlichen Sinne dann gar nicht ge-
sprochen werden dürfte? Diese Fragen stehen unmittelbar im Raum, wenn auf der 
einen Seite Historiker die je besondere Entstehungsgeschichte einzelner Rechtsan-
sprüche eruieren, und auf der anderen Seite Moralphilosophen und normativ interes-
sierte Sozialwissenschaftler nach den überzeitlichen Geltungsgründen der Menschen-
rechte fragen und diese in natur- oder vernunftrechtlichen Teleologien identifizieren.  

Das Ziel dieses Buches ist es, über die Historisierung der Menschenrechte hin-
aus die Frage nach der Rolle der konkreten, historisch-sozialen Bedingungen für 
das Verständnis dieser Rechte zu stellen und daraus einen Vorschlag zu unterbrei-
ten, wie der Anspruch der Menschenrechte schlüssiger und kohärenter als bisher 



32 | ZWISCHEN THEORIE UND PRAXIS – MENSCHENRECHTE 

dargelegt werden kann. Der Begriff des Politischen soll dabei als eine Kurzformel 
für die jeweils unterschiedlich ausfallende, kontextuell geformte Praxis der Men-
schenrechte verwendet werden. Das Ausbleiben einer gelungenen, und das heißt 
einer theoretisch weiterführenden Vermittlung der Dimension des Politischen, war 
bislang mehr festgestellt worden, als dass untermauert und erhärtet werden konnte, 
weshalb dies ein Defizit ist. Es blieb ein Verdacht, eine begründete Vermutung, 
dass die Modalitäten der Implementierung und Ausübung der Menschenrechte oder 
auch ihre fehlende Praxis etwas mitzusagen hätten über die Sache der Menschen-
rechte selbst. Sobald allerdings eingeräumt wird, dass dies so ist, bekommt die 
Dimension des Geschichtlichen eine wesentliche Rolle. Denn es sind die histori-
schen Fälle, in denen sich die Praxis – das Politische – der Menschenrechte zeigt. 
Das Feld der Geschichte und die einzelnen dort beschreibbaren Situationen, in denen 
der Anspruch der Menschenrechte sich Bahn bricht, formuliert wird oder auch 
scheitert, sind das Material einer politischen Modellierung des moralischen An-
spruchs, der in diesen Rechten liegt. Das weitere Vorgehen ist nun davon geprägt, 
dem Verdacht nachzugehen, dass diese politische Formung des menschenrechtli-
chen Anspruchs im Prisma einer historischen Situation möglich ist und einiges für 
das Verständnis menschenrechtlicher Geltung austrägt.31  

Eine wesentliche Klärung in dieser Richtung wird durch das von Hans Joas in 
die Debatte gebrachte Konzept von der „affirmativen Genealogie“ vorgenommen.32 
Weil damit einiges von den erkenntnistheoretischen Prämissen dieser Studie sicht-
bar wird und im Anschluss daran gezeigt werden kann, was der originäre Beitrag 
dieses Buches sein soll, sei die Figur, die Joas in der Verarbeitung von Überlegun-
gen von Ernst Troeltsch formuliert, kurz vorgestellt. Joas sucht einen Ausweg aus 
der Spannung zwischen historischer Genese der Menschenrechte und ihrer zeitge-
nössischen Geltung. Er möchte zeigen, dass die exklusive Trennung der beiden 
Sphären, wie sie oftmals – implizit oder explizit – behauptet wird, ein Fehler ist und 
in eine Sackgasse führt. Sein Versuch zu zeigen, dass beide Größen nur in Bezug 

                                                             

31  Mit der klassischen juristischen Terminologie könnte man sagen: Aus Rechtsgeltung 
muss Rechtswirklichkeit werden, ansonsten nutzt die formale Geltung an sich auch nicht 
viel. Freilich hinkt das Bild an einer Stelle, denn der Begriff der Geltung bezeichnet 
in der Rechtswissenschaft bereits den durch das positive Recht gesetzten Anspruch auf 
Gesetzesgehorsam, in der hier verwendeten Redeweise war aber stets eher von „Gel-
tungsansprüchen“ die Rede, die auf der Ebene des moralischen Rechts liegen. Dass die 
Dimension des Politischen auch im Recht eine vorrangige Bedeutung spielt, zeigt sich 
u.a. daran, wie umstritten die Interpretation der Menschenwürde-Formel im Grundgesetz 
ist. Vgl. die Übersicht bei: Heiner Bielefeldt, Auslaufmodell Menschenwürde?, Herder: 
Freiburg/Br., 2011, 13ff.  

32  Vgl. Joas, Sakralität, besonders 147–203.  



WIE ÜBER DIE MENSCHENRECHTE REDEN? | 33 

aufeinander recht verstanden werden können, hat seinen systematischen Anker-
punkt in Troeltsch’ These vom Faktum der Idealbildung.  

„[Damit] wird statt auf immerwährende Geltung auf die unvorhersehbare Entstehung der 
Werte, aber auch auf die Bedeutung des denkerischen Rückgangs auf diese Entstehung auf-
merksam gemacht, wenn erfasst werden soll, worum es sich bei einem entstandenen Wert 
überhaupt handelt.“33 

Es geht Troeltsch – und mit ihm Joas – nicht darum, historische Sachverhalte einer 
bewertenden Beurteilung zu entziehen. Eine solche Beurteilung soll aber nicht 
ihrerseits unhistorische Maßstäbe anwenden, sondern ihre Kriterien in der Diskus-
sion mit dem historischen Stoff gewinnen. Die bei Troeltsch begegnende Formel 
hierfür lautet: „Selbstgewissheit ohne Zeitlosigkeit“.34  

Methodisch wird es zur Aufgabe, die Individualität historischer Phänomene an-
gemessen zu berücksichtigen. Im historisch beobachtbaren Handeln des Menschen, 
so die Annahme, wird sichtbar, auf welche Weise sich Faktisches und Ideales, Natür-
liches und umstandsmäßig Gegebenes miteinander vereinigen. Der Mensch, so Joas, 
erweist sich in seinem Handeln als fähig, Neues und Schöpferisch-Kreatives her-
vorzubringen; sein Handeln ist nicht das einzelne Datum eines teleologischen 
Strahls. Es folgt einem kreativen Prozess, in dem die Ausstrahlung von Werten und 
Idealen mit den Bedingungen und Kontexten der historischen Situation zusammen-
gehen. Troeltsch’ Begriff der Entwicklung als „kontinuierlicher Werdezusammen-
hang“ erfährt von daher seine Bedeutung: 

„Wenn nun also Individuen, Kollektive und Institutionen ohne Idealbildung unvorstellbar 
sind und wenn ihre spezifische, über die biologische Individualität weit hinausgehende, sinn- 
und wertbezogene historische Individualität gerade dadurch konstituiert wird, dann heißt 
das auch, dass die Gegenstände historischer Betrachtung nie als ruhend aufgefasst werden 
dürfen. Wer ein Ideal hat, kann nicht umhin, sich selbst im Verhältnis zu diesem zu verorten; 
er wird auch notwendig von anderen in dem damit aufgespannten imaginären Raum verortet 
werden.“35 

                                                             

33  Joas, Sakralität, 155. Joas bezieht sich auf die beiden Schriften von Troeltsch, in denen 
dieser sich mit dem methodologischen und erkenntnistheoretischen Anspruch des Histo-
rismus auseinandersetzt: Ernst Troeltsch, Der Historismus und seine Probleme (1922), 
2 Bde., De Gruyter: Berlin, 2008 (= Kritische Gesamtausgabe, Bd. 16.1 und 16.2); ders., 
Fünf Vorträge zu Religion und Geschichtsphilosophie für England und Schottland (1924 
als Der Historismus und seine Überwindung), De Gruyter: Berlin, 2006 (= Kritische Ge-
samtausgabe, Bd. 17).  

34  Zitiert nach Joas, Sakralität, 162.  
35  Ebd., 173. 



34 | ZWISCHEN THEORIE UND PRAXIS – MENSCHENRECHTE 

Werte, für die man Geltung beansprucht, werden also niemals außerhalb histori-
scher Situationen gewählt, auf die man sie etwa erst nachträglich anwenden würde. 
Ideal und Wirklichkeit, oder, mit anderen Worten, Geltung und Genese, sind inner-
lich miteinander verbunden. Historie ist kein „ruhender Gegenstand“. Durch eine 
entsprechende Lektüre historischer Quellen und Zeugnisse ist es möglich, das der 
Geschichte innewohnende Potential an Geltung zu entbergen und in seiner Aus-
sagekraft für die Gegenwart sichtbar zu machen. Eduard Spranger spricht von der 
Haltung eines „Existentiellen Historismus“, den er in diesen Prämissen bei Ernst 
Troeltsch erkennt.36 

Hans Joas schließt an diese bereits bei Troeltsch zu beobachtende Gleichsetzung 
von Geschichtsrekonstruktion und Gegenwartsorientierung an. Wo Troeltsch dem 
Handelnden einen Willen zu „eigener verantwortlicher Idealbildung“ unterstellt und 
die historisch beschreibbaren Situationen menschlichen Handelns geltungstheore-
tisch aufwertet, steht bei Joas die Rede von der „affirmativen Genealogie“. Geltung 
wird nicht – wie bei Nietzsche – durch die Betonung ihrer Genese entkräftet. Im 
Gegenteil – bei der Betrachtung der Geschichte kommt es darauf an, sich selbst 
nicht nur in ein Verhältnis zur Faktizität, sondern auch zu den auf dem Spiel ste-
henden, eingelösten oder uneingelösten Geltungsansprüchen dieser Geschichte zu 
setzen. Eben dieser Bezug zu einer der geschichtlichen Situation inhärenten Gel-
tungsdimension wird als „affirmativ“ bezeichnet: 

„‚Affirmativ‘ soll diese genealogische, das heißt kontingenz-bewusste Vergangenheitsrekon-
struktion nun aber heißen, weil der Rückgang auf die Prozesse der Idealbildung, die Entste-
hung von Werten, unsere Bindung an diese nicht negiert oder uns in einen Zustand souverä-
ner Entscheidung über unsere Wertbindungen erhebt, sondern weil er uns gegenüber dem 
Appelcharakter historisch verkörperten Sinns öffnet.“37 

Mit dem unter Umständen missverständlichen Begriff des „Affirmativen“ ist also 
nicht gemeint, dass bestimmte Gegebenheiten in der Gegenwart aus dem Rückgriff 
auf ihre vermeintliche Vergangenheit pauschal legitimiert werden sollen. Die Be-
zeichnung bezieht sich vielmehr auf den „Appellcharakter“ der Vergangenheit, von 
dem Joas spricht. Von der Gegenwart aus werden – im Rückblick auf bestimmte 
geschichtliche Stationen – diejenigen Werte, die man für evident empfindet und de-
nen man sich verpflichtet fühlt, auf ihre historische Entstehung hin untersucht. Die 
Lektüre der einzelnen historischen Situation erlaubt eine kritische Beurteilung über 
den gegenwärtigen Stand dieser einst entstandenen Ideale. Aus der historischen 
Rückschau erwächst ein auch heute wirksam werdendes Reservoir normativer Ori-
entierung, indem sichtbar wird, mit welcher Sinngebung Ideale einst entstanden, 

                                                             

36  Ebd., 183. 
37  Ebd., 190.  



WIE ÜBER DIE MENSCHENRECHTE REDEN? | 35 

welche Potentiale sie bergen, welche Ressourcen an Sinn unter Umständen ver-
schütt gingen oder gar nicht erst gehoben wurden.  

Das methodische Interesse einer affirmativen Genealogie, so Joas, gilt deshalb 
den „schöpferischen Knotenpunkten und den an ihnen entspringenden Tenden-
zen“38. Ein Blick auf die einzelne historische Situation und ihren Kontext hat zu 
prüfen, ob und auf welchen Wegen aus dieser Situation Linien in die Gegenwart 
führen, die auch gegenwärtig als Orientierung dienen.39 Dabei darf diesen Tenden-
zen oder Linien an sich aber kein teleologischer Charakter unterstellt werden. Eine 
Verbindung entsteht erst aus „unsere[m] revitalisierenden Bezug zum Appellcha-
rakter der historisch gezeigten Ideale“40. Denn von Seiten der Gegenwart gibt es ein 
Interesse, sich diesen oder jenen Situationen in der Geschichte zuzuwenden. Der 
Grund dafür liegt in der Dimension subjektiver Erfahrung. In „Gefühlen subjektiver 
Evidenz bei affektiver Intensität“ bildet sich ein Status an Selbstgewissheit, der zu 
Wertbindungen führt. Nicht so sehr Begründungen sind das erste Moment, sondern 
die Erfahrung, von bestimmten Ansprüchen „ergriffen“ zu sein und diesen im eige-
nen Handeln Ausdruck verleihen zu wollen – ihnen damit den Status eines Wertes 
zuzumessen.41 Der Blick in die Geschichte dient dazu, die reine subjektive Evidenz 
in den Dialog mit den historisch erhobenen „schöpferischen Knotenpunkten“ zu ver-
setzen. Erfahrungen und darauf beruhende Wertbindungen in der Gegenwart erhalten 

                                                             

38  So lautet die direkte Übernahme eines Zitats von Troeltsch bei Joas, Sakralität, 191. 
39  Die Herausforderung, Vergangenheit und Gegenwart miteinander zu vermitteln und aus-

zusagen, weshalb ein Geschehen in der Vergangenheit legitimatorische Funktion für 
normative Orientierungsbemühungen der Gegenwart einnehmen kann, korrespondiert 
für Troeltsch mit der theologischen Diskussion seiner Zeit. Joas weist auf die zeitgenös-
sische Auseinandersetzungen um die theologische Relevanz der protestantischen histo-
risch-kritischen Bibelexegese hin. Deren Historisierung biblischer Texte müsse, so 
Troeltsch, nicht zu einer dogmatischen Erstarrung des biblischen Gehalts führen. Die 
historische Herangehensweise ermögliche sogar eine Revitalisierung des Glaubens, 
indem die historische Methode für den Appellcharakter sensibilisiere, der dem geschil-
derten Fremden innewohne. Joas weist darauf hin, dass Troeltsch gerade in der theologi-
schen Problemkonstellation ein „Muster allen produktiven Geschichtsverständnisses“ 
findet. Vgl. Joas, Sakralität, 188. Hingewiesen wird dort auch auf: Trutz Rendtorff, „Ge-
schichte durch Geschichte überwinden. Beobachtungen zur methodischen Struktur des 
Historismus“, in: Friedrich Wilhelm Graf (Hg.), ‚Geschichte durch Geschichte überwin-
den‘. Ernst Troeltsch in Berlin (Troeltsch Studien, Neue Folge, Bd.1), Gütersloher Ver-
lagshaus: Gütersloh, 2006, 285–325. 

40  Joas, Sakralität, 192. 
41  Vgl. ebd., 163. Umfassend hat Joas diese Überlegungen zum Prozess der Wertebindung 

dargelegt in seinem Buch: Die Entstehung der Werte, Suhrkamp: Frankfurt/M., 1997. 
Troeltsch selbst spricht davon, dass der Handelnde einen Willen zu „eigener verantwort-
licher Idealbildung“ habe und sich darin bewusst zu Werten bekennt, deren Anspruch 
auf Geltung er mit subjektiver Evidenz erfahren hat. Vgl. Joas, Sakralität, 155ff.  



36 | ZWISCHEN THEORIE UND PRAXIS – MENSCHENRECHTE 

dadurch eine auch argumentative Gestalt, weil sie als Fortsetzung, Unterbrechung 
oder schöpferische Verarbeitung von Impulsen und Bewegungen verstanden wer-
den können, die bereits zuvor in der Geschichte gewirkt haben:  

„Was zu Beginn bloße subjektive Evidenz war, wird durch denselben Prozess zu historisch 
gesättigter argumentativer Klarheit geläutert, die aber nie eine Sphäre geschichtsenthobener 
reiner Geltungsbegründung erreichen kann.“42 

Es zeigt sich nun die Relevanz dieser Überlegungen für die Anlage der vorliegen-
den Studie. Joas selbst spricht von der wechselseitigen Verwiesenheit von Werten, 
Institutionen und Praktiken. In deren Wechselspiel schält sich heraus, welche Rele-
vanz und welche soziale Bedeutung ein bestimmter Geltungsanspruch wirklich er-
langt. So wenig es genügt festzustellen, eine gegenwärtige Erfahrung würde mit 
Evidenz und im Modus affektiver Intensität einleuchten, so wenig hilft eine ein-
dimensionale Betrachtung der Geschichte.  

„Die Reinterpretation des historisch verkörperten Sinns ist damit nur das eine; wenn diesem 
entsprochen werden soll, wenn der Appell nicht nur gehört, sondern verwirklicht werden soll, 
dann heißt das auch, ein realistisches Bild der Bedingungen der Gegenwart für die Verwirkli-
chung der historisch entstandenen Ideale und ihres unabgegoltenen Potentials zu gewinnen. 
Die Werte dürfen nicht bloß Werte bleiben. Sie leben nur, wenn sie als Werte argumentativ 
verteidigt, vor allem aber von Institutionen getragen und in Praktiken verkörpert werden.“43 

Auch in der historischen Analyse sind demnach die Beziehungen zwischen Werten, 
Institutionen und Praktiken zu betrachten. Erst daraus lässt sich ein Bild gewinnen, 
das die „Tendenzen“ in die Gegenwart hinein sichtbar werden lässt, von denen bei 
Troeltsch die Rede ist.  

Die so skizzierte Hermeneutik beschreibt einen Raum – den Zwischenraum, der 
durch das Wechselspiel von Werten, Institutionen und Praktiken gebildet wird und 
den man den Raum des Politischen nennen könnte. Gerade bei einem Wert- und 

                                                             
42  Joas, Sakralität, 191. Die Frage nach der Universalität solchermaßen gewonnener Be-

gründungen steht hier nicht im Vordergrund. Joas macht deren universalisierbaren Status 
daran fest, dass Individualität im historischen Sinn etwas anderes ist als Subjektivität 
im Sinne eines Gegensatzes zu Objektivität und Allgemeingültigkeit. Es geht um eine 
systematische Berücksichtigung der notwendigen Situationsbezogenheit von Geltungs-
ansprüchen. Der Appell, „der von historisch verkörpertem Sinn ausgeht, [ist] eben nicht 
ein Appell an uns in unserer bloßen Subjektivität, sondern ein Appell an alle, der uns 
einleuchtet, weil in ihm ein Anspruch erhoben wird, der auch unabhängig von uns gilt. 
Wenn wir einen Wert erfahren, erfahren wir ihn eben als an sich gültig, und wenn wir 
ihn als an sich gültig erfahren, dann sind wir zu seiner Anerkennung verpflichtet.“ Joas, 
Sakralität, 192. 

43  Ebd., 203.  



WIE ÜBER DIE MENSCHENRECHTE REDEN? | 37 

Normenkomplex wie den Menschenrechten legt sich eine solche Begriffswahl nahe: 
Der Anspruch der Menschenrechte zielt in direkter Weise auf die Gestaltung des 
sozialen Feldes und eine entsprechende Ausrichtung der politischen Instrumente. In 
der Rede von Menschenrechten treffen individuelles Handeln, Wertbindungen, die 
aus historischer Erfahrung gewonnen wurden, sowie rechtlich formalisierte Leit-
bilder für gesellschaftlich-politische Ordnung zusammen und müssen miteinander 
vermittelt werden. Kaum ein Thema bietet sich mehr an als die Menschenrechte, 
um in der Perspektive von Joas untersucht zu werden.  

So sehr damit eine mögliche Interpretationsfolie für die Untersuchung eines be-
stimmten menschenrechtlich konnotierten und historisch bezeugten Erfahrungsfel-
des gegeben ist, so wenig ist mit der Feststellung einer solchen Hermeneutik schon 
gewonnen. Die theoretische Operation ist damit noch nicht selbst durchgeführt, 
sondern nur als Möglichkeit entworfen. Es steht aus, sie „am Material“ zu erpro-
ben.44 Joas demonstriert allerdings eine hohe Sensibilität für die Defizite, die zahl-
reiche Formen zeitgenössischer Rede über Menschenrechte aufweisen. Es ist eine 
Sensibilität für den Zusammenhang der Geltung moralisch-normativer Ansprüche 
und der stets situations- und kontextbezogenen Genese dieser Geltung. Während 
Joas diese Verbindung mit dem Leitbegriff der „affirmativen Genealogie“ konzep-
tualisiert, wird hier eine Terminologie vorgeschlagen, die den Zusammenhang noch 
prägnanter zum Ausdruck bringen soll: Bei den betrachteten historischen Situatio-
nen soll der Blick jeweils auf den Raum des Politischen gerichtet sein, der auf so 
frappierende Weise ins Auge sticht und in dem über Wohl und Wehe des men-
schenrechtlichen Anspruchs entschieden wird. Vom Recht des Politischen ist die 
Rede, weil es sich um eine nicht zu leugnende, nicht anderweitig abstrahierbare 
Dimension jener Orte handelt, an denen Menschenrechte im Spiel sind. Denn erst 
im Bereich des Politischen entscheidet sich, wie mit dem Anspruch der Menschen-
rechte umgegangen wird, welche Wirkung sie entfalten und wie die handelnden 
Akteure sich zum moralisch-rechtlichen Anspruch verhalten. Hier wird über die 

                                                             
44  Joas widmet sich in seinem Buch zwar auch einzelnen historischen Stationen wie etwa 

dem Abolitionismus oder den Diskussionen, die zur Formulierung der Allgemeinen Er-
klärung der Menschenrechte der Vereinten Nationen im Jahr 1948 geführt haben. Sie sollen 
exemplarisch veranschaulichen, wie aus Erfahrungen Rechte werden und wie der Pro-
zess einer Wertgeneralisierung verstanden werden kann. Damit sind wertvolle erste Spu-
ren gelegt, die den angedeuteten Weg eines Umgangs mit historischen Erfahrungen, die 
für die Gegenwart orientierend werden können, einschlagen, aber es bleibt doch der Ein-
druck zurück, dass eine grundständige Durchführung der Theorie an einem historischen 
Topos noch aussteht. Dies liegt wohl am vergleichsweise geringen Umfang, der den ent-
sprechenden Passagen in Joas’ Buch zukommt. Es scheint aber auch eine Rolle zu spie-
len, welche Quellen und Verweise aus dem historischen Feld herangezogen werden, um 
Herkunft und Geltung miteinander zu vermitteln. Diesen Versuch in erster Linie anhand 
von subjektiven Erfahrungszeugnissen zu unternehmen, ist die Option dieser Arbeit.  



38 | ZWISCHEN THEORIE UND PRAXIS – MENSCHENRECHTE 

Potentiale, ja über die Sache des Anspruchs selbst verhandelt. Indem man anhand 
der historischen Situation eine bestimmte Zuordnung des Umgangs mit Werten, 
dem Handeln von Institutionen und der Praxis von Individuen beobachten kann, 
wird die Betrachtung der Geschichte ja überhaupt erst interessant.  

Wie könnte man dieses Wechselspiel besser beschreiben als mit der Kategorie des 
„Politischen“? Das Historische interessiert nicht als Historisches, sondern aufgrund 
der Tatsache, dass sich an anderer Stelle, zu einer anderen Zeit, eine solche Disposi-
tion des Politischen beobachten und beschreiben lässt, die mit der vermeintlichen – 
von den einen behaupteten, von den anderen geleugneten – Bedeutung der in dieser 
historischen Situation auf dem Spiel stehenden Ansprüche interferiert. Auch in der 
Gegenwart findet sich der Anspruch der Menschenrechte in einem politisch-
gesellschaftlichen Kräftefeld wieder und es bleibt zu klären, wie er sich angemessen 
artikulieren kann. Diese Schaltstelle des Politischen nicht zu berücksichtigen war 
der Redeweise von der „Umsetzung“ eines vorgängig erworbenen menschenrecht-
lichen Bedeutungsgehaltes zur Last gelegt worden. Wird die Dimension des Poli-
tischen aber als eine Ebene eingestuft, die das Verständnis der Menschenrechte 
elementar mitbestimmt, wird damit auch eine Aussage über den Begriff der Men-
schenrechte selbst getroffen. Gegenüber seinen klassischen Fassungen in Recht und 
Philosophie erfährt er eine signifikante Erweiterung. Diese gilt es noch einmal sys-
tematisch zu beleuchten, bevor das Feld der theoretischen Verständigung vorerst in 
Richtung Historie verlassen wird. Mit dem Leitbild von der „Revolution der Men-
schenrechte“ bringen Christoph Menke und Francesca Raimondi ein solches verän-
dertes Verständnis der Menschenrechte auf den Begriff.  

2. DER BLINDE FLECK –  
POLITIK UND MENSCHENRECHTE 

DER BLINDE FLECK – POLITIK UND MENSCHENRECHTE 

Eigentlich ist es seltsam, auf den inneren Zusammenhang von Menschenrechten 
und Politik eigens hinweisen zu müssen. Dass die Menschenrechte unmittelbar 
etwas mit der Ebene des Politischen zu tun haben, liegt schon darin begründet, dass 
sie mehr und mehr zu positivem Recht geworden sind. Ihre Ansprüche und Forde-
rungen haben im Laufe der Zeit immer tieferen Eingang in nationale und internatio-
nale Rechtskörper gefunden. Damit erreicht der Forderungsgehalt der Menschen-
rechte eine neue Qualität. Denn wo ein Anspruch als ein Recht niedergelegt ist, tritt 
die politische Praxis der Rechtsbefolgung und -interpretation als notwendiges 
Momentum menschenrechtlicher Geltung in den Vordergrund.45 Im Reden über die 

                                                             
45  Vgl. Heinhard Steiger, „Brauchen wir eine universale Theorie für eine völkerrechtliche 

Positivierung der Menschenrechte?“, in: Hauke Brunkhorst, Wolfgang Köhler und Mat-


