
SUG 2024; 21(3): 239–268

Tobias Arenz* & David Jaitner
Wozu communiter? Theoretische 
Überlegungen zum Gemeinsinn im 
modernen Olympischen Sport
Why communiter? Theoretical considerations on communal 
sense and civic strength in modern Olympic sport

https://doi.org/10.1515/sug-2024-2016

Zusammenfassung: Dieser Text nimmt die Erweiterung des Olympischen Mottos zu 
„citius, altius, fortius – communiter“ zum Anlass, nach der Bedeutung von Gemein-
sinn (lat. sensus communis) im Olympischen Sport zu fragen. Unter Bezugnahme 
auf eine gesellschaftstheoretische Perspektive argumentieren wir, dass der Gemein-
sinn die Fähigkeit des Olympischen Sports bezeichnet, sein normatives Grund-
prinzip – das Fair Play – zum Thema zu machen. Die Akte der Reflektion haben 
ihren Ausgangspunkt häufig in individuellen Klagen über unfaire Verhältnisse und 
fordern dazu auf, traditionelle Verständnisse von Fair Play zu überprüfen. Unter 
Bezugnahme auf die Athletes‘ Rights and Responsibilities Declaration aus dem Jahr 
2018 zeigen wir, dass solche Reflektionen zum einen die inhaltliche Bestimmung 
von Fair Play im Sinne eines ‚sauberen‘ Sports betreffen. Zum anderen gibt es eine 
formale Seite, die den individuellen Anspruch auf eine faire Behandlung gegen-
über der Verpflichtung, andere fair zu behandeln, priorisiert. Theoretische Über-
legungen zum Gemeinsinn im Olympischen Sport haben diese beiden Dimensionen 
gleichermaßen zu berücksichtigen.

Schlüsselwörter: Theorie des medialen Sports, Fairness, Leistungsgerechtigkeit, 
Solidarität, Reflexivität

Summary: This paper takes the expansion of the Olympic motto to “citius, altius, 
fortius – communiter” as an occasion to inquire into the meaning of communal 
sense and civic strength in modern Olympic sport. With reference to a theory of 
society, we argue that the communal sense is the ability of Olympic sport to criticize 
its own basic principle of fair play. The acts of reflection often have their starting 
point in individual complaints about unfair conditions and call for a redefining 

Tobias Arenz & David Jaitner
Wozu communiter?

2024

*Dr. Tobias Arenz, Deutsche Sporthochschule Köln, Institut für Pädagogik und Philosophie, Zentrum 
für Sportlehrer*innenbildung, Am Sportpark Müngersdorf 6, 50933 Köln, E-Mail: t.arenz@dshs-koeln.de
Prof. Dr. David Jaitner, Deutsche Sporthochschule Köln, Institut für Pädagogik und Philosophie,  
Am Sportpark Müngersdorf 6, 50933 Köln, E-Mail: d.jaitner@dshs-koeln.de

https://doi.org/10.1515/sug-2024-2016
mailto:t.arenz@dshs-koeln.de
mailto:d.jaitner@dshs-koeln.de


240   Tobias Arenz & David Jaitner

of traditional meanings of fair play. Using the Athletes’ Rights and Responsibilities 
Declaration as an example, we demonstrate that such reflections relate on the one 
hand to the definition of fair play in the sense of “clean sport”. On the other hand, 
there is a formal side that prioritizes the individual right to fair treatment over the 
obligation to treat others fairly. Theoretical considerations on communal sense in 
Olympic sport must take these two dimensions into account in equal measure.

Keywords: theory of sports in the modern media age, fairness, performance justice, 
solidarity, reflexivity

1 �Einleitung
Der Sport ist ein Teilbereich der modernen Gesellschaft, der sich seit dem 19. Jahr-
hundert im Rahmen einer spezifischen Codierung bzw. eigenen sozialen Logik aus- 
und binnendifferenziert (Stichweh 1995). Typisch für den wettkampforientierten 
Sport der Moderne ist die Orientierung an der Unterscheidung zwischen Sieg und 
Niederlage, über die er autonom entlang eigener Regeln verfügt (Schimank 1988). 
Besonders gut sichtbar ist diese Orientierung im Olympischen Sport, der als „Proto-
typ“ (Schürmann 2010) des modernen Sports bezeichnet werden kann. Ein Proto-
typ zu sein, bedeutet, dem Olympischen Sport methodologisch den Status eines 
Paradebeispiels zuzusprechen, welches das epochenspezifische Verständnis von 
modernem Sport selbstverständlich zum Ausdruck bringt (Schürmann 2010: 242  f.).

Dass der Olympische Sport seine Teilnehmenden in erster Linie daraufhin beob-
achtet, wer gewonnen und wer verloren hat, ist unstrittig und dokumentiert sich 
in erster Linie in Ergebnislisten. Wie die entsprechenden sportlichen Leistungen 
zu verstehen sind, d.  h. welchen kulturellen Sinn Siege bzw. Niederlagen entfalten, 
ist hingegen weniger eindeutig. „Citius, altius, fortius“, das Motto des Olympischen 
Sports, hat eine sportwissenschaftliche Deutung nahegelegt, die den positiven Code 
des Sieges auf dessen Wachstum hin befragt. Das heißt, Siege erscheinen vor allem 
dann wertvoll zu sein, wenn diese Ausdruck eines Prozesses der Leistungssteige-
rung sind oder zu neuen Rekorden führen (Güldenpfennig 2000; König 2004; siehe 
auch Stichweh 1990: 384; Alkemeyer 2017: 244). Die Sanktionierung von sogenann-
ten Dopingmitteln wiederum gibt beispielhaft einen Hinweis darauf, dass diese 
Leistungssteigerung nicht um jeden Preis erfolgen soll. Für diesen Selbstanspruch 
hat sich im Feld des Olympischen Sports der Begriff der Fairness bzw. des Fair Play 
durchgesetzt, der die Interpretation des Mottos rahmt und unter Spannung setzt 
(Schürmann 2016).

Diese traditionelle Trias des Mottos wurde anlässlich der 138. IOC-Session zu 
Beginn der Olympischen Sommersspiele in Tokio im Juli 2021 geändert und um 



Wozu communiter?   241

einen Ausdruck erweitert. Dieser Ausdruck ist allerdings nicht „fair“, sondern 
„together“ (lat. communiter), wodurch die Idee der Leistungssteigerung nun leitend 
ein Moment des Gemeinsamen enthält. Dieser Ausdruck verweist auf einen Diskurs 
über den Begriff des Gemeinsinns (lat. sensus communis), der (noch außerhalb der 
Sportwissenschaft) in verschiedenen Disziplinen, aber auch in der (Sport-)Öffent-
lichkeit geführt wird (z.  B. Münkler und Bluhm 2002; Assmann 2020; Schnabel 2022). 
Der Begriff des Gemeinsinns hat eine Geschichte, die bis in das antike Griechen-
land zurückreicht, bislang aber noch nicht hinreichend systematisch aufgearbeitet 
worden ist (Borsche 2020). Der gegenwärtige Diskurs enthält dabei die These, dass 
eine Auseinandersetzung mit dem Gemeinsinn sowohl einen theoretischen als auch 
einen praktischen Nutzen hat, der sich nicht mit vergleichbaren begrifflichen Ori-
entierungsgrößen wie Brüderlichkeit, Solidarität, Zusammenhalt oder Gemeinschaft 
erzielen lässt. Aleida und Jan Assmann (2024) führen diesen Nutzen insbesondere auf 
die vermeintliche Universalität des Gemeinsinns zurück, demnach der Gemeinsinn 
zum einen bereits in altägyptischen und afrikanischen Kulturen als zentrales Maß 
für die Beurteilung moralischer Handlungen diente. Zum anderen sei der Gemein-
sinn eine radikal inklusive Idee, die sich jeglichem Freund-Feind-Denken verwehrt.

Die Erweiterung des Olympischen Mottos, die im Kontext der Covid-19-Pande-
mie erfolgt ist, lässt sich zunächst als ein affektiver Appell leicht fassen. Niemand 
kann und will es im Sport, auch nicht in den sogenannten Individualsportarten, 
schließlich alleine schaffen. Was es über diesen Affekt hinaus jedoch heißen könnte, 
in konzeptioneller Hinsicht vom Gemeinsinn im Sport zu sprechen und damit ein 
Deutungsangebot für das erweiterte Motto anzubieten, ist deutlich schwerer zu 
begreifen. Im Kontext des Programms einer reflexiven Sportwissenschaft gehen 
wir davon aus, dass ein Konzept „der Sinngehalt einer kulturellen Tatsache“ 
(Schürmann 2018: 93) ist. Dieser Sinngehalt kann sich sowohl in Texten, Werbe-
spots, Bildern etc., aber auch in sportlichen Praktiken von Menschen zum Ausdruck 
bringen. Wenn wir im Folgenden die Frage zu beantworten versuchen, wie man im 
Hinblick auf den Olympischen Sport sinnvoller Weise von Gemeinsinn reden kann, 
fokussieren wir uns auf diejenige sinnhafte Form des Olympischen Sports, die sich 
in Theorien des modernen (Olympischen) Sports finden lässt.1 Unsere gegenstands-
bezogene These lautet, dass der Gemeinsinn die Voraussetzung für die Realisierung 
eines fairen Wettkampfes ist.

Im Rahmen der Theorie des medialen Sports bestimmen wir zu diesem Zweck 
den Olympischen Sport zunächst als eine an die revolutionäre Politik der Menschen-
rechte gebundene normative Ordnung, die Fairness als spezifische Ausdrucksform 

1 An anderer Stelle sind wir der Frage nachgegangen, wie sich der Gemeinsinn im sportlichen Tun 
der Athlet*innen ausdrückt (Jaitner und Arenz 2024).



242   Tobias Arenz & David Jaitner

für das bürgerliche Grundprinzip der (Leistungs-)Gerechtigkeit versteht (Kap. 2.1). In 
bürgerlichen Gesellschaften kann es das Prinzip der (Leistungs-)Gerechtigkeit nur in 
der Form subjektiver Rechte geben, was sich im Hinblick auf den Olympischen Sport 
mit Bezug auf das subjektive Recht auf (körperliche) Bildung näher bestimmen lässt 
(Kap. 2.2). Dieses bürgerliche Vorverständnis von Olympischem Sport hat Konsequen-
zen für die Frage nach dem Gemeinsinn im Sport, die das Gemeinsinn-Verständnis 
(Kap. 3.1) unhintergehbar an die Forderung der (Leistungs-)Gerechtigkeit bindet und 
die Akteure dazu verpflichtet, das gemeinsame Leben darauf hin zu reflektieren. Im 
Olympischen Sport kommen deshalb vor allem die Athlet*innen in den Blick, die die 
sozialen Verhältnisse im Sport kritisch auf gerechte Weisen der Verteilung, Teilhabe 
und Anerkennung prüfen (Kap. 3.2). Einige Schlussbemerkungen greifen die arbeits-
leitende These wieder auf und runden die Argumentation ab (Kap. 4).

2 �Die normative Ordnung des Olympischen Sports
Vom Standpunkt einer Theorie der Gesellschaft aus betrachtet, erscheint der Olym-
pische Sport als ein Ordnungsgefüge, das in einem bestimmten und zu bestimmen-
den Verhältnis zur modernen Gesellschaft steht. Wir gehen von der Annahme aus, 
dass der Olympische Sport in gesellschaftstheoretischen Arbeiten der implizit oder 
explizit ausgewiesene empirische Erfahrungsgehalt ist, auf den rekurriert wird, 
wenn das Verhältnis von Sport und Gesellschaft thematisiert wird. Exemplarisch 
greifen wir zwei gesellschaftstheoretische Perspektiven auf, die in ihrer Analyse 
von einem unterschiedlichen Bezugsproblem ausgehen. Für eine systemtheoreti-
sche Gesellschaftstheorie (des Sports) besteht die entscheidende Ausgangsfrage 
darin, wie der moderne Sport die Komplexität der modernen Gesellschaft bear-
beitet. Im Kontrast dazu geht die Gesellschaftstheorie der medialen Moderne davon 
aus, dass der moderne Sport mit der Normativität der modernen Gesellschaft umzu-
gehen hat (Arenz 2020). Für die Verortung des Gemeinsinns macht die jeweilige Per-
spektive einen wichtigen Unterschied, der den Gemeinsinn entweder als ein dys-
funktionales Element im Umgang mit Komplexität oder als konstitutives Moment 
einer normativen Ordnung erscheinen lässt. Wir nehmen an, dass insbesondere 
die Theorie der medialen Moderne einen produktiven Ansatzpunkt für die Aus-
einandersetzung mit dem Gemeinsinn im Sport bietet.

In systemtheoretischen Arbeiten zum modernen Sport (z.  B. Schimank 1988; 
Stichweh 1995; Bette 1999; Cachay und Thiel 2000; Körner 2008) wird der moderne 
Sport funktional beschrieben. Infrage steht dann, welchen Beitrag der moderne 
Sport für die Reproduktion der modernen Gesellschaft leistet und wie dieser Aus-
differenzierungsmechanismus funktioniert. Der Olympische Sport gilt in dieser 



Wozu communiter?   243

Perspektive als ein Subsystem des modernen Sports, das im Sinne eines „allgemei-
nen Sports“ (Bette 1989: 239) sowohl als Bezugspunkt eines Prozesses der Binnen-
differenzierung als auch der gesellschaftlichen Ausdifferenzierung des Sportsys-
tems fungiert. Im Hinblick auf Letzteres hat Stichweh (1995) argumentiert, dass der 
moderne („allgemeine“) Sport einen eigenen Operationstyp herausgebildet hat, der 
darin besteht, körperliche Leistungsfähigkeit zu kommunizieren. Die Zugehörigkeit 
des Sports zur modernen Gesellschaft zeigt sich darüber hinaus in der Fähigkeit, die 
Kommunikation körperlicher Leistungen entlang eines eigenen Codes beobachten 
zu können. Der Beobachter des Sports erwartet, dass ein Sieg (Schimank 1988) bzw. 
eine überlegene Leistung (Stichweh 1990) produziert wird und gleichzeitig eine 
unterlegene Leistung bzw. eine Niederlage vermieden wird.

Im Hinblick auf die Fähigkeit zur Selbstbeobachtung (des Sports durch den 
Sport) hat Werron (2010: 14) vorgeschlagen, den Begriff des Publikums vom Rand 
ins Zentrum der Theorie des modernen Sports zu rücken. Das Publikum fungiere 
als eine Art öffentliches Gedächtnis, das einen globalen (und nicht bloß regionalen) 
Vergleichshorizont für die kommunizierten Leistungen konstituiert. Vor allem die 
Bindung des Sportpublikums an Presse und Telegraphie ermöglicht es, sportliche 
Leistungen nicht nur innerhalb eines Wettkampfes, sondern auch im Vorher und 
Nachher miteinander zu vergleichen. Das Publikum hat dabei eine aktive Funktion, 
indem es „definiert, wer zu den Konkurrenten zählt, definiert, was als Leistung 
gelten kann, definiert, worin Preis und Qualität der Leistung bestehen, und defi-
niert, worauf Kriterien und Knappheit der Gunst des Publikums beruhen“ (Werron 
2011: 244). Die theoretische Konsequenz dieser (hier nur angedeuteten) Aufwertung 
des Publikums besteht darin, den Sport als eine triadische Konstellation zu begrei-
fen, dessen Struktur sich nur über das Verhältnis von Ego (Wettkampfgegner A), 
Alter (Wettkampfgegner B) und Tertius (Publikum) verstehen lässt.

Diese methodologische Funktion des Dritten spielt auch für eine Theorie des 
modernen Sports eine entscheidende Rolle, die den modernen Sport nicht als eine 
funktionale, sondern als eine normative Ordnung konzeptionalisiert. Die Theorie 
des medialen Sports geht von der Prämisse aus, dass sich moderne sportliche Prak-
tiken in einem personalen Medium vollziehen, in dem die Wettkampfgegner prin-
zipiell als Personen gleicher Rechte gelten (Böckelmann et al. 2013). Athlet*innen 
verfügen nicht nur über nationalstaatlich verfasste Bürgerrechte, sondern auch 
über universelle Menschenrechte, ohne die es einen modernen sportlichen Wett-
kampf gar nicht geben kann. Die Institution der Menschenrechte stiftet einen recht-
lich-normativen Bewertungsmaßstab, mit dem sich die Güte einer Wettkampford-
nung z.  B. im Hinblick auf die Möglichkeit zur freien Meinungsäußerung bewerten 
lässt. Der Olympische Sport nimmt auf die Institution der Menschenrechte in seiner 
Verfassung, der Olympischen Charta, ganz explizit Bezug. Dort heißt es im vierten 
Grundprinzip des Olympismus:



244   Tobias Arenz & David Jaitner

„The practice of sport is a human right. Every individual must have the possibility of prac-
ticing sport, without discrimination of any kind and in the Olympic spirit, which requires 
mutual understanding with a spirit of friendship, solidarity and fair play.“ (IOC 2020: 11)

Dass die Ausübung von Sport ein Menschenrecht ist, hat in den Menschenrechts-
deklarationen der UNO zwar kein unmittelbares Korrelat, aber man kann den Olym-
pischen Sport als ein „Organ der Menschenrechtsbewegung“ (Schürmann 2011: 63) 
begreifen. Ein Organ der Menschenrechtsbewegung zu sein, bedeutet, nicht bloß 
selbstverständlich im Einklang mit den Menschenrechten zu agieren, sondern das 
Grundprinzip der Menschenrechte auf eine spielerische Art und Weise zu insze-
nieren. Diese spielerische Inszenierung betrifft neben der Bindung sportlicher 
Wettkämpfe an Regeln, die für alle gelten, damit auch eine ethische Dimension. 
Diese ethische Dimension ist die öffentliche Haltung des Fair Play, deren Bedeutung 
über Regelkonformität hinausgeht. Das gesellschaftliche Grundprinzip, das in der 
Haltung des Fair Play zum Ausdruck kommt, ist das bürgerliche Prinzip der Leis-
tungsgerechtigkeit (Schürmann 2017). Eine überlegene (oder unterlegene) Leistung 
ist demnach erst dann als eine sittlich-gute Leistung zu beurteilen, wenn diese auf 
eine gerechte Art und Weise zustande gekommen ist.

Das Prinzip der Gerechtigkeit wird nicht erst in der modernen Gesellschaft 
entdeckt, sondern spielt bereits in der antiken Philosophie eine entscheidende 
Rolle. In Platons Politeia wird Gerechtigkeit beispielsweise als oberste Tugend des 
politischen Lebens begründet (Zehnpfennig 2011: 105). Was sich im Übergang zur 
modernen Gesellschaft verändert, ist die öffentliche Bedeutung von Gerechtig-
keit. Während in vormodernen Gesellschaftsformationen ein (göttlicher) Zustand 
der Gerechtigkeit angenommen wurde, der durch menschliches Handeln aus 
der Balance geraten und anschließend wiederhergestellt werden konnte, ist die 
moderne Form der Gerechtigkeit immer eine Gerechtigkeit im Werden (Menke 2012: 
23). Die Ausstattung mit gleichen Rechten soll es den Mitgliedern der modernen 
bürgerlichen Gesellschaft ermöglichen, jeden nach seiner erbrachten Leistung zu 
beurteilen. Im Werden ist die Gerechtigkeit zum einen deshalb, weil es offen ist, 
über welche (Leistungs-)Rechte jemand verfügen muss. Zum anderen ist es offen, 
welche materiellen Ressourcen zu verteilen sind, um jemanden in die Lage zu ver-
setzen, tatsächlich seine Leistung erbringen zu können.

2.1 �Das Prinzip der Leistungsgerechtigkeit im Olympischen 
Sport

Für den modernen Olympischen Sport, der 1894 in Paris institutionalisiert wird, ist 
die Bezugnahme auf das bürgerliche Prinzip der Gerechtigkeit wesentlich. Wesent-



Wozu communiter?   245

lich ist diese Bezugnahme, wenn man begründen will, dass der Olympische Sport 
(und z.  B. nicht das Deutsche Turnen oder die Schwedische Gymnastik) diejenige 
Bewegungskultur ist, die ein Spiegel der bürgerlichen Gesellschaft ist (Schürmann 
2006: 374  ff.). Die bürgerliche Gesellschaft, die bereits von Aristoteles unter dem 
Begriff der koinonía politike theoretisiert worden ist, gewinnt im Kontext der revo-
lutionären Politik der Menschenrechte im 18. Jahrhundert eine neue Bedeutung. 
Diese Bedeutung verweist auf einen zentralen Widerspruch: Die revolutionäre 
Erklärung der Menschen- und Bürgerrechte macht den Einzelnen zugleich zu 
einem Mitglied des Staates (i. S. eines citoyen) und zu einem Mitglied der kapitalis-
tischen Gesellschaft (i.S. eines bourgeois). Als Mitglied des bürgerlichen Staates ist 
der citoyen allgemeinen Gesetzen verpflichtet, die auf die Realisierung des sittlich 
Guten zielen. Die kapitalistische Gesellschaft hingegen ist die Sphäre, die das Beson-
dere goutiert – mit allen negativen Konsequenzen v.  a. der sozialen Ungleichheit 
(Riedel 1974: 472).

Dieser Widerspruch, den Hegel als den Widerspruch zwischen dem Allgemei-
nen und dem Besonderen analysiert hat, betrifft den Olympischen Sport von Beginn 
an, wie man bereits am Wirken seiner Gründungsfigur erkennen kann. Coubertin 
hatte den Anspruch, den Olympischen Sport nach dem Vorbild der englischen ath-
letics als einen Wettkampfsport aufzubauen, mit dem sich die Krisenmomente der 
kapitalistischen Gesellschaft bekämpfen und überwinden lassen (Alkemeyer 2012: 
250). Im Unterschied zur ökonomischen Konkurrenzsituation sei der sportliche 
Wettkampf (v.  a. im Rahmen der Olympischen Spiele) auf Grund seiner Wertebin-
dung dazu geeignet, eine Form der Vergemeinschaftung zu etablieren, die an die 
Idee der Brüderlichkeit i.  S. der wechselseitigen Achtung anknüpft (Schürmann 
2020: 150). Sich im Wettkampf als gleichwertige Gegner zu achten, heißt in der 
Sprache des Olympismus, eine faire Haltung auszubilden.

Die Annahme, die es im Folgenden weiter zu begründen gilt, lautet: Fairness ist 
der sportspezifische Ausdruck für das bürgerliche Grundprinzip der (Leistungs-)
Gerechtigkeit, das im Übergang zur Moderne einen radikalen Bedeutungswandel 
erfahren hat. Dieser Bedeutungswandel manifestiert sich auch im Begriff der Fair-
ness, der im Bedeutungsraum des modernen Sports einen gänzlich anderen Sinn 
hat. Diese Annahme enthält zwei Aspekte: Zum einen (1) ist gesagt, dass sich der 
Begriff der Fairness nicht nur kontinuierlich in seiner Bedeutung gewandelt hat, 
sondern es einen grundlegenden Wandel gegeben hat. Zum anderen (2) wird der 
Bedeutungswandel an eine Idee des Politischen zurückgebunden, die den Sport in 
einem Sinnzusammenhang zu politischen und z.  B. nicht zu industriell-technischen 
Errungenschaften betrachtet.
(1)	 Wer einen kontinuierlichen Wandel von Fairness unterstellt, der versucht in 

der Regel (aus einer geschichtswissenschaftlichen Perspektive) herauszuarbei-
ten, wie sich Fairness aus dem mittelalterlichen Ideal der Ritterlichkeit heraus-



246   Tobias Arenz & David Jaitner

gebildet hat. Ein zentrales Argument besteht in dem Nachweis des besonderen 
Verhältnisses zwischen Adel und Bürgertum, das in England zentral durch das 
Prinzip der Primogenitur bestimmt war, in dessen Konsequenz eine relative 
Offenheit des Adels zu beobachten war. Primogenitur meint, dass nur die ältes-
ten Söhne in die Adelsnachfolge eintreten (Eisenberg 1999: 23). Die Brüder sahen 
sich damit gezwungen, bürgerliche Berufe anzutreten, womit die Grundlage 
für einen „gleitende[n] Übergang zwischen Adel und Bürgertum“ in England 
gegeben war (von Krockow 1972: 27). Indem sich Adelige ebenso wie Bürger im 
18. Jahrhundert als Unternehmer betätigten und insbesondere Einfluss auf die 
infrastrukturellen Bedingungen der Landwirtschaft nahmen, hatten sie einen 
wichtigen Anteil an der aufkommenden Industrialisierung (Eisenberg 1999: 
24). Neben der Öffnung adliger Zweitgeborener für bürgerliche Berufe hatten 
zudem auch verdiente Bürger die Möglichkeit, in den Adelsstand erhoben zu 
werden. In diesem Kontext der Beziehung zweier Statusgruppen entwickelt 
sich, angetrieben durch die Institution der public schools, eine Vorstellung von 
sportsmanship, die nicht „victory at any cost“ beinhaltete, sondern ein Moment 
der Distanznahme – der „disinterestedness“ – bewahrte (Eisenberg 1999: 62  f.). 
Gegenüber dieser Perspektive gehen wir davon aus, dass sich das Fair-Play-
Prinzip der athletics nur aus einem Bruch mit den Tugenden der Ritterlichkeit 
heraus begreifen lässt (Guttmann 1987: 13; Jost 1970: 16  f.). In sporthistorischen 
Untersuchungen werden englische Quellen sowohl aus der ersten Hälfte des 
17. Jahrhunderts (Jost 1970: 26) als auch erst aus dem frühen 19. Jahrhundert 
(Guttmann 1987: 13) als Ursprung des modernen Fairnessbegriffs identifiziert. 
Im Unterschied zum mittelalterlich-ritterlich Ethos, das prototypisch in einem 
Duell um Ehre aufs Spiel gesetzt wurde, wird Fairness mit einem sportlichen 
Wettkampf verknüpft. Der zentrale Unterschied zwischen einem Duell um Ehre 
und einem sportlichen Wettkampf besteht zum einen darin, dass der Ausgang 
des Duells nichts an dem sozialen Status der Duellanten ändern konnte. Mit 
einem sportlichen Wettkampf ist hingegen der Anspruch verknüpft, seinen 
sozialen Status verändern zu können, indem zwei Parteien mit denselben 
Startchancen ausgestattet werden (was im Duell keineswegs der Fall war). Zum 
anderen ist Ehre – im Gegensatz zu Fairness – einer kleinen sozialen Gruppe 
vorbehalten, wohingegen Fairness potentiell Alle verpflichten kann, auch wenn 
die Öffnung sportlicher Wettkämpfe für Frauen oder andere Geschlechter erst 
(noch) erkämpft werden muss (vgl. Arenz 2021).

(2)	 Wenn man die Anfänge des modernen Sports im England des 18. und 19. Jahr-
hundert verortet, besteht eine naheliegende theoretische Option darin, auf die 
industrielle Revolution bzw. den Prozess der Industrialisierung als Erklärungs-
grund zu referieren (exemplarisch von Krockow 1972; Eichberg 1978). Diese 
Fokussierung hat zur Konsequenz, den modernen Sport primär in seinem 



Wozu communiter?   247

Verhältnis zur Arbeit zu begreifen, um z.  B. für oder gegen die These zu argu-
mentieren, der Sport biete einen Ausgleich für die entkörperlichten Produkti-
onsvorgänge. Es ist dabei keineswegs so, dass die Gleichheits- bzw. Gerechtig-
keitsforderung im Hinblick auf den Sport keine Beachtung findet:

„Wo – aus welchen Gründen auch immer – jemand von der Chance des Leistungsvergleichs 
grundsätzlich ausgeschlossen wird, da ruiniert solcher Ausschluss die Idee der Höchstleis-
tung; niemals läßt sich mit Sicherheit sagen, ob der Ausgeschlossene nicht eine noch höhere 
Leistung hätte vollbringen können.“ (von Krockow 1972: 17)

	 Ganz im Gegenteil wird der Ausdifferenzierung von Regelsystemen (i. S. gleicher 
Regeln für Alle) eine große Relevanz beigemessen, um dann jedoch zu betonen, 
wie die Forderung der Gleichheit der „Aristokratie der Leistung“ (von Krockow 
1967: 91) von außen regulierend entgegentritt. Eine ‚politische‘ Perspektive auf 
den modernen Sport kennt die Idee der Leistungsgerechtigkeit (Fair Play) nur 
als etwas, das es in der Wirklichkeit der Leistungsvollzüge, die sie konstituiert, 
gibt. Es gibt – in kategorialer Hinsicht – keinen Gegensatz zwischen der Norm 
der Leistungsgerechtigkeit und der Realität eines ungleichen Sports, sondern 
allein den Gegensatz zwischen einer guten und einer schlechten Realisierung 
leistungsgerechter Wettkämpfe.

Wenn man Fairness als eine spezifische Ausdrucksform von Gerechtigkeit ver-
steht, hat man ein Verständnis von Gerechtigkeit im Gebrauch, das sehr eng an die 
revolutionäre Trias der Freiheit, Gleichheit und Brüderlichkeit gebunden ist. Dabei 
wird in Diskursen, welche die revolutionäre Politik der Menschenrechte behan-
deln, Gerechtigkeit gelegentlich mit Gleichheit identifiziert (Menke 2004). Dass es 
in der bürgerlichen Gesellschaft gerecht zugehen soll, beantwortet die Politik der 
Menschenrechte in erster Linie mit der Deklaration der gleichen Rechte. Gerecht 
ist eine Politik, die allen die gleichen Freiheitsrechte zuspricht. Diese Gleichsetzung 
von Gerechtigkeit und Gleichheit findet sich auch in der Begriffsgeschichte der 
Fairness wieder. Hier sind es nicht die gleichen Rechte, die betont werden, sondern 
die gleichen Chancen, die die Wettkampfgegner haben sollen, um einen Wettkampf 
siegreich gestalten zu können. Jüngst haben Reinold und Kalthoff (2021: 199), unter 
Bezugnahme auf den angloamerikanischen Fairness-Diskurs dargestellt, warum die 
Bestimmung von Fairness über den Begriff der Chancengleichheit „Sinn macht“. 
Das zentrale Argument der Autoren lautet, dass der Begriff der Chancengleichheit 
die moralischen Implikationen des Sports zur Darstellung bringe, die sich zum 
einen (i. S. Coubertins) auf die wechselseitige Achtung der Gegner und zum anderen 
auf die Gleichheit der Startchancen sowie die Gleichheit der Herausforderungen 
(gleiche Hindernisse wie Hürden etc.) beziehe.



248   Tobias Arenz & David Jaitner

Damit bestätigen Reinold und Kalthoff einen Diskussionsstrang in der Sport-
wissenschaft, der sich seit den 1960er Jahren herausgebildet hat und Fairness aus 
einer ethischen Perspektive in einer Kombination aus sportbezogenen und feld-
übergreifenden Argumenten zu begründen versucht. Sportbezogene Argumente 
richten sich an strukturellen Besonderheiten des Sports aus und prägen Vorschläge 
für faires Handeln vor und während sportlicher Wettkämpfe (v.  a. Chancengleich-
heit, Regeltreue). Feldübergreifende Begründungen argumentieren anstands-
ethisch und richten den Blick auf Handlungsweisen, die allgemeinen Grundregeln 
bürgerlicher Gesellschaften verpflichtet sind (z.  B. Rücksicht, Respekt, personale 
Unversehrtheit abseits sportlicher Kontaktregeln). Fairness ist dann wahlweise ein 
moralischer Wert, der formale und informelle Elemente gerechten Sporttreibens 
vereint (Lenk 1995), der konstituierende praktische Sinn, der das sportliche Spiel 
sicherstellt (Gerhardt 1995) oder ein Mittel, um den insbesondere prozessorientier-
ten Nutzen des Sports, der durch unfaires Verhalten beeinträchtigt wird, wahr-
scheinlich zu machen (Pawlenka, 2002). Gaum (2014) ergänzt die sozialethischen 
Auseinandersetzungen mit dem Fairnessbegriff um eine sportbezogene argumen-
tierende ästhetische Perspektive. Die ästhetische Dimension von Fairness betont die 
ästhetischen Erfahrungspotentiale, die Athlet*innen im Verlauf sportlicher Wett-
kämpfe widerfahren können. Die Qualität sportlicher Wettkampfhandlungen liegt 
dabei in der Möglichkeit verortet, „ein unter erschwerten Bedingungen ausgeübtes 
körperliches Tun als reines Geschehen erfahrbar zu machen“ (Seel 1995: 113). Eben 
die erschwerten Bedingungen, die den Wettkampfsport auszeichnen (v.  a. Hand-
lungs- und Ergebnisunsicherheit, Gegnerbeteiligung, Randgebiete körperlicher 
Leistungsfähigkeit), bilden die Bedingung, dass sportliche Wettkampfprozesse und 
das damit verbundene spezifische „Bewegungsglück“ (Hübenthal 1998: 234) möglich 
werden. Dieser Mehrwert kann dabei immer nur dann erreicht werden, wenn fair 
gespielt wird, d.  h. institutionelle und personale Bedingungen geschaffen werden, 
ein optimales agonales Kräftemessen zu initiieren und am Laufen zu halten (z.  B. 
Gewichtsklassen, Ligasysteme, Siegeswillen). Leistungsgerechtigkeit ist dabei die 
Bedingung der Möglichkeit, um auf einer subjektiven Ebene die Freiheit der Bewe-
gungsvollzüge am eigenen Leib spüren zu können.

2.2 �Das subjektive Recht auf olympischen Sport

„Die Offenheit des sportlichen Wettkampfs ist Gleichheit-der-Rechte im Sport – sie verspricht, 
dass die eigene sportliche Leistung über Sieg und Niederlage entscheidet und dass deshalb die 
Bessere gewinnt. Dies ist die spielerische Inszenierung des Versprechens auf gerechte selbst-
bedingte soziale Mobilität im Feld des Olympischen Sports.“ (Schürmann 2020: 176)



Wozu communiter?   249

Wenn wir den Olympischen Sport über das Grundprinzip der Leistungsgerechtig-
keit bestimmen, grenzen wir uns nicht nur von einer industrie- und technikori-
entierten Lesart des „Citius, altius, fortius“ ab, sondern greifen innerhalb dieser 
Abgrenzung einen Ansatz auf, der Leistungsgerechtigkeit nicht im Bereich der 
individuellen Moral verortet. Im Rahmen einer Philosophie des Geistes erscheint 
Leistungsgerechtigkeit als dasjenige politische Medium, in dem sportspezifische 
Formen wie Wettkampfhandlungen ihre Gestalt gewinnen (Schürmann 2017). 
Gerecht ist eine Wettkampfhandlung, wenn durch und durch offen ist, welche 
Wettkampfhandlungen einer Partei zum Erfolg führen. Diese Offenheit ist nicht in 
erster Linie eine Frage der empirisch vorfindbaren personellen und technischen 
Ressourcen, sondern eine Frage des gesellschaftlichen Status. Dass es innerhalb 
einer Gesellschaft eine leistungsorientierte soziale Mobilität geben soll, ist durch die 
politische Anerkennung subjektiver Rechte gewährleistet. Ein subjektives Recht auf 
die Teilnahme am Olympischen Sport gibt es im engeren Sinne nicht. Was allerdings 
menschenrechtlich geschützt ist, ist ein Recht auf Bildung. Und Bildung hat, wie im 
Kontext einer bestimmten sportpädagogischen Tradition argumentiert wird, nicht 
nur eine intellektuelle, sondern auch eine körperliche Dimension (Schürmann 2020: 
77  ff.). Diese körperliche Dimension der Bildung wird wiederum im Olympischen 
Sport angesprochen, wie sich sowohl am Wirken Coubertins als auch an dem ver-
fassten Anliegen zeigt, eine „philosophy of life“ (OC, Principle No. 1) zu bilden. In 
diesem Sinne kann man die Existenz des Olympischen Sports mit Bezug auf ein 
subjektives Recht auf körperliche Bildung legitimieren (vgl. Schürmann 2006: 372).

Subjektive Rechte sind auf der einen Seite eine unverzichtbare Errungenschaft 
der politischen Moderne, deren Erklärung sich gegen die feudalen Abhängigkeits-
verhältnisse traditionaler Gesellschaften richtet. Subjektive Rechte verleihen dem 
Einzelnen die Macht, sich aus solchen unangemessenen Verhältnissen zu befreien. 
Zugleich kann die revolutionäre Erklärung gleicher Rechte auch als „Rätsel“ (Marx) 
interpretiert werden, da vor allem das Eigentum und damit die soziale Ungleichheit 
geschützt wird. Man kann auch sagen, subjektive Rechte ermächtigen die privaten 
Interessen, ohne diese privaten Interessen verpflichtend an eine allgemeine Idee 
des Guten zu koppeln (Menke 2015).

Für die olympischen Athlet*innen spielt die Erklärung von Rechten eine zuneh-
mend wichtigere Rolle für die eigene Selbstermächtigung. Ein zentrales Beispiel ist 
die Athletes‘ Rights and Responsibilities Declaration (Athlete365 2018). Mit Referenz 
auf die Allgemeine Erklärung der Menschenrechte und andere Menschenrechtsstan-
dards ist das Anliegen dieser Deklaration, das Handeln der Olympischen Bewegung 
(an) zu führen. Diese Athlet*innen-Deklaration wurde im Oktober 2018 während 
der Jugend-Olympiade in Buenos Aires auf einer IOC-Session anerkannt und kann 
als eine Antwort auf die Anti-Doping-Carter of Athletes Rights der WADA (2018) 
angesehen werden (Chappelet 2020: 801). Ausgangspunkt dieser Deklaration ist die 



250   Tobias Arenz & David Jaitner

Annahme, dass Athlet*innen und ihre Interessen (und nicht bloß die Interessen des 
IOC und anderer Organisationen) ein wesentlicher Bestandteil der Olympischen 
Bewegung sind. Diese Interessen werden in der Form von Rechten ausgedrückt, 
denen tautologisch entsprechende Verpflichtungen zugeordnet werden. Den Ath-
let*innen kommen die gleichen Rechte zu, weil sie als Personen gelten und nicht 
als Inhaber eines bestimmten sozialen Leistungsstatus (wie z.  B. dem Status als Leis-
tungs- oder Breitensportler*in), der die Verteilung unterschiedlicher Ansprüche 
rechtfertigen würde.

Chappelet (2020) deutet die Athlet*innen-Deklaration als einen Ausdruck zuneh-
mender Einflussmöglichkeiten von Athlet*innen im Hinblick auf die Gestaltung der 
Olympischen Bewegung, die man insbesondere seit den 2010ern beobachten kann. 
Dass Athlet*innen das Recht haben, die Entwicklung der Olympischen Bewegung 
mitbestimmen zu können, hat seine Anfänge in den Gründungen von Athlet*innen-
Kommissionen in den 1980ern sowohl auf internationaler (IOC) als auch nationaler 
Ebene (NOKs). Diese Versuche, die Macht zu urteilen und zu regieren gerechter 
zu verteilen, sind im Sinne ihres politischen Bedeutungsgehaltes mindestens ambi-
valent. So lässt auch die Athlet*innen-Deklaration die umstrittene Regel 50 der 
Olympischen Charta unangetastet, die „jede politische, religiöse oder rassistische 
Propaganda an den olympischen Stätten, Austragungsorten oder in anderen olym-
pischen Bereichen“ untersagt. Ambivalent ist dieses Nicht-Antasten deshalb, weil 
diese Regel von den Organisatoren der Olympischen Spiele dafür genutzt wird, jede 
Form der politischen Meinungsäußerung im Kontext olympischer Wettkämpfe zu 
untersagen und so die Rolle der Athlet*innen (i. S. eines bourgeois) von der Rolle der 
politischen Bürger*innen (i. S. eines citoyen) abzutrennen. Zudem kann man fest-
stellen, dass immer mehr Athlet*innen die Regel 50 als ein Instrument ansehen, das 
ihre Meinungsfreiheit in unangemessener Weise beschneidet (Chappelet 2020: 798).

Im Hinblick auf die Beantwortung der Frage, welche Bedeutung Leistungs-
gerechtigkeit im Olympischen Sport hat, nimmt die Figur der Rechte eine wichtige 
Rolle ein. Das (im Singular) subjektive Recht auf körperliche Bildung bringt eine 
Idee von Gerechtigkeit zum Ausdruck, die den Zugang zum Olympischen Sport für 
alle konstituiert. Allen Personen kommt in der Moderne das Recht zu, auch die 
körperliche Dimension der Bildung zu vollziehen und den emanzipativen Sinn 
körperlicher Prozesse begreifbar zu machen. In der Gegenwart des Olympischen 
Sports wird dieses Recht auf körperliche Bildung im Kontext der Sorge um einen 
‚sauberen Sport‘ operationalisiert. Körperliche Bildung bedeutet, einen gesunden 
Körper zu bilden, weshalb alle selbstverständlich einen dopingfreien Sport wollen. 
Erst in einem dopingfreien Sport ist es möglich, dass die Medaillen unter den 
Höchstleistenden gerecht verteilt werden. So selbstverständlich diese Annahme ist, 
so selbstverständlich haben die Sorgen des wettkampforientierten Breitensports, 
der ebenso ein Element des Olympischen Sports ist, keinen erkennbaren Einfluss 



Wozu communiter?   251

auf die Deklaration der Athlet*innenrechte. Man könnte damit die Frage stellen, 
ob der Gemeinsinn im Olympischen Sport der Gemeinsinn einer kleinen Elite ist. 
Desavouiert die quasi-rechtliche Ermächtigung von Athlet*innen damit tatsächlich 
den Gemeinsinn?

3 �Moderner Gemeinsinn
Die Athletes‘ Rights and Responsibilities Declaration hat eine moderne Struktur: 
Auf der einen Seite werden die Rechte der olympischen Athlet*innen formuliert, 
denen auf der anderen Seite bestimmte Verpflichtungen tautologisch zugeordnet 
werden. Typisch an dieser Struktur ist, dass den (individuellen) Rechten ein Primat 
zukommt und die (allgemeinen) Verpflichtungen einen nachgeordneten Status 
haben, der quasi aus den Rechten abgeleitet ist. Folgt man den Diskussionen um die 
Form subjektiver Rechte und ihrem Verhältnis zu Pflichten (Kervégan 2018), dann 
hat diese Rechterklärung eine subjektivierende Funktion: Die Athletes‘ Rights and 
Responsibilities Declaration bringt einen olympischen Athleten hervor, der seinem 
eigenen Willen folgt und sich nur dann von allgemeinen Handlungsgesetzen ver-
pflichten lässt, wenn diese seinem eigenen Willen entsprechen.

Im Unterschied zu traditionalen Gesellschaften kann man nicht davon aus-
gehen, dass der Rechtedeklaration ein gemeinsam geteiltes, quasi-natürliches 
Verständnis von Leistungsgerechtigkeit zugrunde liegt, aus dem sich bestimmte 
Verpflichtungen der Athlet*innen ableiten ließen. Zugleich aber sind die Rechte 
und Pflichten auf eine sittliche Grundlage bezogen: den sauberen („clean“) Sport. 
Sowohl die Identifizierung eines guten mit einem sauberen Sport, als auch der Wille 
der Athlet*innen, an einem solchen sauberen Sport partizipieren zu wollen, wird 
von der Deklaration als etwas Gegebenes vorausgesetzt. Es scheint zur Natur des 
Athleten zu gehören, sich in der Wahl seiner sportlichen Handlungsziele und -res-
sourcen „sauber“ zu verhalten. Der saubere Athlet erscheint als diejenige Subjekt-
form, die im Zentrum des Olympischen Sports steht. Die Form des „clean athlete“ 
ist bürgerlich, aber nicht insofern, als dass hier der Egoismus (des bourgeois) in 
Geltung gesetzt wird. Entscheidend ist, dass hinter der Teilnahme am Olympischen 
Sport die freie Entscheidung der Athlet*innen steht, Olympischen Sport zu treiben. 
Worauf es nicht wesentlich ankommt, sind die Handlungsgründe für diese Entschei-
dung (vgl. zum Subjekt des Eigenwillens Menke 2015: 197  ff.).

Wenn diese kurze Analyse stimmt, wenn also die Idee eines sauberen Sports 
das olympische Verständnis von Leistungsgerechtigkeit bestimmt und es zugleich 
nicht entscheidend ist, warum der Einzelne Olympischen Sport treibt, braucht es 
„die Kraft des Gemeinsinns“, um sich „als Teil eines großen Netzwerkes zu begrei-



252   Tobias Arenz & David Jaitner

fen und sich darauf auszurichten“ (Schnabel 2022: 10). Diese Kraft des Gemeinsinns 
sei in der westlichen Moderne zugunsten der persönlichen (Wahl-)Freiheit ver-
nachlässigt worden; worauf es ankommt, ist „sein Glück“ zu suchen, „unabhängig 
vom sozialen Umfeld“ (Schnabel 2022: 10). Die zahlreichen Krisen des Olympischen 
Sports (Doping, Korruption, sexualisierte und psychische Gewalt etc.) scheinen nur 
zu klar zu zeigen, dass diese Suche nach dem eigenen Glück scheitern muss, wenn 
man diese Suche nicht gemeinsam gestaltet. Was aber könnte es bedeuten, das 
olympische Streben nach Höchstleistung als Teil eines (sauberen) Netzwerkes zu 
inszenieren? Ist die Verpflichtung, als ein sauberer Athlet zu agieren, ein Schritt zu 
mehr Gemeinsinn im Olympischen Sport? Um diese Fragen diskutieren zu können, 
bedarf es zunächst einer näheren Bestimmung des Gemeinsinnbegriffs.

3.1 �Gemeinsinn im Kontext liberaler Gesellschaften

Die Geschichte des Gemeinsinns führt auf zwei unterschiedliche Bedeutungsräume 
zurück, in denen sich der Begriff entwickelt hat (Borsche 2020): (1) Ein (im Ursprung) 
naturphilosophischer Bedeutungsstrang folgt der griechischen Wortgeschichte. 
Gemeinsinn (als koinê aisthesis) bezeichnet in der Wahrnehmungslehre bei Aris-
toteles eine meist körperliche Funktion, die das den verschiedenen Einzelsinnen 
des Menschen Gemeinsame beschreibt (z.  B. Bewegung, Ruhe, Gestalt, Größe, Zahl, 
Einheit). Im Laufe der Zeit entwickelt sich die Bedeutung des sinnenhaften Gemein-
samen der Menschen dann semantisch etwas in die Breite. Gemeinsinn steht dann 
(auch) für das Für-Wahrnehmen, für die natürlich-sinnliche Verbindung von Men-
schen als Sinnenwesen, für das gemeinsame vorreflexive Tun und Erkennen, was 
Menschen gemeinsam ist. (2) Ein praktischer philosophischer Bedeutungsstrang 
formiert sich ab der stoischen römischen Wortgeschichte und integriert den Begriff 
in eine umfassende Lehre von der menschlichen Natur. Gemeinsinn (als sensus 
communis) steht hier nicht vornehmlich für eine Verbindung verschiedener Sinnes-
eindrücke, sondern für eine (v.  a. moralische, politische) Verbindung von Menschen 
(z.  B. in Gesellschaft und Staat), die durch eine Basis einer gemeinsam geteilten 
Grundlage zusammengehalten wird. Diese gemeinsam geteilte Grundlage ist eine in 
der menschlichen Natur angelegte theoretische und praktische kulturelle Tugend, 
die es qua Bildung und Erziehung über die Natur hinaus zu entwickeln gilt. Gemein-
sinn in diesem Sinne sagt damit etwas über Normen, darüber, was gut und recht im 
Handeln ist, ist also das, worüber Menschen sich praktisch mit anderen Menschen 
verbunden fühlen können (z.  B. allgemeine Weisheiten, Rechte, Pflichten, Regeln, 
Vereinbarungen, die ein friedliches Zusammenleben bedingen).

Die gegenwärtige Wiederbelebung des Gemeinsinn-Begriffs schließt implizit an 
den zweiten Bedeutungsstrang an. Dieser Anschluss kann nicht bruchlos erfolgen, 



Wozu communiter?   253

da die antike Gemeinsinn-Philosophie an die idealisierte Vorstellung einer „absolu-
ten Sittlichkeit“, d.  h. „der Einheit des Bürgers mit dem Staatsbürger (im modernen 
Sinn: mit dem citoyen)“ gebunden war (Arndt 2015: 77). Die liberale Moderne hin-
gegen beschreibt sich durch einen Gewinn an individueller Freiheit, indem der 
Bürger die bereits angesprochene Doppelrolle von citoyen und bourgeois spielt. Die 
liberale Fokussierung auf die „Gleichfreiheit“ (Étienne Balibar) hat zur Konsequenz, 
dass die Verbundenheit der Bürger fraglich wird. In der französischen Revolution 
von 1789 wurde fraternité von den Jakobinern zum Symbol eines politischen Pro-
gramms, das auf die Abschaffung bestehender politischer Rangunterschiede zielte, 
weshalb fraternité mit der Gründung der Republik identifiziert wurde. Mit der 
Übersetzung von fraternité in den Begriff der Brüderlichkeit zu Beginn des 19. Jahr-
hunderts verschwand allmählich der Aspekt der Institutionalisierung und Brüder-
lichkeit wurde zum „reine[n] Gesinnungsbegriff“ (Schieder 1972: 581), der sich von 
verschiedenen Gruppen (Demokraten, Sozialisten, Konservative, Liberale) glei-
chermaßen verwenden ließ, um eine bestimmte geistige Verbundenheit zu prokla-
mieren. Im Hinblick auf die Gesinnungsgemeinschaft der Arbeiterbewegung hatte 
Marx – letztlich vergeblich – versucht, den Begriff der Brüderlichkeit durch den 
Begriff der Solidarität zu ersetzen, um das Anliegen der klassenspezifischen Eman-
zipation (statt der Verbrüderung aller Menschen) in den Vordergrund zu rücken. 
Von Solidarität war dann vor allem im Kontext der Herausbildung des modernen 
Sozialstaats die Rede, in dem die Schaffung eines sozialen Rechts auf materielle 
Grundversorgung den zentralen Bedeutungsgehalt von Solidarität markierte.

Während der Begriff der Brüderlichkeit bis in die Gegenwart hinein keinen 
relevanten Bedeutungswandel mehr erfahren hat (Schieder 1972: 581), ist Solida-
rität – vergleichbar zu Gemeinsinn – Gegenstand aktueller Debatten, die auf eine 
Neubestimmung jener Begriffe zielen, „um weiter etwas mit ihnen anfangen zu 
können“ (Bude 2019: 9; exemplarisch für den Gemeinsinn-Begriff Assmann 2020: 
292). Bude stellt die sozialstaatliche Verortung von Solidarität in Frage, indem die 
Zivilgesellschaft als diejenige entscheidende Sphäre ausgemacht wird, in der „das 
unvertretbare, zerbrechliche und treue Individuum [aufgerufen wird], das Schutz 
sucht, die Welt reparieren will und auf Resonanz angewiesen ist“ (Bude 2019: 141). 
Innerhalb der Zivilgesellschaft könne man „vielstimmige Versuche“ (Bude 2019: 141) 
der Solidarisierung beobachten, die z.  B. auf dem geteilten Schmerz nachbarschaftli-
cher Beziehungen oder der gelebten Nähe in Vereinen basieren. Der entscheidende 
Kern der Solidarität liege jedoch in der Verbundenheit mit dem Fremden, mit den 
vielen (ganz) Anderen, was nach einer Wir-Definition verlange, die die Grenzen 
eines „Wir des Nordens und eines Wir des Südens“ (Bude 2019: 160) überschreite, 
um sich zu keinem rassistischen Kampf verleiten zu lassen.

Dieser von Bude eingeforderte Gang aufs Ganze ist auch in jener Neubestim-
mung des Gemeinsinn-Begriffs wiederzufinden, den Assmann vorschlägt. Ein 



254   Tobias Arenz & David Jaitner

gemeinsinniges Verständnis des Ganzen sei zunächst zu lösen von jener völkischen 
Gemeinschafts(sinn)orientierung, die sich in der NS-Zeit etabliert hat. Dagegen stelle 
sich mit einem anders verstandenen Gemeinsinn die Frage, was uns als Menschen 
miteinander verbindet. Diese Frage ist weder vor dem Hintergrund jener NS-Zeit 
noch angesichts zunehmender ökonomischer Ungleichheiten, identitätspolitischer 
Festschreibungen oder rechtspopulistischer Bewegungen einfach zu beantworten. 
In Assmanns Buch Die Wiederentdeckung der Nation wird der Gemeinsinn als etwas 
gedeutet, das den Einzelnen als Staatsbürger und Mitglied der Europäischen Union 
anruft, um diesen zur Verteidigung demokratischer Institutionen zu verpflichten 
(Assmann 2020: 288). Gemeinsinn ist als Suche nach dem, was uns miteinander 
verbindet und als Herstellung neuer Beziehungen, die Hass und Spaltungen über-
winden, eine tägliche demokratische Übung.

„Gemeinsinn ist aber weit mehr als eine schöne Tugend von besonders fürsorglichen und 
emphatischen Menschen. Der Begriff steht für ein aktives Sozialverhalten und eine politische 
Kultur, die weitergegeben, gelernt und täglich gelebt werden muss. Eine solche Kultur beruht 
auf einem Kanon von Menschenpflichten im Sinne gelebter Demokratie im Alltag – als Ver-
haltensregeln in der Ehe und Familie, aber auch vor der Haustür, auf der Straße, in der Nach-
barschaft, den Städten, Gemeinden, Vereinen und natürlich auch in Schulen.“ (Assmann 2020: 
294)

Der Gemeinsinn, über den Assmann hier spricht, ist ein Reflexionsbegriff der 
liberalen Gesellschaft, der das Grundprinzip der Freiheit an der Dimension des 
Gemeinsamen begrenzt. Während Freiheit im Liberalismus die subjektive Willkür 
meint, das zu tun, was den Anderen nicht stört, steht Gemeinsinn für den Anspruch, 
den Anderen einzubeziehen. Für Assmann ist Gemeinsinn keine Frage der Haltung, 
der man moralphilosophisch auf den Grund gehen kann, sondern eine kulturwis-
senschaftliche Frage. Diese Kultur des Gemeinsinns ist für Assmann eine politische 
Kultur, weil der Gemeinsinn nicht natürlich wächst, sondern geschaffen werden 
muss. Dabei komme es in erster Linie nicht auf die Politik (im Sinne eines staatlich 
organisierten Regierungsapparates), sondern auf die Menschen an, die Care-Bezie-
hungen eingehen und auf vielfältigen Ebenen an demokratischen Gestaltungspro-
zessen teilnehmen. Damit richtet sich der Blick auf die Pflichten, die wir als Mit-
glieder einer sozialen und politischen Ordnung haben. In jedem Menschen sei ein 
Sinn für eben diese „Menschenpflichten“ angelegt, der in Konflikt bzw. in Spannung 
zum ebenso im Menschen angelegten Egoismus und Eigensinn stehe (Assmann 
2020: 295). Das Problem des Gemeinsinns besteht für Assmann nicht in der span-
nungsvollen Natur des Menschen, sondern im mangelhaften Umgang der liberalen 
Gesellschaft mit jener Natur des Menschen. Die liberale Gesellschaft löse die Span-
nung zwischen dem Eigen- und Gemeinsinn des Menschen einseitig zum Egoismus 
der Bürger*innen auf, was man z.  B. an der Zunahme ökonomischer Ungleichheit, 



Wozu communiter?   255

identitätspolitischer Konflikte und antidemokratischer Offensiven erkennen könne 
(vgl. Assmann 2020: 291). Die Lösung für das Problem des Gemeinsinns besteht für 
Assmann daher auf der einen Seite in einer Reflexion jener doppelten Natur des 
Menschen, die auf der anderen Seite durch Programme zur Förderung des Gemein-
sinns (und nicht des Egoismus) im Handeln der Bürger*innen verankert werden 
muss.

Im Diskurs um den Begriff des Gemeinsinns bemüht sich Assmann um ein 
Gemeinsinn-Verständnis, das den Gemeinsinn nicht als ein rein normatives 
Konzept fasst, sondern kultur- und sozialwissenschaftliche Fragen der Realisierung 
von Gemeinsinn im Hinblick auf die empirisch fassbare Ordnung des Sozialen 
und Politischen fokussiert. Normativität stellt für Assmann die Grundlage für ein 
gemeinsinniges Verhalten und eine gemeinsinnige Kultur dar. Der zentrale nor-
mative Baustein ist dabei die Allgemeine Erklärung der Menschenrechte (1948) und 
ihre weiteren Konventionen, die sowohl für die internationale Rechtsordnung als 
auch die Formulierung nationalstaatlicher Verfassungen die wesentliche Referenz 
bildet. Da den Menschenrechten jedoch ein strukturelles Problem eingeschrieben 
ist, das Assmann im Individualismus der Rechte verortet, argumentiert sie für eine 
Ergänzung der Menschenrechte durch sogenannte Menschenpflichten (Assmann 
2018). Im Unterschied zu Menschenrechten gehen Menschenpflichten nicht vom 
Einzelnen (individu), sondern vom Mitmenschen aus. Das Prinzip der Menschen-
pflichten, das über eine lange, weltgeschichtliche Tradition verfüge, betreffe vor 
allem den Alltag gesellschaftlicher Ordnungen, in dem Menschen verschiedener 
Herkunft, Religiosität, sexueller Orientierungen und politischer Haltungen gemein-
sam geteilte Regeln einüben müssen. Eine dieser Regeln sei die „Goldene Regel“ 
(„Was du nicht willst, das man dir tu‘, das füg auch niemand anderem zu“), die 
über die verschiedenen Kulturen und Zeitalter hinweg common sense gewesen ist 
und im Zentrum eines Kanons an Menschenpflichten steht. Dieser Kanon, den es 
auch schon in altägyptischen und mittelalterlichen Gesellschaften gegeben habe, 
ist 1997 vom InterAction Councel im Sinne einer Allgemeinen Erklärung der Men-
schenpflichten „reformuliert“ worden, um dann „leider in einer Schublade [der 
UNO] verschw[u]nden und vergessen w[o]rden“ zu sein (Assmann 2020: 294). Die 
Verknüpfung mit den handlungsleitenden Ressourcen des Gemeinsinns biete die 
Möglichkeit, die normative Idee der Menschenpflichten zu realisieren, um so die für 
die liberale Gesellschaft typische Realisierung von Menschenrechten zu ergänzen. 
Der Gemeinsinn stellt somit zugleich die Voraussetzung als auch das Resultat der 
normativen Ordnung des Liberalismus dar: Als eine anthropologische Konstante ist 
der Gemeinsinn dem Menschen mitgegeben, der aber erst durch ein aktives Sozial-
verhalten und eine politische Kultur eine Ordnung hervorbringt, die an Menschen-
rechten und Menschenpflichten orientiert ist und so zwischen Eigen- und Gemein-
sinn vermittelt.



256   Tobias Arenz & David Jaitner

In einer der wesentlichen Bezugstheorien des Liberalismus hat Rawls (1975) 
Gerechtigkeit als dasjenige normative Prinzip bestimmt, das mit den bürgerlichen 
Erklärungen der Menschenrechte realisiert wird.2 Gemeinsinn ist also die Voraus-
setzung einer gerechten Ordnung, die durch ein aktives Sozialverhalten und eine 
politische Kultur ihrer Mitglieder geprägt ist. Mit Bezug auf den Gemeinsinn vertritt 
Menke die These, dass die Frage nach den Voraussetzungen der Gerechtigkeit der 
blinde Fleck liberaler Theorien sei. Während die Funktion des Liberalismus darin 
bestehe, den „normativen Vorrang“ der Gerechtigkeit zu erklären, sei es der Kom-
munitarismus, der die Voraussetzungen der Gerechtigkeit untersucht (Menke 2002: 
72). Innerhalb einer solchen Perspektive, die die systematische Stelle des Gemein-
sinn-Begriffs als eine zentrale Voraussetzung der Gerechtigkeit bestimmt, mache es 
wiederum einen Unterschied, wie man die Beziehung zwischen Gemeinsinn und 
Gerechtigkeit denkt. Zunächst könne man die Beziehung „motivational“ (Menke 
2002: 72) verstehen. In dieser Lesart wird angenommen, „daß man bereits eine, 
häufig affektive, Einstellung wechselseitiger Verbundenheit und Verpflichtung 
voraussetzen muß, wenn Versuche einer gerechten Regelung sozialer Verhältnisse 
Aussicht auf Erfolg, also auf Stabilität und Akzeptanz haben sollen“ (Menke 2002: 
72). Wie es funktioniert, diese Einstellung wechselseitiger Verbundenheit zu aktivie-
ren, ist zunächst eine empirisch-sozialpsychologische Frage. Menke argumentiert 
nun, dass die Motivation des affektiv verstandenen Gemeinsinns ihrerseits nicht 
unbedingt ist, sondern von einem gemeinsam geteilten Verständnis der Verpflich-
tungen (der Gerechtigkeit) abhängt. Dies nennt er „den hermeneutischen Sinn der 
Voraussetzungsbeziehung zwischen Gemeinsinn und Gerechtigkeit“ (Menke 2002: 
72). Im Rahmen einer hermeneutischen Perspektive bedeutet Gemeinsinn „eine 
gemeinschaftlich geteilte Weise des Verstehens“ (Menke 2002: 72) der Formulierung 
der Verpflichtungen der Gerechtigkeit. Erst diese gemeinschaftlich geteilte Weise 
des Verstehens ermöglicht eine erfolgreiche Realisierung einer gerechten Ordnung 
sozialer Verhältnisse. Im politischen Feld gibt es eine besondere Beziehung zwi-
schen dem motivationalen und dem hermeneutischen Aspekt des Gemeinsinns: 
Weil der Gegenstand der Reflexionen gemeinsamer Verständnisse die Personen-
bestimmung ist (hermeneutischer Aspekt), d.  h. die Frage, was eine Entität zu einem 
anerkennungswürdigen sozialen Akteur macht, sei der gemeinschaftliche Sinn 
zugleich ein Sinn fürs Gemeinschaftliche: für die Bestimmungen der Person, die 
wir gemeinsam teilen (motivationaler Aspekt) (Menke 2002: 83). Diese Verständ-
nisse werden in sozialen Bewegungen zum Gegenstand der Kritik, insofern diese 
als Ergebnis von Reflexionen und damit als prinzipiell transformierbar anerkannt 
werden. Genau so hatte Kant den sensus communis bestimmt: Gemeinsinn bildet 

2 Wir benutzen die Begriffe der Gerechtigkeit und der Gleichheit in diesem Text synonym.



Wozu communiter?   257

sich erst durch Reflexion, und zwar durch die Reflexion auf die Vorstellungsart 
jedes anderen. „Der Gemeinsinn muß“, im Anschluss an Kant, „als ein Reflektieren 
verstanden werden, das in einer beständigen Überprüfung und Veränderung der 
vorliegenden gemeinschaftlich geteilten Verständnisse besteht“ (Menke 2002: 82). 
Dieses gemeinschaftliche Reflektieren wird durch individuelle Klagen über unge-
rechte Verhältnisse ausgelöst. In diesem Zusammenhang meint die motivationale 
Dimension des Gemeinsinns dann die „Bereitschaft und Fähigkeit zur Teilnahme 
an den Prozessen der permanenten Überprüfung und Neubestimmung dessen, was 
uns gemeinsam ist“ (Menke 2002: 83).

Die Thematisierung des Gemeinsinns ist für Assmann und Menke eine Reflexi-
onsbewegung der liberalen Ordnung, die die Voraussetzung des normativen Gehalts 
jener Ordnung sozialer Verhältnisse betrifft. Dabei erscheint es unangemessen zu 
sein, diese Voraussetzung auf eine Haltung bzw. Einstellung wechselseitiger Ver-
bundenheit zu reduzieren. Während Assmann darauf insistiert, dass jene Haltung 
erst in einer sozialen und politischen Kultur praktisch zum Ausdruck kommt, betont 
Menke die Geschichtlichkeit einer solchen Kultur des Gemeinsinns. Mit Geschicht-
lichkeit ist gemeint, dass sich die Bedeutung der normativen Verpflichtungen des 
Liberalismus wandelt und man deshalb auf die „Verstehensleistungen“ (Menke 
2002: 83) der Kulturschaffenden zu blicken hat.

In dieser Perspektivierung wird es, mit Blick auf die Ausführungen Assmanns, 
zu einer entscheidenden (empirischen) Frage, wie Verstehensleistungen kollektiver 
Akteure in einer politischen Kultur zum Ausdruck gebracht werden und wie diese 
Verstehensleistungen ihrerseits als im Wandel zu entschlüsseln sind. Menke ist 
diesbezüglich weniger an Reformulierungen quasistaatlicher Instanzen wie dem 
InterAction Councel, sondern an sozialen (Protest-)Bewegungen wie dem Multi-
kulturalismus oder dem Feminismus interessiert. In diesen Bewegungen zeige 
sich prototypisch eine „Politik der Anerkennung“, deren Forderungen auf einen 
Bedeutungswandel im Hinblick auf die Verpflichtungen der Gerechtigkeit schließen 
lassen. Es würden in diesen Bewegungen scheinbar fraglose Gewissheiten hinter-
fragt, wie das Verständnis von Personen, ihre Wünsche, Bedürfnisse und Verhält-
nisse (Menke 2002: 73  f.).

Eine hermeneutische Betrachtung des Gemeinsinns ist notwendig auf die 
liberale Ordnung unseres Zusammenlebens verwiesen. Für diese liberale Ordnung 
gehört es nicht zu den Selbstverständlichkeiten, den mit dieser Ordnung verbun-
denen Verpflichtungen einen zentralen Stellenwert in Selbstreflexionen einzuräu-
men. Vielmehr liegt der Fokus liberaler Selbstthematisierungen auf den subjektiven 
Rechten, d.  h. den Ansprüchen, die einer Person gegenüber einer anderen Person 
oder Institution zukommen. Strauss erkennt in der Priorisierung des (subjektiven) 
Anspruchs gegenüber der (objektiven) Verpflichtung sogar die „Grundoperation 
des Liberalismus“ (Menke 2015: 23), die das „Subjekt des Eigenwillens“ (Menke 2015: 



258   Tobias Arenz & David Jaitner

198) hervorbringt. Mit dem Begriff des Gemeinsinns richtet sich der Fokus auf den 
gesellschaftlichen „Status“ (Menke 2002: 74) dieses Verständnisses, d.  h. auf seinen 
Status als gemeinsam geteiltes Verständnis einer Person. Protestbewegungen wie 
Black Lives Matter, die die Anerkennung des Wertes schwarzen Lebens fordern, 
können in dieser begrifflichen Logik als ein Reflexionsprozess aufgefasst werden, 
der zum einen den Status jenes liberalen Personen-Verständnisses mit seinen exklu-
dierenden Effekten hervortreten lässt. Zum anderen beinhaltet die Bewegung Black 
Lives Matter den Vorschlag eines anderen Personen-Verständnisses, das man im 
Anschluss an die Analyse von Redeckers als Subjekt des Lebens oder der Lebendig-
keit bezeichnen könnte (vgl. von Redecker 2020: 264). Damit werden die von einer 
politischen Ordnung vorausgesetzten Verständnisse als Resultat von Verstehens-
leistungen, als „Akte des Reflektierens“ (Menke 2002: 74) statt als natürliche Gege-
benheiten sichtbar.

3.2 �Gemeinsinn im Olympischen Sport

Mit Bezug auf das hermeneutische Verständnis von Gemeinsinn stellt sich die Frage, 
inwiefern es im Olympischen Sport solche (revolutionären) Akte des Reflektierens 
gibt, die sich auf Aspekte von Leistungsgerechtigkeit bzw.  – spezifischer formu-
liert – von Fairness beziehen. In der personalen Dimension betreffen diese Akte 
zunächst ganz grundsätzlich die Frage, wer überhaupt die möglichen Adressaten 
einer Teilnahme am Olympischen Sport sind. Bis in die 1980er Jahre, bis zum Kon-
gress 1981 in Baden Baden, war der Olympische Sport ausschließlich eine Angele-
genheit für Amateure, die aus ihrem sportlichen Engagement keinen ökonomischen 
Nutzen ziehen. Auf diesem Kongress wird ein Reflexionsprozess über die Teilnah-
mebedingungen an Olympischen Spielen eingeleitet, der dann 1991 in einer Über-
arbeitung der Olympischen Charta endet, der zufolge fortan in allen Sportarten 
auch professionelle Athlet*innen zugelassen werden. Zuvor hatte sich in den 1980er 
Jahren bereits ein sukzessiver Öffnungsprozess vollzogen, der es den Internationa-
len Fachverbänden und Nationalen Olympischen Verbänden ermöglichte, eigene 
Zulassungsregeln zu formulieren, die dann vom IOC abgesegnet werden mussten 
(vgl. Johnen 2016: Kap. 4.3).

Die Begrenzung des Adressatenkreises auf Amateure hat viel mit der Vor-
geschichte des Olympischen Sports zu tun, d.  h. mit den frühneuzeitlichen sports 
und deren Vorstellung eines stark limitierten Leistungsstrebens. Innerhalb der zen-
tralen Trägerschaft der sports, dem Adel, galten Training und ein allzu offensicht-
liches Leistungsstreben als etwas, das sich nicht mit dem Müßiggängertum des 
Standes vertrug (Eisenberg 1999: 63). Die Prägung des Amateurgedankens durch 
adelige Muße erfuhr in den 1860er/70er Jahren einen Wandel:



Wozu communiter?   259

„Amateurism comprised a set of distinctive sporting practices and values, stressing voluntary 
association, active and ethical participation, and repudiating both professionalism and gamb-
ling.“ (Holt 2006: 352)

Der Amateur zeichnete sich nicht mehr primär durch „disinterestedness“ aus, 
sondern durch den Verzicht auf finanziellen Gewinn (Eisenberg 1999: 64). Das 
zunehmend von der middle class geprägte Amateurideal betonte gerade den Leis-
tungscharakter der athletics, was u.  a. die Unterscheidung von Training und Wett-
kampf zur Folge hatte (Schürmann 2006: 371). Die Verdammung der finanziellen 
Interessen führte dazu, dass man sich verstärkt gegenüber den Profisportlern 
abzugrenzen suchte. Aus den Amateurbestimmungen der einzelnen Disziplinen 
kann der Versuch abgelesen werden, sowohl Unterschichten als auch Adlige von 
den Wettkämpfen auszuschließen (Eisenberg 1999: 64–67). Damit konterkarierten 
jene Bestrebungen allerdings das für die athletics zentrale Prinzip der Konkur-
renz. Denn die im modernen Sport zu verzeichnende Tendenz zur Höchstleistung 
und zur Konkurrenz setzte das Gleichheitsprinzip voraus, worunter von Krockow 
(1972: 17) sowohl die Gleichheit der Leistungsbedingungen als auch die prinzipielle 
Zugänglichkeit aller zum Leistungsvergleich versteht.

„Wo – aus welchen Gründen auch immer – jemand von der Chance des Leistungsvergleichs 
grundsätzlich ausgeschlossen wird, da ruiniert solcher Ausschluss die Idee der Höchstleis-
tung; niemals läßt sich mit Sicherheit sagen, ob der Ausgeschlossene nicht eine höhere Leis-
tung hätte vollbringen können.“ (von Krockow 1972: 17)

Dass sich der Olympische Sport ab den 1980ern für Profisportler öffnete, betrifft – 
ganz im Sinne dieser Vorgeschichte – in erster Linie den Aspekt des finanziellen 
Gewinns, der bis in die Gegenwart der Olympischen Spiele von Paris im Jahr 2024 
von massiven Ungleichheiten geprägt ist. Das IOC selbst vergütet bestimmte Erfolge 
von Athlet*innen nach wie vor nicht; was den Teilnehmer*innen an den Olym-
pischen Spielen allerdings seit der Anpassung von Regel Nr. 40 der Olympischen 
Charta im Juni 2019 gestattet ist, ist die eigene Selbstvermarktung (IOC 2020: 76).

Man kann diesen Transformationsprozess als Ausdruck der Überprüfung 
und Veränderung des gemeinsam geteilten Verständnisses vom Athlet*innen-Sein 
deuten, der insbesondere den Wunsch auf Beteiligung am finanziellen Gewinn 
der Olympischen Spiele reflektiert. Diese Veränderung im Athleten-Status ist 
eine zentrale Voraussetzung für Fragen der Verteilungsgerechtigkeit, in denen es 
darum geht, was der eine im Verhältnis zum anderen bekommt (z.  B. eben Geld). 
Wie man an Diskussionen über Bildungsungleichheit feststellen kann, erschöpft 
sich Gerechtigkeit nicht in der Frage nach der Verteilung von Leistungsgewinnen. 
Von zunehmender Relevanz sind Probleme der Teilhabe und der wechselseitigen 
Anerkennung (Bellmann 2019). Bezogen auf den Olympischen Sport geht es zum 



260   Tobias Arenz & David Jaitner

einen darum, welches Mindestmaß an körperlicher Bildung es braucht, um an 
gesellschaftlichen Prozessen teilzuhaben und zum anderen um die Qualität der 
sportlichen Interaktionen, die sich im Kern an der Anerkennung der Autonomie 
der Athlet*innen, der Anerkennung ihrer Bedürfnisse sowie ihrer sozial relevanten 
körperlichen Leistungen festmachen lässt (vgl. zu den Dimensionen von Anerken-
nungsgerechtigkeit Bellmann 2019: 14). Eine diesbezüglich relevante Reflexions-
bewegung ist insbesondere im Hinblick auf die Autonomie der Athlet*innen zu 
konstatieren, die sich im Begriff des mündigen Athleten konzentriert, der von Karl 
Adam und Hans Lenk in den 1970ern eingeführt worden ist.

Lenk, selbst erfolgreicher Olympiateilnehmer im Rudersport, ist bei seinen 
Überlegungen von der Frage geleitet, wie Höchstleistung im Sport möglich ist. 
Entlang der Grundannahme, dass Leistungen im körperlichen Grenzbereich nicht 
unter Zwang möglich sind, entwirft er die Denkfigur des mündigen Athleten, „der 
selbst seinen Einsatz, sein Engagement, sein Handeln entscheidet und verantwor-
tet, der bewusst Zielsetzungen, Einsatz und Konsequenzen seiner Tätigkeit durch-
denkt, beurteilt und verantwortet“ (Lenk 1979: 489). Ein solches Athlet*in-Sein setzt 
voraus, dass die Athlet*innen den Sport als einen sozialen Raum erfahren, in dem 
die Selbstbewertung sportlichen Handelns, Urteilsfähigkeit, Mitbestimmung und 
eigenständige Entscheidungen eine maßgebliche Rolle einnehmen. Damit diese 
Praktiken schrittweise entwickelt werden können, ist deshalb ein demokratischer 
Stil der Trainingsleitung maßgeblich (Lenk 1979).

Mündige Athleten sind Athlet*innen, die in der Lage sind, ihre Trainings- und 
Wettkampführung zu reflektieren und zu den Trainings- und Wettkampfstilen von 
anderen Stellung zu beziehen und diese zu bewerten. Ein gemeinsinniger Sport 
(im Sinne von Assmann) lebt von diesen mündigen Athlet*innen, deren Existenz 
er jedoch nicht einfach annehmen kann. Vielmehr bedarf es (schon nach Lenk) 
einer Erziehung zum mündigen Athleten, die wahrscheinlich eine Erziehung 
jenseits der Könnenslogik des Olympischen Sports sein muss. Denn das Über-
prüfen und Neubestimmen dessen, was uns gemeinsam ist, kann nicht in einer 
Kultur der Effizienz, sondern nur in einer „Kultur der Ineffizienz“ (Reichenbach 
2005: 61) gedeihen. Die sportbezogenen Verbindungen zu überprüfen und neu zu 
bestimmen hat einzubeziehen, dass es verschiedene kulturelle Maßstäbe geben 
kann, anhand derer man das Dasein als Athlet*in und das Verständnis des Olym-
pischen („sauberen“) Sports bestimmt. Diese Vielfalt der Maßstäbe entzieht sich der 
binären Logik des „Ich kann etwas überprüfen und neubestimmen“, die den Über-
prüfungs- und Neubestimmungsmaßstab als etwas Gegebenes voraussetzt. Statt-
dessen müsste es darum gehen, auch die Erfahrungsmaßstäbe infrage zu stellen 
bzw. „umzukehren“ (Gelhard 2018: 139). Auf der theoretischen Ebene heißt das, die 
Überlegungen zur Erziehung der mündigen Athlet*innen bildungstheoretisch zu  
rahmen.



Wozu communiter?   261

Einen Ansatz, diese bildungstheoretische Lücke zu schließen, stellt die Erweite-
rung zum mündigen Ästheten bei Prohl (2004) dar. Prohl ergänzt die sozialethische 
Perspektive bei Lenk (1979) um eine ästhetische Dimension und fundiert seine 
Überlegungen dezidiert bildungstheoretisch. Dem Spitzensport liegt, so Prohl, im 
Zuge einer phänomenologischen Strukturanalyse, nicht nur ein Prinzip moralisch 
richtigen Handelns zugrunde, sondern auch eine ästhetische Qualität des Handelns. 
Diese Möglichkeit, individuell erfüllte Gegenwartsmomente zu erleben (z.  B. Epi-
soden gelingenden Bewegungskönnens und körperlicher Höchstleistungsvollzüge), 
wird erreicht durch eine spezifische Verbindung von telischen und autotelischen Ele-
menten. Telische Elemente zielen auf ein absichtsvolles Erreichen eines angestrebten 
Bewegungszwecks, zuallermeist den Sieg im sportlichen Wettkampf. Autotelische Ele-
mente betonen den Wert des spitzensportlichen Wettkampfvollzugs, der von einer 
grundsätzlichen Ungewissheit des Verlaufs lebt und auf erfüllte Augenblicke gerichtet 
ist. Leistungssportliches Handeln zielt darauf, „für sich selbst die Bedingungen des 
Eintreffens einer richtigen Zukunft zu schaffen und dabei flüchtige Ereignisse der 
Gegenwart in eine Tatsache der Vergangenheit zu überführen, die es dem Gegner 
erschweren, es gleich (gut) zu machen“ (Prohl 2004: 26). Wenn dies gelingt, ist die 
Belohnung nicht nur die Erfahrung telischer Bewegungsqualität, sondern gleichzeitig 
auch wertvoll erlebte leibliche Gegenwart in einem bewegungskulturellen Raum, dem 
das Risiko des Scheiterns maßgeblich inhärent ist (z.  B. ähnliche Leistungsniveaus der 
Wettkampfparteien, Agieren in Randbereichen körperlicher Leistungsfähigkeit).

Die genuine materiale Bildungsdimension des Spitzensports liegt nun mit Prohl 
(2004) in der Synthese einer sozialethischen und einer ästhetischen Komponente von 
Fairness, die für alle Wettkampfteilnehmenden einen optimalen leiblichen Wider-
stand sichert: Die sozialethische Komponente zielt auf die moralische Richtigkeit der 
Bewegungshandlungen (v.  a. regelgebundene Wettkampfgestaltung). Die qualitativ-
ästhetische Komponente zielt auf das individuell erlebte qualitativ Gute im leistungs-
sportlichen Handeln. Hier geht es darum, körperliches Geschehen als ein reines 
Geschehen wahrzunehmen, das zwar geplant und vorbereitet werden kann im Üben 
und Trainieren, dass aber im Vollzug dann geschieht ohne vollständig kontrolliert 
werden zu können (vgl. dazu Seel 1995). Fairness ist also eine moralische Tugend des 
Sports und eine Haltung zum Wettkampf, die es der Leistungssportlerin erlaubt, das 
Risiko des Scheiterns bewusst als Bedingung der Möglichkeit eigener und fremder 
ästhetischer Bewegungserfahrungen in Kauf zu nehmen und aktiv zu suchen. Auf 
dieser Basis schlägt Prohl nun seine Ergänzung des spitzensportlichen Leitbilds vor:

„Eine gelingende Sportlerexistenz wäre demnach die des mündigen Ästheten. In diesem 
bildungstheoretischen Leitbild fallen die qualitative und die moralische Dimension des gelin-
genden Lebens insofern zusammen als faires Handeln die Bedingung der Möglichkeit für 
ästhetische Bewegungserfahrungen im Leistungssport darstellt.“ (Prohl 2004: 32  f.)



262   Tobias Arenz & David Jaitner

Mündige Ästhet*innen sind damit mündige Athlet*innen, die selbst- und mit-
bestimmt im Spitzensport agieren, in ihrem Handeln aber intrinsisch geleitet sind 
durch feldimmanente ästhetische Bewegungserfahrungen und ihre Leistungsmoti-
vation losgelöst von externen Reizen (z.  B. Verbände, Trainer*innen, soziale Aner-
kennung, Kaderzugehörigkeit, Medaillen, finanzielle Abhängigkeiten) beziehen. Auf 
diese Weise, indem sie in einem Prozess der kritischen Reflexion „Außenzwänge 
durch Selbstzwänge […] ersetzen“ (Emrich et al. 2006: 427), erlangen Athlet*innen 
umfassende Macht über sich selbst. Die Entwicklung einer derartigen Persönlich-
keitsstruktur verlangt eine bildungsorientierte Raumgestaltung des Spitzensports 
(z.  B. Training, Wettkampf, Förderstrukturen), die die Rechte der Athlet*innen „auf 
Selbstbestimmung und Gegenwart“ (Prohl 2006: 334) unzweifelhaft respektieren.

Die Athletes‘ Rights and Responsibilities Declaration ist ein Ausdruck der Forde-
rung nach Selbstbestimmung, die als ein Kampf gegen soziale Herrschaft erscheint, 
was sich z.  B. im Recht auf einen diskriminierungsfreien Sport oder im Recht auf ein 
transparentes Sportumfeld artikuliert. Diese kritische Weise des Verstehens vom 
Sport-Verständnis hat allerdings, wie Kluck (2024) argumentiert, einen blinden 
Fleck. Dieser blinde Fleck seien die „humanspezifischen Abhängigkeiten“ (Kluck 
2024: 4) im Sinne der Gefühle, die einem widerfahren und gegenüber denen es auch 
eine Form der Mündigkeit auszubilden gelte. Mündige Personen seien solche, „die 
ein situationsangemessenes Maß im Umgang (auch) mit dem entwickeln, was ihnen 
von innen widerfährt“. Es gehe darum, „als Person gegen Präpersonales ‚in sich‘ 
Distanz einnehmen zu können“ (Kluck 2024: 15). Dass eine Person (auch) in dieser 
Hinsicht mündig werde, müsse man wiederum als Hybris verstehen, da Mündigkeit 
zum einen in Spannung zur ästhetischen Dimension des Gelingens stehe und zum 
anderen selbst zu einer heteronomen Norm werden könne. Als heteronom kann 
man dabei eine Norm verstehen, die einem von außen als etwas Gegebenes ent-
gegentritt. Der Begriff des Gemeinsinns weist an dieser Stelle daraufhin, dass auch 
die Idee der Mündigkeit ein Gegenstand der Überprüfung und Neubestimmung sein 
muss. Damit würde sich der Olympische Sport die Möglichkeit erschließen, eine 
kritische Weise des Selbstverstehens zu entwickeln.

4 �Schlussbemerkungen
Die normative Ordnung des Olympischen Sports hat sich mit dem Fairnessprinzip 
eine konstitutive Norm gegeben, deren Geltung in der Olympischen Charta seit dem 
Ende des 19.  Jahrhunderts vorausgesetzt ist. Ohne Fairness gibt es keinen Olym-
pischen Sport. Was es gibt, sind Verstöße gegen die Norm der Fairness, aber Olym-
pischer Sport im Sinne eines „Gewebe[s] selbstgesponnener Bedeutungen“ (Geertz 



Wozu communiter?   263

1983: 9) gründet auf der bürgerlichen Idee der Fairness. Offen ist die Frage, welche 
Symptome dafür sprechen könnten, dass sich die kulturelle Bedeutung von Olym-
pischem Sport verändert (vgl. Johnen 2016). Die Bezugnahme des Olympischen 
Sports auf den Gemeinsinn liefert – unabhängig der psychologischen Motive derje-
nigen beteiligten Akteure, die die Änderung des Olympischen Mottos beschlossen 
haben – einen Hinweis auf dessen Reflexiv-Werden. Reflexiv zu werden, bedeutet, 
den Operationsmodus des Leistens zu ändern. Was sich nicht ändert, ist der Operati-
onstyp: Auch weiterhin ist Olympischer Sport Leistungssport in dem Sinne, dass er 
sich selbst daraufhin beobachtet, welche Leistungen anderen Leistungen überlegen 
sind. Nach wie vor scheint auch der Anspruch verbindlich zu sein, diese Leistungen 
im Geist der Fairness zu produzieren. Reflexiv zu werden, bedeutet vielmehr, sich 
auf diese Grundlagen zu beziehen und diesen Rückbezug zu einem konstitutiven 
Moment von Olympischem Sport zu machen. „Citius, altius, fortius – communiter“ 
hieße in unserer Lesart: Höher, Schneller, Stärker – den gemeinsamen geteilten Sinn 
von Olympischem Sport reflektieren.

Individuelle Klagen von Athlet*innen auf eine diskriminierungsfreie Betei-
ligung an Wettkämpfen (wie beispielweise im Fall Caster Semenya) oder kollektive 
Bewegungen für einen sicheren Sport (wie beispielweise Gymnasts for Change 
Canada) rücken die Frage in den Mittelpunkt, welche Aspekte von Gerechtig-
keit wie berücksichtigt werden müssen, um einen fairen Sport gewährleisten zu 
können. Derartige Klagen geben nicht nur Missständen in spezifischen Verbänden 
oder nationalen Sportsystemen Ausdruck, sondern nehmen immer auch Bezug 
auf die gemeinsam geteilten Grundlagen des globalen Olympischen Sports. Im 
Canadian Safe Sport Think Tank Report (Global Athlete and Gymnasts for Change 
Canada 2023: 6) wird der kanadische Sport als „being driven by this global model [of 
Olympic sport, d. Verf.]“ begriffen, was insbesondere zu einer Fokussierung auf das 
Gewinnen von Medaillen bei Olympischen Spielen geführt habe. Entgegen diesem 
„nationalistischen Ziel“ brauche es eine Untersuchung der individuellen Bedürf-
nisse aller kanadischen Sportler*innen, um einen Sport zu etablieren, der sich an 
alle richtet (Global Athlete and Gymnasts for Change Canada 2023). Was hier exem-
plarisch zur Disposition steht, ist nicht nur das Verständnis des Olympischen Sports, 
sondern auch, was es heißt, ein Sportler bzw. eine Sportlerin in einem gerechten 
Sportsystem zu sein.

Wird der Olympische Sport (wie in diesen Fällen) aus der Perspektive der Ver-
änderbarkeit betrachtet, stellt sich die Frage, welche Mittel den Akteuren zur Ver-
fügung stehen, sich von der Herrschaft des Selbstverständlichen zu emanzipieren. 
Die Akte der Reflexion, die sich auf den Gemeinsinn, den gemeinsam geteilten 
Sinn von Olympischem Sport beziehen, adressieren – wie im Kontext der Arbeit 
von Global Athlete, Caster Semenya oder Gymnasts for Change Canada – vor allem 
die subjektiven Menschenrechte der Athlet*innen. In dem viel beachteten Buch 



264   Tobias Arenz & David Jaitner

Revolution für das Leben hat von Redecker (2020: 133) argumentiert, dass die Form 
dieser Rechte die Gestaltung des politischen Raums unterminiert, da diese an eine 
Vorstellung von Eigentum gebunden sind. Veränderungen könnten aber nur dann 
erfolgreich sein, wenn diese von teilenden Subjekten entworfen werden. Ein sub-
jektives Recht auf einen „safe sport“ bzw. „clean sport“ hebt die Möglichkeit nicht 
auf, dass Sportler*innen sich vereinzeln und ein Eigentumsverhältnis gegenüber 
ihrem Körper aufbauen, das an eine erfolgs- oder rekordorientierte Leistungssteige-
rung gebunden ist, die in den Widerspruch zur Idee des fairen Leistungsvergleichs 
treten kann. Der Einsatz von Dopingtechnologien ist vermutlich das sichtbarste 
Symptom dieses Widerspruchs, dessen Reflexion auch der Athletes‘ Rights and 
Responsibilities Declaration zu Grunde liegt. Aber auch der Einsatz personalisierter 
Trainingspläne (Wackerhage und Schoenfeld 2021), das konstante Monitoring der 
eigenen Leistungsentwicklung (Beckmann et al.  2018), die Zunahme psychologi-
scher Beratungsangebote (Lange-Smith et al. 2024) oder die Optimierung von Mate-
rialien (Caine et al. 2012) geben beispielhaft Hinweise auf die gemeinsam geteilte 
Erfolgsorientierung des Olympischen Sports. Man kann diese Erfolgsorientierung 
als einen Ausdruck der modernen Eigentumsform lesen, insofern es darum geht, 
die körperliche Grundlage des Leistungsvollzugs im Hinblick auf einen maximalen 
Profit zu beherrschen. Ein zentraler Effekt dieser „Sachherrschaft“ ist eine Form 
der „Verlassenheit“, die dazu führt, dass „man von der gemeinsamen Gestaltung 
der Welt abgeschlossen ist“ (von Redecker 2020: 34). In dieser Hinsicht erscheint die 
Erweiterung des Olympischen Mottos um die Dimension des Gemeinsamen jenen 
Effekt zu reflektieren. Die Adressierung des Gemeinsinns zielt auf die gemeinsame, 
demokratische Gestaltung des Olympischen Sports, von der die Athlet*innen in der 
bisherigen Geschichte größtenteils ausgeschlossen waren.

Die Erkenntnis, dass die Realisierung eines fairen Sports vom Gemeinsinn 
abhängt, hat auch Konsequenzen für die empirische Erforschung olympischer Wett-
kampfpraktiken. An anderer Stelle haben wir gezeigt, inwiefern der Gemeinsinn 
ein heuristisches Beobachtungs- und Analyseinstrument sein kann. In diesem Zuge 
haben wir herausgefunden, dass und wie die Art und Weise der Herstellung einer 
leistungsgerechten Ordnung des olympischen Spitzensports von verschiedenen 
Gemeinsinntypen abhängt (Jaitner und Arenz 2024). Die Relevanz der theoretischen 
und empirischen Forschung zum Gemeinsinn, die sich beide erst in den Anfängen 
befinden, liegt auch darin begründet, dass einzelne Verbände, z.  B. der Deutsche 
Schwimm-Verband, beginnen, mit dem Gemeinsinn „Werbung“ zu machen – und 
Werbung dient bekanntlich dazu, den Profit zu steigern.



Wozu communiter?   265

5 �Literatur
Alkemeyer, Thomas (2012): Die olympische Neuverzauberung der Moderne: über verkörperte Formen 

kollektiver Sinnstiftung. In: Robert Gugutzer/Moritz Böttcher (Hg.): Körper, Sport und Religion: zur 
Soziologie religiöser Verkörperungen Wiesbaden: Springer VS, S. 249–269.

Alkemeyer, Thomas (2017): Sport als Experimentierfeld der Moderne. In: Stefan Böschen/Matthias 
Groß/Wolfgang Krohn (Hg.): Experimentelle Gesellschaft – das Experiment als wissensgesellschaftli-
ches Dispositiv. Berlin: edition sigma, S. 239–253.

Arenz, Tobias (2020): Die Spur der Gesellschaft. Reflexionen zur Gesellschaftstheorie nach Luhmann. 
Weilerswist: Vellbrück Wissenschaft.

Arenz, Tobias (2021): Das Boxen der politischen Moderne. Eine gesellschaftstheoretische Reflexion. In: Sport 
und Gesellschaft – Sport and Society. Jg. 18, H. 2, S. 127–156.

Arndt, Andreas (2015): Geschichte und Freiheitsbewusstsein. Zur Dialektik der Freiheit bei Hegel und Marx. 
Berlin: Eule der Minerva.

Assmann, Aleida (2018): Menschenrechte und Menschenpflichten. Schlüsselbegriffe für eine humane Gesell-
schaft. Wien: Picus.

Assmann, Aleida (2020): Die Wiederentdeckung der Nation. Warum wir sie fürchten und warum wir sie 
brauchen. München: C. H. Beck.

Assmann, Aleida/Assmann, Jan (2024): Gemeinsinn: Der sechste, soziale Sinn. München: C. H. Beck.
Athlete365 (2018): Athletes‘ Declaration. [online]. https://olympics.com/athlete365/who-we-are/

athletes-declaration/ [14.08.2024].
Beckmann Jürgen/Ritthaler, Thomas/Engbert, Kai (2018): Performance Monitoring. Erfassung und 

Entwicklung sportpsychologischer Leistungsfaktoren. In: Bundesinstitut für Sportwissenschaft 
(Hg.): BISp-Jahrbuch Forschungsförderung 2017/18. Bonn: BISp, S. 223–228.

Bellmann, Johannes (2019): Bildungsgerechtigkeit als Versprechen. Zur Einleitung in den Band. In: 
Johannes Bellmann/Hans Merkens (Hg.): Bildungsgerechtigkeit als Versprechen. Zur Rechtfertigung 
und Infragestellung eines mehrdeutigen Konzepts. Münster: Waxmann, S. 9–22.

Bette, Karl-Heinrich (1989): Körperspuren. Zur Semantik und Paradoxie moderner Körperlichkeit. Berlin: De 
Gruyter.

Bette, Karl-Heinrich (1999): Systemtheorie und Sport. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.
Böckelmann, Janine/Johnen, Simon/Schürmann, Volker (2013): Sport der Medialen Moderne. Ein 

gesellschaftstheoretischer Entwurf. In: Sport und Gesellschaft – Sport and Society. Jg. 10, H. 2, 
S. 119–142.

Borsche, Tilman (2020): Gemeinsinn – ohne Nötigung und Ausgrenzung. [online]. https://www.youtube.
com/watch?v=rmmw5oK6Bbo [14.08.2024].

Bude, Heinz (2019): Solidarität. Die Zukunft einer großen Idee. München: Carl Hanser.
Cachay, Klaus/Thiel, Ansgar (2000): Soziologie des Sports: zur Ausdifferenzierung und Entwicklungsdyna-

mik des Sports der modernen Gesellschaft. Weinheim: Juventa.
Caine, Mike/Blaire, Kim/Vazquez, Mike (2012): Materials and technology in sport. In: Nature Materials. 

Jg. 11, H. 8, S. 655–658.
Chappelet, Jean-Loup (2020): The unstoppable rise of athlete power in the Olympic system. In: Sport in 

Society. Jg. 23, H. 5, S. 795–809.
Eichberg, Henning (1978): Leistung, Spannung, Geschwindigkeit. Sport und Tanz im gesellschaftlichen 

Wandel des 18./19. Jahrhunderts. Stuttgart: Klett-Cotta.
Eisenberg, Christiane (1999): ‚English sports‘ und deutsche Bürger. Eine Gesellschaftsgeschichte 1800–1939. 

Paderborn: Ferdinand Schöningh.

https://olympics.com/athlete365/who-we-are/athletes-declaration
https://olympics.com/athlete365/who-we-are/athletes-declaration
https://www.youtube.com/watch?v=rmmw5oK6Bbo
https://www.youtube.com/watch?v=rmmw5oK6Bbo


266   Tobias Arenz & David Jaitner

Emrich, Eike/Prohl, Robert/Brand, Silke (2006): „Mündige Ästheten“ in einer „lernenden Organisa-
tion“. Anregungen zur Qualitätsentwicklung im Nachwuchsleistungssport. In: Sportwissenschaft. 
Jg. 36, H. 4, S. 417–432.

Gaum, Christian (2014): Fairness im Spannungsfeld zwischen Moral und Ästhetik – Eine empirische Unter-
suchung im Amateurfußball. Dissertation, Johann Wolfgang Goethe-Universität Frankfurt a.M.

Geertz, Clifford (1983): Dichte Beschreibung. Bemerkungen zu einer deutenden Theorie der Kultur. 
In: Clifford Geertz: Dichte Beschreibung. Beiträge zum Verstehen kultureller Systeme. Frankfurt a.M.: 
Suhrkamp, S. 7–43.

Gelhard, Andreas (2018): Kritik der Kompetenz (3. Aufl.). Zürich: diaphanes.
Gerhardt, Volker (1995): Fairneß − Die Tugend des Sports. In: Volker Gerhardt/Manfred Lämmer (Hg.): 

Fairneß und Fair Play. St. Augustin: Academia, S. 5–24.
Global Athlete and Gymnasts for Change Canada (2023): Canadian Safe Sport Think Tank Report. 

[online]. www.globalathlete.org/canadian-safe-sport-think-tank [14.08.2024].
Güldenpfennig, Sven (2000): Sport: Kritik und Eigensinn. Der Sport der Gesellschaft. St. Augustin: 

Academia.
Guttmann, Allen (1987): Ursprünge, soziale Basis und Zukunft des Fair Play. In: Sportwissenschaft. 

Jg. 17, H. 1, S. 9–19.
Holt, Richard (2006): The amateur body and the middle-class man: Work, health and style in Victorian 

Britain. In: Sport in History. Jg. 26, H. 3, S. 352–369.
Hübenthal, Christoph (1998): Glück. In: Ommo Grupe/Dietmar Mieth (Hg.): Lexikon der Ethik im Sport. 

Schorndorf: Hofmann, S. 228–237.
International Olympic Comittee [IOC] (2020): Olympic Charter, in force as from 17 July 2020. Lausanne: 

IOC.
Jaitner, David/Arenz, Tobias (2024): Praktiken des Gemeinsinns im olympischen Spitzensport. Eine 

rekonstruktive Typenbildung. In: German Journal of Exercise and Sport Research. Advance online 
publication. https://doi.org/10.1007/s12662-024-00949-3

Johnen, Simon (2016): Die Entwicklung von Leistung und Erfolg im Wettkampfsport der Medialen Moderne. 
Berlin: Lehmanns Media.

Jost, Eike (1970): Die Fairness. Untersuchung ihres Ursprungs und Wesensgehalts und ihre Bestimmung als 
ein pädagogischer Wertbegriff. Ahrensburg: Czwalina.

Kervégan, Jean-François (2018): Was bedeutet es, Rechte zu haben? In Andreas Fischer-Lescano/
Hannah Franzki/Johan Horst (Hg.): Gegenrechte. Recht jenseits des Subjekts. Tübingen: Mohr 
Siebeck, S. 35–52.

Kluck, Steffen (2024): Mündigkeit als Hybris? Mündigkeit als Hybris? Über implizite Anthropologie und 
das Ideal des „mündigen Athleten“. In: Sport und Gesellschaft – Sport and Society. Advance online 
publication. https://doi.org/10.1515/sug-2024-2010

König, Eugen (2004): Ethik und die Zweckrationalität des technologischen Sports. In: Claudia 
Pawlenka (Hg.): Sportethik. Regeln – Fairneß – Doping. Paderborn: Mentis, S. 199–211.

Körner, Swen (2008): Dicke Kinder – revisited. Zur Kommunikation juveniler Körperkrisen. Bielefeld: trans-
cript.

Krockow, Christian Graf von (1967): Die Bedeutung des Sports für die moderne Gesellschaft. In: 
Helmuth Plessner/Hans-Erhard Bock/Ommo Grupe (Hg.): Sport und Leibeserziehung. Sozialwissen-
schaftliche, pädagogische und medizinische Beiträge. München: Piper, S. 83–95.

Krockow, Christian Graf von (1972): Sport und Industriegesellschaft. München: Piper.
Lange-Smith, Simon/Cabot, Josephine/Coffee, Pete/Gunnell, Katie/Tod, David (2024): The efficacy of 

psychological skills training for enhancing performance in sport: A review of reviews. Internatio- 
nal Journal of Sport and Exercise Psychology. Jg. 22, H. 4, S. 1012–1029.

http://www.globalathlete.org/canadian-safe-sport-think-tank
https://doi.org/10.1007/s12662-024-00949-3
https://doi.org/10.1515/sug-2024-2010


Wozu communiter?   267

Lenk, Hans (1979): „Mündiger Athlet“ und „demokratisches Training“. Zur Begründung eines 
Trainingskonzepts. In: Hartmut Gabler/Hans Eberspächer/Erwin Hahn/Jan Kern/Guido Schilling 
(Hg.): Praxis der Psychologie im Leistungssport. Berlin: Bartels & Wernitz, S. 483–503.

Lenk, Hans (1995): Fairneß und Fair Play. In: Volker Gerhardt/Manfred Lämmer (Hg.): Fairneß und Fair 
Play. St. Augustin: Academia, S. 25–40.

Menke, Christoph (2002): Gleichheit, Reflexion, Gemeinsinn. In: Herfried Münkler/Harald Bluhm 
(Hg.): Gemeinwohl und Gemeinsinn. Zwischen Normativität und Faktizität. Berlin: Akademie-Verlag, 
S. 71–84.

Menke, Christoph (2004): Spiegelungen der Gleichheit. Politische Philosophie nach Adorno und Derrida. 
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Menke, Christoph (2012): Recht und Gewalt. Berlin: August.
Menke, Christoph (2015): Kritik der Rechte. Berlin: Suhrkamp.
Münkler, Herfried/Bluhm, Harald (Hg.) (2002): Gemeinwohl und Gemeinsinn. Zwischen Normativität und 

Faktizität. Berlin: Akademie-Verlag.
Pawlenka, Claudia (2002): Utilitarismus und Sportethik. Paderborn: Mentis.
Prohl, Robert (2004): Bildungsaspekte des Trainings und Wettkampfs im Sport. In: Robert Prohl/

Harald Lange (Hg.): Pädagogik des Leistungssports: Grundlagen und Facetten. Schorndorf: 
Hofmann, S. 11–39.

Prohl, Robert (2006): Grundriss der Sportpädagogik (2. Aufl.). Wiebelsheim: Limpert.
Rawls, John (1975): Eine Theorie der Gerechtigkeit (übers. v. Hermann Vetter). Frankfurt a.M.: Suhrkamp.
Redecker, Eva von (2020): Revolution für das Leben. Philosophie der neuen Protestformen. Frankfurt a.M.: 

Fischer.
Reichenbach, Roland (2005): Erziehung zum Gemeinsinn und die Kultur der Ineffizienz. In: Anton 

Bucher/Karin Lauermann/Elisabet Walcher (Hg.): Leistung – Lust & Last: Erziehen in einer Wett-
bewerbsgesellschaft. Wien: öbv und hpt, S. 61–77.

Reinold, Marcel/Kalthoff, Justus (2021): Fair Play – ethische Grundlagen und pädagogische Potenziale. 
In: Stefanie Pietsch/Gudrun Doll-Tepper/Gerald Fritz/Manfed Lämmer (Hg.): Bildungspotenziale 
der Olympischen Idee. Baden-Baden: Academia, S. 191–212.

Riedel, Manfred (1974): „Gesellschaft, bürgerliche“. In: Joachim Ritter (Hg.): Historisches Wörterbuch der 
Philosophie. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Sp. 466–473.

Schieder, Wolfgang (1972): Brüderlichkeit (Bruderschaft, Brüderschaft, Verbrüderung, Bruderliebe). In: 
Otto Brunner/Werner Conze/Reinhart Koselleck (Hg.): Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches 
Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland (Bd. 1). Stuttgart: Klett-Cotta, S. 552–581.

Schimank, Uwe (1988): Die Entwicklung des Sports zum gesellschaftlichen Teilsystem. In: Renate 
Mayntz/Bernd Rosewitz/Uwe Schimank/Rudolf Stichweh (Hg.): Differenzierung und Verselbst-
ständigung. Zur Entwicklung gesellschaftlicher Teilsysteme. Frankfurt a.M.: Campus, S. 181–232.

Schnabel, Ulrich (2022): Zusammen. Wie wir mit Gemeinsinn globale Krisen bewältigen. Berlin: Aufbau.
Schürmann, Volker (2006): „Die schönste Nebensache der Welt“. Sport als Inszenierung des Citoyen. 

In: Deutsche Zeitschrift für Philosophie. Jg. 54, H. 3, S. 363–382.
Schürmann, Volker (2010): Prototypen. Zur Methodologie einer Hermeneutik des Sports. In: Sport und 

Gesellschaft – Sport and Society. Jg. 7, H. 3, S. 236–257.
Schürmann, Volker (2011): Olympische Spiele im Spiegel der Menschenrechte. In: Elk Franke (Hg.): 

Ethik im Sport. Schorndorf: Hofmann, S. 61–73.
Schürmann, Volker (2016): Das Maß des Sports. In: Zeitschrift für Praktische Philosophie. Jg. 3, H. 2, 

S. 55–89.
Schürmann, Volker (2017): Sportsgeist. Berlin: Lehmanns Media.
Schürmann, Volker (2018): Grundlagen der Sportphilosophie. Berlin: Lehmanns Media.



268   Tobias Arenz & David Jaitner

Schürmann, Volker (2020): Mündige Leiber. Grundlagen von modernem Sport und körperlicher Bildung. 
(Mit einem Kapitel Bürgerliche Gesellschaft und Neoliberalismus von Tobias Arenz und Nicolas 
Niot). Darmstadt: wbg Academic.

Seel, Martin (1995): Die Zelebration des Unvermögens – Zur Ästhetik des Sports. In: Volker Gerhardt/
Bernd Wirkus (Hg.): Sport und Ästhetik. Tagung der dvs-Sektion Sportphilosophie vom 25.–27.6.1992 
in Köln. St. Augustin: Academia, S. 113–125.

Stichweh, Rudolf (1990): Sport – Ausdifferenzierung, Funktion, Code. In: Sportwissenschaft. Jg. 20, H. 4, 
S. 373–389.

Stichweh, Rudolf (1995): Sport und Moderne. In: Jochen Hinsching/Frederik Borkenhagen (Hg.): 
Modernisierung und Sport. Jahrestagung der dvs-Sektion Sportsoziologie vom 14.–16.9.1994 in Greifs-
wald. St. Augustin: Academia, S. 13–28.

Wackerhage, Hennig/Schoenfeld, Brad (2021): Personalized, evidence-informed training plans and 
exercise prescriptions for performance, fitness and health. In: Sports Medicine. Jg. 51, H. 9, 
S. 1805–1813.

Werron, Tobias (2010): Der Weltsport und sein Publikum. Zur Autonomie und Entstehung des modernen 
Sports. Weilerswist: Velbrück Wissenschaft.

Werron, Tobias (2011): Zur sozialen Konstruktion moderner Konkurrenzen. Das Publikum in der ‚Sozio-
logie der Konkurrenz‘. In: Hartmann Tyrell/Ottheim Rammstedt/Ingo Meyer (Hg.): Georg Simmels 
große „Soziologie“. Eine kritische Sichtung nach hundert Jahren. Bielefeld: transcript, S. 227–258.

Zehnpfennig, Barbara (2011): Platon zur Einführung. Hamburg: Junius.


