
Symposium

Die Kategorien des Denkens als Gegenstand
des Kulturvergleichs
Johannes F. M. Schick / Mario Schmidt / Martin Zillinger (Eds.), The Social Origins of
Thought: Durkheim,Mauss, and theCategory Project. NewYork/Oxford: BerghahnBooks
2022, 330 S., eBook, 162,87 €

Besprochen von Prof. Dr. Matthias Leanza: Universität Basel, Departement Gesellschaftswissenschaf-
ten, Fachbereich Soziologie, E 

˗ Mail: matthias.leanza@unibas.ch

https://doi.org/10.1515/srsr-2024-2086

Schlüsselwörter: Kategorienprojekt, Durkheim-Schule, Kulturvergleich, Kolonialis-
mus

Am 2. Februar 1846 notierte Carl Hugo Hahn, der im Auftrag der Rheinischen Mis-
sionsgesellschaft im südwestlichen Afrika tätig war, in seinem Tagebuch:

Diesen Abend sah ich mich genötigt, mit dem Sjambok zu drohen, wenn sie nicht besser die
Fragen beantworten würden. „Welch ein Barbar“, würde man in Europa ausrufen, „der den
Sjambok in den Gottesdienst nimmt!“ Jawohl, es ist barbarisch genug, aber dennoch will ich
lieber barbarisch ihnen Gottes Wort einbleuen, als dass sie wie Stock und Stein dasitzen und
nichts wissen. Sie werden’s mir in der Ewigkeit nicht danken, wenn ich mit ihnen recht zivil
umgehe. (Hahn, 1984, S. 298–299)

Hahns Tagebucheintrag dokumentiert eine hierarchische Kommunikationssituati-
on, in der religiöses Wissen unter Gewaltandrohung vermittelt wurde. Der in Zen-
tralnamibia stationierte Missionar bediente sich dabei eines Topos, für den der in
Britisch-Indien geborene Romancier und Lyriker Rudyard Kipling ein halbes Jahr-
hundert später den Ausdruck The White Man’s Burden in seinem gleichnamigen
Gedicht prägte (Judd, 1997). Die „fortschrittlichen“ Länder des Westens hätten dem-
nach eine moralische Verpflichtung, Opfer zu erbringen, um vermeintlich „rück-
ständigen“ Völkern zur Zivilisation zu verhelfen – oftmals mit Methoden, die selbst
als barbarisch (savage) erscheinen.

Beispiele dieser Art sind zahlreich und illustrieren, wie sich der Kulturkontakt
im Zuge der europäischen Expansion häufig gestaltete (Seed, 1995; Reinhard, 2016).
Die mit dem Kolonialismus einhergehende Ausweitung der regionalen Beobach-

Soziologische Revue 2025; 48(1): 19–26OLDENBOURG

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.



tungshorizonte hat jedoch auch Reflexionsprozesse in Europa angestoßen, in denen
kulturelle Alterität thematisiert wurde, ohne sie normativ zu bewerten oder prak-
tisch beseitigen zu wollen. Spätestens im 19. Jahrhundert avancierte der Kulturver-
gleich zum zentralen Medium der Reflexion auf die Pluralität menschlicher Lebens-
formen, ein Prozess, der sowohl von stereotypen Zuschreibungen und impliziten
Wertungen als auch einem ernsthaften Bemühen um Fremdverstehen geprägt war
(Paul, 1996; Epple & Erhart, 2015). Der moderne Kulturbegriff verdankt sich diesem
Interesse am globalen Vergleich und gewann durch die Zunahme transregionaler
Verflechtungen an Relevanz (Fisch, 1992; Luhmann, 1995; vgl. auch Conrad, 2012).

Das Kategorienprojekt der Durkheim-Schule repräsentiert einen wichtigen
Kristallisationspunkt dieses Bemühens, menschliche Pluralität im Medium des Kul-
turvergleichs sichtbar zu machen. Dabei wäre es ein Leichtes, Spuren im Denken
Émile Durkheims (oder seiner Schüler) zu finden, die zeigen, dass sein soziologi-
scher Blick durch problematische Vorannahmen getrübt wurde, die auf den kolo-
nialen Kontext seiner Zeit verweisen (Meghji, 2020; Bhambra & Holmwood, 2021).
Die homogenisierenden Strukturbeschreibungen außereuropäischer Gemeinwesen
und ihrer symbolischen Ordnungen, die wenig Raum für interne Variationen und
Konflikte lassen, der unterschwellige Evolutionismus mit seinem Postulat eines stu-
fenförmigen Entwicklungsprozesses von „primitiven“ zu „komplexen“ Gesellschaf-
ten sowie die Ausblendung der globalen Austausch- und Machtbeziehungen, welche
die „moderne“ Arbeitsteilung in Europa ermöglichten und nachhaltig prägten, kön-
nen hier angeführt werden. Und dennoch: Die Durkheim-Schule bricht mit der ko-
lonialen Episteme ihrer Zeit, insofern sie jede Kultur als in ihrem funktionalen Auf-
bau rational rekonstruierbar erachtet. Dies gelte nicht nur für kulturspezifische
Körpertechniken und Rituale; noch die kognitiven Tiefenstrukturen fremder Gesell-
schaften folgten einer intelligiblen Logik, so ungewohnt diese zunächst erscheinen
möge (Mauss, 2010a [1935]; Durkheim, 1994 [1912]). Mit der sich herausbildenden
Ethnologie, auf deren Befunden das Kategorienprojekt aufbaut, teilen Durkheim
und sein Umfeld das Anliegen, im Anderen nicht die Abwesenheit von Ordnung zu
sehen, sondern aufzuzeigen, dass eine andere Ordnung besteht, die von der eigenen
verschieden ist (Därmann, 2005; Dobler, 2015). Um die fremden Monde am Firma-
ment der menschlichen Vernunft erkunden zu können, muss die Durkheim-Schule
folglich den Zivilisationsbegriff konsequent im Plural verwenden (z. B. Mauss, 2010b
[1926]). Nicht der Abgleich mit dem kolonialen standard of civilisation (Mazower,
2012), sondern die Untersuchung der Vielfalt menschlicher Zivilisationen steht im
Zentrum ihres Erkenntnisinteresses.

Der Sammelband The Social Origins of Thought, herausgegeben von Johannes
F. M. Schick, Mario Schmidt und Martin Zillinger, beleuchtet in 17 zumeist kurzen,
aber substanziellen Beiträgen dieses ambitionierte Programm einer kulturverglei-
chenden Epistemologie. Die ideengeschichtlichen Hintergründe und zentralen In-

20 Matthias Leanza OLDENBOURG



halte des Kategorienprojekts dürfen als vertraut gelten (z. B. Joas, 1985; Hörl, 2005;
Stedman Jones, 2012). In mehreren Anläufen, letztlich jedoch unvollendet, haben
Durkheim und seine Weggefährten versucht, den Nachweis zu erbringen, dass die
dem Denkprozess eine Form gebenden Kategorien sozialen Ursprungs sind. Ihre
Grundstruktur verhalte sich dabei homolog zur Struktur der Gesellschaft, aus der
sie hervorgehen (Durkheim & Mauss, 1987 [1903]). Die reinen Verstandesbegriffe
Kants, die seiner Transzendentalphilosophie zufolge nicht aus der Erfahrung stam-
men, sondern als denknotwendige Prinzipien vorausgesetzt werden müssen, be-
greift Durkheim (1994 [1912], S. 41) im Gegensatz dazu als kulturell variable „Denk-
instrumente, die die menschlichen Gruppen mühsam im Lauf der Jahrhunderte ge-
schmiedet und in denen sie den besten Teil ihres intellektuellen Kapitals angehäuft
haben“. An die Stelle der kantischen Kategorientafel, die mit ihren vier Abteilun-
gen – Quantität, Qualität, Relation und Modalität – bestehend aus jeweils drei Kate-
gorien das Vermögen des menschlichen Verstands, Erkenntnisse zu synthetisieren
und Urteile zu bilden, vollständig abbilden soll, tritt ein offener Katalog von Katego-
rien, der mehr an Aristoteles als an Kant erinnert. Dieser Katalog umfasst auch
Raum und Zeit sowie die hierarchische Klassifikation nach Gattung und Art. Wich-
tiger ist jedoch, dass Durkheim im Unterschied zu sowohl Kant als auch Aristoteles
die Kategorien als kulturgebunden betrachtet. Die kategorialen Tiefenstrukturen
des Denkens seien relativ zu den Gesellschaftsordnungen zu verstehen, mit denen
sie in einem kausalen Zusammenhang stehen.

Dennoch ist das Kategorienprojekt mit seiner Scharnierfunktion zwischen Phi-
losophie, Soziologie und Ethnologie in wichtigen Aspekten unerforscht (Schüttpelz,
2015). Die strukturierende Einleitung der Herausgeber setzt Orientierungspunkte,
an denen sich eine vertiefte Auseinandersetzung halten kann. Zunächst wird über-
zeugend der kollaborative Charakter des Kategorienprojekts herausgestellt. Neben
Durkheim und Marcel Mauss waren noch zahlreiche weitere Forscherpersönlich-
keiten an der Ausarbeitung dieses Projekts beteiligt, darunter Henri Hubert, Robert
Hertz, Antoine Bianconi, Maurice Halbwachs und Marcel Granet. Ergänzend zu den
publizierten Abhandlungen, so die Herausgeber weiter, seien auch Debatten an der
Société française de philosophie, informelle Treffen, Briefe und graue Literatur zu
berücksichtigen, um ein umfassendes Bild zu erhalten. Eine kohärente Erzählung
der Geschichte des Kategorienprojekts werde aber nicht nur durch die Einschnitte
der beiden Weltkriege erschwert, sondern auch durch die eher lose Form der Ko-
operation. Letztlich sei das Kategorienprojekt ein Fragment geblieben: „The project
had never been spelled out systematically and remains to be reconstructed as a
collective effort spanning almost fifty years and including the work of a dozen scho-
lars“ (Schick et al., S. 2).

Obwohl fragmentarisch geblieben, folgte das Kategorienprojekt nach Ansicht
der Herausgeber einer stringenten Methode. In Anlehnung an eine Passage aus

Die Kategorien des Denkens 21OLDENBOURG



Durkheims Die Regeln der soziologischen Methode (1984 [1895], S. 205) wird diese als
„indirektes Experiment“ beschrieben. Die Methodenwahl ergebe sich zwanglos aus
der inhaltlichen Grundthese: Da die kategoriale Ordnung des Denkens aus wieder-
kehrenden Interaktionen hervorgehe, insbesondere aus affektiv aufgeladenen Ri-
tualen, könne sie nicht mithilfe künstlicher Experimentalanordnungen erforscht
werden, die einen punktuellen und klinischen Charakter haben. Dennoch ließen
sich durch einen systematischen Vergleich zumindest indirekt die Randbedingun-
gen so weit kontrollieren, dass die relevanten Variablen hinreichend trennscharf
hervortreten und Kausalbeziehungen feststellbar werden. Herausgeber Mario
Schmidt geht in seinem Einzelbeitrag noch einen Schritt weiter, indem er argumen-
tiert, dass Gesellschaften in Situationen kollektiver Erregung oder Efferveszenz
gleichsam Experimente an sich selbst durchführten. Durch diese für ein Kollektiv
prägenden Erfahrungen würden bestimmte Kategorien mit quasi-universeller, all-
gemein anerkannter Evidenz ausgestattet.

Trotz der methodologischen Orientierung am Experiment besitzt das Katego-
rienprojekt einen ausgesprochen spekulativen Charakter. Mit der kollektiven Effer-
veszenz wird zwar ein Kausalmechanismus abstrakt benannt, doch inwiefern dieser
den postulierten Zusammenhang zwischen Gesellschafts- und Denkform zu erklä-
ren vermag, bleibt mir auch nach der Lektüre der anregenden Beiträge des Bandes
fraglich. Der von William Watts Miller skizzierte Vorschlag, das Konzept der Effer-
veszenz mit Bergson und der jüngeren Primatenforschung zu erweitern, um nicht
nur die Genese kollektiver Denkgewohnheiten, sondern auch die Evolution mensch-
licher Sozialität als solche zu erklären, liest sich interessant. Ob dies jedoch dazu
beiträgt, das Kategorienprojekt auf eine solidere Grundlage zu stellen, kann man
bezweifeln. Zielführender erscheint mir der Beitrag von Susan Stedman Jones. Nicht
so sehr die durch Rituale hervorgerufene Efferveszenz, sondern vielmehr eine fort-
währende kollektive Arbeit – im nicht-marxistischen Sinne verstanden – produziere
die in einer Gesellschaft verbreiteten Denkschablonen. Wie schon bei Aristoteles
und Kant werden die Kategorien somit als Werkzeug oder Organon begriffen, an
derenmühsamer und kontingenter Herstellung jedoch Generationen vonMenschen
beteiligt gewesen seien. Leider bleibt auch bei Stedman Jones unklar, wie genauman
sich die Produktion dieser Denkwerkzeuge vorstellen soll. Von einer empirischen
Untersuchung der Genese und Reproduktion klassifikatorischer Schemata, wie sie
in der Konversationsanalyse (Sacks, 1989) und den Science and Technology Studies
betrieben wird (Bowker & Star, 1999), ist man hier noch weit entfernt.

Das erklärte Ziel der Herausgeber ist zugegebenermaßen ein anderes. Der Band
soll in erster Linie dazu beitragen, die Geschichte des Kategorienprojekts zu erhel-
len. Die bisherige Forschung habe sich primär auf inhaltliche Aspekte konzentriert,
wobei meist die publizierten Schriften von Durkheim und Mauss sowie deren Aus-
legung im Zentrum standen. „Yet, we still lack a comprehensive history of how the

22 Matthias Leanza OLDENBOURG



category project developed over time as a collaborative work of different scholars“
(Schick et al., S. 1). Auch wenn die Geschichte dieses kollaborativen Unternehmens
erst noch zu schreiben sei, ließen sich annäherungsweise vier Phasen unterschei-
den, welche die Entwicklungsstufen des Kategorienprojekts als ein „comparative
experiment“ (Schick et al., S. 3) wiedergeben. Die Hypothesenbildung erfolgte dem-
nach im Wesentlichen um 1903. Hubert lieferte zwar bereits 1902 am Beispiel reli-
giöser Vorstellungen die zentralen Stichworte, doch zu einem kohärenten Pro-
grammentwurf wurden sie erst von Durkheim und Mauss in ihrem berühmten Auf-
satz „Über einige primitive Formen von Klassifikation“ ausformuliert. In der
zweiten Phase, die sich von 1904 bis 1906 erstreckte, wurde dieses Programm mit-
hilfe exemplarischer Tiefenbohrungen oder „crucial experiments“ (Schick et al.,
S. 6) untermauert. Mauss, Hubert und Henri Beuchat bemühten sich, anhand der
Kategorien Raum, Zeit, Kausalität und Substanz die forschungsleitende Hypothese
zu erhärten. Am Ende dieser Phase gewann der sich im Hintergrund haltende Durk-
heim genügend Zuversicht in die Tragfähigkeit dieses Ansatzes, um eine Theorie
der sozialen Konstitution der Kategorien zu wagen, die in Die elementaren Formen
des religiösen Lebens von 1912 ihre ausführlichste Darstellung fand. Nach Durk-
heims Tod im Jahr 1917 arbeiteten sich seine Schüler und deren Schüler an seinem
intellektuellen Erbe ab. Das Kategorienprojekt diente dabei als paradigmatische
Klammer, die es einer wachsenden Zahl von Forschern in der Zwischenkriegszeit
(darunter Halbwachs, Granet, Paul Fauconnet und Stefan Czarnowski) erlaubte, die
Soziologie im Dialog mit der Psychologie, Geschichte und Linguistik im geistes- und
sozialwissenschaftlichen Fächerkanon zu verankern. Mauss rückte in dieser Phase
zunehmend in die Rolle der prägenden Figur der Durkheim-Schule auf, die nach
dem Tod seines Onkels für einige Zeit unbesetzt geblieben war.

Damit ist ein historisches Narrativ skizziert, an dem die zukünftige Forschung
anknüpfen kann. Wer nach der Lektüre der luziden Einleitung jedoch erwartet,
dass die darauffolgenden Aufsätze eine mehr oder weniger kohärente Geschichte
des Kategorienprojekts liefern, wird enttäuscht sein. Dafür sind die Beiträge nicht
nur zu disparat, sondern verknüpfen häufig auch ideengeschichtliche Rekonstruk-
tionen mit inhaltlichen Interpretationen, die auf Geltungsansprüche abzielen. Eini-
ge Beiträge versuchen zudem das Durkheim‘sche Forschungsprogramm zu aktuali-
sieren, anstatt es zu historisieren. Anne Warfield Rawls bringt etwa das Kategorien-
projekt zusammen mit der Theorie gesellschaftlicher Arbeitsteilung in Anschlag,
um heutige Fragen nach sozialer Gerechtigkeit (social justice) zu adressieren. In
ähnlicher Weise verschwimmen die Grenzen zwischen historischer Rekonstruktion
und kreativer Adaption bei Nick J. Allen und Wendy James, die in ihren lesenswer-
ten Beiträgen die Durkheim’sche Perspektive nutzen, um Verwandtschaftskonzepte
in indoeuropäischen Mythen zu interpretieren bzw. die musikalischen Praktiken
sudanesischer und äthiopischer Flüchtlinge zu untersuchen.

Die Kategorien des Denkens 23OLDENBOURG



Durch die Lektüre des Bandes erfährt man dennoch unzählige Details zum Ver-
hältnis Durkheims zu seinen Schülern sowie zur Rezeption seiner Arbeiten sowohl
bei Zeitgenossen als auch Nachgeborenen. Ein Höhepunkt war für mich der Beitrag
von Nicolas Sembel, der auf frühere, bislang nur auf Französisch vorliegende Arbei-
ten aufbaut. Durch die Auswertung der Ausleihregister verschiedener Bibliothe-
ken – in diesem Text mit Fokus auf die prägenden Jahre in Bordeaux – und den
Abgleich mit zitierten Werken in den Publikationen von Durkheim und Mauss ge-
lingt es Sembel, Rückschlüsse auf deren Arbeitspraktiken zu ziehen. Dabei wird
deutlich, wie systematisch Durkheim unveröffentlichte Dissertationen, Fachzeit-
schriften aus unterschiedlichsten Disziplinen und die Arbeiten der britischen An-
thropologie durchforstete, um empirische Daten zu sammeln, die für seine soziolo-
gische Modellbildung als nützlich erschienen. Der Aufsatz deutet zudem an, auch
wenn dies im Vergleich weniger greifbar wird, wie kongenial die Zusammenarbeit
von Mauss und Durkheim war – ein Umstand, der nach Ansicht von Sembel in den
gemeinsamen Publikationen nur unzureichend zum Ausdruck komme.

Eine Prosopographie und damit verbundene feld- oder netzwerktheoretische
Rekonstruktion der Durkheim-Schule, wie sie inzwischen für die französische So-
ziologie der Nachkriegszeit vorliegt (Steinmetz, 2023), bleibt trotz der verdienst-
vollen Beiträge des Bandes weiterhin ein Forschungsdesiderat. Zudem wäre der
Anachronismus deutlicher herauszuarbeiten, der das Kategorienprojekt von An-
fang an zu unterminieren drohte. Die komparative Erschließung der Pluralität
menschlicher Denkformen erfolgte nämlich zu einer Zeit, als diese Pluralität durch
den sich global ausweitenden Kolonialismus westlicher Mächte zunehmend unter
Druck geriet oder bereits in Auflösung begriffen war. Dies dürfte den Herausgebern
nicht entgangen sein. Zumindest mutet das Titelbild wie ein Metakommentar zum
Kategorienprojekt an, das zwischen den Buchdeckeln verhandelt wird. Die Zeich-
nung auf dem Cover zeigt eine Zeremonie der Wadawurrung, ein indigener Stamm
im Südosten Australiens, und wurde in den 1880er Jahren vom Kwatkwat-Künstler
Tommy McRae angefertigt.1 Eingereiht zwischen den tanzenden Wadawurrung be-
findet sich eine Figur mit weißer Hautfarbe, die – abgesehen von ihrem Hut – die
lokale Kleidung und Körperbemalung trägt und als initiiertes Gruppenmitglied am
Ritual teilnimmt. Das Schiff im Hintergrund verweist auf die europäische Herkunft
des Mannes, während der Titel Buckley Ran Away from Ship die Identität des akkul-
turierten Fremden offenbart: Es handelt sich um William Buckley, der 1803 als bri-
tischer Sträfling nach Australien kam. Nach seiner Flucht aus der Gefangenschaft
lebte er über drei Jahrzehnte unter den Wadawurrung und nahm ihre Lebensweise

1 Vgl. dazu auch https://victoriancollections.net.au/stories/william-buckley. [zuletzt abgerufen am
4. November 2024]

24 Matthias Leanza OLDENBOURG



an, ohne dass seine Herkunft dadurch unsichtbar wurde. Das Bild zeigt eindrück-
lich, dass die Kulturen der Welt zu Durkheims Zeiten bereits begonnen hatten, sich
wechselseitig zu durchdringen. Auch wenn diese Durchdringung, anders als in der
Geschichte Buckleys, häufig einer erzwungenen Öffnung glich, fanden zahlreiche
Austausch- und Interaktionsprozesse statt, die alle beteiligten Gesellschaften und
deren Kategorienhaushalt nachhaltig veränderten.

Dies führte zu folgendem Paradox: Genau in dem Moment, als ein systemati-
scher Kulturvergleich historisch möglich wurde, erwies er sich zugleich als unmög-
lich. Die europäische Expansion lieferte nicht nur die ethnologischen Daten, auf
denen das Kategorienprojekt basierte, sondern schuf auch kulturübergreifende
Verflechtungen, die Gesellschaften weltweit veränderten. Mit der zunehmenden In-
teraktionsdichte zwischen denWeltregionen stieß jedoch auch die komparative Me-
thode an ihre Grenzen. Mauss versuchte in der Zwischenkriegszeit die französische
Kolonialverwaltung davon zu überzeugen, ihre Beamten ethnologisch zu schulen,
um weniger invasiv zu regieren und so die lokalen Kulturen zu bewahren (Kurasa-
wa, 2013). Dennoch wirkte das Kategorienprojekt zunehmend anachronistisch. Die
Taxonomie menschlicher Denkformen, die Durkheim und seinen Schülern vor-
schwebte, passte letztlich in eine Zeit, in der die Welt noch nicht durch globale Im-
perien und weltumspannende Wertschöpfungsketten in Bewegung versetzt worden
war. So verfehlte das Kategorienprojekt genau jenen historischen Moment, dem es
seine Entstehung verdankte.

Literatur

Bhambra, G. K., & Holmwood, J. (2021). Colonialism and Modern Social Theory. Polity.
Bowker, G. C., & Star, S. L. (1999). Sorting Things Out: Classification and Its Consequences. MIT Press.
Conrad, S. (2012). Enlightenment in Global History: A Historiographical Critique. The American Historical

Review, 117(4), 999–1027.
Därmann, I. (2005). Fremde Monde der Vernunft: Die ethnologische Provokation der Philosophie. Fink.
Dobler, G. (2015). Radcliffe-Brown, Leach, Turner, Dürer: Vier ethnologische Versuche, die Ordnung in-

takt zu halten. In U. Bröckling, C. Dries, M. Leanza & T. Schlechtriemen (Hrsg.), Das Andere der
Ordnung: Theorien des Exzeptionellen (S. 209–221). Velbrück.

Durkheim, E. (1984 [1895]). Die Regeln der soziologischen Methode (R. König, Hrsg.). Suhrkamp.
Durkheim, E. (1994 [1912]). Die elementaren Formen des religiösen Lebens. Suhrkamp.
Durkheim, E., & Mauss, M. (1987 [1903]). Über einige primitive Formen von Klassifikation: Ein Beitrag zur

Erforschung der kollektiven Vorstellungen. In H. Joas (Hrsg.), Emile Durkheim: Schriften zur Soziologie
der Erkenntnis (S. 169–256). Suhrkamp.

Epple, A., & Erhart, W. (2015). Die Welt beobachten: Praktiken des Vergleichens. Campus.
Fisch, J. (1992). Zivilisation, Kultur. In O. Brunner, W. Conze und R. Koselleck (Hrsg.), Geschichtliche

Grundbegriffe: Historisches Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland (Bd. 7, S. 679–774).
Klett-Cotta.

Die Kategorien des Denkens 25OLDENBOURG



Hahn, C. H. (1984). Tagebücher 1837–1860. Diaries. A Missionary in Nama- and Damaraland. Part II: 1846–
1851 (B. Lau, Hrsg.). Archeia.

Hörl, E. (2005). Die heiligen Kanäle: Über die archaische Illusion der Kommunikation. Diaphanes.
Joas, H. (1985). Durkheim und der Pragmatismus: Bewußtseinspsychologie und die soziale Konstitution

der Kategorien. Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie, 37(3), 411–430.
Judd, D. (1997). Diamonds are Forever? Kipling’s Imperialism. History Today, 47(6), 37–43.
Kurasawa, F. (2013). The Durkheimian School and Colonialism: Exploring the Constitutive Paradox.

In G. Steinmetz (Hrsg.), Sociology & Empire (S. 188–209). Duke.
Luhmann, N. (1995). Kultur als historischer Begriff. In N. Luhmann, Gesellschaftsstruktur und Semantik:

Studien zur Wissenssoziologie der modernen Gesellschaft (Band 4, S. 31–54). Suhrkamp.
Mauss, M. (2010a [1935]). Die Techniken des Körpers. In M. Mauss, Soziologie und Anthropologie: Gaben-

tausch – Todesvorstellung – Körpertechniken (Band 2, S. 196–220). VS.
Mauss, M. (2010b [1926]). Über die physische Wirkung der von der Gemeinschaft suggerierten Todes-

vorstellung auf das Individuum (Australien und Neuseeland). In M. Mauss, Soziologie und Anthro-
pologie: Gabentausch – Todesvorstellung – Körpertechniken (Band 2, S. 175–195). VS.

Mazower, M. (2012). Governing the World: The History of an Idea, 1815 to the Present. Penguin.
Meghji, A. (2020). Decolonizing Sociology: An Introduction. Polity.
Paul, A. T. (1996). FremdWorte: Etappen der strukturalen Anthropologie. Campus.
Reinhard, W. (2016). Die Unterwerfung der Welt: Globalgeschichte der europäischen Expansion 1415–2015.

Beck.
Sacks, H. (1989). Lecture Six: The M.I.R. Membership Categorization Device. Human Studies, 12(3/4),

271–281.
Schüttpelz, E. (2015). Das Kategorienprojekt. Zeitschrift für Kulturwissenschaften, 9(2), 239–242.
Seed, P. (1995). Ceremonies of Possession in Europe‘s Conquest of the New World, 1492–1640. Cambridge

University Press.
Stedman Jones, S. (2012). Forms of Thought and Forms of Society: Durkheim and the Question of the

Categories. L’Année sociologique, 62(2), 387–407.
Steinmetz, G. (2023). The Colonial Origins of Modern Social Thought: French Sociology and the Overseas

Empire. Princeton University Press.

26 Matthias Leanza OLDENBOURG


