
Spiritual Care 2025; 14(3): 215–219

Essay

Dilek Uçak-Ekinci*

Die Bedeutung muslimischer Krankenhausseelsorge 
in einer diversitätssensiblen Palliativversorgung
The role of Muslim spiritual care in diversity-aware palliative care

https://doi.org/10.1515/spircare-2025-0080
Vorab online veröffentlicht 12.08.2025

Einleitung
Palliative Care fokussiert auf Patientinnen und Patienten 
und berücksichtigt deren kulturelle, religiöse und spiri-
tuelle Hintergründe. Dabei ist zentral, nicht nur über diese 
Hintergründe abstrakt Bescheid zu wissen, sondern die Per-
spektive der Betroffenen selbst zu verstehen. Der Zugang 
zu dieser Perspektive ist jedoch oft erschwert – gerade in 
pluralen Gesellschaften, in denen die Erfahrungen hochgra-
dig divers und die Weltanschauungen vielfältig sind. Dies 
erfordert eine besondere Sensibilität für unterschiedliche 
Bedürfnisse, Ausdrucksformen und Deutungsmuster.

Wenn Menschen am Lebensende nach Orientierung 
suchen, geht es oft nicht nur um medizinische Entscheidun-
gen – sondern um tieferliegende Fragen nach Sinn, Zugehö-
rigkeit und Glauben. In einer pluralen Gesellschaft prallen 
dabei ganz unterschiedliche Vorstellungen aufeinander: 
über das, was Trost gibt, was erlaubt ist und was unaus-
gesprochen bleiben soll.

Auch Patienten, Patientinnen und Angehörige mit 
muslimischen Hintergründen bringen in solche Situatio-
nen eigene Vorstellungen mit. In einer säkular geprägten, 
hochspezialisierten medizinischen Umgebung wird ihren 
spirituellen Bedürfnissen jedoch häufig nur unzureichend 
begegnet. Klitzman et al. (2023) zeigen, dass insbesondere 
am Lebensende mangelndes Wissen über die Vielfalt musli-
mischer Lebenswirklichkeiten sowie unterschiedliche Per-
spektiven zwischen Patientinnen/Patienten und Fachper-
sonen zu Spannungen und wechselseitiger Verunsicherung 
führen. Vor diesem Hintergrund stellt sich dieser Essay 

nicht die Frage, ob muslimische Seelsorge in der diversitäts-
sensiblen Palliative Care gebraucht wird, sondern wie sie 
als dialogisch-theologische Praxis konkret wirksam werden 
kann. Wie kann sie Räume schaffen, in denen spirituelle 
Deutungen, familiäre Erwartungen und institutionelle An-
forderungen miteinander ins Gespräch kommen? Welchen 
Beitrag kann sie leisten zur Anerkennung spiritueller Viel-
falt in der letzten Lebensphase?

Im Folgenden wird gezeigt, welche Herausforderungen 
sich in der Kommunikation in der palliativen Versorgung 
muslimischer Patientinnen und Patienten ergeben, welche 
Rolle muslimische Seelsorge dabei einnehmen kann und 
wie sich ihre Praxis und theologische Verortung entfaltet. 
Ziel ist es, den spezifischen Beitrag muslimischer Seelsorge 
als spirituelle Ressource in einer diversitätssensiblen Pal-
liative Care sichtbar zu machen. Muslimische Seelsorge eta-
bliert sich als theologisches Forschungsfeld erst allmählich, 
in der Praxis ist sie jedoch längst ein zentraler Bestandteil 
spiritueller Begleitung, auch wenn es bislang an institu-
tioneller Sichtbarkeit und theologischer Durchdringung 
mangelt (vgl. Heft 4 dieser Zeitschrift 12 [2023]: Dynamiken 
muslimischer Seelsorge).

Verständigungsräume –  
Herausforderungen in der 
Kommunikation
Im komplexen Alltag palliativer Versorgung entstehen 
immer wieder Kommunikationssituationen, die Spannun-
gen zwischen professionellen Abläufen, institutionellen 
Logiken und den Erwartungen von Patientinnen/Patienten 
und Angehörigen erzeugen. Missverständnisse, Unsicher-
heiten oder divergierende Wertevorstellungen können 
diese Situationen zusätzlich belasten. Drei Themenfelder 
treten wiederholt hervor, nämlich die Informationswei-
tergabe an Betroffene, die Dynamiken familiärer Entschei-
dungsprozesse und das Vertrauen in Institutionen.

2025

*Korrespondenzautorin: Dilek Uçak-Ekinci, Schweizerisches Zentrum 
für Islam und Gesellschaft (SZIG) der Universität Freiburg, Freiburg im 
Üechtland (Schweiz), Email: dilek.ucak-ekinci@unifr.ch.  
https://orcid.org/0009-0005-8355-9567

 Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter.  Dieses Werk ist lizensiert unter der Creative Commons 
Namensnennung 4.0 International Lizenz.



216   Dilek Uçak-Ekinci: Muslimische Krankenhausseelsorge in diversitätssensibler Palliativversorgung

Umgang mit Information
Ein zentrales Spannungsfeld entsteht im Umgang mit 
medizinischer Aufklärung am Lebensende. Tareen (2024) 
führt in einem narrativen Review zwölf Studien (sechs 
aus mehrheitlich muslimischen, sechs aus westlichen Kon-
texten mit muslimischen Minderheiten) zusammen und 
zeigt, dass der häufige Wunsch, Diagnosen und Prognosen 
nur eingeschränkt an Patientinnen/Patienten weiterzuge-
ben, ein  transkulturelles Phänomen  ist. Dieses Verhalten 
ist nicht primär Ausdruck von mangelndem Verständnis, 
sondern vielmehr Ausdruck emotionaler und religiöser 
Fürsorgepflicht gegenüber dem erkrankten Familienmit-
glied. Hoffnung soll geschützt, psychische Belastung ver-
mieden und das Vertrauen in göttliches Wirken aufrecht-
erhalten werden. Im Gesundheitssetting wird dies jedoch 
oft als Vermeidung oder gar als Hindernis für die Patienten-
autonomie wahrgenommen.

Dies zeigt sich auch in der folgenden Fallvignette, die 
aus der seelsorglichen Praxis stammt:

„Wir müssen ehrlich sein – es gibt keine Hoffnung mehr“, sagt der 
Oberarzt ruhig und offen beim gemeinsamen Gespräch mit dem 
ärztlichen Team, den drei erwachsenen Kindern der Familie und 
einer Pflegefachperson. Der Patient, Herr M., 68  Jahre alt, liegt 
mit einem fortgeschrittenen Pankreaskarzinom auf der Palliativ-
station. Die medizinische Lage ist eindeutig.

Einen Moment lang ist es still. Dann antwortet der älteste 
Sohn bestimmt:  „Das ist Allahs Entscheidung.“  Die Atmo-
sphäre spannt sich spürbar.

Nach dem Gespräch bittet die Pflegefachperson – wahrnehmend, 
wie angespannt und sprachlos die Situation geworden ist – die 
muslimische Seelsorgerin auf die Station, um die Familie zu be-
gleiten. Im Flur begegnet diese der erschöpft wirkenden Tochter. 
Sie kommen rasch ins Gespräch.  „Wir wissen, dass unser Vater 
stirbt. Wir müssen das nicht jeden Tag aufs Neue hören“ (Fall-
vignette basierend auf einer anonymisierten Schilderung aus der 
seelsorglichen Praxis, 2024).

Die Szene macht deutlich, dass Prognosetransparenz und 
spirituelle Deutung durchaus unterschiedlich sein können, 
aber nicht zwangsläufig im Widerspruch stehen. Sie 
können jedoch unterschiedliche Erwartungen an Sprache 
und Verantwortungsverständnisse  – ärztliche, familiäre, 
spirituelle – hervorrufen. Während das ärztliche Team mit 
einer endgültig formulierten Aussage Klarheit schaffen will, 
verteidigt die Familie eine Haltung des inneren Wissens, 
ohne ständige Wiederholung.

Hier kann muslimische Seelsorge einen Raum schaffen 
und eine Brückenfunktion übernehmen. Sie kennt sowohl 
die institutionellen Anforderungen an Transparenz als 

auch die Bedeutung innerfamiliärer und religiös gepräg-
ter Ausdrucksformen. In dem geschützten Raum, den sie 
bietet, können affektive und spirituelle Reaktionen geach-
tet werden. Die Differenzen können hier ausgedrückt und 
sichtbar gemacht werden, was Verständigung ermöglicht, 
wo sonst Sprachlosigkeit droht.

Familiendynamik und 
Entscheidungsfindung
In vielen muslimischen Familien werden medizinische Ent-
scheidungen gemeinschaftlich getroffen und nicht indivi-
duell. Oft übernimmt ein Familienmitglied, etwa das älteste 
Kind, eine Sprecherrolle für die Patientin / den Patienten. 
Dieses relationale Entscheidungsverhalten steht jedoch in 
Spannung zur westlich geprägten Idee der individuellen 
Autonomie, wie sie im medizinischen Kontext voraus-
gesetzt wird.

Hinzu kommt eine häufig erlebte religiöse Unsicher-
heit: Was ist „islamisch erlaubt“? In Krisensituationen 
wächst der Wunsch nach Orientierung, nicht unbedingt 
durch islamisch-rechtliche Stellungnahmen, sondern durch 
Räume, in denen existenzielle Fragen religiös-spirituell 
gerahmt und gedeutet werden können. Seelsorge wird hier 
zum Ort einer gemeinsamen Neuordnung – getragen von 
Vertrauen, Hoffnung und der Suche nach Sinn.

Vertrauen in Institutionen und  
ihre Logik
Viele muslimische Patientinnen und Patienten – insbeson-
dere ältere – bringen Erfahrungen mit, die von strukturel-
ler Benachteiligung, mangelnder Sensibilität oder kulturel-
len Missverständnissen geprägt sind. Studien zu älteren 
Migrantinnen und Migranten wie jene von  Sedgley et al. 
(2025) zeigen, dass diese Erfahrungen Spuren hinterlassen – 
in Form von Misstrauen, Verunsicherung oder dem Gefühl, 
nicht ernst genommen zu werden.

Zugleich kann die idealisierte Vorstellung, Großfamilien 
„kümmern sich besonders gut“, dazu führen, dass professio-
nelle Standards – etwa zur Selbstbestimmung – unbewusst 
unterlaufen werden. Zwischen strukturellem Misstrauen 
und positiver Stereotypisierung entsteht ein Spannungs-
feld, das muslimische Seelsorgende kompetent begleiten 
können. Sie kennen die kulturellen Logiken ebenso wie die 
institutionellen Rahmenbedingungen und schaffen so Orte 
des Aushandelns. Muslimische Seelsorge kann in palliativen 



Dilek Uçak-Ekinci: Muslimische Krankenhausseelsorge in diversitätssensibler Palliativversorgung   217

Settings eine entscheidende Rolle spielen – vorausgesetzt, 
sie wird frühzeitig und systematisch einbezogen.

Dabei ist Kommunikation mehr als ein organisato-
risches Mittel. So wird sie zum Ort der Anerkennung von 
Differenzen, Gemeinsamkeiten, Bedürfnissen. Gerade in 
Familiengesprächen oder Fallbesprechungen können mus-
limische Seelsorgende neue Wege der Zusammenarbeit 
ermöglichen und zur wirklich patientenzentrierten  Ver-
sorgung beitragen. Damit muslimische Seelsorge ihre ver-
mittelnde Rolle zwischen familiären Erwartungen und in-
stitutionellen Anforderungen wahrnehmen kann, ist ihre 
Anbindung an die interprofessionellen Abläufe im Kran-
kenhaus unerlässlich (Peng-Keller 2021).

Um muslimische Seelsorge in der palliativen Ver-
sorgung nicht nur als kulturelle Vermittlung, sondern als 
spirituelle Ressource ernst zu nehmen, braucht es auch eine 
theologische Vergewisserung. Denn das, was in der Praxis 
wirkt, muss theologisch gedeutet, reflektiert und tragfähig 
begründet werden. Es bedarf einer religiösen Tiefendimen-
sion, die die gelebte Erfahrung trägt.

Theologische Fundierung  
muslimischer Seelsorge in  
Palliative Care
Anders als in etablierten christlichen Kontexten kann 
muslimische Seelsorge nicht auf eine historisch gefestigte 
disziplinäre Tradition innerhalb der klassisch islamischen 
Theologie zurückgreifen. Sie entwickelt sich vielmehr an 
der Schnittstelle postmigrantischer Lebensrealitäten, globa-
ler Gesundheitsdiskurse und islamisch-theologischer Such-
bewegungen. Ihre Fundierung entsteht im Dialog mit Er-
fahrung und theologisch unterschiedlichen Bezugspunkten 
wie ethisch-normativen Orientierungen, praktisch-rituellen 
Traditionen und mystischen Deutungen sowie tugendethi-
schen Überlegungen.

Dziri (2022) identifiziert vier grundlegende Ansätze 
für eine theologische Fundierung muslimischer Seelsorge: 
tugendethische (z.  B. Geduld, Hoffnung), systematisch-
theologische (z.  B. Theodizee), ritualbasierte (z.  B. Gebet, 
Koranrezitation) und ethisch-normative (z.  B. Fatwa-Logik). 
Gleichzeitig reflektiert er die Chancen und Grenzen dieser 
Ansätze differenziert. Während tugendethische Perspekti-
ven wie Geduld oder Dankbarkeit innere Stärke und spiri-
tuelle Resilienz  fördern können, bergen sie zugleich das 
Risiko einer moralischen Überforderung, wenn sie zur in-
dividuellen Selbstoptimierung verklärt werden.  Systema-
tisch-theologische oder ethisch-normative Modelle bleiben 

ohne zeitgemäße Vermittlung und ohne Einbettung in 
gelebte Beziehungserfahrungen mit einem seelsorglichen 
Gegenüber  oft abstrakt oder formalistisch.  Ritualbasierte 
Praktiken  wie das Gebet hingegen stellen eine  lebens-
nahe,  anschlussfähige  und unmittelbar erfahrbare spiri-
tuelle Ressource dar, die insbesondere in existenziellen 
Krisensituationen als hilfreich erachtet wird. Auch wenn 
diese Typologie eine hilfreiche Orientierung bietet, greift 
sie letztlich zu kurz, denn nicht alle genannten Ansätze 
stellen im engeren Sinne theologische Fundierungen dar. 
Vielmehr handelt es sich teils um Grundhaltungen, teils um 
seelsorgliche Interventionen wie rituelle Praktiken.

Entscheidend ist für die Praxis, wie auch Dziri betont, 
dass eine tragfähige Fundierung nicht bei dogmatischen 
Vorgaben ansetzt, sondern beim konkreten Bedürfnis eines 
Menschen in Not. Muslimische Seelsorge muss sich dabei 
an der Vielfalt muslimischer Lebenswirklichkeiten, nicht 
an der Einheitlichkeit einer bestimmten Gemeinschaft ori-
entieren. Muslimische Seelsorge bedeutet also nicht An-
wendung eines theologischen Modells, sondern dialogische 
Begleitung in existenziellen Situationen.

Professionalisierung muslimischer 
Seelsorge
Entscheidend ist, dass diese Ansätze nicht isoliert wirken. 
Vielmehr entfalten sie ihre Kraft im Gespräch, in der Anwe-
senheit, in der Haltung der Seelsorgenden. Die theologische 
Tiefe entsteht nicht durch das Zitieren von Versen, sondern 
in der Fähigkeit, in Resonanz mit Texten, Traditionen und 
den Emotionen des Gegenübers zu gehen.

Kreative Formate wie die theologisch moderierte In-
tervision (Isis-Arnautović & Halilović 2023) bringen Seelsor-
gende in die Reflexion ihrer erlebten Praxis. Sie fördern die 
Entwicklung einer eigenen Haltung und leisten damit einen 
Beitrag zur Professionalisierung muslimischer Seelsorge. 
Im Zentrum steht dabei ein dialogisch-reflektiertes Rollen-
verständnis, das insbesondere im Spannungsfeld zwischen 
spiritueller Autorität und nicht-direktiver Begleitung von 
großer Relevanz ist. So gestaltet sich muslimische Seelsorge 
als Praxis im Dazwischen von psychosozialer Begleitung, 
theologischer Vielfalt und die Erwartung einer religiösen 
Autorität. Bei diesem Verständnis der professionellen mus-
limischen Seelsorge soll diese nicht als Belehrung, sondern 
als Beziehung verstanden werden.



Empirische Perspektiven
Im Zuge der Professionalisierung und institutionellen 
Verankerung muslimischer Krankenhausseelsorge gibt 
es zunehmend empirische Studien, die zentrale Konzepte 
nicht nur besser verständlich machen, sondern auch zur 
kritischen Weiterentwicklung und Reflexion muslimischer 
Seelsorge beitragen (Sheikhzadegan & Schmid 2025). Sie 
eröffnen nicht nur Einblicke in die Glaubenswelt am Le-
bensende, sondern tragen auch zur Erschließung dessen 
bei, was in konkreten Situationen als religiös bedeutsam, 
als „authentisch“ oder als glaubensnah empfunden wird. 
Diese empirischen Zugänge sind bedeutsam, weil sie reli-
giös-normative Vorstellungen mit individuellen Deutungs-
mustern in Beziehung setzen und damit auch die Vielfalt 
muslimischer Spiritualität im klinischen Alltag sichtbar 
machen. Zum Beispiel untersucht Suleman (2023) in ihrer 
Studie, wie muslimische tugendethisch geprägte Haltungen 
die Entscheidungen und das Erleben am Lebensende beein-
flussen. Ein Ergebnis ihrer Studie ist, dass Hoffnung und Ak-
zeptanz in einer Lebensendsituation für viele muslimische 
Patientinnen und Patienten keine Gegensätze, sondern 
koexistierende Haltungen sind.

Ein genauer Blick auf das Wechselspiel von Hoffnung 
und Akzeptanz zeigt, dass diese beiden Haltungen nicht 
in linearer Abfolge, sondern in gleichzeitiger Spannung 
gelebt werden – ein Befund, den Suleman herausarbeitet. 
Hoffnung auf Gottes heilende Macht und Akzeptanz seines 
Willens, sollte der Tod eintreten, stehen nicht im Wider-
spruch zueinander, sondern bilden eine spirituell tief ver-
ankerte Doppelbewegung, in der sich viele muslimische Pa-
tientinnen und Patienten und ihre Angehörigen existenziell 
verorten. Hoffnung ist nicht Verleugnung, sondern Aus-
druck eines Vertrauens, das über das medizinisch Mögliche 
hinausreicht. Und Akzeptanz bedeutet nicht Resignation, 
sondern die bewusste Einbettung des Unverfügbaren in 
eine göttliche Ordnung. Beide Haltungen sind dabei als 
spirituell legitim zu betrachten. Gerade in ihrer Koexistenz 
sind sie Ausdruck gelebter Religiosität. Der Tod wird nicht 
verleugnet, sondern religiös-spirituell gerahmt. Die Situa-
tion wird von Vertrauen und von der Sehnsucht nach Sinn 
getragen. Die oben zitierte Vignette ist ein Beispiel dafür: 
Die Familie zeigte sowohl Bewusstsein für das Sterben als 
auch Vertrauen in das göttliche Wirken. Dabei wurden 
beide Perspektiven nicht gegeneinander ausgespielt.

In der eigenen Praxis wie Forschung beobachtet die 
Verfasserin, dass religiöse Ausdrücke wie „das liegt in 
Gottes Hand“ oder „Allah ist der Heilende“ in Situationen 
der Therapiebegrenzungen oder im Angesicht des Todes 
mehrdeutig sein können. Sie können Zeichen tiefer Er-
gebung in den göttlichen Willen sein, aber auch ein Gefühl 

der Hilflosigkeit ausdrücken. Ihre Bedeutung erschließt 
sich nicht allein durch Übersetzung, sondern im Kontext 
biografischer und spiritueller Deutungsmuster. Dies zeigt 
sich auch im Fall von Herrn M., als der Sohn mit dem Satz 
„Das ist Allahs Entscheidung“ auf die ärztliche Prognose 
reagierte. Die Aussage stellte keine Zurückweisung der Di-
agnose dar, sondern spiegelte eine religiöse Deutung der 
Situation.

Gerade an diesen Schnittstellen des religiös-spirituellen 
Erlebens und der klinisch-medizinischen Realität beginnt 
die spezifische Aufgabe muslimischer Seelsorge (Uçak-
Ekinci 2023). Die seelsorgliche Präsenz umfasst die emo-
tionale, spirituelle und rituelle Begleitung, aber auch die 
Kontextualisierung. Eine Seelsorge, die dialogisch-reflek-
tierend unterwegs ist und individuelle Werte als Teil einer 
Glaubenswelt, aus der Trost, Vertrauen und Orientierung 
erwachsen, als spirituelle Ressourcen kennt und anerkennt, 
kann dazu beitragen, dass religiöse Haltungen nicht miss-
verstanden werden.

Fazit: Muslimische Seelsorge als 
unverzichtbare Ressource
Die Versorgung muslimischer Patientinnen und Patienten 
in der Palliativversorgung ist bislang weder strukturell 
verankert noch theologisch ausreichend reflektiert. Musli-
mische Seelsorge steht hier an einer doppelten Schwelle: Sie 
entwickelt sich theologisch in Ansätzen und ist zugleich in 
der Praxis bereits zentral, wenn es darum geht, spirituelle 
Bedürfnisse ernst zu nehmen. Ihr Mehrwert liegt nicht in 
der Funktion der kulturellen Vermittlung, sondern in der 
Schaffung von Schutzräumen, in denen Patientinnen und 
Patienten ihre religiösen Deutungen, Hoffnungen und 
Ängste artikulieren können, ohne sie erklären oder recht-
fertigen zu müssen. Muslimische Seelsorge sollte nicht nur 
als praktische Ressource anerkannt werden, sondern auch 
theologisch weiter profiliert und institutionell verankert 
werden, um ihre vermittelnde und begleitende Rolle nach-
haltig zu entfalten und den Anspruch einzulösen, spirituelle 
Vielfalt am Lebensende ernsthaft zu berücksichtigen.

Acknowledgements: Der Beitrag ist im Rahmen des vom 
Schweizerischen Zentrum für Islam und Gesellschaft der 
Universität Fribourg durchgeführten und von der Merca-
tor Stiftung Schweiz geförderten Forschungsprojekts „Isla-
misch-theologische Studien: Orientierung und Diversität“ 
entstanden.

218   Dilek Uçak-Ekinci: Muslimische Krankenhausseelsorge in diversitätssensibler Palliativversorgung



Literatur
Dziri A, Lang A, Schmid H (2022) Muslimische Seelsorge: Etappen und 

Perspektiven. Freiburg: Schweizerisches Zentrum für Islam und 
Gesellschaft.

Isis-Arnautović E, Halilović A (2023) Einblicke in eine theologisch 
moderierte Intervision – Ein Beitrag zur Selbstreflexion der 
muslimischen Seelsorge. Spiritual Care 12(4):315–323.

Klitzman R, Di Sapia Natarelli G, Garbuzova E, Sinnappan S, Al-Hashimi J 
(2023) Muslim patients in the U.S. confronting challenges regarding 
end-of-life and palliative care: The experiences and roles of hospital 
chaplains. BMC Palliative Care 22(1):28. doi.org/10.1186/s12904-023-
01144-1. [Epub]

Peng-Keller S (2021) Klinikseelsorge als spezialisierte Spiritual Care: 
Der christliche Heilungsauftrag im Horizont globaler Gesundheit. 
Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Schmid, H. & Peng‑Keller, S. (Hrsg.) (2023). Dynamiken muslimischer 
Seelsorge. Spiritual Care, 12(4).

Sedgley T, Alexander J, Forbat L (2025) First generation migrants’ 
experiences of terminal illness: A systematic review of diasporic 
dying. BMC Palliative Care 24(1):152. doi.org/10.1186/s12904-025-
01789-0. [Epub].

Sheikhzadegan A, Schmid H (2025) Integration der muslimischen 
Seelsorge in Gesundheitseinrichtungen des Kantons Zürich. 
Freiburg: Schweizerisches Zentrum für Islam und Gesellschaft.

Suleman M (2023) The balancing of virtues — Muslim perspectives on 
palliative and end of life care: Empirical research analysing the 
perspectives of service users and providers. Bioethics 37(1): 
57–68.

Tareen M (2024) Disclosure practices in Muslim patients and the impact 
on end-of-life care: a narrative review. American Journal of Hospice 
and Palliative Medicine. doi:10.1177/10499091241303684. [Epub 
ahead of print].

Uçak-Ekinci D (2023) Muslimische Krankenhausseelsorge bei 
Totgeburten. Herausforderungen und Aufgabenvielfalt. Spiritual 
Care 12(4):324–332.

Dilek Uçak-Ekinci: Muslimische Krankenhausseelsorge in diversitätssensibler Palliativversorgung   219


	_GoBack

