DE GRUYTER

Spiritual Care 2025; 14(3): 215-219

Essay

Dilek Ucak-Ekinci*

Die Bedeutung muslimischer Krankenhausseelsorge
in einer diversitatssensiblen Palliativversorgung

The role of Muslim spiritual care in diversity-aware palliative care

https://doi.org/10.1515/spircare-2025-0080
Vorab online verdffentlicht 12.08.2025

Einleitung

Palliative Care fokussiert auf Patientinnen und Patienten
und bertuicksichtigt deren kulturelle, religiose und spiri-
tuelle Hintergriinde. Dabei ist zentral, nicht nur tiber diese
Hintergriinde abstrakt Bescheid zu wissen, sondern die Per-
spektive der Betroffenen selbst zu verstehen. Der Zugang
zu dieser Perspektive ist jedoch oft erschwert — gerade in
pluralen Gesellschaften, in denen die Erfahrungen hochgra-
dig divers und die Weltanschauungen vielfaltig sind. Dies
erfordert eine besondere Sensibilitdt fiir unterschiedliche
Bedurfnisse, Ausdrucksformen und Deutungsmuster.

Wenn Menschen am Lebensende nach Orientierung
suchen, geht es oft nicht nur um medizinische Entscheidun-
gen —sondern um tieferliegende Fragen nach Sinn, Zugeho-
rigkeit und Glauben. In einer pluralen Gesellschaft prallen
dabei ganz unterschiedliche Vorstellungen aufeinander:
uber das, was Trost gibt, was erlaubt ist und was unaus-
gesprochen bleiben soll.

Auch Patienten, Patientinnen und Angehdérige mit
muslimischen Hintergriinden bringen in solche Situatio-
nen eigene Vorstellungen mit. In einer sédkular geprégten,
hochspezialisierten medizinischen Umgebung wird ihren
spirituellen Bedtrfnissen jedoch hédufig nur unzureichend
begegnet. Klitzman et al. (2023) zeigen, dass inshesondere
am Lebensende mangelndes Wissen tiber die Vielfalt musli-
mischer Lebenswirklichkeiten sowie unterschiedliche Per-
spektiven zwischen Patientinnen/Patienten und Fachper-
sonen zu Spannungen und wechselseitiger Verunsicherung
fiihren. Vor diesem Hintergrund stellt sich dieser Essay

*Korrespondenzautorin: Dilek Ugak-Ekinci, Schweizerisches Zentrum
fur Islam und Gesellschaft (SZIG) der Universitat Freiburg, Freiburg im
Uechtland (Schweiz), Email: dilek.ucak-ekinci@unifr.ch.
https://orcid.org/0009-0005-8355-9567

nicht die Frage, ob muslimische Seelsorge in der diversitéts-
sensiblen Palliative Care gebraucht wird, sondern wie sie
als dialogisch-theologische Praxis konkret wirksam werden
kann. Wie kann sie Rdume schaffen, in denen spirituelle
Deutungen, familidre Erwartungen und institutionelle An-
forderungen miteinander ins Gesprach kommen? Welchen
Beitrag kann sie leisten zur Anerkennung spiritueller Viel-
falt in der letzten Lebensphase?

Im Folgenden wird gezeigt, welche Herausforderungen
sich in der Kommunikation in der palliativen Versorgung
muslimischer Patientinnen und Patienten ergeben, welche
Rolle muslimische Seelsorge dabei einnehmen kann und
wie sich ihre Praxis und theologische Verortung entfaltet.
Ziel ist es, den spezifischen Beitrag muslimischer Seelsorge
als spirituelle Ressource in einer diversitatssensiblen Pal-
liative Care sichtbar zu machen. Muslimische Seelsorge eta-
bliert sich als theologisches Forschungsfeld erst allmahlich,
in der Praxis ist sie jedoch ldngst ein zentraler Bestandteil
spiritueller Begleitung, auch wenn es bislang an institu-
tioneller Sichtbarkeit und theologischer Durchdringung
mangelt (vgl. Heft 4 dieser Zeitschrift 12 [2023]: Dynamiken
muslimischer Seelsorge).

Verstandigungsraume -
Herausforderungen in der
Kommunikation

Im komplexen Alltag palliativer Versorgung entstehen
immer wieder Kommunikationssituationen, die Spannun-
gen zwischen professionellen Abldufen, institutionellen
Logiken und den Erwartungen von Patientinnen/Patienten
und Angehérigen erzeugen. Missverstdndnisse, Unsicher-
heiten oder divergierende Wertevorstellungen konnen
diese Situationen zusétzlich belasten. Drei Themenfelder
treten wiederholt hervor, ndmlich die Informationswei-
tergabe an Betroffene, die Dynamiken familidrer Entschei-
dungsprozesse und das Vertrauen in Institutionen.

@ Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizensiert unter der Creative Commons

Namensnennung 4.0 International Lizenz.



216 —— Dilek Ucak-Ekinci: Muslimische Krankenhausseelsorge in diversitatssensibler Palliativversorgung

Umgang mit Information

Ein zentrales Spannungsfeld entsteht im Umgang mit
medizinischer Aufkldrung am Lebensende. Tareen (2024)
filhrt in einem narrativen Review zwolf Studien (sechs
aus mehrheitlich muslimischen, sechs aus westlichen Kon-
texten mit muslimischen Minderheiten) zusammen und
zeigt, dass der hdufige Wunsch, Diagnosen und Prognosen
nur eingeschrénkt an Patientinnen/Patienten weiterzuge-
ben, ein transkulturelles Phanomen ist. Dieses Verhalten
ist nicht primar Ausdruck von mangelndem Verstandnis,
sondern vielmehr Ausdruck emotionaler und religioser
Firsorgepflicht gegentiber dem erkrankten Familienmit-
glied. Hoffnung soll geschiitzt, psychische Belastung ver-
mieden und das Vertrauen in gottliches Wirken aufrecht-
erhalten werden. Im Gesundheitssetting wird dies jedoch
oft als Vermeidung oder gar als Hindernis fiir die Patienten-
autonomie wahrgenommen.

Dies zeigt sich auch in der folgenden Fallvignette, die
aus der seelsorglichen Praxis stammt:

,Wir mussen ehrlich sein - es gibt keine Hoffnung mehr*, sagt der
Oberarzt ruhig und offen beim gemeinsamen Gesprach mit dem
arztlichen Team, den drei erwachsenen Kindern der Familie und
einer Pflegefachperson. Der Patient, Herr M., 68 Jahre alt, liegt
mit einem fortgeschrittenen Pankreaskarzinom auf der Palliativ-
station. Die medizinische Lage ist eindeutig.

Einen Moment lang ist es still. Dann antwortet der alteste
Sohn bestimmt: ,Das ist Allahs Entscheidung.“ Die Atmo-
sphére spannt sich sptlirbar.

Nach dem Gespréch bittet die Pflegefachperson — wahrnehmend,
wie angespannt und sprachlos die Situation geworden ist — die
muslimische Seelsorgerin auf die Station, um die Familie zu be-
gleiten. Im Flur begegnet diese der erschopft wirkenden Tochter.
Sie kommen rasch ins Gespréch. ,Wir wissen, dass unser Vater
stirbt. Wir miissen das nicht jeden Tag aufs Neue horen* (Fall-
vignette basierend auf einer anonymisierten Schilderung aus der
seelsorglichen Praxis, 2024).

Die Szene macht deutlich, dass Prognosetransparenz und
spirituelle Deutung durchaus unterschiedlich sein kénnen,
aber nicht zwangslaufig im Widerspruch stehen. Sie
konnen jedoch unterschiedliche Erwartungen an Sprache
und Verantwortungsverstandnisse — drztliche, familiére,
spirituelle — hervorrufen. Wahrend das drztliche Team mit
einer endgtiltig formulierten Aussage Klarheit schaffen will,
verteidigt die Familie eine Haltung des inneren Wissens,
ohne stindige Wiederholung.

Hier kann muslimische Seelsorge einen Raum schaffen
und eine Briickenfunktion tibernehmen. Sie kennt sowohl
die institutionellen Anforderungen an Transparenz als

DE GRUYTER

auch die Bedeutung innerfamilidrer und religiés geprag-
ter Ausdrucksformen. In dem geschiitzten Raum, den sie
bietet, konnen affektive und spirituelle Reaktionen geach-
tet werden. Die Differenzen kdnnen hier ausgedriickt und
sichtbar gemacht werden, was Verstandigung ermaglicht,
wo sonst Sprachlosigkeit droht.

Familiendynamik und
Entscheidungsfindung

In vielen muslimischen Familien werden medizinische Ent-
scheidungen gemeinschaftlich getroffen und nicht indivi-
duell. Oft tibernimmt ein Familienmitglied, etwa das alteste
Kind, eine Sprecherrolle fiir die Patientin / den Patienten.
Dieses relationale Entscheidungsverhalten steht jedoch in
Spannung zur westlich gepragten Idee der individuellen
Autonomie, wie sie im medizinischen Kontext voraus-
gesetzt wird.

Hinzu kommt eine héufig erlebte religiése Unsicher-
heit: Was ist ,islamisch erlaubt“? In Krisensituationen
waéchst der Wunsch nach Orientierung, nicht unbedingt
durch islamisch-rechtliche Stellungnahmen, sondern durch
Réume, in denen existenzielle Fragen religids-spirituell
gerahmt und gedeutet werden konnen. Seelsorge wird hier
zum Ort einer gemeinsamen Neuordnung — getragen von
Vertrauen, Hoffnung und der Suche nach Sinn.

Vertrauen in Institutionen und
ihre Logik

Viele muslimische Patientinnen und Patienten — insbeson-
dere éltere — bringen Erfahrungen mit, die von strukturel-
ler Benachteiligung, mangelnder Sensibilitdt oder kulturel-
len Missverstandnissen gepragt sind. Studien zu alteren
Migrantinnen und Migranten wie jene von Sedgley et al.
(2025) zeigen, dass diese Erfahrungen Spuren hinterlassen —
in Form von Misstrauen, Verunsicherung oder dem Gefiihl,
nicht ernst genommen zu werden.

Zugleich kann die idealisierte Vorstellung, Grofifamilien
LKkummern sich besonders gut“, dazu fithren, dass professio-
nelle Standards - etwa zur Selbstbestimmung — unbewusst
unterlaufen werden. Zwischen strukturellem Misstrauen
und positiver Stereotypisierung entsteht ein Spannungs-
feld, das muslimische Seelsorgende kompetent begleiten
konnen. Sie kennen die kulturellen Logiken ebenso wie die
institutionellen Rahmenbedingungen und schaffen so Orte
des Aushandelns. Muslimische Seelsorge kann in palliativen



DE GRUYTER

Settings eine entscheidende Rolle spielen — vorausgesetzt,
sie wird frithzeitig und systematisch einbezogen.

Dabei ist Kommunikation mehr als ein organisato-
risches Mittel. So wird sie zum Ort der Anerkennung von
Differenzen, Gemeinsamkeiten, Bedirfnissen. Gerade in
Familiengesprachen oder Fallbesprechungen kénnen mus-
limische Seelsorgende neue Wege der Zusammenarbeit
ermoglichen und zur wirklich patientenzentrierten Ver-
sorgung beitragen. Damit muslimische Seelsorge ihre ver-
mittelnde Rolle zwischen familidren Erwartungen und in-
stitutionellen Anforderungen wahrnehmen kann, ist ihre
Anbindung an die interprofessionellen Abldufe im Kran-
kenhaus unerlésslich (Peng-Keller 2021).

Um muslimische Seelsorge in der palliativen Ver-
sorgung nicht nur als kulturelle Vermittlung, sondern als
spirituelle Ressource ernst zu nehmen, braucht es auch eine
theologische Vergewisserung. Denn das, was in der Praxis
wirkt, muss theologisch gedeutet, reflektiert und tragfahig
begriindet werden. Es bedarf einer religiésen Tiefendimen-
sion, die die gelebte Erfahrung tragt.

Theologische Fundierung
muslimischer Seelsorge in
Palliative Care

Anders als in etablierten christlichen Kontexten kann
muslimische Seelsorge nicht auf eine historisch gefestigte
disziplindre Tradition innerhalb der klassisch islamischen
Theologie zuriickgreifen. Sie entwickelt sich vielmehr an
der Schnittstelle postmigrantischer Lebensrealitdten, globa-
ler Gesundheitsdiskurse und islamisch-theologischer Such-
bewegungen. Thre Fundierung entsteht im Dialog mit Er-
fahrung und theologisch unterschiedlichen Bezugspunkten
wie ethisch-normativen Orientierungen, praktisch-rituellen
Traditionen und mystischen Deutungen sowie tugendethi-
schen Uberlegungen.

Dziri (2022) identifiziert vier grundlegende Ansatze
fir eine theologische Fundierung muslimischer Seelsorge:
tugendethische (z.B. Geduld, Hoffnung), systematisch-
theologische (z.B. Theodizee), ritualbasierte (z.B. Gebet,
Koranrezitation) und ethisch-normative (z. B. Fatwa-Logik).
Gleichzeitig reflektiert er die Chancen und Grenzen dieser
Ansatze differenziert. Wahrend tugendethische Perspekti-
ven wie Geduld oder Dankbarkeit innere Starke und spiri-
tuelle Resilienz fordern konnen, bergen sie zugleich das
Risiko einer moralischen Uberforderung, wenn sie zur in-
dividuellen Selbstoptimierung verklart werden. Systema-
tisch-theologische oder ethisch-normative Modelle bleiben

Dilek Ucak-Ekinci: Muslimische Krankenhausseelsorge in diversititssensibler Palliativversorgung =—— 217

ohne zeitgemdfle Vermittlung und ohne Einbettung in
gelebte Beziehungserfahrungen mit einem seelsorglichen
Gegeniuiber oft abstrakt oder formalistisch. Ritualbasierte
Praktiken wie das Gebet hingegen stellen eine lebens-
nahe, anschlussfahige und unmittelbar erfahrbare spiri-
tuelle Ressource dar, die insbesondere in existenziellen
Krisensituationen als hilfreich erachtet wird. Auch wenn
diese Typologie eine hilfreiche Orientierung bietet, greift
sie letztlich zu kurz, denn nicht alle genannten Ansitze
stellen im engeren Sinne theologische Fundierungen dar.
Vielmehr handelt es sich teils um Grundhaltungen, teils um
seelsorgliche Interventionen wie rituelle Praktiken.

Entscheidend ist fiir die Praxis, wie auch Dziri betont,
dass eine tragfdhige Fundierung nicht bei dogmatischen
Vorgaben ansetzt, sondern beim konkreten Bediirfnis eines
Menschen in Not. Muslimische Seelsorge muss sich dabei
an der Vielfalt muslimischer Lebenswirklichkeiten, nicht
an der Einheitlichkeit einer bestimmten Gemeinschaft ori-
entieren. Muslimische Seelsorge bedeutet also nicht An-
wendung eines theologischen Modells, sondern dialogische
Begleitung in existenziellen Situationen.

Professionalisierung muslimischer
Seelsorge

Entscheidend ist, dass diese Ansétze nicht isoliert wirken.
Vielmehr entfalten sie ihre Kraft im Gespréch, in der Anwe-
senheit, in der Haltung der Seelsorgenden. Die theologische
Tiefe entsteht nicht durch das Zitieren von Versen, sondern
in der Fahigkeit, in Resonanz mit Texten, Traditionen und
den Emotionen des Gegeniibers zu gehen.

Kreative Formate wie die theologisch moderierte In-
tervision (Isis-Arnautovi¢ & Halilovi¢ 2023) bringen Seelsor-
gende in die Reflexion ihrer erlebten Praxis. Sie fordern die
Entwicklung einer eigenen Haltung und leisten damit einen
Beitrag zur Professionalisierung muslimischer Seelsorge.
Im Zentrum steht dabei ein dialogisch-reflektiertes Rollen-
verstdndnis, das insbesondere im Spannungsfeld zwischen
spiritueller Autoritdt und nicht-direktiver Begleitung von
grofer Relevanz ist. So gestaltet sich muslimische Seelsorge
als Praxis im Dazwischen von psychosozialer Begleitung,
theologischer Vielfalt und die Erwartung einer religiosen
Autoritét. Bei diesem Verstédndnis der professionellen mus-
limischen Seelsorge soll diese nicht als Belehrung, sondern
als Beziehung verstanden werden.



218 —— Dilek Ucak-Ekinci: Muslimische Krankenhausseelsorge in diversitatssensibler Palliativversorgung

Empirische Perspektiven

Im Zuge der Professionalisierung und institutionellen
Verankerung muslimischer Krankenhausseelsorge gibt
es zunehmend empirische Studien, die zentrale Konzepte
nicht nur besser verstindlich machen, sondern auch zur
kritischen Weiterentwicklung und Reflexion muslimischer
Seelsorge beitragen (Sheikhzadegan & Schmid 2025). Sie
eroffnen nicht nur Einblicke in die Glaubenswelt am Le-
bensende, sondern tragen auch zur Erschlieffung dessen
bei, was in konkreten Situationen als religiés bedeutsam,
als ,authentisch“ oder als glaubensnah empfunden wird.
Diese empirischen Zugénge sind bedeutsam, weil sie reli-
gios-normative Vorstellungen mit individuellen Deutungs-
mustern in Beziehung setzen und damit auch die Vielfalt
muslimischer Spiritualitdt im klinischen Alltag sichtbar
machen. Zum Beispiel untersucht Suleman (2023) in ihrer
Studie, wie muslimische tugendethisch gepréagte Haltungen
die Entscheidungen und das Erleben am Lebensende beein-
flussen. Ein Ergebnis ihrer Studie ist, dass Hoffnung und Ak-
zeptanz in einer Lebensendsituation fiir viele muslimische
Patientinnen und Patienten keine Gegensdtze, sondern
koexistierende Haltungen sind.

Ein genauer Blick auf das Wechselspiel von Hoffnung
und Akzeptanz zeigt, dass diese beiden Haltungen nicht
in linearer Abfolge, sondern in gleichzeitiger Spannung
gelebt werden — ein Befund, den Suleman herausarbeitet.
Hoffnung auf Gottes heilende Macht und Akzeptanz seines
Willens, sollte der Tod eintreten, stehen nicht im Wider-
spruch zueinander, sondern bilden eine spirituell tief ver-
ankerte Doppelbewegung, in der sich viele muslimische Pa-
tientinnen und Patienten und ihre Angehdrigen existenziell
verorten. Hoffnung ist nicht Verleugnung, sondern Aus-
druck eines Vertrauens, das tiber das medizinisch Mogliche
hinausreicht. Und Akzeptanz bedeutet nicht Resignation,
sondern die bewusste Einbettung des Unverfiigharen in
eine gottliche Ordnung. Beide Haltungen sind dabei als
spirituell legitim zu betrachten. Gerade in ihrer Koexistenz
sind sie Ausdruck gelebter Religiositat. Der Tod wird nicht
verleugnet, sondern religids-spirituell gerahmt. Die Situa-
tion wird von Vertrauen und von der Sehnsucht nach Sinn
getragen. Die oben zitierte Vignette ist ein Beispiel dafiir:
Die Familie zeigte sowohl Bewusstsein fiir das Sterben als
auch Vertrauen in das gottliche Wirken. Dabei wurden
beide Perspektiven nicht gegeneinander ausgespielt.

In der eigenen Praxis wie Forschung beobachtet die
Verfasserin, dass religiose Ausdriicke wie ,das liegt in
Gottes Hand“ oder ,Allah ist der Heilende“ in Situationen
der Therapiebegrenzungen oder im Angesicht des Todes
mehrdeutig sein kdnnen. Sie kdnnen Zeichen tiefer Er-
gebung in den gottlichen Willen sein, aber auch ein Gefiihl

DE GRUYTER

der Hilflosigkeit ausdriicken. Ihre Bedeutung erschliefst
sich nicht allein durch Ubersetzung, sondern im Kontext
biografischer und spiritueller Deutungsmuster. Dies zeigt
sich auch im Fall von Herrn M., als der Sohn mit dem Satz
»Das ist Allahs Entscheidung® auf die arztliche Prognose
reagierte. Die Aussage stellte keine Zuriickweisung der Di-
agnose dar, sondern spiegelte eine religiose Deutung der
Situation.

Gerade an diesen Schnittstellen des religios-spirituellen
Erlebens und der klinisch-medizinischen Realitdt beginnt
die spezifische Aufgabe muslimischer Seelsorge (Ucak-
Ekinci 2023). Die seelsorgliche Prasenz umfasst die emo-
tionale, spirituelle und rituelle Begleitung, aber auch die
Kontextualisierung. Eine Seelsorge, die dialogisch-reflek-
tierend unterwegs ist und individuelle Werte als Teil einer
Glaubenswelt, aus der Trost, Vertrauen und Orientierung
erwachsen, als spirituelle Ressourcen kennt und anerkennt,
kann dazu beitragen, dass religiose Haltungen nicht miss-
verstanden werden.

Fazit: Muslimische Seelsorge als
unverzichtbare Ressource

Die Versorgung muslimischer Patientinnen und Patienten
in der Palliativversorgung ist bislang weder strukturell
verankert noch theologisch ausreichend reflektiert. Musli-
mische Seelsorge steht hier an einer doppelten Schwelle: Sie
entwickelt sich theologisch in Ansétzen und ist zugleich in
der Praxis bereits zentral, wenn es darum geht, spirituelle
Bediirfnisse ernst zu nehmen. Ihr Mehrwert liegt nicht in
der Funktion der kulturellen Vermittlung, sondern in der
Schaffung von Schutzrdumen, in denen Patientinnen und
Patienten ihre religiésen Deutungen, Hoffnungen und
Angste artikulieren konnen, ohne sie erklaren oder recht-
fertigen zu mussen. Muslimische Seelsorge sollte nicht nur
als praktische Ressource anerkannt werden, sondern auch
theologisch weiter profiliert und institutionell verankert
werden, um ihre vermittelnde und begleitende Rolle nach-
haltig zu entfalten und den Anspruch einzulésen, spirituelle
Vielfalt am Lebensende ernsthaft zu berticksichtigen.

Acknowledgements: Der Beitrag ist im Rahmen des vom
Schweizerischen Zentrum fiir Islam und Gesellschaft der
Universitat Fribourg durchgefithrten und von der Merca-
tor Stiftung Schweiz geforderten Forschungsprojekts ,Isla-
misch-theologische Studien: Orientierung und Diversitat*
entstanden.



DE GRUYTER

Literatur

Dziri A, Lang A, Schmid H (2022) Muslimische Seelsorge: Etappen und
Perspektiven. Freiburg: Schweizerisches Zentrum fiir Islam und
Gesellschaft.

Isis-Arnautovi¢ E, Halilovi¢ A (2023) Einblicke in eine theologisch
moderierte Intervision - Ein Beitrag zur Selbstreflexion der
muslimischen Seelsorge. Spiritual Care 12(4):315-323.

Klitzman R, Di Sapia Natarelli G, Garbuzova E, Sinnappan S, Al-Hashimi ]
(2023) Muslim patients in the U.S. confronting challenges regarding
end-of-life and palliative care: The experiences and roles of hospital
chaplains. BMC Palliative Care 22(1):28. doi.org/10.1186/512904-023-
01144-1. [Epub]

Peng-Keller S (2021) Klinikseelsorge als spezialisierte Spiritual Care:

Der christliche Heilungsauftrag im Horizont globaler Gesundheit.
Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Schmid, H. & Peng-Keller, S. (Hrsg.) (2023). Dynamiken muslimischer

Seelsorge. Spiritual Care, 12(4).

Dilek Ucak-Ekinci: Muslimische Krankenhausseelsorge in diversitatssensibler Palliativversorgung =—— 219

Sedgley T, Alexander J, Forbat L (2025) First generation migrants’
experiences of terminal illness: A systematic review of diasporic
dying. BMC Palliative Care 24(1):152. doi.org/10.1186/512904-025-
01789-0. [Epub].

Sheikhzadegan A, Schmid H (2025) Integration der muslimischen
Seelsorge in Gesundheitseinrichtungen des Kantons Zirich.
Freiburg: Schweizerisches Zentrum fiir Islam und Gesellschaft.

Suleman M (2023) The balancing of virtues — Muslim perspectives on
palliative and end of life care: Empirical research analysing the
perspectives of service users and providers. Bioethics 37(1):
57-68.

Tareen M (2024) Disclosure practices in Muslim patients and the impact
on end-of-life care: a narrative review. American Journal of Hospice
and Palliative Medicine. doi:10.1177/10499091241303684. [Epub
ahead of print].

Ugak-Ekinci D (2023) Muslimische Krankenhausseelsorge bei
Totgeburten. Herausforderungen und Aufgabenvielfalt. Spiritual
Care 12(4):324-332.



	_GoBack

