
Spiritual Care 2026; aop

Originalia

Alfred Walter*

Gehaltensein
Zur Bedeutsamkeit existenziell-spiritueller Narrative in Gruppen

Being held. On the significance of existential-spiritual narratives in groups

https://doi.org/10.1515/spircare-2025-0077
Vorab online veröffentlicht 15.01.2026

Zusammenfassung: Ausgehend von praktischen Erfahrun-
gen in Gruppen werden sowohl explizite als auch implizite 
spirituelle Narrative, wie sie öfter in Gruppen auftauchen, 
aufgezeigt und deren existenzielle Bedeutung für die ein-
zelnen Gruppenteilnehmer aufgewiesen. Innerhalb der 
Dynamik der Gruppe und der psychischen Konflikthaftig-
keit der Gruppenteilnehmer können diese einerseits auf 
unterstützende Resonanz stoßen, andererseits können im 
Kontext der Auseinandersetzungen und Diskussionen in 
der Gruppe innere Ambivalenzen zugänglich werden.

Schlüsselwörter: spirituelle Narrative, Gruppendynamik, 
gelungenes Leben, existenzielle Betroffenheit

Abstract: Based on practical experiences in groups, both ex-
plicit and implicit spiritual narratives, as they often appear 
in groups, are shown, and their existential significance for 
the group participants is demonstrated. Within the dynam-
ics of the group and the psychological conflictuality of the 
group participants, these narratives can meet with a sup-
portive resonance, while on the other hand, inner ambiva-
lences can become accessible in the context of the group’s 
disputes and conflicts.

Keywords: spiritual narratives, group dynamics, existential 
concern, successful life

In einer psychoanalytischen Erwachsenengruppe erzählen 
einige Gruppenmitglieder von ihren Erfahrungen, von 
ihren Eltern zu wenig wahrgenommen worden zu sein. Im 
Zusammenhang damit kommt das Gespräch auf das Thema: 
Was erwartet mich im Leben und nach dem Tod? Einer der 
Teilnehmenden hatte als Kind ihm gegenüber sehr aversive 

Eltern erlebt. In einem materialistisch anmutenden Narra-
tiv – das, wie alle Narrative in Gruppen, auch eine emotio-
nal-individuelle Seite aufweist – spricht er davon, er glaube 
nicht an ein Weiterleben nach dem Tod: Er denke, dass nach 
dem Tod nichts mehr sei. Andererseits denke er, im Univer-
sum gehe nichts verloren, die einzelnen Atome würden 
weiterexistieren und neue Verbindungen eingehen – eine 
Auffassung, die mich stark an einen Aphorismus von Lich-
tenberg erinnert: „Hier nimm meinen Stoff wieder, Natur, 
knete ihn in die Masse der Wesen wieder ein, mache einen 
Busch, eine Wolke, alles, was du willst aus mir, auch einen 
Menschen, aber mich nicht mehr“ (Lichtenberg 1768/2019: 
104). Die anderen Teilnehmenden hören aufmerksam-nach-
denklich zu, es entwickelt sich ein längeres Gespräch über 
deren unterschiedliche Vorstellungen, was nach dem Tod 
sei.

Zunächst eher verdeckt, später erheblich direkter 
zeigen sich erfahrungsgemäß mit zunehmender Vertraut-
heit der Teilnehmenden mit dem Gruppensetting, mit den 
anderen Personen in der Gruppe und mit der Leitung mehr 
und mehr Themen existenzieller Bedeutung. Nicht un-
abhängig von individuellen psychischen Problematiken 
berühren immer auch die individuellen Lebensthematiken 
der einzelnen Gruppenteilnehmenden, im Fall der benann-
ten Vignette das ‚Nicht-Verloren-Gehen‘ nach dem Tod, das 
in gewisser Weise die sehr belastete Kindheit des Gruppen-
mitglieds konterkariert. Oftmals hinter aktuellen Kon-
fliktlagen und psychischen Belastungen versteckt, suchen 
sich diese Thematiken ihren Weg in die Mitteilung anderen 
gegenüber, stoßen bei den anderen Gruppenteilnehmenden 
auf unterschiedliche Resonanz, lösen bei diesen eigene auf 
ihr Leben bezogene innere Empfindungen, Gedanken und 
Impulse aus, die dann wieder in die Gruppe eingebracht 
werden.

In den folgenden Ausführungen möchte ich erfahrungs-
orientiert einige oftmals latente spirituelle Thematiken, 
welche im Gruppensetting auftauchen (können), sowie 
deren Entwicklungsdynamik in Gruppen exemplarisch 
benennen. Hierbei gehe ich von einem subjektiven Spi-

2026

*Korrespondenzautor: Dr. Alfred Walter, Psychotherapeutische Praxis 
Dr. phil. A. Walter, Augsburg, E-Mail: alfredwalter.praxis@t-online.de

https://doi.org/10.1515/spircare-2025-0077
mailto:alfredwalter.praxis@t-online.de


2   Alfred Walter: Gehaltensein

ritualitätsbegriff aus, d.  h. von Thematiken existenzieller 
Bedeutung, die immer einen Bezug zum Erleben und dem 
individuell erlebten In-der-Welt-Sein der einzelnen Grup-
penteilnehmenden haben, sich oftmals in Verbindung mit 
psychischen Problematiken zeigen und seitens der Grup-
penteilnehmenden sehr unterschiedlich in die Gruppe ein-
gebracht werden. Sie können direkte religiöse Bezüge christ-
licher, islamischer oder anderer Religionsgemeinschaften 
aufweisen; oft sind sie bezogen auf existenziell bedeut-
same Fragen des eigenen Lebens. Sie beinhalten allgemein 
religiöse, weltanschauliche, agnostische oder atheistische 
Bezüge, oftmals mit synkretistisch-magischen (Wunsch-)ele-
menten gemischt. In all solchen Fällen geht es meiner Erfah-
rung nach nicht um theologische oder religiöse Wahrheiten 
oder um die Stimmigkeit existenziell-spiritueller Grund-
überzeugungen, vielmehr um die individuelle Bedeutsam-
keit dieser Narrative für das eigene Leben und den jeweils 
individuellen idiographischen Versuchen, es zu bewältigen. 
Eine auf die subjektive Bedeutsamkeit für die Einzelperson 
gerichtete Sichtweise scheint mir auch aufgrund des Kontex-
tes, in dem sie geäußert werden – eine Gruppe, in der man 
einander bei allen inneren Vorbehalten vertraut und sich 
über belastende Erfahrungen austauscht –, notwendig und 
angemessen. Inhaltlich entsprechen diese Äußerungen in 
vielem dem, was neben ‚Volksfrömmigkeit‘ als außerkonfes-
sionelle individuelle Spiritualität angesehen werden kann, 
im Sinne einer religiösen ‚Signatur‘ individuellen Lebens 
und den damit verbundenen Deutungsmustern mensch-
lichen Erlebens und ‚Sinnangeboten‘ (vgl. Graf 2007; Graf & 
Hartmann 2019; Lauster 2023) sowie im Sinne einer für die 
jeweilige Person passenden spirituell-religiös-existenziellen 
Sicht und Zuversicht. Es geht hierbei nicht um theologische 
Richtigkeiten, vielmehr – wie erwähnt – um die subjektive 
Bedeutsamkeit für eine einigermaßen stimmige Lebens-
bewältigung einschließlich der mit ihr verbundenen Belas-
tungen und Brüche der eigenen Lebensgeschichte.

Ich spreche in diesem Kontext dezidiert von spiri-
tuell-existenziellen Narrativen im Sinne von Erzählungen 
der Gruppenteilnehmenden, die auf die eigene Lebens-
geschichte bezogen und mit dem eigenen psychischen 
Leiden substanziell verbunden sind und die sich in der 
Gruppe ‚szenisch‘ re-inszenieren (vgl. Lorenzer 1973; Lo-
renzer 1983; Lorenzer 1984; Lorenzer 2002), d.  h. sie zeigen 
sich im Kontext der Gruppe und deren Dynamik als sub-
jektive Aspekte des eigenen Lebens und der damit ver-
bundenen Lebensbewältigung sowie des darauf bezogenen 
individuellen innerpsychischen Erlebens. Bei den anderen 
Gruppenmitgliedern können sie deren eigene Geschichte 
zum Klingen bringen, was bei aller damit verbundenen 
Intellektualität oft zu einem intensiven emotionalen Aus-
tausch zwischen den Gruppenteilnehmenden führen kann.

Dies gilt nicht nur für Gruppen von Erwachsenen 
und Jugendlichen, sondern auch für Kindergruppen, in 
denen viel weniger gesprochen, denn mehr agiert wird, 
wie im folgenden Fallbeispiel (vgl. Walter 2000; Walter 
2016) von einer Gruppe von Grundschulkindern, in dem 
sich die folgende Szene entwickelte: Nach einer Phase 
auffallender Unruhe und sich gegenseitigen Ablenkens 
begannen die Kinder auf die Initiative eines Jungen, sich 
meiner Kollegin und mir gegenüber hinter Kissen regel-
recht zu verbarrikadieren, manche der Kinder sahen wir 
überhaupt nicht mehr; schlagartig hörte die Unruhe auf 
und es war zunächst ganz still. Diese neue ‚Sitzordnung‘ 
wurde in vielen der weiteren Sitzungen beibehalten und 
die Kinder fingen nun an, hinter dem von ihnen gewählten 
‚Schutz‘ über ihre bedrohlichen Beziehungs- und Gewalt-
erfahrungen mit ihren Eltern zu sprechen. Hier inszenierte 
sich seitens der Kinder, um mit dem englischen Kinderarzt 
und Psychoanalytiker D.W. Winnicott (1971/1973: 121  ff) zu 
sprechen, ein „potentieller Raum“ (potential space), in dem 
es möglich wurde, über ihr inneres Erleben zu sprechen – 
symbolisch durch die Kissen geschützt und nicht mehr der 
übergriffigen Willkür der Eltern ausgeliefert, die z.  T. kör-
perliche Gewalt gegen sie ausübten, was die Kinder wohl 
auf meine Kollegin und mich übertrugen (vgl. Weber 2019). 
In diesem von den Kindern sehr individuell latent inten-
tional gestalteten Gruppensetting schufen sich die Kinder – 
an positive Beziehungserfahrung anknüpfend und, wie 
in vielen psychodynamischen Kindertherapien, passives 
Erleiden in aktives Gestalten umwandelnd (vgl. Windaus 
2007: 232) – einen für sie schutzhaften und Halt gebenden 
Vertrauensraum, innerhalb dessen es möglich wurde, be-
drohliche Erfahrungen und ihre Sehnsucht nach ‚anderen 
Eltern‘ zur Sprache zu bringen. Die Kinder entwickelten 
mithin von sich aus ein Gruppennarrativ über Bedroht-
heit und zugleich über den Wunsch nach Gesehenwerden 
und Gehaltensein statt Bedrohtheitserleben, mithin über  
‚gute Eltern‘.

Therapeutisch werden solche Narrative ‚guter Eltern‘ 
bei Kindern zum Beispiel über ‚Feeling-Seen‘ intentional 
initiiert, indem solche inneren Sehnsuchtsbilder mit den 
Patientinnen und Patienten erarbeitet werden und als 
Narrative der Kinder direkt in die Eltern-Kind-Beziehung 
eingebracht werden (Bachg et al.  2016/2022). In psycho-
dynamischen Gruppentherapien entwickeln sich solche 
Narrative, wie die Fallvignette zeigt, aus dem jeweiligen 
Gruppenprozess. In solchen Narrativen geht es nicht nur 
um eine rein psychologische Ebene, vielmehr umfasst dies 
immer auch existenzielle Beziehungsdynamiken. Ähnliches 
gilt für die von einigen psychodynamischen Therapeuten 
favorisierte Haltung der ‚therapeutischen Beelterung für 
eine begrenzte Zeit‘ (vgl. Rudolf 2010: 138  ff).



Alfred Walter: Gehaltensein   3

Was sich bei solchen Entwicklungsdynamiken im 
Verlauf der Gruppe jeweils szenisch darstellen wird, ist 
völlig offen, nicht vorhersehbar, erfolgt spontan im ak-
tuellen Kontext der Gruppe als Vertrauensraum; nicht 
selten ergeben sich in Erwachsenen-, Jugendlichen- und 
Kindergruppen, über Sprache, Agieren und Beziehungs-
inszenierungen gestaltet, völlig überraschende Dynami-
ken. Insofern ist der ‚potential space‘, von dem Winnicott 
spricht, immer auch ein ‚open space‘ für sich in der Gruppe 
ergebende, von den Gruppenteilnehmenden jeweils neu 
mitgestaltete Entwicklungsprozesse. Von diesen entwick-
lungsoffenen Prozessen spricht der italienische Psychoana-
lytiker A. Ferro als einer „ko-narrativen Transformation“: 
Ein von Patienten und Analytiker gemeinsam gestalteter 
Prozess, bei dem der Analytiker bei aller Asymmetrie der 
therapeutischen Beziehung

ganz und gar dialogisch […] gemeinsam mit dem Patienten ‚einen 
Sinn konstruiert‘. […] Es ist, als würden Analytiker und Patient ge-
meinsam ein Theaterstück entwerfen, dessen Handlungsstränge 
sich aufeinander beziehen, sich in ihrer Komplexität steigern und 
sich entwickeln. Dies geschieht zuweilen in einer Art und Weise, 
die keiner der beiden an dem Narrativ Beteiligten vorhersehen 
und für möglich halten konnte (Ferro 1999/2009: 10).

Betrachtet man solche Inszenierungen nicht nur intrapsy-
chisch und interpsychisch-gruppendynamisch, sondern 
unter dem Aspekt, welche existenziellen Narrative sich hier 
zeigen, so finden sich – wie auch immer latent verhüllte – 
Sehnsüchte und Entwürfe von Potenzialität, von ‚gelunge-
nem‘ Leben im Sinne menschlicher Grundexistenzialien 
von Wahrgenommen- und Gesehenwerden, von Geliebt-
werden, Anerkanntwerden und Ernstgenommenwerden, 
von Gehaltensein, von Beachtung der eigenen inneren Be-
wegungsdynamiken und Entwicklungswünsche seitens der 
Mitmenschen, auch wenn sich diese im Kontakt konflikthaft 
ausgestalten.

Explizite und latente spirituell-
existenzielle Narrative
Ausgehend von der subjektiven Bedeutsamkeit spiritueller 
Narrative im benannten Sinne lassen sich in Gruppen zwei 
Grundformen identifizieren (ich gehe dabei von entwick-
lungsoffenen psychodynamischen, d.  h. tiefenpsychologi-
schen bzw. psychoanalytischen Gruppen aus (vgl. Foulkes 
1974; Foulkes 1978; Heigl-Evers 1978; König & Lindner 1991; 
Walter 2000; Tschuschke 2001; Pritz & Vykoukal 2001), mit 
anderen Gruppen habe ich keine Erfahrungen): Narrative, 
welche indirekt existenziell-spirituelle Aspekte beinhal-

ten – diese finden sich vielfältig in Gruppen – und Narra-
tive, welche spirituell-religiöse Aspekte explizit benennen. 
In diesem Kontext spreche ich dezidiert von ‚Narrativen‘ im 
Sinne von Erzählungen bzw. Mitteilungen der Gruppenteil-
nehmenden über sich selbst in der Gruppe, die immer auf 
die jeweils individuelle, eigene Lebensgeschichte bezogen 
sind.

Ich habe im Lauf der Zeit verschiedene solcher Narra-
tive gehört:

„Damals ging es mir so schlecht. … Ich bin dann in eine 
Kirche gegangen, war froh, dass kaum jemand da war und es 
still war und ich konnte meinen Gedanken nachhängen. … 
Ich musste mit den Tränen kämpfen. … Irgendwie ging es 
mir dann besser, ich bin dann gegangen.“ Oder: „Ich liebe 
die Stille der Krypta, vor allem, wenn niemand da ist. … Ich 
sitze dann dort. Der Raum und die Stille beruhigen mich“. 
Oder: „Wenn es mir nicht gut geht, gehe ich mit meinem 
Hund spazieren, genieße die Natur und das Alleinsein. 
Manchmal sehne ich mich dann nach jemandem, der mir 
zuhört und mich versteht.“ Oder: „Obwohl ich kein religiö-
ser Mensch bin, gehe ich ab und zu in eine Kirche. Irgend-
etwas erinnert mich da an meine Kindheit. Ich war oft mit 
meiner Oma dort. Es mag sich für euch komisch anhören, 
aber ich setzte mich dann vor das Marienbild mit dem 
kleinen Jesus, irgendetwas zieht mich da an  … Seltsam… 
Früher war das für mich religiöser Kitsch … Ich habe mir 
sogar überlegt, eine Marienstatue mit dem Kind zu kaufen. 
Irgendwie ist mir das peinlich.“

Solche Narrative beinhalten spirituell-existenzielle 
Momente im Sinne basaler Erfahrungsweisen des Ge-
haltenseins oder der Sehnsucht danach: Einen Ort finden, 
sich sicher und gesehen erleben, innerlich mit positiven 
Erfahrungen mit der Welt verbunden, sei es in Form 
eines positiv besetzten vergangenen oder gegenwärtigen 
Kontaktes gegenüber anderen Menschen oder tragender 
innerer Bilder, die einen ansprechen, anrühren, beruhigen, 
zur Ruhe kommen lassen. Oftmals weisen die berichteten 
Szenen mediative Momente auf, nicht selten verweisen sie 
auf Beziehungen zur Natur (vgl. Walter 2018).

Im Gegensatz zu Einzelgesprächen mit anderen Men-
schen einschließlich Einzeltherapien ermöglicht ein grup-
penanalytisches Setting eine andere Form von Resonanz 
auf das, was ich als Gruppenteilnehmer/-in von mir mitteile 
und wie ich es anspreche. Es finden nicht nur mehrere und 
unterschiedliche Reaktionen der anderen Teilnehmenden 
auf mich statt, vielmehr beginnen die anderen Teilnehmen-
den, angestoßen durch meine eigenen Äußerungen, über 
sich selbst und ihr Erleben zu sprechen; oftmals zeigen sich 
in den Narrativen der anderen Teilnehmenden ähnliche 
Konflikthaftigkeiten, Brüche und Aussichtslosigkeiten, an-



4   Alfred Walter: Gehaltensein

dererseits auch völlig divergierende Umgangsweisen mit 
den mich beschäftigenden Themen. Ich bekomme, wenn 
ich über mich spreche, insofern nicht nur eine breitere Re-
sonanz unterschiedlicher Betroffenheiten auf das, was ich 
mitteile, in denen ich mich wahrgenommen und gehalten 
erlebe und mich wiederfinden kann bzw. die von meinem 
bisherigen Umgang mit dem Thema abweichen; ich erlebe 
auch in den sich auf meine Narrative hin zeigenden Erzäh-
lungen der anderen Gruppenteilnehmenden andere Be-
troffenheiten und andere Weisen, mit psychischen Belas-
tungen und existenziell bedeutsamen Themen umzugehen. 
Dies wiederum kann in mir als Gruppenmitglied innere 
Prozesse des Nachdenkens auslösen und Anstöße geben, 
mich mit dem, was ich erlebt habe, anders als bislang aus-
einanderzusetzen. Dadurch kann es nicht nur zu einer in-
tensiven inneren Auseinandersetzung mit dem, was mich 
innerlich umtreibt, kommen; vielmehr kann es – wie die 
Vignette zu Beginn zeigt  – auch zu Diskursen zwischen 
den Teilnehmenden führen, die neben ihrer psychischen 
Befindlichkeit und ihren Beziehungsproblematiken immer 
auch existenziell-spirituelle Fragen beinhalten können.

Stützend-haltende und Ambivalenz 
ermöglichende Narrative
Neben direkten und impliziten spirituell-existenziellen Nar-
rativen, die nicht selten auch ins Esoterische und Magische 
gehen können, halte ich aufgrund meiner Erfahrungen eine 
weitere Unterscheidung für sinnvoll: Die zwischen spiri-
tuell-existenziellen Narrativen, die einen halten und unter-
stützen, und solchen, die Bedrohliches, Traumatisierendes, 
hoch Ambivalentes beinhalten und zur Sprache bringen 
können. Beides muss sich nicht widersprechen.

Insbesondere wenn das Vertrauen in der Gruppe und 
in die Gruppe wächst, teilen die Gruppenteilnehmenden 
lebensgeschichtlich sehr relevante, in der Regel belastende 
Erfahrungen mit, unter denen sie leiden. Die Gruppe wirkt 
dann nicht nur wie ein Möglichkeitsort, Unangenehm-Belas-
tendes anzusprechen und darin Gehör zu finden, sondern 
auch als ein Ort, in dem ich mich gesehen und ernst genom-
men erlebe und in dem sich die anderen Teilnehmenden 
mit mir und dem, was ich ihnen mitteile, auseinanderset-
zen; sei es unterstützend, bestätigend, kritisch oder infrage 
stellend. Darüber hinaus lassen die geäußerten Narrative 
bei den anderen Gruppenteilnehmenden eigene ähnliche 
oder davon abweichende Erfahrungen anklingen; diese 
Narrative der anderen evozieren in einem selbst eigene 
aktuelle Auseinandersetzungen mit sich selbst, die ihrer-
seits wieder in die Gruppe eingebracht werden können. In 

der Regel findet dann ein intensiver verbaler, oftmals sehr 
emotional getränkter Austausch über die unterschiedlichen 
inneren und äußeren Betroffenheiten und Befindlichkeiten 
und die Art und Weisen statt, mit sich und anderen umzuge-
hen. Dieser Austausch geschieht manchmal verstehend, 
nicht selten konflikthaft zwischen einigen Teilnehmenden, 
zumal es hierbei bei den Einzelnen immer auch darum 
geht, zunächst die eigene aktuelle psychische Homöostase 
aufrechtzuerhalten, da davon abweichende Regulationen 
des psychischen Gleichgewichts bei anderen und bei sich 
selbst bedrohlich erlebt werden können (vgl. Walter 2012). 
Nicht selten ist hierbei die Gruppe der Ort, an dem all dies 
in einer manchmal erstaunlich offenen Weise möglich ist; 
öfters äußern Teilnehmende, dass sie die Gruppe als den 
Ort erleben, an dem sie über sich und das, was sie erleben, 
in einer Art und Weise und mit einer Offenheit sprechen 
können, die in dieser Form im Alltag nicht möglich ist. Es 
würde sie bloßstellen und zu erheblichen Problemen in 
ihren Beziehungen und in der Arbeitswelt führen. Insofern 
kann man – gruppenanalytisch betrachtet – die Gruppe als 
einen ‚guten‘ bzw. haltgebenden sicheren Ort betrachten, 
in dem man sich gesehen und getragen erleben kann, auch 
wenn dies nie konfliktfrei abläuft. Gruppenanalytisch 
wird dies mit Begriffen wie ‚die Gruppe als Mutter‘ bzw. 
der ‚mütterlichen‘ oder ‚väterlichen‘ Funktion der Gruppe 
oder der Gruppe als ‚Container‘ (vgl. Hirsch 2008) belegt. 
In den Interaktionen in der Gruppe, tragend, haltgebend, 
in Frage stellend, konfliktreich, wie auch immer, zeigt sich 
dann so etwas wie das Erleben von Gehaltensein und Wahr-
genommenwerden in Bezogenheit. Es ist jedoch risikohaft, 
da es Bekanntes, Liebgewordenes in Frage stellt, oftmals in 
neurotischen Störungen und/oder Persönlichkeitsakzentu-
ierungen oder -störungen oder psychosomatischen Proble-
matiken sich entfaltend: Die differenzierende Resonanz der 
Gruppe kann dann zunächst als möglicher Angriff wahr-
genommen werden und zu intensiven Auseinandersetzun-
gen in der Gruppe führen.

Diese Narrative in Gruppen, verbunden mit dem, was 
sich in der Gruppe entwickeln und erlebt werden kann, 
können hinsichtlich der erwähnten Bedeutsamkeiten der 
Gruppe und deren Funktion für die einzelnen Teilneh-
menden im Kontext geschichtlicher Entwicklungen grup-
penbezogener Selbstwahrnehmung und Selbstreflexion 
gesehen werden, wie sie in allen Kulturen vorkommen. 
Kultur- und frömmigkeitsgeschichtlich können sie in 
unserem westlich-christlich geprägten Kulturkreis ins-
besondere im Zusammenhang mit philosophischen Zirkeln 
der Antike, von Gottesdienstgemeinden und klösterlicher 
Gruppen des Mittelalters und der Wendung nach innen 
in der Mystik (vgl. Angenendt 1997/2009), von Gesprächs-
zirkeln der Aufklärung und des Pietismus und späterer 



Alfred Walter: Gehaltensein   5

Entwicklungen gesehen werden, die uns alle mitgeprägt 
haben (vgl. van Dülmen 1996; van Dülmen 2016). Ähnliche 
Entwicklungen finden sich in anderen Kulturen, die öfter in 
unserem Kulturkreis als sinnstiftend rezipiert werden (vgl. 
Yamada 2015).

Wir alle sind von der religiös-spirituellen Umgebung 
um uns mitgeprägt, egal ob wir sie übernommen haben 
oder nicht, ob sie uns bedeutsam ist oder wir sie innerlich 
ablehnen. Wir alle tragen in uns unsere kindlichen Erfah-
rungen mit Religion, welcher Prägung auch immer, mehr 
oder weniger stark identifiziert, abgelehnt, vergleichgültigt. 
In der Regel sind diese inneren Bilder an bestimmte Szenen 
unseres individuellen Erlebens gebunden, nie abstrakt, 
sondern immer in Beziehungserfahrung kontextualisiert 
und durch eben diese Erfahrung mitbeeinflusst. Erst später, 
oftmals beginnend in der Pubertät, werden diese Vor-
stellungen abstrakter, man begegnet ihnen intellektueller, 
nimmt zu dem, was man erlebt hat und in sich trägt, inner-
lich Stellung, legt es als irrelevant beiseite oder übernimmt 
Anteile davon.

Viele dieser existenziellen Narrative kreisen um ‚gelun-
genes‘ Leben, oftmals in Form erlittenen Leides, das einem 
von nahestehenden Personen wie Eltern, Partnern etc. 
zugefügt wurde. Sie kreisen um enttäuschende Erfahrun-
gen, verpasste Chancen, schicksalhafte Ereignisse, denen 
man sich als Kind und im weiteren Verlauf seines Lebens 
ausgeliefert erlebt hat. Dahinter scheinen immer wieder 
Sehnsüchte und Wünsche auf – wie es hätte sein können 
bzw. wie man es sich von seinen Eltern und Bezugspartnern 
gerne gewünscht hätte. Diese Sehnsüchte und Wünsche 
imaginieren – oft aus psychischer Not geboren und an die 
eigene Erfahrung gebunden, gebunden, die anderen in der 
Gruppe mitgeteilt wird – implizit individuelle Modelle ge-
lungenen Lebens im Sinne von Gesehen- und Wahrgenom-
menwerden, Geliebt- und Geschätztwerden sowie Aner-
kanntwerden in seinen Eigenheiten, Besonderheiten und 
auch in seinen Abgrenzungs- und Rückzugswünschen.

Diese impliziten Modelle auf rein ‚psychische Kom-
pensationen‘ und ‚regressive Tendenzen‘ zurückzuführen 
(die allerdings durchaus nach der je individuellen Bio-
graphie vorhanden sein können), würde der psychischen 
Brisanz dieser existenziell anthropologischen Grundbezo-
genheiten und deren je aktuellen Ausformungen überhaupt 
nicht gerecht (vgl. dazu aus unterschiedlichen Sichtweisen 
und Perspektiven Berger & Luckmann 1966/1970; Diemer 
1958/1971; Marquardt 1971; Gadamer & Vogler 1972–1975; 
Pannenberg 1983; Schön 1987; Hartung 2008; Košenina 
2008; Bayertz 2012). Wird dies mitbedacht, dann finden 
sich in diesen Narrativen von Wunsch und Sehnsucht sehr 
relevante zwischenmenschliche und individuelle Grund-
thematiken des Menschseins, verbunden mit der inneren 

Suche nach Beziehungen und Orten, in und an denen dies 
möglich sein kann. Letztlich geht es um Grundfragen in-
dividueller Entwicklung mit gutem Selbstbezug und gutem 
Bezug zu anderen, die bis in die frühe Kindheit und die 
entsprechenden positiven oder oftmals sehr aversiven Er-
fahrungen zurückreichen können.

Solche anthropologischen Grundbezüge und Narrative 
finden sich auch in nicht wenigen Theorien psychoana-
lytischer Prägung wie dem Modell des Grundvertrauens 
(‚basic trust‘) von E. H. Erikson (Erikson 1959/1966; Erikson 
1982/1988; Erikson 1998); genauso auch in neueren Erkennt-
nissen der psychoanalytischen Säuglingsforschung und Ent-
wicklungspsychologie (vgl. Beebe & Lachmann 2002/2004; 
Tronick & Gold 2020) und in Modellen des ‚holding‘ (Winni-
cott 1960/1984) oder des ‚containment‘ (Bion 1962/1992; Bion 
1963/1992; Bion 1970/2009; Bion 1967/2013; Lüders 2013), die 
die Bedeutsamkeit der Grunderfahrung des ‚repair‘ frus-
trierender, bedrohlicher oder traumatisierender Erfahrun-
gen für eine gute psychische Entwicklung herausgearbeitet 
haben (vgl. zusammenfassend Walter 2010; Walter 2024). 
Die damit verbundenen Erfahrungen auf rein innerpsy-
chische Dynamiken zurückzuführen, ohne die damit ver-
bundenen anthropologischen Topoi als Grunderfahrungen 
und Grunderleben menschlicher Existenz mit zu berück-
sichtigen, wie sie sich in den existenziell-spirituellen Nar-
rativen äußern können, die der Gruppe mitgeteilt werden, 
führt sowohl zu theoretischen als auch praktisch-therapeu-
tischen Kurzschlüssen und ignoriert die menschliche Rele-
vanz der damit verbundenen existenziellen Narrative. Glei-
ches gilt, wenn sie theologisch vereinnahmend interpretiert 
werden. Wichtig scheint mir zu sein, diese Narrative in der 
subjektiven Befindlichkeit und in dem Kontext zu belassen, 
in dem sie entwickelt worden sind und ihren subjektiven 
Sinn erhalten. Manchmal können solche Narrative inner-
halb der Gruppe direkt zu einem Austausch über Glauben, 
Zuversicht, die eigenen religiösen und weltanschaulichen 
Vorstellungen führen.

Ähnliches gilt für eine besondere Gruppe existenziell-
spiritueller Narrative, wie sie in den Erzählungen der 
Gruppenteilnehmenden immer wieder auftauchen. In der 
kurzen Vignette zu Beginn findet sich bei dem Narrativ des 
Patienten unter anderem der Aspekt des Eingebettetseins in 
einen größeren kosmologischen Zusammenhang: ‚Im Uni-
versum gehe nichts verloren, die einzelnen Atome würden 
weiterexistieren und neue Verbindungen eingehen‘. Die 
psychische Relevanz dieses Narrativs wird dann nachvoll-
ziehbar, wenn sie mit den entsprechenden Erfahrungen des 
Gruppenteilnehmers in Verbindung gebracht wird: sich als 
kleines Kind nicht gesehen zu erleben, sein anhaltendes 
Grundgefühl, nicht zur Familie zu gehören, und immer 
wieder die bedrohliche Erfahrung, in unterschiedlichen 



6   Alfred Walter: Gehaltensein

Zusammenhängen (Beziehung und Arbeit) ‚ausgelöscht‘ (so 
der Patient mehrmals) zu werden. Insofern repräsentiert 
das kosmologische Narrativ einen Gegenentwurf zu seinen 
frühen Erfahrungen, die sein Leben lange Zeit prägten: Ein-
gebunden zu sein, nicht verloren zu gehen, in Verbindung 
zu bleiben, dazuzugehören, nicht ausgelöscht zu werden, 
auch wenn dies in Form eines eher materialistischen Narra-
tivs über die Zeit nach seinem Tod in Worte gebracht wird.

Diese kosmologisch bezogenen Narrative ähneln vielen 
anderen Formen dieser Narrative als Variante des Wun-
sches nach Bezogenheit und Eingebettetsein. Oftmals stark 
esoterisch wirkend, beinhalten sie Modelle, die das Leben 
des Einzelnen in einer höheren spirituellen oder kosmolo-
gischen Ordnung verorten und ihm darin einen Sinn ver-
leihen. Diese zum Teil an antike Kosmologien, mittelalter-
liche Modelle einer allumfassenden göttlichen Ordnung 
sowie physiko- und naturtheologische Modelle der Neuzeit 
erinnernden Narrative ermöglichen den sie vertretenen 
Gruppenteilnehmenden nicht nur die Sicht eines indivi-
duellen Aufgehobenseins in einer allumfassenden, halten-
den Ordnung; sie beinhalten auch für den Einzelnen be-
deutsame Narrative, das eigene Leiden und die Brüche der 
eigenen Biographie in einem sinnhaften Zusammenhang 
sehen zu können (vgl. Bochinger 1995; Bolz & v. Reijen 1998; 
Bochinger et al. 2009; Graf & Hartmann 2019) – und können 
als „der Seufzer der bedrängten Kreatur“ (Marx 1844/1981: 
378) oft hilfreich erlebt werden. Solche Narrative beinhal-
ten grundlegende existenzielle Ambivalenzen; sie sind „in 
einem der Ausdruck des wirklichen Elendes und in einem 
die Protestation gegen das wirkliche Elend“ (ebd.). Dienen 
solche Narrative der Flucht aus der Realität und ihrer Belas-
tungen, werden sie zum „Opium des Volks“ (Marx 1844/1981: 
378); in ihren festgefahrenen Formen weisen sie insbeson-
dere in Verbindung mit rigiden Persönlichkeitsstrukturen 
nicht selten Tendenzen zu inflexiblen Weltanschauungen 
auf, mit der Gefahr, zu esoterisch anmutenden Heilsver-
sprechen zu mutieren.

Eine Spezifizierung solcher Narrative, die das eigene Leben 
umfassen, findet sich oft in Form von Narrativen über die 
einen umgebende Natur. ‚Natur‘ als phantasmatischer Ent-
wicklungs- und Resonanzraum eignet sich nicht selten als 
Projektionsfläche psychischer Befindlichkeiten: „Natur 
eröffnet Fluchtperspektiven und ist der Ort unserer Sehn-
sucht“ (Gloy 1996: 201). Naturnarrative als externalisierende 
Narrative können so zum phantasmatischen Raum für 
interpersonelle und innerpsychische Dynamiken werden 
und in diesem Sinne eine intensivierte Verarbeitung psy-
chischer Problematiken, bedrohlicher Erfahrung und psy-
chischer Regulation ermöglichen (dazu und zum Folgenden 
ausführlicher Walter 2018). Naturnarrative beinhalten wie 

viele religiöse Narrative auch ungestillte Sehnsüchte, belas-
tende und bedrohlich erlebte und oft unregulierte Emo-
tionen und Fantasien sowie Beziehungserfahrungen über 
Darstellungsformen, die diesen unregulierten und ungehal-
tenen Anteilen visuell, akustisch, phantasmatisch außer-
halb meiner selbst eine Struktur geben (vgl. das zu Beginn 
benannte Beispiel des Unterwegsseins mit dem Hund allein 
im Wald). In die Gruppe eingebracht, können sie im positi-
ven Fall einen neuen Zugang zu sich selbst ermöglichen und 
der Exploration der eigenen psychischen Innenwelt und 
des eigenen Umgangs mit der Welt und anderen Menschen 
dienen und einen veränderten Selbstbezug bewirken.

Gerade in Naturnarrativen kann die Außenwelt zur 
symbolischen Repräsentanz der Innenwelt werden, zumal 
die subjektive Wahrnehmung von ‚Natur‘ für vielfältige psy-
chische Inhalte und für Ambivalenzen von Gefahr, Zerstö-
rung, Bedrohung bis hin zu Aufgehobensein und Geborgen-
sein, von individuellem Eingebettetsein in überindividuelle 
Zusammenhänge offen ist. Auch Naturnarrative greifen  – 
ohne dass dies den Gruppenteilnehmenden bewusst ist, die 
sich auf sie beziehen – auf kulturell überlieferte Modelle von 
Naturphänomenen als Spiegel seelischer Prozesse zurück. 
Der Kultursoziologe H. Rosa spricht in diesem Kontext von 
„extrasoziale(n) Resonanzen“ (Rosa 2016: 261  ff). Außerhalb 
des interpersonalen Bereichs können Naturphänomene 
und Naturbezüge, ähnlich Kunst, Geschichte, Musik u.  a., als 
„Quasisubjekt“ (Rosa 2016: 453) und quasi-soziales Gegenüber 
fungieren, das je nach dem eigenen psychischen Kontext be-
drohlich, jedoch auch hilfreich erlebt werden kann (‚Wenn 
ich schlecht drauf bin, gehe ich in die Natur. Wenn ich 
dann den Regen auf meiner Haut spüre, geht es mir wieder 
besser‘). Natur und kosmische Gesetze können als Narrativ 
umfassende sinnhafte und haltende Zusammenhänge re-
präsentieren; Winnicott würde wohl von einer tragenden 
und haltenden „Umweltmutter“ (Winnicott 1963/1984: 92) 
sprechen (‚ich bin nicht allein‘, ‚ich falle nicht durchs Raster‘, 
‚ich gehöre irgendwo hin‘, ‚ich bin gut aufgehoben‘).

Dem Narrativ ‚Natur‘ eignet wie anderen Narrativen 
eine gewisse Janusköpfigkeit: Dient ‚Natur‘ wie andere Nar-
rative des Eingebundenseins hauptsächlich als idealisierter 
seelischer Rückzugsort, der sich weltanschaulich verdich-
tet, zeigt sich ein repressives Moment, insbesondere wenn 
es in Verbindung mit der pathogenen Aufrechterhaltung 
psychischer Strukturen einer unreflektierten Anpassung 
Vorschub zu leisten droht. ‚Natur‘ als „Resonanzoase“ und 
„Gegensphäre zur Gesellschaft“ (Rosa 2016: 470  f) wird dann 
zur ‚besseren Welt‘ jenseits aller eigenen Bemühungen, sich 
mit sich selbst, den anderen und den eigenen inneren Ver-
strickungen auseinanderzusetzen. Ähnlich kann auch das 
Narrativ ‚Gruppe‘ als Gegenüber, in dem man sich wohlfühlt 
und verstanden erlebt, zur Weltflucht und zu einer nicht 



Alfred Walter: Gehaltensein   7

nur passageren, übergangsweisen, sondern festgelegten 
psychischen Ersatzbeheimatung werden.

Existenziell-spirituelle Narrative – so meine Erfahrung 
in Gruppen und in Einzeltherapien – eignen sich sehr, um 
Ambivalenzen, Widersprüchlichkeiten, Bedrohungserle-
ben in der Gruppe anzusprechen. Dies löst nicht nur mehr 
Selbstwahrnehmung aus, indem in der Gruppe darüber ge-
sprochen wird. Zugleich eröffnet und ermöglicht die Gruppe 
eine intensive Auseinandersetzung, nicht nur im Sinne 
der Auseinandersetzung einzelner Gruppenteilnehmer/-
innen miteinander; vielmehr eignet sich die Gruppe als der 
Raum, in dem belastende und traumatisierende Erlebnisse 
in ihrer Ambivalenz angesprochen und ausdifferenziert 
werden können. ‚Natur‘ als illusionärer Fluchtort wird in 
der Gruppe über kurz oder lang auf unterschiedliche Reak-
tionen stoßen; einerseits Zustimmung, andererseits werden 
sich – insbesondere wenn sich die Gruppenteilnehmenden 
länger kennen – kritische Äußerungen finden, etwa, man 
weiche aus. Ambivalenzen und Widersprüchlichkeiten, die 
in der Gruppe geäußert werden, können sich so in jeweils 
individueller Betroffenheit der einzelnen Gruppenteil-
nehmer/-innen entwickeln und einander in der Gruppe 
begegnen; es können sich unterschiedliche Sichten, Diffe-
renzierungen, Kontroversen entwickeln.

Dies unterscheidet „Gruppe“ vom einzeltherapeutischen 
Setting. Darin liegt, gerade wenn es um existenzielle 
Themen geht, eine der großen Chancen der Gruppe.

So sprach ein Teilnehmer, nachdem er längere Zeit kaum 
etwas gesagt, jedoch intensiv zugehört hatte, in einer Sitzung 
über seine tiefe Verzweiflung angesichts seiner Gewalt-
erfahrung als Kind in Form sexuellen Missbrauchs seitens 
seines Vaters. Die Gruppe reagierte sehr betroffen, zunächst 
hilflos; manche versuchten den Vater ‚schönzureden‘, was 
andere für ‚unmöglich‘ hielten und umgekehrt. In weiteren 
Sitzungen sprach der betroffene Teilnehmer über seine Am-
bivalenz seinem Vater gegenüber: Er habe eigentlich keinen 
Vater, sei ‚Halbwaise‘ – auch dies wurde zustimmend und 
andererseits skeptisch (‚Du hast doch einen Vater!‘) wahr-
genommen. Die Gespräche in der Gruppe intensivierten 
sich noch einmal, als der Teilnehmer, ein gläubiger Christ, in 
einer späteren Gruppensitzung seine zunehmenden Zweifel 
an Gott (‚Wieso ist Gott nicht eingeschritten?‘) äußerte, was 
bei ihm zu einer tiefen religiösen Krise führte. Nicht nur, 
dass die Gruppe ihm bei all dem intensiv und betroffen 
zuhörte, die letzte Frage löste intensive Gespräche in der 
Gruppe aus, wie die anderen mit solchen Fragen umgehen. 
Dabei erwies sich die Gruppe im Laufe der Sitzungen als der 
Raum, in dem sich die benannten existenziell bedrohlich er-
lebten Erfahrungen und inneren Zwiespältigkeiten in ihrer 
Vielschichtigkeit und Ambivalenz in den einzelnen Beiträ-

gen der Teilnehmenden ausdifferenzierten, die alle auch 
über sich und ihre Erfahrungen sprachen. Der betroffene 
Teilnehmer erlebte sich nicht nur gesehen und verstanden; 
er konnte auch seine inneren Zweifel in den einzelnen, 
zum Teil sehr individuellen und divergenten Beiträgen der 
anderen Gruppenmitglieder wiederfinden und hörte zu-
gleich, wie andere zu ihm different damit umgehen.

Diese Erfahrung, dass eine mir relevant zugewandt 
erlebte soziale Umwelt, wie es eine solche Gruppe darstellt, 
nicht nur meine innere Not, vielmehr auch meine inneren 
Zweifel, Unsicherheiten und Ambivalenzen wahrnimmt 
und – über die Beiträge der anderen – auch ausdrückt und 
andere Weisen damit umzugehen einbringt, trifft nicht nur 
für das eben benannte Beispiel zu. Es gilt auch für viele andere 
existenziell sehr bedrohliche Erlebnisse wie Arbeitsplatz-
verlust, lebensbedrohliche Krankheiten, Verlust von nahe-
stehenden Angehörigen durch Tod, Suizid, Trennung, Über-
gangen- und Verletztwerden u. v.  a. In all solchen Fällen dient 
die Gruppe als jene soziale Bezugsform, in der meine inneren 
und äußeren Konflikte und Problematiken wahrgenommen 
und ausdifferenziert und die eigenen damit verbundenen 
existenziell-spirituellen Narrative in ihrer individuellen  
Bedeutsamkeit und Relevanz erschlossen werden können.

Literatur
Angenendt A (1997/2009) Geschichte der Religiosität im Mittelalter. 

Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.
Bachg M, Hille-Kluczewski E, Grüter S (2016/2022) Die Methode Feeling 

Seen als familientherapeutischer Ansatz zur Förderung der 
Affektregulierung und des Beziehungsverhaltens bei Kindern 
und Jugendlichen. In: Bachg M, Sulz, SKD (Hg.) Bühnen des 
Bewusstseins – Die Pesso-Therapie. Anwendung, Entwicklung, 
Wirksamkeit. Gießen: Psychosozial. 379–418.

Bayertz K (2012) Der aufrechte Gang. Eine Geschichte des anthro-
pologischen Denkens. München: Beck.

Beebe B, Lachmann FM (2002/2004) Säuglingsforschung und die Psycho-
therapie Erwachsener. Wie interaktionelle Prozesse entstehen und 
zu Veränderungen führen. Stuttgart: Klett-Cotta.

Berger PL, Luckmann T (1966/1970) Die gesellschaftliche Konstruktion 
der Wirklichkeit. Eine Theorie der Wissenssoziologie. Frankfurt: 
Fischer.

Bion WR (1962/1992) Lernen durch Erfahrung. Frankfurt: Suhrkamp.
Bion WR (1963/1992) Elemente der Psychoanalyse. Frankfurt: Suhrkamp.
Bion WR (1970/2009) Aufmerksamkeit und Deutung. Frankfurt: Brandes 

& Apsel.
Bion WR (1967/2013) Frühe Vorträge und Schriften. Mit einem kritischen 

Kommentar: „Second Thoughts“. Frankfurt: Brandes & Apsel.
Bochinger C (1995) „New Age“ und moderne Religion. Religions-
wissenschaftliche Analysen. Gütersloh: Gütersloher.

Bochinger C, Engelbrecht M, Gebhardt W (2009) Die unsichtbare Religion 
in der sichtbaren Religion. Formen spiritueller Orientierung in der 
religiösen Gegenwartskultur. Stuttgart: Kohlhammer.



8   Alfred Walter: Gehaltensein

Bolz N, van Reijen W (Hg.) (1998) Heilsversprechen. München: Wilhelm 
Fink.

Diemer A (1958/1971) Anthropologie. In: Diemer A, Frenzel I (Hg.) 
Philosophie. Das Fischer-Lexikon. Frankfurt: Fischer. 9–15.

Erikson EH (1959/1966) Identität und Lebenszyklus. Drei Aufsätze. 
Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Erikson EH (1982/1988) Der vollständige Lebenszyklus. Frankfurt/M.: 
Suhrkamp.

Erikson EH (1998) The life cycle completed. Extended cersion with new 
chapter on the ninth Stage of development by Joan M. Erikson. New 
York: W.W. Norton & Company.

Ferro A (1999/2009) Psychoanalyse als Erzählkunst und Therapieform. 
Gießen: Psychosozial.

Foulkes SH (1974) Gruppenanalytische Psychotherapie. München: 
Kindler.

Foulkes SH (1978) Praxis der gruppenanalytischen Psychotherapie. 
München: Kindler.

Gadamer HG, Vogler P (Hg.) (1972–1975) Neue Anthropologie. 7 Bände. 
Stuttgart: Thieme/dtv.

Gloy K (1996) Die Geschichte des ganzheitlichen Denkens. Das 
Verständnis der Natur. München: Beck.

Graf FW (2007) Die Wiederkehr der Götter. Religion in der modernen 
Kultur. München: Beck.

Graf FW, Hartmann, JU (Hg.) (2019) Religion und Gesellschaft. 
Sinnstiftungssysteme im Konflikt. Berlin: De Gruyter.

Hartung G (2008) Philosophische Anthropologie. Stuttgart: Reclam.
Heigl-Evers A (1978) Konzepte der analytischen Gruppenpsychotherapie. 

Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.
Hirsch M (Hg.) (2008) Die Gruppe als Container. Mentalisierung und 

Symbolbildung in der analytischen Gruppentherapie. Göttingen: 
Vandenhoeck & Ruprecht.

Košenina A (2008) Literarische Anthropologie. Die Neuentdeckung des 
Menschen. Berlin: Akademie.

König K, Lindner WV (1991) Psychoanalytische Gruppentherapie. 
Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Lauster J (2023) Die Verzauberung der Welt: Eine Kulturgeschichte des 
Christentums. München: Beck.

Lichtenberg GC (1768/2019) Schriften und Briefe. 1. Sudelbücher 1. 
Frankfurt: Zweitausendeins.

Lorenzer A (1973) Sprachzerstörung und Rekonstruktion. Frankfurt: 
Suhrkamp.

Lorenzer A (1983) Sprache, Lebenspraxis und szenisches Verstehen in der 
psychoanalytischen Therapie. Psyche 37(2):97–115.

Lorenzer A (1984) Das Konzil der Buchhalter. Die Zerstörung der 
Sinnlichkeit. Eine Religionskritik. Frankfurt: Fischer.

Lorenzer A (2002) Die Sprache, der Sinn, das Unbewußte. Stuttgart: 
Klett-Cotta.

Lüders K (2013) Bions Container-Contained-Modell. In: Kennel R, Reerink 
G (Hg.) Klein – Bion: Eine Einführung. Frankfurt: edition discord. 
85–100.

Marquardt O (1971) Anthropologie. In: Ritter J (Hg.) Historisches 
Wörterbuch der Philosophie. Band 1: A-C. Basel/Stuttgart: Schwabe. 
362–374.

Marx K (1844/1981) Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. 
Einleitung. In: Marx K, Engels F. Werke. Band 1. Berlin: Dietz. 
378–391.

Pannenberg W (1983) Anthropologie aus theologischer Perspektive. 
Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Pritz A, Vykoukal E (Hg.) (2001) Gruppenpsychoanalyse. Theorie – 
Technik – Anwendung. Wien: Facultas Universität.

Rosa H (2016) Resonanz. Eine Soziologie der Weltbeziehung. Berlin: 
Suhrkamp.

Rudolf G (2010) Psychodynamische Psychotherapie. Die Arbeit an 
Konflikt, Struktur und Trauma. Stuttgart: Schattauer.

Schön E (1987) Der Verlust der Sinnlichkeit oder die Verwandlungen des 
Lesers. Mentalitätswandel um 1800. Stuttgart: Klett-Cotta.

Tronick E, Gold CM (2020) The power of discord. Why the ups and downs 
of relationships are the secret to building intimacy, resilience, and 
trust. Melbourne: Scribe.

Tschuschke V (Hg.) (2001) Praxis der Gruppenpsychotherapie. Stuttgart: 
Thieme.

van Dülmen R (1996) Die Gesellschaft der Aufklärer. Zur bürgerlichen 
Emanzipation und aufklärerischen Kultur in Deutschland. Frankfurt: 
Fischer.

van Dülmen R (2016) Die Entdeckung des Individuums. 1500–1800. 
Frankfurt: Fischer.

Walter A (2000) Zur Gruppendynamik von analytisch orientierten 
Erwachsenen- und Kindergruppen. In: Institut für Musiktherapie 
am Freien Musikzentrum München (Hg.) Zur Dynamik der Gruppe. 
München: Freies Musikzentrum e.V. 89–102.

Walter A (2010) Entwicklungslinien psychoanalytischer Entwick-
lungspsychologie und Entwicklungstheorie – Von der 
Entwicklungsstörung zur Entwicklungstherapie. In: Sulz KD, Höfling 
S (Hg.) (2010) „… und er entwickelt sich doch“. Entwicklung durch 
Psychotherapie. München: Psychosozial. 71–116.

Walter A (2012) Zwischen Skylla und Charybdis. Psychoanalytische 
Anmerkungen zur innerpsychischen und externalisierenden Selbst-
regulation. Psychotherapie in Psychiatrie, Psychotherapeutischer 
Medizin und Klinischer Psychologie 17:306–316.

Walter A (2018) „Natur“ als externalisierendes Narrativ in psychodyna-
mischen Therapien. In: Pfeifer E, Decker-Voigt HH (Hg.) Natur in 
Psychotherapie und Künstlerischer Therapie. Gießen: Psychosozial. 
415–432.

Walter A (2019) Psychodynamische Gruppenarbeit mit Kindern, deren 
Eltern getrennt oder geschieden sind. Psychotherapie 24(1):202–217.

Walter A (2024) Beziehungstraumatisierung. Versuch einer Annäherung 
unter psychoanalytischer Perspektive. In: Kudritzki S, Salamander 
C (Hg.) Psychoneurosen des Kindesalters. Symptom – Beziehung – 
Entwicklung. Frankfurt: Brandes & Apsel. 15–82.

Weber C (2019) Übertragung und Gegenübertragung in der 
Kinderpsychotherapie. In: Kudritzki S, Salamander C (Hg.) Psycho-
dynamische Behandlungstechnik bei Kindern und Jugendlichen. 
Frankfurt: Brandes & Apsel. 107–138.

Windaus E (2007) Behandlungskonzepte der tiefenpsychologisch 
fundierten und analytischen Therapie bei Kindern und 
Jugendlichen. In: Hopf H, Windaus E (Hg.) Psychoanalytische 
und tiefenpsychologisch fundierte Kinder- und Jugendlichen-
psychotherapie. Lehrbuch der Psychotherapie Bd. 5. München: 
Psychosozial. 231–252.

Winnicott DW (1960/1984) Die Theorie von der Beziehung zwischen 
Mutter und Kind. In: Winnicott DW (Hg.) Reifungsprozesse 
und fördernde Umwelt. Studien zur Theorie der emotionalen 
Entwicklung. Frankfurt: Fischer. 47–71.

Winnicott DW (1963/1984) Die Entwicklung der Fähigkeit der Besorgnis. 
In: Winnicott DW (Hg.) Reifungsprozesse und fördernde Umwelt. 
Studien zur Theorie der emotionalen Entwicklung. Frankfurt: 
Fischer. 93–105.

Winnicott DW (1971/1973) Vom Spiel zur Realität. Stuttgart: Klett-Cotta.
Yamada K (2015) Das Tor des Zen. Grundlagen und Praxis. Berlin: Edition 

Steinrich.



Alfred Walter: Gehaltensein   9

Biografische Angaben
Alfred Walter
Dr. phil., Psychoanalytiker für Kinder, Jugendliche und Erwachsene (DPV/
IPA, DGPT, VAKJP), Paar- und Familientherapeut, Gruppenanalytiker und 
Gruppenlehranalytiker (D3G). In Augsburg in eigener Praxis nieder-
gelassen. Studium der Evangelischen Theologie (M.A. theol.) und Phi-
losophie, Zweitstudium in Pädagogik und Politikwissenschaft (Dr. phil.). 

Langjährige Dozenten- und Supervisorentätigkeit im In- und Ausland. 
Vielfältige Veröffentlichungen, u.  a. zur psychoanalytischen Behand-
lungstechnik, insbesondere bei Kindern und Jugendlichen, zur Familien- 
und Gruppentherapie, zu Aids, Trauma, Migration und Transsexualität, 
sowie zu Literatur und Psychoanalyse und zu musikalisch-künstlerischen 
Themen. Uraufführung zweier Libretti in Aachen 2019 (‚Gottesschwin-
gungen‘) und Saarbrücken 2022 (‚Nichts hab‘ ich gesucht als dich‘ – Zur 
Beziehungsgeschichte von Heloise und Abaelard).


