DE GRUYTER

Spiritual Care 2026; aop

Originalia

Alfred Walter*
Gehaltensein

Zur Bedeutsamkeit existenziell-spiritueller Narrative in Gruppen

Being held. On the significance of existential-spiritual narratives in groups

https://doi.org/10.1515/spircare-2025-0077
Vorab online verdffentlicht 15.01.2026

Zusammenfassung: Ausgehend von praktischen Erfahrun-
gen in Gruppen werden sowohl explizite als auch implizite
spirituelle Narrative, wie sie 6fter in Gruppen auftauchen,
aufgezeigt und deren existenzielle Bedeutung fiir die ein-
zelnen Gruppenteilnehmer aufgewiesen. Innerhalb der
Dynamik der Gruppe und der psychischen Konflikthaftig-
keit der Gruppenteilnehmer konnen diese einerseits auf
unterstiitzende Resonanz stofden, andererseits konnen im
Kontext der Auseinandersetzungen und Diskussionen in
der Gruppe innere Ambivalenzen zuganglich werden.

Schlisselwdrter: spirituelle Narrative, Gruppendynamik,
gelungenes Leben, existenzielle Betroffenheit

Abstract: Based on practical experiences in groups, both ex-
plicit and implicit spiritual narratives, as they often appear
in groups, are shown, and their existential significance for
the group participants is demonstrated. Within the dynam-
ics of the group and the psychological conflictuality of the
group participants, these narratives can meet with a sup-
portive resonance, while on the other hand, inner ambiva-
lences can become accessible in the context of the group’s
disputes and conflicts.

Keywords: spiritual narratives, group dynamics, existential
concern, successful life

In einer psychoanalytischen Erwachsenengruppe erzéhlen
einige Gruppenmitglieder von ihren Erfahrungen, von
ihren Eltern zu wenig wahrgenommen worden zu sein. Im
Zusammenhang damit kommt das Gesprach auf das Thema:
Was erwartet mich im Leben und nach dem Tod? Einer der
Teilnehmenden hatte als Kind ihm gegentiber sehr aversive

*Korrespondenzautor: Dr. Alfred Walter, Psychotherapeutische Praxis
Dr. phil. A. Walter, Augsburg, E-Mail: alfredwalter.praxis@t-online.de

Eltern erlebt. In einem materialistisch anmutenden Narra-
tiv — das, wie alle Narrative in Gruppen, auch eine emotio-
nal-individuelle Seite aufweist — spricht er davon, er glaube
nicht an ein Weiterleben nach dem Tod: Er denke, dass nach
dem Tod nichts mehr sei. Andererseits denke er, im Univer-
sum gehe nichts verloren, die einzelnen Atome wiirden
weiterexistieren und neue Verbindungen eingehen — eine
Auffassung, die mich stark an einen Aphorismus von Lich-
tenberg erinnert: ,Hier nimm meinen Stoff wieder, Natur,
knete ihn in die Masse der Wesen wieder ein, mache einen
Busch, eine Wolke, alles, was du willst aus mir, auch einen
Menschen, aber mich nicht mehr* (Lichtenberg 1768/2019:
104). Die anderen Teilnehmenden horen aufmerksam-nach-
denklich zu, es entwickelt sich ein langeres Gesprach tiber
deren unterschiedliche Vorstellungen, was nach dem Tod
sei.

Zundchst eher verdeckt, spiter erheblich direkter
zeigen sich erfahrungsgemafs mit zunehmender Vertraut-
heit der Teilnehmenden mit dem Gruppensetting, mit den
anderen Personen in der Gruppe und mit der Leitung mehr
und mehr Themen existenzieller Bedeutung. Nicht un-
abhéngig von individuellen psychischen Problematiken
berithren immer auch die individuellen Lebensthematiken
der einzelnen Gruppenteilnehmenden, im Fall der benann-
ten Vignette das ,Nicht-Verloren-Gehen‘ nach dem Tod, das
in gewisser Weise die sehr belastete Kindheit des Gruppen-
mitglieds konterkariert. Oftmals hinter aktuellen Kon-
fliktlagen und psychischen Belastungen versteckt, suchen
sich diese Thematiken ihren Weg in die Mitteilung anderen
gegentiber, stofSen bei den anderen Gruppenteilnehmenden
auf unterschiedliche Resonanz, 1osen bei diesen eigene auf
ihr Leben bezogene innere Empfindungen, Gedanken und
Impulse aus, die dann wieder in die Gruppe eingebracht
werden.

In den folgenden Ausfithrungen mdchte ich erfahrungs-
orientiert einige oftmals latente spirituelle Thematiken,
welche im Gruppensetting auftauchen (kénnen), sowie
deren Entwicklungsdynamik in Gruppen exemplarisch
benennen. Hierbei gehe ich von einem subjektiven Spi-


https://doi.org/10.1515/spircare-2025-0077
mailto:alfredwalter.praxis@t-online.de

2 —— Alfred Walter: Gehaltensein

ritualitatsbegriff aus, d.h. von Thematiken existenzieller
Bedeutung, die immer einen Bezug zum Erleben und dem
individuell erlebten In-der-Welt-Sein der einzelnen Grup-
penteilnehmenden haben, sich oftmals in Verbindung mit
psychischen Problematiken zeigen und seitens der Grup-
penteilnehmenden sehr unterschiedlich in die Gruppe ein-
gebracht werden. Sie konnen direkte religiose Beztige christ-
licher, islamischer oder anderer Religionsgemeinschaften
aufweisen; oft sind sie bezogen auf existenziell bedeut-
same Fragen des eigenen Lebens. Sie beinhalten allgemein
religiose, weltanschauliche, agnostische oder atheistische
Beziige, oftmals mit synkretistisch-magischen (Wunsch-)ele-
menten gemischt. In all solchen Féllen geht es meiner Erfah-
rung nach nicht um theologische oder religiose Wahrheiten
oder um die Stimmigkeit existenziell-spiritueller Grund-
iberzeugungen, vielmehr um die individuelle Bedeutsam-
keit dieser Narrative fiir das eigene Leben und den jeweils
individuellen idiographischen Versuchen, es zu bewéltigen.
Eine auf die subjektive Bedeutsamkeit fiir die Einzelperson
gerichtete Sichtweise scheint mir auch aufgrund des Kontex-
tes, in dem sie gedufiert werden — eine Gruppe, in der man
einander bei allen inneren Vorbehalten vertraut und sich
iiber belastende Erfahrungen austauscht —, notwendig und
angemessen. Inhaltlich entsprechen diese Auferungen in
vielem dem, was neben Volksfrommigkeit‘ als auf3erkonfes-
sionelle individuelle Spiritualitidt angesehen werden kann,
im Sinne einer religidsen ,Signatur individuellen Lebens
und den damit verbundenen Deutungsmustern mensch-
lichen Erlebens und ,Sinnangeboten‘ (vgl. Graf 2007; Graf &
Hartmann 2019; Lauster 2023) sowie im Sinne einer fiir die
jeweilige Person passenden spirituell-religios-existenziellen
Sicht und Zuversicht. Es geht hierbei nicht um theologische
Richtigkeiten, vielmehr — wie erwdhnt — um die subjektive
Bedeutsamkeit fiir eine einigermaflen stimmige Lebens-
bewdltigung einschlieflich der mit ihr verbundenen Belas-
tungen und Briiche der eigenen Lebensgeschichte.

Ich spreche in diesem Kontext dezidiert von spiri-
tuell-existenziellen Narrativen im Sinne von Erzéhlungen
der Gruppenteilnehmenden, die auf die eigene Lebens-
geschichte bezogen und mit dem eigenen psychischen
Leiden substanziell verbunden sind und die sich in der
Gruppe ,szenisch’ re-inszenieren (vgl. Lorenzer 1973; Lo-
renzer 1983; Lorenzer 1984; Lorenzer 2002), d. h. sie zeigen
sich im Kontext der Gruppe und deren Dynamik als sub-
jektive Aspekte des eigenen Lebens und der damit ver-
bundenen Lebenshewéltigung sowie des darauf bezogenen
individuellen innerpsychischen Erlebens. Bei den anderen
Gruppenmitgliedern kénnen sie deren eigene Geschichte
zum Klingen bringen, was bei aller damit verbundenen
Intellektualitit oft zu einem intensiven emotionalen Aus-
tausch zwischen den Gruppenteilnehmenden fiihren kann.

DE GRUYTER

Dies gilt nicht nur fiir Gruppen von Erwachsenen
und Jugendlichen, sondern auch fiir Kindergruppen, in
denen viel weniger gesprochen, denn mehr agiert wird,
wie im folgenden Fallbeispiel (vgl. Walter 2000; Walter
2016) von einer Gruppe von Grundschulkindern, in dem
sich die folgende Szene entwickelte: Nach einer Phase
auffallender Unruhe und sich gegenseitigen Ablenkens
begannen die Kinder auf die Initiative eines Jungen, sich
meiner Kollegin und mir gegentiber hinter Kissen regel-
recht zu verbarrikadieren, manche der Kinder sahen wir
iberhaupt nicht mehr; schlagartig horte die Unruhe auf
und es war zundchst ganz still. Diese neue ,Sitzordnung’
wurde in vielen der weiteren Sitzungen beibehalten und
die Kinder fingen nun an, hinter dem von ihnen gewéhlten
,Schutz‘ tiber ihre bedrohlichen Beziehungs- und Gewalt-
erfahrungen mit ihren Eltern zu sprechen. Hier inszenierte
sich seitens der Kinder, um mit dem englischen Kinderarzt
und Psychoanalytiker D.W. Winnicott (1971/1973: 121 ff) zu
sprechen, ein ,potentieller Raum* (potential space), in dem
es moglich wurde, tiber ihr inneres Erleben zu sprechen —
symbolisch durch die Kissen geschiitzt und nicht mehr der
ubergriffigen Willkiir der Eltern ausgeliefert, die z. T. kor-
perliche Gewalt gegen sie austibten, was die Kinder wohl
auf meine Kollegin und mich tibertrugen (vgl. Weber 2019).
In diesem von den Kindern sehr individuell latent inten-
tional gestalteten Gruppensetting schufen sich die Kinder —
an positive Beziehungserfahrung ankniipfend und, wie
in vielen psychodynamischen Kindertherapien, passives
Erleiden in aktives Gestalten umwandelnd (vgl. Windaus
2007: 232) — einen fir sie schutzhaften und Halt gebenden
Vertrauensraum, innerhalb dessen es moglich wurde, be-
drohliche Erfahrungen und ihre Sehnsucht nach ,anderen
Eltern‘ zur Sprache zu bringen. Die Kinder entwickelten
mithin von sich aus ein Gruppennarrativ tiber Bedroht-
heit und zugleich tiber den Wunsch nach Gesehenwerden
und Gehaltensein statt Bedrohtheitserleben, mithin tiber
,gute Eltern‘.

Therapeutisch werden solche Narrative ,guter Eltern‘
bei Kindern zum Beispiel uiber ,Feeling-Seen‘ intentional
initiiert, indem solche inneren Sehnsuchtsbilder mit den
Patientinnen und Patienten erarbeitet werden und als
Narrative der Kinder direkt in die Eltern-Kind-Beziehung
eingebracht werden (Bachg et al. 2016/2022). In psycho-
dynamischen Gruppentherapien entwickeln sich solche
Narrative, wie die Fallvignette zeigt, aus dem jeweiligen
Gruppenprozess. In solchen Narrativen geht es nicht nur
um eine rein psychologische Ebene, vielmehr umfasst dies
immer auch existenzielle Beziehungsdynamiken. Ahnliches
gilt fiir die von einigen psychodynamischen Therapeuten
favorisierte Haltung der ,therapeutischen Beelterung fiir
eine begrenzte Zeit* (vgl. Rudolf 2010: 138 ff).



DE GRUYTER

Was sich bei solchen Entwicklungsdynamiken im
Verlauf der Gruppe jeweils szenisch darstellen wird, ist
vollig offen, nicht vorhersehbar, erfolgt spontan im ak-
tuellen Kontext der Gruppe als Vertrauensraum; nicht
selten ergeben sich in Erwachsenen-, Jugendlichen- und
Kindergruppen, tiber Sprache, Agieren und Beziehungs-
inszenierungen gestaltet, vollig tiberraschende Dynami-
ken. Insofern ist der ,potential space‘, von dem Winnicott
spricht, immer auch ein ,open space’ fiir sich in der Gruppe
ergebende, von den Gruppenteilnehmenden jeweils neu
mitgestaltete Entwicklungsprozesse. Von diesen entwick-
lungsoffenen Prozessen spricht der italienische Psychoana-
Iytiker A. Ferro als einer ,ko-narrativen Transformation®:
Ein von Patienten und Analytiker gemeinsam gestalteter
Prozess, bei dem der Analytiker bei aller Asymmetrie der
therapeutischen Beziehung

ganz und gar dialogisch [...] gemeinsam mit dem Patienten ,einen
Sinn konstruiert*. [...] Esist, als wiirden Analytiker und Patient ge-
meinsam ein Theaterstiick entwerfen, dessen Handlungsstrange
sich aufeinander beziehen, sich in ihrer Komplexitat steigern und
sich entwickeln. Dies geschieht zuweilen in einer Art und Weise,
die keiner der beiden an dem Narrativ Beteiligten vorhersehen
und fiir moglich halten konnte (Ferro 1999/2009: 10).

Betrachtet man solche Inszenierungen nicht nur intrapsy-
chisch und interpsychisch-gruppendynamisch, sondern
unter dem Aspekt, welche existenziellen Narrative sich hier
zeigen, so finden sich — wie auch immer latent verhiillte —
Sehnstichte und Entwiirfe von Potenzialitdt, von ,gelunge-
nem‘ Leben im Sinne menschlicher Grundexistenzialien
von Wahrgenommen- und Gesehenwerden, von Geliebt-
werden, Anerkanntwerden und Ernstgenommenwerden,
von Gehaltensein, von Beachtung der eigenen inneren Be-
wegungsdynamiken und Entwicklungswiinsche seitens der
Mitmenschen, auch wenn sich diese im Kontakt konflikthaft
ausgestalten.

Explizite und latente spirituell-
existenzielle Narrative

Ausgehend von der subjektiven BedeutsamkKkeit spiritueller
Narrative im benannten Sinne lassen sich in Gruppen zwei
Grundformen identifizieren (ich gehe dabei von entwick-
lungsoffenen psychodynamischen, d.h. tiefenpsychologi-
schen bzw. psychoanalytischen Gruppen aus (vgl. Foulkes
1974; Foulkes 1978; Heigl-Evers 1978; Konig & Lindner 1991;
Walter 2000; Tschuschke 2001; Pritz & Vykoukal 2001), mit
anderen Gruppen habe ich keine Erfahrungen): Narrative,
welche indirekt existenziell-spirituelle Aspekte beinhal-

Alfred Walter: Gehaltensein == 3

ten — diese finden sich vielfaltig in Gruppen — und Narra-
tive, welche spirituell-religiose Aspekte explizit benennen.
In diesem Kontext spreche ich dezidiert von ,Narrativen‘im
Sinne von Erzdhlungen bzw. Mitteilungen der Gruppenteil-
nehmenden iiber sich selbst in der Gruppe, die immer auf
die jeweils individuelle, eigene Lebensgeschichte bezogen
sind.

Ich habe im Lauf der Zeit verschiedene solcher Narra-
tive gehort:

»,Damals ging es mir so schlecht. ... Ich bin dann in eine
Kirche gegangen, war froh, dass kaum jemand da war und es
still war und ich konnte meinen Gedanken nachhéngen. ...
Ich musste mit den Tranen kdmpfen. ... Irgendwie ging es
mir dann besser, ich bin dann gegangen.“ Oder: ,Ich liebe
die Stille der Krypta, vor allem, wenn niemand da ist. ... Ich
sitze dann dort. Der Raum und die Stille beruhigen mich*“.
Oder: ,Wenn es mir nicht gut geht, gehe ich mit meinem
Hund spazieren, geniefle die Natur und das Alleinsein.
Manchmal sehne ich mich dann nach jemandem, der mir
zuhort und mich versteht.“ Oder: ,Obwohl ich kein religio-
ser Mensch bin, gehe ich ab und zu in eine Kirche. Irgend-
etwas erinnert mich da an meine Kindheit. Ich war oft mit
meiner Oma dort. Es mag sich fiir euch komisch anhéren,
aber ich setzte mich dann vor das Marienbild mit dem
kleinen Jesus, irgendetwas zieht mich da an ... Seltsam...
Frither war das fiir mich religiéser Kitsch ... Ich habe mir
sogar uberlegt, eine Marienstatue mit dem Kind zu kaufen.
Irgendwie ist mir das peinlich.“

Solche Narrative beinhalten spirituell-existenzielle
Momente im Sinne basaler Erfahrungsweisen des Ge-
haltenseins oder der Sehnsucht danach: Einen Ort finden,
sich sicher und gesehen erleben, innerlich mit positiven
Erfahrungen mit der Welt verbunden, sei es in Form
eines positiv besetzten vergangenen oder gegenwartigen
Kontaktes gegentiber anderen Menschen oder tragender
innerer Bilder, die einen ansprechen, anriihren, beruhigen,
zur Ruhe kommen lassen. Oftmals weisen die berichteten
Szenen mediative Momente auf, nicht selten verweisen sie
auf Beziehungen zur Natur (vgl. Walter 2018).

Im Gegensatz zu Einzelgesprachen mit anderen Men-
schen einschliefilich Einzeltherapien erméglicht ein grup-
penanalytisches Setting eine andere Form von Resonanz
auf das, was ich als Gruppenteilnehmer/-in von mir mitteile
und wie ich es anspreche. Es finden nicht nur mehrere und
unterschiedliche Reaktionen der anderen Teilnehmenden
auf mich statt, vielmehr beginnen die anderen Teilnehmen-
den, angestoen durch meine eigenen AuRerungen, liber
sich selbst und ihr Erleben zu sprechen; oftmals zeigen sich
in den Narrativen der anderen Teilnehmenden &hnliche
Konflikthaftigkeiten, Briiche und Aussichtslosigkeiten, an-



4 —— Alfred Walter: Gehaltensein

dererseits auch vollig divergierende Umgangsweisen mit
den mich beschéftigenden Themen. Ich bekomme, wenn
ich tiber mich spreche, insofern nicht nur eine bhreitere Re-
sonanz unterschiedlicher Betroffenheiten auf das, was ich
mitteile, in denen ich mich wahrgenommen und gehalten
erlebe und mich wiederfinden kann bzw. die von meinem
bisherigen Umgang mit dem Thema abweichen; ich erlebe
auch in den sich auf meine Narrative hin zeigenden Erzéh-
lungen der anderen Gruppenteilnehmenden andere Be-
troffenheiten und andere Weisen, mit psychischen Belas-
tungen und existenziell bedeutsamen Themen umzugehen.
Dies wiederum kann in mir als Gruppenmitglied innere
Prozesse des Nachdenkens auslésen und Anstofe geben,
mich mit dem, was ich erlebt habe, anders als bislang aus-
einanderzusetzen. Dadurch kann es nicht nur zu einer in-
tensiven inneren Auseinandersetzung mit dem, was mich
innerlich umtreibt, kommen; vielmehr kann es — wie die
Vignette zu Beginn zeigt — auch zu Diskursen zwischen
den Teilnehmenden fithren, die neben ihrer psychischen
Befindlichkeit und ihren Beziehungsproblematiken immer
auch existenziell-spirituelle Fragen beinhalten konnen.

Stutzend-haltende und Ambivalenz
ermdglichende Narrative

Neben direkten und impliziten spirituell-existenziellen Nar-
rativen, die nicht selten auch ins Esoterische und Magische
gehen kdnnen, halte ich aufgrund meiner Erfahrungen eine
weitere Unterscheidung fiir sinnvoll: Die zwischen spiri-
tuell-existenziellen Narrativen, die einen halten und unter-
stiitzen, und solchen, die Bedrohliches, Traumatisierendes,
hoch Ambivalentes beinhalten und zur Sprache bringen
konnen. Beides muss sich nicht widersprechen.
Insbesondere wenn das Vertrauen in der Gruppe und
in die Gruppe wéchst, teilen die Gruppenteilnehmenden
lebensgeschichtlich sehr relevante, in der Regel belastende
Erfahrungen mit, unter denen sie leiden. Die Gruppe wirkt
dann nicht nur wie ein Méglichkeitsort, Unangenehm-Belas-
tendes anzusprechen und darin Gehor zu finden, sondern
auch als ein Ort, in dem ich mich gesehen und ernst genom-
men erlebe und in dem sich die anderen Teilnehmenden
mit mir und dem, was ich ihnen mitteile, auseinanderset-
zen; sei es unterstiitzend, bestatigend, kritisch oder infrage
stellend. Dariiber hinaus lassen die geduflerten Narrative
bei den anderen Gruppenteilnehmenden eigene dhnliche
oder davon abweichende Erfahrungen anklingen; diese
Narrative der anderen evozieren in einem selbst eigene
aktuelle Auseinandersetzungen mit sich selbst, die ihrer-
seits wieder in die Gruppe eingebracht werden konnen. In

DE GRUYTER

der Regel findet dann ein intensiver verbaler, oftmals sehr
emotional getrankter Austausch tiber die unterschiedlichen
inneren und &ufieren Betroffenheiten und Befindlichkeiten
und die Art und Weisen statt, mit sich und anderen umzuge-
hen. Dieser Austausch geschieht manchmal verstehend,
nicht selten konflikthaft zwischen einigen Teilnehmenden,
zumal es hierbei bei den Einzelnen immer auch darum
geht, zunachst die eigene aktuelle psychische Homdoostase
aufrechtzuerhalten, da davon abweichende Regulationen
des psychischen Gleichgewichts bei anderen und bei sich
selbst bedrohlich erlebt werden kénnen (vgl. Walter 2012).
Nicht selten ist hierbei die Gruppe der Ort, an dem all dies
in einer manchmal erstaunlich offenen Weise maoglich ist;
ofters duflern Teilnehmende, dass sie die Gruppe als den
Ort erleben, an dem sie iiber sich und das, was sie erleben,
in einer Art und Weise und mit einer Offenheit sprechen
konnen, die in dieser Form im Alltag nicht moglich ist. Es
wiirde sie blofistellen und zu erheblichen Problemen in
ihren Beziehungen und in der Arbeitswelt fiihren. Insofern
kann man - gruppenanalytisch betrachtet — die Gruppe als
einen ,guten‘ bzw. haltgebenden sicheren Ort betrachten,
in dem man sich gesehen und getragen erleben kann, auch
wenn dies nie konfliktfrei ablduft. Gruppenanalytisch
wird dies mit Begriffen wie ,die Gruppe als Mutter‘ bzw.
der ,miitterlichen‘ oder ,véaterlichen Funktion der Gruppe
oder der Gruppe als ,Container‘ (vgl. Hirsch 2008) belegt.
In den Interaktionen in der Gruppe, tragend, haltgebend,
in Frage stellend, konfliktreich, wie auch immer, zeigt sich
dann so etwas wie das Erleben von Gehaltensein und Wahr-
genommenwerden in Bezogenheit. Es ist jedoch risikohaft,
da es Bekanntes, Liebgewordenes in Frage stellt, oftmals in
neurotischen Storungen und/oder Personlichkeitsakzentu-
ierungen oder -strungen oder psychosomatischen Proble-
matiken sich entfaltend: Die differenzierende Resonanz der
Gruppe kann dann zundchst als méglicher Angriff wahr-
genommen werden und zu intensiven Auseinandersetzun-
gen in der Gruppe fithren.

Diese Narrative in Gruppen, verbunden mit dem, was
sich in der Gruppe entwickeln und erlebt werden kann,
koénnen hinsichtlich der erwdhnten Bedeutsamkeiten der
Gruppe und deren Funktion fiir die einzelnen Teilneh-
menden im Kontext geschichtlicher Entwicklungen grup-
penbezogener Selbstwahrnehmung und Selbstreflexion
gesehen werden, wie sie in allen Kulturen vorkommen.
Kultur- und frommigkeitsgeschichtlich konnen sie in
unserem westlich-christlich gepragten Kulturkreis ins-
besondere im Zusammenhang mit philosophischen Zirkeln
der Antike, von Gottesdienstgemeinden und klgsterlicher
Gruppen des Mittelalters und der Wendung nach innen
in der Mystik (vgl. Angenendt 1997/2009), von Gespréchs-
zirkeln der Aufklarung und des Pietismus und spaterer



DE GRUYTER

Entwicklungen gesehen werden, die uns alle mitgepragt
haben (vgl. van Diilmen 1996; van Diilmen 2016). Ahnliche
Entwicklungen finden sich in anderen Kulturen, die 6fter in
unserem Kulturkreis als sinnstiftend rezipiert werden (vgl.
Yamada 2015).

Wir alle sind von der religios-spirituellen Umgebung
um uns mitgepragt, egal ob wir sie ibernommen haben
oder nicht, ob sie uns bedeutsam ist oder wir sie innerlich
ablehnen. Wir alle tragen in uns unsere kindlichen Erfah-
rungen mit Religion, welcher Pragung auch immer, mehr
oder weniger stark identifiziert, abgelehnt, vergleichgiiltigt.
In der Regel sind diese inneren Bilder an bestimmte Szenen
unseres individuellen Erlebens gebunden, nie abstrakt,
sondern immer in Beziehungserfahrung kontextualisiert
und durch eben diese Erfahrung mitbeeinflusst. Erst spater,
oftmals beginnend in der Pubertdt, werden diese Vor-
stellungen abstrakter, man begegnet ihnen intellektueller,
nimmt zu dem, was man erlebt hat und in sich trégt, inner-
lich Stellung, legt es als irrelevant beiseite oder ibernimmt
Anteile davon.

Viele dieser existenziellen Narrative kreisen um ,gelun-
genes‘ Leben, oftmals in Form erlittenen Leides, das einem
von nahestehenden Personen wie Eltern, Partnern etc.
zugefligt wurde. Sie kreisen um enttduschende Erfahrun-
gen, verpasste Chancen, schicksalhafte Ereignisse, denen
man sich als Kind und im weiteren Verlauf seines Lebens
ausgeliefert erlebt hat. Dahinter scheinen immer wieder
Sehnstichte und Winsche auf — wie es hatte sein kénnen
bzw. wie man es sich von seinen Eltern und Bezugspartnern
gerne gewtlnscht hitte. Diese Sehnslichte und Wiinsche
imaginieren — oft aus psychischer Not geboren und an die
eigene Erfahrung gebunden, gebunden, die anderen in der
Gruppe mitgeteilt wird — implizit individuelle Modelle ge-
lungenen Lebens im Sinne von Gesehen- und Wahrgenom-
menwerden, Geliebt- und Geschatztwerden sowie Aner-
kanntwerden in seinen Eigenheiten, Besonderheiten und
auch in seinen Abgrenzungs- und Ruckzugswiinschen.

Diese impliziten Modelle auf rein ,psychische Kom-
pensationen‘ und ,regressive Tendenzen‘ zurtickzufithren
(die allerdings durchaus nach der je individuellen Bio-
graphie vorhanden sein kdnnen), wiirde der psychischen
Brisanz dieser existenziell anthropologischen Grundbezo-
genheiten und deren je aktuellen Ausformungen tiberhaupt
nicht gerecht (vgl. dazu aus unterschiedlichen Sichtweisen
und Perspektiven Berger & Luckmann 1966/1970; Diemer
1958/1971; Marquardt 1971; Gadamer & Vogler 1972-1975;
Pannenberg 1983; Schén 1987; Hartung 2008; KoSenina
2008; Bayertz 2012). Wird dies mitbhedacht, dann finden
sich in diesen Narrativen von Wunsch und Sehnsucht sehr
relevante zwischenmenschliche und individuelle Grund-
thematiken des Menschseins, verbunden mit der inneren

Alfred Walter: Gehaltensein =—— 5

Suche nach Beziehungen und Orten, in und an denen dies
moglich sein kann. Letztlich geht es um Grundfragen in-
dividueller Entwicklung mit gutem Selbstbezug und gutem
Bezug zu anderen, die bis in die frithe Kindheit und die
entsprechenden positiven oder oftmals sehr aversiven Er-
fahrungen zuriickreichen konnen.

Solche anthropologischen Grundbeziige und Narrative
finden sich auch in nicht wenigen Theorien psychoana-
lytischer Pragung wie dem Modell des Grundvertrauens
(,basic trust®) von E. H. Erikson (Erikson 1959/1966; Erikson
1982/1988; Erikson 1998); genauso auch in neueren Erkennt-
nissen der psychoanalytischen Sduglingsforschung und Ent-
wicklungspsychologie (vgl. Beebe & Lachmann 2002/2004;
Tronick & Gold 2020) und in Modellen des ,holding‘ (Winni-
cott 1960/1984) oder des ,containment‘ (Bion 1962/1992; Bion
1963/1992; Bion 1970/2009; Bion 1967/2013; Liiders 2013), die
die Bedeutsamkeit der Grunderfahrung des ,repair frus-
trierender, bedrohlicher oder traumatisierender Erfahrun-
gen fiir eine gute psychische Entwicklung herausgearbeitet
haben (vgl. zusammenfassend Walter 2010; Walter 2024).
Die damit verbundenen Erfahrungen auf rein innerpsy-
chische Dynamiken zuriickzufithren, ohne die damit ver-
bundenen anthropologischen Topoi als Grunderfahrungen
und Grunderleben menschlicher Existenz mit zu bertick-
sichtigen, wie sie sich in den existenziell-spirituellen Nar-
rativen dufiern konnen, die der Gruppe mitgeteilt werden,
flihrt sowohl zu theoretischen als auch praktisch-therapeu-
tischen Kurzschliissen und ignoriert die menschliche Rele-
vanz der damit verbundenen existenziellen Narrative. Glei-
ches gilt, wenn sie theologisch vereinnahmend interpretiert
werden. Wichtig scheint mir zu sein, diese Narrative in der
subjektiven Befindlichkeit und in dem Kontext zu belassen,
in dem sie entwickelt worden sind und ihren subjektiven
Sinn erhalten. Manchmal kénnen solche Narrative inner-
halb der Gruppe direkt zu einem Austausch tiber Glauben,
Zuversicht, die eigenen religiosen und weltanschaulichen
Vorstellungen fiihren.

Ahnliches gilt fiir eine besondere Gruppe existenziell-
spiritueller Narrative, wie sie in den Erzdhlungen der
Gruppenteilnehmenden immer wieder auftauchen. In der
kurzen Vignette zu Beginn findet sich bei dem Narrativ des
Patienten unter anderem der Aspekt des Eingebettetseins in
einen grofieren kosmologischen Zusammenhang: ,Im Uni-
versum gehe nichts verloren, die einzelnen Atome wiirden
weiterexistieren und neue Verbindungen eingehen‘. Die
psychische Relevanz dieses Narrativs wird dann nachvoll-
ziehbar, wenn sie mit den entsprechenden Erfahrungen des
Gruppenteilnehmers in Verbindung gebracht wird: sich als
kleines Kind nicht gesehen zu erleben, sein anhaltendes
Grundgefiihl, nicht zur Familie zu gehoéren, und immer
wieder die bedrohliche Erfahrung, in unterschiedlichen



6 —— Alfred Walter: Gehaltensein

Zusammenhaéngen (Beziehung und Arbeit) ,ausgeloscht’ (so
der Patient mehrmals) zu werden. Insofern représentiert
das kosmologische Narrativ einen Gegenentwurf zu seinen
frithen Erfahrungen, die sein Leben lange Zeit pragten: Ein-
gebunden zu sein, nicht verloren zu gehen, in Verbindung
zu bleiben, dazuzugehéren, nicht ausgeloscht zu werden,
auch wenn dies in Form eines eher materialistischen Narra-
tivs uiber die Zeit nach seinem Tod in Worte gebracht wird.

Diese kosmologisch bezogenen Narrative dhneln vielen
anderen Formen dieser Narrative als Variante des Wun-
sches nach Bezogenheit und Eingebettetsein. Oftmals stark
esoterisch wirkend, beinhalten sie Modelle, die das Leben
des Einzelnen in einer hoheren spirituellen oder kosmolo-
gischen Ordnung verorten und ihm darin einen Sinn ver-
leihen. Diese zum Teil an antike Kosmologien, mittelalter-
liche Modelle einer allumfassenden goéttlichen Ordnung
sowie physiko- und naturtheologische Modelle der Neuzeit
erinnernden Narrative ermdglichen den sie vertretenen
Gruppenteilnehmenden nicht nur die Sicht eines indivi-
duellen Aufgehobenseins in einer allumfassenden, halten-
den Ordnung; sie beinhalten auch fiir den Einzelnen be-
deutsame Narrative, das eigene Leiden und die Briiche der
eigenen Biographie in einem sinnhaften Zusammenhang
sehen zu konnen (vgl. Bochinger 1995; Bolz & v. Reijen 1998;
Bochinger et al. 2009; Graf & Hartmann 2019) — und kénnen
als ,der Seufzer der bedréngten Kreatur® (Marx 1844/1981:
378) oft hilfreich erlebt werden. Solche Narrative beinhal-
ten grundlegende existenzielle Ambivalenzen; sie sind ,in
einem der Ausdruck des wirklichen Elendes und in einem
die Protestation gegen das wirkliche Elend*“ (ebd.). Dienen
solche Narrative der Flucht aus der Realitit und ihrer Belas-
tungen, werden sie zum ,,Opium des Volks“ (Marx 1844/1981:
378); in ihren festgefahrenen Formen weisen sie insbeson-
dere in Verbindung mit rigiden Persénlichkeitsstrukturen
nicht selten Tendenzen zu inflexiblen Weltanschauungen
auf, mit der Gefahr, zu esoterisch anmutenden Heilsver-
sprechen zu mutieren.

Eine Spezifizierung solcher Narrative, die das eigene Leben
umfassen, findet sich oft in Form von Narrativen tiber die
einen umgebende Natur. ,Natur‘ als phantasmatischer Ent-
wicklungs- und Resonanzraum eignet sich nicht selten als
Projektionsfliche psychischer Befindlichkeiten: ,Natur
eroffnet Fluchtperspektiven und ist der Ort unserer Sehn-
sucht“ (Gloy 1996: 201). Naturnarrative als externalisierende
Narrative konnen so zum phantasmatischen Raum fir
interpersonelle und innerpsychische Dynamiken werden
und in diesem Sinne eine intensivierte Verarbeitung psy-
chischer Problematiken, bedrohlicher Erfahrung und psy-
chischer Regulation erméglichen (dazu und zum Folgenden
ausfihrlicher Walter 2018). Naturnarrative beinhalten wie

DE GRUYTER

viele religiose Narrative auch ungestillte Sehnstichte, belas-
tende und bedrohlich erlebte und oft unregulierte Emo-
tionen und Fantasien sowie Beziehungserfahrungen iber
Darstellungsformen, die diesen unregulierten und ungehal-
tenen Anteilen visuell, akustisch, phantasmatisch aufier-
halb meiner selbst eine Struktur geben (vgl. das zu Beginn
benannte Beispiel des Unterwegsseins mit dem Hund allein
im Wald). In die Gruppe eingebracht, konnen sie im positi-
ven Fall einen neuen Zugang zu sich selbst erméglichen und
der Exploration der eigenen psychischen Innenwelt und
des eigenen Umgangs mit der Welt und anderen Menschen
dienen und einen verdnderten Selbsthezug bewirken.

Gerade in Naturnarrativen kann die AufSenwelt zur
symbolischen Reprasentanz der Innenwelt werden, zumal
die subjektive Wahrnehmung von ,Natur* fiir vielfaltige psy-
chische Inhalte und fiir Ambivalenzen von Gefahr, Zersto-
rung, Bedrohung bis hin zu Aufgehobensein und Geborgen-
sein, von individuellem Eingebettetsein in tiberindividuelle
Zusammenhénge offen ist. Auch Naturnarrative greifen —
ohne dass dies den Gruppenteilnehmenden bewusst ist, die
sich auf sie beziehen — auf kulturell iberlieferte Modelle von
Naturphédnomenen als Spiegel seelischer Prozesse zuriick.
Der Kultursoziologe H. Rosa spricht in diesem Kontext von
yextrasoziale(n) Resonanzen“ (Rosa 2016: 261 ff). Aufierhalb
des interpersonalen Bereichs konnen Naturphédnomene
und Naturbeziige, dhnlich Kunst, Geschichte, Musik u. a., als
»Quasisubjekt“ (Rosa 2016: 453) und quasi-soziales Gegentiber
fungieren, das je nach dem eigenen psychischen Kontext be-
drohlich, jedoch auch hilfreich erlebt werden kann (Wenn
ich schlecht drauf bin, gehe ich in die Natur. Wenn ich
dann den Regen auf meiner Haut spiire, geht es mir wieder
besser?). Natur und kosmische Gesetze konnen als Narrativ
umfassende sinnhafte und haltende Zusammenhdange re-
prasentieren; Winnicott wiirde wohl von einer tragenden
und haltenden ,Umweltmutter (Winnicott 1963/1984: 92)
sprechen (,ich bin nicht allein, ,ich falle nicht durchs Raster,
,ich gehore irgendwo hin’, ,ich bin gut aufgehoben?).

Dem Narrativ ,Natur‘ eignet wie anderen Narrativen
eine gewisse Januskopfigkeit: Dient ,Natur‘ wie andere Nar-
rative des Eingebundenseins hauptsachlich als idealisierter
seelischer Riickzugsort, der sich weltanschaulich verdich-
tet, zeigt sich ein repressives Moment, inshesondere wenn
es in Verbindung mit der pathogenen Aufrechterhaltung
psychischer Strukturen einer unreflektierten Anpassung
Vorschub zu leisten droht. ,Natur‘ als ,Resonanzoase“ und
»Gegensphére zur Gesellschaft“ (Rosa 2016: 470 f) wird dann
zur ,besseren Welt‘ jenseits aller eigenen Bemtihungen, sich
mit sich selbst, den anderen und den eigenen inneren Ver-
strickungen auseinanderzusetzen. Ahnlich kann auch das
Narrativ,Gruppe’ als Gegeniiber, in dem man sich wohlfiihlt
und verstanden erlebt, zur Weltflucht und zu einer nicht



DE GRUYTER

nur passageren, iibergangsweisen, sondern festgelegten
psychischen Ersatzbeheimatung werden.

Existenziell-spirituelle Narrative — so meine Erfahrung
in Gruppen und in Einzeltherapien — eignen sich sehr, um
Ambivalenzen, Widerspriichlichkeiten, Bedrohungserle-
ben in der Gruppe anzusprechen. Dies 18st nicht nur mehr
Selbstwahrnehmung aus, indem in der Gruppe dartuber ge-
sprochen wird. Zugleich eréffnet und ermdglicht die Gruppe
eine intensive Auseinandersetzung, nicht nur im Sinne
der Auseinandersetzung einzelner Gruppenteilnehmer/-
innen miteinander; vielmehr eignet sich die Gruppe als der
Raum, in dem belastende und traumatisierende Erlebnisse
in ihrer Ambivalenz angesprochen und ausdifferenziert
werden konnen. ,Natur‘ als illusiondrer Fluchtort wird in
der Gruppe uber kurz oder lang auf unterschiedliche Reak-
tionen stofien; einerseits Zustimmung, andererseits werden
sich — insbesondere wenn sich die Gruppenteilnehmenden
linger kennen — kritische AuRerungen finden, etwa, man
weiche aus. Ambivalenzen und Widerspriichlichkeiten, die
in der Gruppe geduflert werden, konnen sich so in jeweils
individueller Betroffenheit der einzelnen Gruppenteil-
nehmer/-innen entwickeln und einander in der Gruppe
begegnen; es konnen sich unterschiedliche Sichten, Diffe-
renzierungen, Kontroversen entwickeln.

Dies unterscheidet ,Gruppe“ vom einzeltherapeutischen
Setting. Darin liegt, gerade wenn es um existenzielle
Themen geht, eine der grofien Chancen der Gruppe.

So sprach ein Teilnehmer, nachdem er langere Zeit kaum
etwas gesagt, jedoch intensiv zugehort hatte, in einer Sitzung
iber seine tiefe Verzweiflung angesichts seiner Gewalt-
erfahrung als Kind in Form sexuellen Missbrauchs seitens
seines Vaters. Die Gruppe reagierte sehr betroffen, zunéchst
hilflos; manche versuchten den Vater ,schonzureden‘, was
andere fiir ,unmoglich’ hielten und umgekehrt. In weiteren
Sitzungen sprach der betroffene Teilnehmer iiber seine Am-
bivalenz seinem Vater gegeniiber: Er habe eigentlich keinen
Vater, sei ,Halbwaise‘ — auch dies wurde zustimmend und
andererseits skeptisch (,Du hast doch einen Vater!9) wahr-
genommen. Die Gesprache in der Gruppe intensivierten
sich noch einmal, als der Teilnehmer, ein gldubiger Christ, in
einer spateren Gruppensitzung seine zunehmenden Zweifel
an Gott (Wieso ist Gott nicht eingeschritten?) dufderte, was
bei ihm zu einer tiefen religiésen Krise fiihrte. Nicht nur,
dass die Gruppe ihm bei all dem intensiv und betroffen
zuhorte, die letzte Frage loste intensive Gesprache in der
Gruppe aus, wie die anderen mit solchen Fragen umgehen.
Dabei erwies sich die Gruppe im Laufe der Sitzungen als der
Raum, in dem sich die benannten existenziell bedrohlich er-
lebten Erfahrungen und inneren Zwiespéltigkeiten in ihrer
Vielschichtigkeit und Ambivalenz in den einzelnen Beitra-

Alfred Walter: Gehaltensein = 7

gen der Teilnehmenden ausdifferenzierten, die alle auch
iber sich und ihre Erfahrungen sprachen. Der betroffene
Teilnehmer erlebte sich nicht nur gesehen und verstanden;
er konnte auch seine inneren Zweifel in den einzelnen,
zum Teil sehr individuellen und divergenten Beitrdgen der
anderen Gruppenmitglieder wiederfinden und hérte zu-
gleich, wie andere zu ihm different damit umgehen.

Diese Erfahrung, dass eine mir relevant zugewandt
erlebte soziale Umwelt, wie es eine solche Gruppe darstellt,
nicht nur meine innere Not, vielmehr auch meine inneren
Zweifel, Unsicherheiten und Ambivalenzen wahrnimmt
und - iiber die Beitrdge der anderen — auch ausdriickt und
andere Weisen damit umzugehen einbringt, trifft nicht nur
fiir das eben benannte Beispiel zu. Es gilt auch fiir viele andere
existenziell sehr bedrohliche Erlebnisse wie Arbeitsplatz-
verlust, lebensbedrohliche Krankheiten, Verlust von nahe-
stehenden Angehérigen durch Tod, Suizid, Trennung, Uber-
gangen- und Verletztwerden u. v. a. In all solchen Féllen dient
die Gruppe als jene soziale Bezugsform, in der meine inneren
und &ufSeren Konflikte und Problematiken wahrgenommen
und ausdifferenziert und die eigenen damit verbundenen
existenziell-spirituellen Narrative in ihrer individuellen
Bedeutsamkeit und Relevanz erschlossen werden kdnnen.

Literatur

Angenendt A (1997/2009) Geschichte der Religiositat im Mittelalter.
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Bachg M, Hille-Kluczewski E, Gruter S (2016/2022) Die Methode Feeling
Seen als familientherapeutischer Ansatz zur Férderung der
Affektregulierung und des Beziehungsverhaltens bei Kindern
und Jugendlichen. In: Bachg M, Sulz, SKD (Hg.) Bihnen des
Bewusstseins - Die Pesso-Therapie. Anwendung, Entwicklung,
Wirksamkeit. GieBen: Psychosozial. 379-418.

Bayertz K (2012) Der aufrechte Gang. Eine Geschichte des anthro-
pologischen Denkens. Miinchen: Beck.

Beebe B, Lachmann FM (2002/2004) Sauglingsforschung und die Psycho-
therapie Erwachsener. Wie interaktionelle Prozesse entstehen und
zu Veranderungen flihren. Stuttgart: Klett-Cotta.

Berger PL, Luckmann T (1966/1970) Die gesellschaftliche Konstruktion
der Wirklichkeit. Eine Theorie der Wissenssoziologie. Frankfurt:
Fischer.

Bion WR (1962/1992) Lernen durch Erfahrung. Frankfurt: Suhrkamp.

Bion WR (1963/1992) Elemente der Psychoanalyse. Frankfurt: Suhrkamp.

Bion WR (1970/2009) Aufmerksamkeit und Deutung. Frankfurt: Brandes
& Apsel.

Bion WR (1967/2013) Friihe Vortrdge und Schriften. Mit einem kritischen
Kommentar: ,Second Thoughts“. Frankfurt: Brandes & Apsel.
Bochinger C (1995) ,,New Age“ und moderne Religion. Religions-
wissenschaftliche Analysen. Gutersloh: Gitersloher.

Bochinger C, Engelbrecht M, Gebhardt W (2009) Die unsichtbare Religion
in der sichtbaren Religion. Formen spiritueller Orientierung in der
religiosen Gegenwartskultur. Stuttgart: Kohlhammer.



8 —— Alfred Walter: Gehaltensein

Bolz N, van Reijen W (Hg.) (1998) Heilsversprechen. Miinchen: Wilhelm
Fink.

Diemer A (1958/1971) Anthropologie. In: Diemer A, Frenzel I (Hg.)
Philosophie. Das Fischer-Lexikon. Frankfurt: Fischer. 9-15.

Erikson EH (1959/1966) Identitdt und Lebenszyklus. Drei Aufsatze.
Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Erikson EH (1982/1988) Der vollstandige Lebenszyklus. Frankfurt/M.:
Suhrkamp.

Erikson EH (1998) The life cycle completed. Extended cersion with new
chapter on the ninth Stage of development by Joan M. Erikson. New
York: WW. Norton & Company.

Ferro A (1999/2009) Psychoanalyse als Erzahlkunst und Therapieform.
GieRen: Psychosozial.

Foulkes SH (1974) Gruppenanalytische Psychotherapie. Miinchen:
Kindler.

Foulkes SH (1978) Praxis der gruppenanalytischen Psychotherapie.
Mdinchen: Kindler.

Gadamer HG, Vogler P (Hg.) (1972-1975) Neue Anthropologie. 7 Bande.
Stuttgart: Thieme/dtv.

Gloy K (1996) Die Geschichte des ganzheitlichen Denkens. Das
Verstandnis der Natur. Miinchen: Beck.

Graf FW (2007) Die Wiederkehr der Gétter. Religion in der modernen
Kultur. Minchen: Beck.

Graf FW, Hartmann, JU (Hg.) (2019) Religion und Gesellschaft.
Sinnstiftungssysteme im Konflikt. Berlin: De Gruyter.

Hartung G (2008) Philosophische Anthropologie. Stuttgart: Reclam.

Heigl-Evers A (1978) Konzepte der analytischen Gruppenpsychotherapie.
Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Hirsch M (Hg.) (2008) Die Gruppe als Container. Mentalisierung und
Symbolbildung in der analytischen Gruppentherapie. Géttingen:
Vandenhoeck & Ruprecht.

KoSenina A (2008) Literarische Anthropologie. Die Neuentdeckung des
Menschen. Berlin: Akademie.

Konig K, Lindner WV (1991) Psychoanalytische Gruppentherapie.
Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Lauster ] (2023) Die Verzauberung der Welt: Eine Kulturgeschichte des
Christentums. Miinchen: Beck.

Lichtenberg GC (1768/2019) Schriften und Briefe. 1. Sudelbicher 1.
Frankfurt: Zweitausendeins.

Lorenzer A (1973) Sprachzerstérung und Rekonstruktion. Frankfurt:
Suhrkamp.

Lorenzer A (1983) Sprache, Lebenspraxis und szenisches Verstehen in der
psychoanalytischen Therapie. Psyche 37(2):97-115.

Lorenzer A (1984) Das Konzil der Buchhalter. Die Zerstérung der
Sinnlichkeit. Eine Religionskritik. Frankfurt: Fischer.

Lorenzer A (2002) Die Sprache, der Sinn, das UnbewuRte. Stuttgart:
Klett-Cotta.

Luders K (2013) Bions Container-Contained-Modell. In: Kennel R, Reerink
G (Hg.) Klein - Bion: Eine Einfiihrung. Frankfurt: edition discord.
85-100.

Marquardt O (1971) Anthropologie. In: Ritter ] (Hg.) Historisches
Worterbuch der Philosophie. Band 1: A-C. Basel/Stuttgart: Schwabe.
362-374.

Marx K (1844/1981) Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie.
Einleitung. In: Marx K, Engels F. Werke. Band 1. Berlin: Dietz.
378-391.

Pannenberg W (1983) Anthropologie aus theologischer Perspektive.
Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Pritz A, Vykoukal E (Hg.) (2001) Gruppenpsychoanalyse. Theorie -
Technik - Anwendung. Wien: Facultas Universitat.

DE GRUYTER

Rosa H (2016) Resonanz. Eine Soziologie der Weltbeziehung. Berlin:
Suhrkamp.

Rudolf G (2010) Psychodynamische Psychotherapie. Die Arbeit an
Konflikt, Struktur und Trauma. Stuttgart: Schattauer.

Schdn E (1987) Der Verlust der Sinnlichkeit oder die Verwandlungen des
Lesers. Mentalitdtswandel um 1800. Stuttgart: Klett-Cotta.

Tronick E, Gold CM (2020) The power of discord. Why the ups and downs
of relationships are the secret to building intimacy, resilience, and
trust. Melbourne: Scribe.

Tschuschke V (Hg.) (2001) Praxis der Gruppenpsychotherapie. Stuttgart:
Thieme.

van Dilmen R (1996) Die Gesellschaft der Aufklérer. Zur biirgerlichen
Emanzipation und aufklarerischen Kultur in Deutschland. Frankfurt:
Fischer.

van Diilmen R (2016) Die Entdeckung des Individuums. 1500-1800.
Frankfurt: Fischer.

Walter A (2000) Zur Gruppendynamik von analytisch orientierten
Erwachsenen- und Kindergruppen. In: Institut fir Musiktherapie
am Freien Musikzentrum Munchen (Hg.) Zur Dynamik der Gruppe.
Miinchen: Freies Musikzentrum e.V. 89-102.

Walter A (2010) Entwicklungslinien psychoanalytischer Entwick-
lungspsychologie und Entwicklungstheorie - Von der
Entwicklungsstdrung zur Entwicklungstherapie. In: Sulz KD, Hofling
S (Hg.) (2010) ,,... und er entwickelt sich doch*. Entwicklung durch
Psychotherapie. Miinchen: Psychosozial. 71-116.

Walter A (2012) Zwischen Skylla und Charybdis. Psychoanalytische
Anmerkungen zur innerpsychischen und externalisierenden Selbst-
regulation. Psychotherapie in Psychiatrie, Psychotherapeutischer
Medizin und Klinischer Psychologie 17:306-316.

Walter A (2018) ,,Natur* als externalisierendes Narrativ in psychodyna-
mischen Therapien. In: Pfeifer E, Decker-Voigt HH (Hg.) Natur in
Psychotherapie und Kiinstlerischer Therapie. GieRen: Psychosozial.
415-432.

Walter A (2019) Psychodynamische Gruppenarbeit mit Kindern, deren
Eltern getrennt oder geschieden sind. Psychotherapie 24(1):202-217.

Walter A (2024) Beziehungstraumatisierung. Versuch einer Anndherung
unter psychoanalytischer Perspektive. In: Kudritzki S, Salamander
C (Hg.) Psychoneurosen des Kindesalters. Symptom - Beziehung -
Entwicklung. Frankfurt: Brandes & Apsel. 15-82.

Weber C (2019) Ubertragung und Gegentiibertragung in der
Kinderpsychotherapie. In: Kudritzki S, Salamander C (Hg.) Psycho-
dynamische Behandlungstechnik bei Kindern und Jugendlichen.
Frankfurt: Brandes & Apsel. 107-138.

Windaus E (2007) Behandlungskonzepte der tiefenpsychologisch
fundierten und analytischen Therapie bei Kindern und
Jugendlichen. In: Hopf H, Windaus E (Hg.) Psychoanalytische
und tiefenpsychologisch fundierte Kinder- und Jugendlichen-
psychotherapie. Lehrbuch der Psychotherapie Bd. 5. Minchen:
Psychosozial. 231-252.

Winnicott DW (1960/1984) Die Theorie von der Beziehung zwischen
Mutter und Kind. In: Winnicott DW (Hg.) Reifungsprozesse
und férdernde Umwelt. Studien zur Theorie der emotionalen
Entwicklung. Frankfurt: Fischer. 47-71.

Winnicott DW (1963/1984) Die Entwicklung der Fahigkeit der Besorgnis.
In: Winnicott DW (Hg.) Reifungsprozesse und férdernde Umwelt.
Studien zur Theorie der emotionalen Entwicklung. Frankfurt:
Fischer. 93-105.

Winnicott DW (1971/1973) Vom Spiel zur Realitat. Stuttgart: Klett-Cotta.

Yamada K (2015) Das Tor des Zen. Grundlagen und Praxis. Berlin: Edition
Steinrich.



DE GRUYTER

Biografische Angaben

Alfred Walter

Dr. phil., Psychoanalytiker fiir Kinder, Jugendliche und Erwachsene (DPV/
IPA, DGPT, VAKJP), Paar- und Familientherapeut, Gruppenanalytiker und
Gruppenlehranalytiker (D3G). In Augsburg in eigener Praxis nieder-
gelassen. Studium der Evangelischen Theologie (M.A. theol.) und Phi-
losophie, Zweitstudium in Padagogik und Politikwissenschaft (Dr. phil.).

Alfred Walter: Gehaltensein =—— 9

Langjéhrige Dozenten- und Supervisorentdtigkeit im In- und Ausland.
Vielféltige Veréffentlichungen, u. a. zur psychoanalytischen Behand-
lungstechnik, insbesondere bei Kindern und Jugendlichen, zur Familien-
und Gruppentherapie, zu Aids, Trauma, Migration und Transsexualitat,
sowie zu Literatur und Psychoanalyse und zu musikalisch-klnstlerischen
Themen. Urauffiihrung zweier Libretti in Aachen 2019 (,Gottesschwin-
gungen‘) und Saarbriicken 2022 (,Nichts hab* ich gesucht als dich‘ - Zur
Beziehungsgeschichte von Heloise und Abaelard).



