
Spiritual Care 2025; 14(3): 220–228

Originalia

Simon Peng-Keller*

An den Bruchstellen des Sinns
Narrativ-hermeneutische Grundlagen für interdisziplinäre Spiritual-Care-Forschung

At the fractures of meaning

Narrative-hermeneutic frameworks for interdisciplinary spiritual care research

https://doi.org/10.1515/spircare-2025-0058
Vorab online veröffentlicht 06.08.2025

Zusammenfassung: Spiritual Care ist im Kern eine Praxis 
des Verstehens, die Menschen in Grenzsituationen begleitet, 
in denen vertraute Sinngefüge brüchig werden. Zur Erfor-
schung dieses Praxisfelds ist ein narrativ-hermeneutischer 
Zugang besonders geeignet. Der vorliegende Beitrag ent-
wickelt einen solchen Ansatz in Anknüpfung an das inter-
disziplinäre Forschungsprogramm der narrativen Herme-
neutik, dessen Grundlagen in einem ersten Schritt skizziert 
werden. In kritischer Auseinandersetzung mit Simon 
Lasairs Narrative approach to spirituality and spiritual care 
und Paul Ricœurs posthum veröffentlichten Fragmenten 
Lebendig bis in den Tod wird das Profil und Potenzial eines 
solchen Zugangs konkretisiert und exemplarisch an einem 
narrativen Dokument überprüft.

Schlüsselwörter: Narrative Hermeneutik, Krankheits- und 
Sterbenarrative, total pain, emergente Spiritualität, Paul 
Ricœur

Abstract: Spiritual care is, at its core, a practice of under-
standing that accompanies people in liminal situations 
where habitual structures of meaning become fragile. A 
narrative-hermeneutic approach is particularly suitable 
for researching this field of practice. This article develops 
such an approach based on the interdisciplinary research 
program of narrative hermeneutics, the foundations of 
which are outlined in a first step. In a critical examination 
of Simon Lasair’s Narrative approach to spirituality and 
spiritual care and Paul Ricœur’s posthumously published 
fragments Living up to death, the profile and potential of 

such an approach is concretized and examined using a nar-
rative document as an example.

Keywords: Narrative hermeneutics, illness and death nar-
ratives, total pain, emergent spirituality, Paul Ricœur

Spiritual Care ist eine Praxis des Verstehens, die sich an 
den Bruchstellen des Sinns bewegt. Sie ist der Betroffenen-
perspektive verpflichtet, selbst dann noch, wenn diese sich 
dem Verstehen entzieht. Wenn Menschen verstehende, 
sich selbst artikulierende und auslegende Lebewesen sind 
(Taylor 1985), die für ihr Selbstverstehen auf die Verstän-
digung mit anderen angewiesen sind, dann gilt dies in be-
sonderer Weise dort, wo das Sinngefüge eines Lebens durch 
Krankheit und Tod zerrissen wird und das nahe Lebens-
ende die Frage nach dem finalen Sinn aufwirft. Spiritual 
Care unterstützt Menschen in ihrem Selbstverstehen und 
begleitet sie auch dort, wo dieses zerbricht.

Dass es dazu spezifischer hermeneutischer Kom-
petenzen bedarf, ist allgemein anerkannt (van Leeuwen 
2025; Peng-Keller et al. 2025). Bereits Anton Boisen, der Mit-
begründer der Clinical Pastoral Education (CPE), beschrieb 
die hermeneutische Aufgabe klinischer Seelsorge als ein 
methodisches Erschließen von „living human documents“, 
was sich anhand von seelsorglichen Fallberichten einüben 
lasse (Boisen 1930: 235). Zeitgleich zur hermeneutischen 
Wende in der Phänomenologie, die das lebensweltliche 
Verstehen als Grundzug menschlichen Daseins erschloss 
(Angehrn 2023), entwickelte sich damit eine zweigestufte 
klinikseelsorgliche Hermeneutik, die mittels einer metho-
dischen Analyse von Fallberichten zum genaueren Ver-
stehen von spirituellen Nöten und klinischen Interaktionen 
führt.

In den bald hundert Jahren klinikseelsorglicher und 
theologischer Hermeneutik, die seit der Entstehung der 
CPE im Jahre 1925 vergangen sind, wurde dieses Anliegen 

2025

*Korrespondenzautor: Simon Peng-Keller, Universität Zürich, Zürich, 
Schweiz, E-Mail: simon.peng-keller@theol.uzh.ch

https://doi.org/10.1515/spircare-2025-0058
mailto:simon.peng-keller@theol.uzh.ch


Simon Peng-Keller: An den Bruchstellen des Sinns   221

in vielfacher Weise aufgegriffen, modifiziert und weiter-
geführt, zuletzt bei Walton et al. (2025: 32) unter dem Leit-
begriff „living human encounter“. Die hermeneutische 
Aufmerksamkeit richtet sich dabei sowohl auf die Ge-
sprächspartner/-innen und ihre Bedürfnisse als auch auf 
das kommunikative Handeln der Seelsorgenden und das, 
was in seelsorglichen Begegnungen und rituellen Vollzügen 
bewusst oder unbewusst geschieht.

Die Schwierigkeit, die Bedeutung spiritueller Faktoren 
für therapeutische Prozesse angemessen zu verstehen, 
beschränkt sich nicht auf die klinische Praxis, sondern 
wiederholt sich auf der theoretischen Ebene. Die sich 
in diesem Zusammenhang stellenden hermeneutischen 
Fragen wurden bislang im Hinblick auf interprofessio-
nelle Spiritual Care erst ansatzweise diskutiert. Während 
in der Seelsorgeforschung hermeneutische und narrative 
Ansätze seit geraumer Zeit großes Gewicht haben (Gerkin 
1984; Capps 1984; Morgenthaler 2009), hat ihnen die Spi-
ritual-Care-Forschung  – trotz wachsendem Interesse an 
Fallstudien – bislang nicht die Aufmerksamkeit geschenkt, 
die ihnen gebührt. Der vorliegende Beitrag widmet sich 
dieser Aufgabe, wobei ich mich auf ein interdisziplinäres 
Forschungsprogramm konzentrieren werde, das unter dem 
Titel ‚narrative Hermeneutik‘ unterschiedliche Ansätze der 
philosophischen Hermeneutik integriert und dabei auch 
eine Brücke zur Narrativen Medizin schlägt.

Eine solche narrative Hermeneutik entspricht dem 
Anliegen, die Stimmen und Bedürfnisse von Direktbetrof-
fenen ins Zentrum der Forschung zu stellen (Frank 2017). 
Dabei stellt sich das Problem, dass qualitative Interviews 
als die häufigste Form, Patientinnen und Patienten in den 
Forschungsprozess zu involvieren, in palliativen Kontexten 
nur beschränkt praktikabel sind. Allan Kellehear (2009) 
schlug deshalb vor, anstelle von qualitativen Interviews auf 
die vielfältigen Zeugnisse zurückzugreifen, die Sterbende 
hinterlassen, wie etwa Tagebücher, die zu einer posthumen 
Veröffentlichung bestimmt sind. Das Programm narrativer 
Hermeneutik, das im ersten Abschnitt näher beschrieben 
wird, bietet das methodische Instrumentarium für einen 
solchen Zugang.

1 �Ein interdisziplinäres Programm
In der Einleitung zu ihrem Band The use and abuse of 
stories. New directions in narrative hermeneutics beschrei-
ben Hanna Meretoja und Mark Freeman das Grundanliegen 
der von ihnen vertretenen narrativen Hermeneutik so:

Die narrative Hermeneutik geht davon aus, dass das Erzählen 
eine kulturelle Sinnstiftungspraxis ist, die wesentlich dazu bei-
trägt, dass wir verstehen, wer wir sind und wer wir sein könnten. 
Sie geht auch davon aus, dass kulturelle Netze von Erzählungen 
nicht nur unser bewusstes Leben, sondern auch unser Unbewuss-
tes und unsere Vorstellungskraft entscheidend prägen (Meretoja 
& Freeman 2023: 5; meine Übersetzung).

Dass unsere Selbst- und Weltbeziehungen narrativ durch-
drungen sind, wir uns die Welt erzählend vertraut machen 
und selbst in Geschichten verstrickt sind, die unser Wahr-
nehmen, Denken und Handeln formen, ist die leitende 
Einsicht dieses interdisziplinären Forschungsprogramms, 
das viele Vorläufer/-innen in der Philosophie des 20. Jahr-
hunderts hat. Erzählungen, so die zentrale Einsicht, sind 
eine Form strukturierter Sinnbildung, die für menschliche 
Lebensorientierung unerlässlich ist: „Menschliche Existenz 
ist fundamental verstehend und vollzieht sich im Medium 
des Sinns, und sie ist ebenso wesensmäßig zeitlich und in 
der Zeit situiert. Im Narrativen verschränken sich beide 
Wesenzüge des Menschen“ (Angehrn 2013: 103). Wenn 
Erzählungen unseren Blick auf die Welt, auf andere und 
uns selbst prägen, dann sind sie nicht nur als Gegenstand 
von Interpretationen zu untersuchen, sondern ebenso als 
Modus des Selbst- und Weltverstehens und nicht zuletzt 
auch des wissenschaftlichen Verstehens.

Aus diesen Weichenstellungen ergibt sich eine narra-
tive Hermeneutik, die sich insofern als ein kritisches For-
schungsprogramm präsentiert, als es auch die Grenzen 
des Versteh- und Erzählbaren ausloten und einen reflexi-
ven und dialogischen Umgang mit lebensbestimmenden 
Narrativen fördern möchte (Meretoja 2018). Die kritische 
Auseinandersetzung bezieht sich sowohl auf den ideo-
logischen Gebrauch von Erzählungen als auch, auf einer 
theoretischen Ebene, auf die selbstkritische Auseinander-
setzung mit den vielfältigen Einwänden, die in den letzten 
Jahrzehnten gegen eine philosophische Hermeneutik vor-
gebracht worden sind.

Ein natürlicher Anknüpfungspunkt für die Spiritual-
Care-Forschung ergibt sich dadurch, dass für eine narrative 
Hermeneutik das Erzählen von und in Grenzsituationen be-
sonders aufschlussreich ist. Die Relevanz von sinnstiften-
den Erzählungen zeigt sich gerade dort, wo die narrative 
Selbstorientierung einer Belastungsprobe ausgesetzt wird 
und zu kollabieren droht. Meretoja verdeutlich dies mit 
Blick auf ihre eigene Krebserkrankung:

Die Nachricht, dass ich Krebs habe, war ein Schock für mich, denn 
sie kam völlig unerwartet: Ich war noch recht jung und hatte 
keine Risikofaktoren für Brustkrebs. Den ersten Schock erlebte 
ich als eine Auflösung der Zeit. […] Ich wusste nicht, wie ich die Er-
fahrung des Herausfallens aus der gemeinsamen Zeit interpretie-
ren sollte, in der die Momente miteinander verbunden sind und 



222   Simon Peng-Keller: An den Bruchstellen des Sinns

der gegenwärtige Augenblick eine Fortsetzung der vergangenen 
Augenblicke ist und zu vorhersehbaren zukünftigen Augenbli-
cken führt. Stattdessen gab es nur ein schwebendes Jetzt, unver-
mittelt losgelöst von einer Vergangenheit und einer Zukunft. Ich 
war nicht in der Lage, es mit irgendetwas zu verknüpfen, und es 
fühlte sich so an, als ob nichts mehr einen Sinn hätte. Ich hatte 
einen vollen Kalender für die kommenden Monate. Plötzlich war 
alles wie weggefegt und es gab nur noch den vernichtenden, 
angsterfüllten Gedanken: Werde ich jetzt sterben  – und wenn 
ja, was wird mit meinen Kindern geschehen? (Meretoja 2023: 71; 
meine Übersetzung).

Meretoja beschreibt, wie sich ihre Verunsicherung und 
Desorientierung dadurch verschärfte, dass sie über eine 
längere Zeit keine angemessene Sprache dafür fand, was 
ihr widerfuhr. Den krankheitsbedingten Verlust ihrer „nar-
rative agency“ überwand Meretoja schließlich durch das 
Schreiben eines inzwischen auch auf Deutsch erschiene-
nen, teilweise autofiktionalen Romans (Meretoja 2024).

Spirituelle Aspekte werden von den Vertreterinnen 
und Vertretern der narrativen Hermeneutik zwar wahr-
genommen und benannt, doch stehen sie, ähnlich wie in 
der Narrativen Medizin (Charon et al. 2017), nicht im Fokus. 
Was bedeutet es, das Programm der narrativen Herme-
neutik auf das Arbeitsfeld der Spiritual Care zu beziehen? 
Wenden wir uns einem programmatischen Entwurf zu, der 
einen solchen Brückenschlag wagt.

2 �Simon Lasairs „Narrative 
approach to spirituality and 
spiritual care“

Im Hintergrund von Simon Lasairs Narrative approach 
to spirituality and spiritual care steht die international zu 
beobachtende Transformation klinischer Seelsorge, die 
in Kanada zu einer bemerkenswerten Annäherung von 
Spiritual Care und Psychotherapie geführt hat. So wird 
die Ausbildung zum certified practitioner of spiritual care 
bzw. zum certified practitioner in psycho-spiritual therapy 
seitens des Berufsverbands für Psychotherapie anerkannt. 
Für die Absolventinnen und Absolventen dieser Aus-
bildungen ist es deshalb auch möglich, in eigener Praxis 
zu arbeiten (O‘Connor & Meakes 2021). Dieser Wandel im 
Selbstverständnis klinischer Seelsorge manifestiert sich in 
Lasairs Texten sprachlich darin, dass er nicht von „patients“ 
spricht, sondern von „clients“.

Umso bedeutsamer ist es, das professionelle Profil 
dieser neuen Disziplin(en) herauszuarbeiten und dazu das 
Spiritualitätsverständnis zu schärfen. Laisair, selbst ein 
zertifizierter spiritual care practitioner und Inhaber des 

Robert Steane Holistic Research Chair am St. Pauls Kran-
kenhaus im kanadischen Saskatoon, greift zunächst auf die 
empirische Spiritualitätsforschung zurück und gibt dieser 
eine hermeneutische Wende:

Es ist innerhalb der Spiritualitätsforschung Konsens, dass Spi-
ritualität mit dem Gefühl des Menschen für den letzten Sinn 
und seiner Fähigkeit, seiner Situation einen Sinn zu geben, zu 
tun hat […]. Da Spiritualität und Sinnstiftung so eng miteinander 
verbunden sind, bedeutet dies, dass Spiritualität ein hermeneuti-
sches Phänomen ist (Lasair 2020: 1526; meine Übersetzung).

Der damit eröffnete hermeneutische Zugang wird im An-
schluss an Paul Ricœur narratologisch bestimmt. Sein 
eigenes Leben in sinnhafter Weise zu verstehen und zu 
gestalten, bedeute, es durch lebensgeschichtliches Erzäh-
len narrativ zu konfigurieren. In der weiteren Entfaltung 
seines Ansatzes wechselt Lasair allerdings von einem her-
meneutischen zu einem stärker ontologisch orientierten 
Ansatz. In Anlehnung an John Milbank konzipiert er ‚Spi-
ritualität‘ als Ausdrucksgestalt lebensbestimmender „meta-
physical beliefs“, die in religiösen oder areligiösen Formen 
für menschliche Lebensorientierung unabdingbar seien:

[…] sowohl die theologische Metaphysik des gläubigen Christen 
als auch die materialistische Metaphysik (der Glaube, dass nichts 
außer dem physischen Universum existiert) des Atheisten sind 
metaphysische Überzeugungen […]. Sie offenbaren, was jede 
Person als die grundlegende Natur der Realität versteht. Sie geben 
auch Aufschluss darüber, wie sich der Einzelne in sozialen und 
kulturellen Bereichen ausdrückt […]. Die metaphysischen Über-
zeugungen einer Person haben also direkten Einfluss darauf, wie 
eine Person durchs Leben geht, gerade weil die metaphysischen 
Überzeugungen einer Person alle Dimensionen ihres Lebens in 
eine einigermaßen kohärente Vision der Realität integrieren 
(Lasair 2020: 1531; meine Übersetzung).

Anders als es der Titel und der erste Teil des hier besproche-
nen programmatischen Textes erwarten lassen, ist Lasairs 
Ansatz im Kern nicht als hermeneutisch zu beschreiben. Die 
hermeneutische Aufgabe setzt hier verzögert ein, nämlich 
erst dort, wo es darum geht, in klinischen Kontexten die 
metaphysischen Überzeugungen von Patientinnen und Pa-
tienten zu erschließen. Eine solche praktische Hermeneutik 
habe sich mit zwei Erschwernissen auseinanderzusetzen. 
Zum einen werden aufgrund der Dominanz einer materia-
listischen Ontologie nicht-materielle Lebensdimensionen 
in klinischen Kontexten marginalisiert. Zum andern seien 
die handlungsleitenden ‚metaphysischen‘ Überzeugungen, 
die für den Umgang mit Krankheitssituationen und Behand-
lungsentscheidungen relevant sind, oft implizit und deshalb 
nur schwer zu erfassen. Lasairs „narrative approach“ ent-
spricht dieser Problembeschreibung: Weil es nur schwer 
möglich ist, metaphysische Überzeugungen direkt zu erfas-



Simon Peng-Keller: An den Bruchstellen des Sinns   223

sen, bedarf es des indirekten Wegs über die Erzählungen 
von Patientinnen/Patienten, wobei insbesondere auf die 
sich darin äußernde moralische Orientierung zu achten sei.

Die Kohärenz und Tragweite von Lasairs Ansatz sind 
am Anspruch zu messen, einen neuen narrativen Zugang 
zu Spiritualität und Spiritual Care zu erschließen. Es ist 
fraglich, ob der vorgelegte Entwurf dieses Ziel erreicht. 
Zumindest bleibt das Vorhaben, die narrative Hermeneu-
tik Ricœurs für Spiritual Care fruchtbar zu machen, auf 
halbem Weg stehen, beschränkt er sich doch darauf, deren 
Bedeutung für die klinische Praxis hervorzuheben, ohne 
deren Potenzial für die Theoriebildung zu diskutieren. 
Diese Inkonsequenz zeigt sich insbesondere in dem engfüh-
renden Vorschlag, Spiritualität sei als Ausdrucksform meta-
physischer Grundüberzeugungen zu verstehen. Ein solche 
Sicht unterschätzt die Eigendynamik spiritueller Praktiken, 
Erfahrungen und Haltungen. Diese können sich von festen 
Überzeugungen entfernen und diese mitunter auch modi-
fizieren. Gemäß empirischer Religions- und Spiritualitäts-
forschung tendieren Menschen zudem dazu, sich in welt-
anschaulicher Sicht nicht völlig festzulegen und heterogene 
Überzeugungen gleichzeitig zu pflegen.

Schließlich ist keineswegs ausgemacht, dass es die 
primäre Aufgabe spezialisierter Spiritual Care darstellt, 
die metaphysischen Überzeugungen von Patientinnen und 
Patienten hermeneutisch zu erschließen. Wenn man die 
hermeneutische Aufgabe weiter fasst, als es Lasair tut, sind 
die Probleme, die sich hier stellen, noch nicht beseitigt. Es 
ist zwar kaum zu bestreiten, dass einfühlsames Verstehen 
und hermeneutische Kompetenzen in der Begleitung von 
schwerkranken Menschen bedeutsam sind. Doch kann 
sich Spiritual Care nicht darauf begrenzen. Wer einen 
narrativen Zugang zu Spiritual Care entwirft, sollte auch 
dessen Limitationen benennen. Das soll im Folgenden ver-
sucht werden. Wie Lasair orientiere ich mich dabei an Paul 
Ricœur, beziehe dessen narrativ-hermeneutischen Ansatz 
jedoch auch auf die theoretische Grundlegung.

3 �„Emergenz des Essentiellen“: 
Sinnbildung und Sinnstiftung in 
Todesnähe

Was bedeutet es, Spiritualität und Spiritual Care im Hori-
zont der weiter oben skizzierten narrativen Hermeneutik 
zu verstehen? Da Paul Ricœur für dieses Forschungspro-
gramm ebenso wie für die Seelsorgetheorie der letzten 
Jahrzehnte einen wichtigen Referenzpunkt darstellt, bietet 
es sich an, seinen hermeneutischen Ansatz zum Ausgangs-

punkt zu nehmen und dabei auch dessen posthum ver-
öffentlichte Notizen zu berücksichtigen, in denen er mit 
einer Hermeneutik des Sterbens ringt.

Ricœurs philosophische Hermeneutik, die in kritischer 
Auseinandersetzung mit der Daseinshermeneutik Heideg-
gers entworfen wird, ist vom Gedanken geleitet, dass das 
Selbstverstehen beim Verstehen des Anderen anzusetzen 
hat und den weiten Weg über kulturelle Verobjektivierun-
gen aller Art zu gehen hat (Ricœur 1969/1973). In seinem 
dreibändigen Werk Zeit und Erzählung sind es die vielfäl-
tigen Formen und Dimensionen narrativen Verstehens, 
die im Hinblick auf menschliche Selbstdeutung untersucht 
werden. Sich auf fiktionale oder historische Erzählungen 
einzulassen, bedeutet, in fremde Welten einzutauchen und 
verändert aus ihnen zurückzukehren, wobei dieser Prozess 
mitunter selbsttransformative Züge annehmen kann. In Das 
Selbst als ein Anderer führt Ricœur diesen Gedanken weiter 
und bringt ihn auf den Begriff der narrativen Identität. Wir 
sind nicht nur in Erzählungen verstrickt, sondern bestim-
men und bezeugen uns selbst auf narrative Weise im Hori-
zont von Erzählungen, mit denen wir uns identifizieren oder 
von denen wir uns abgrenzen. In einer der beiden Gifford 
Lectures, die nicht in das Buch Das Selbst als ein Anderer 
eingingen, wird dies schließlich religionsphilosophisch ent-
faltet, wobei Ricœur von einem responsiven Selbst spricht, 
welches durch einen göttlichen Ruf ‚hervorgerufen‘ werde 
und bezeugend auf diesen antworte (Ricœur 1988/1995).

In seinen letzten, fragmentarischen Texten, die 2009 
posthum unter dem Titel Vivant jusqu‘à la mort (dt. 2011: Le-
bendig bis in den Tod) veröffentlicht wurden, lenkt Ricœur 
seine Aufmerksamkeit auf eine zweifache Konfrontation 
mit dem Tod: auf das Sterben nahestehender Menschen 
und das eigene Lebensende im Hinblick auf andere. Der 
erste Teil dieses unvollendeten Werks entsteht parallel zur 
fortschreitenden Erkrankung von Ricœurs Ehefrau Simone, 
die 1998 verstarb. Die letzten handschriftlichen Notizen 
wurden wenige Monate vor dem eigenen Tod im Jahre 2005 
niedergeschrieben. Der seinem Tod nahe Philosoph sieht 
sich in einer Übergangszeit angekommen, in der er noch 
„an den Qualen und Freuden des Schaffens“ teilnimmt 
„wie in der Dämmerung einer ausklingenden Jahreszeit“ 
(Ricœur 2009/2011: 83; die folgenden Seitenzahlen beziehen 
sich auf diese Ausgabe).

Von einem Philosophen, der sich intensiv mit der iden-
titäts- und kohärenzstiftenden Wirkung von Erzählungen 
beschäftigt hat, wäre zu erwarten, dass er angesichts des 
nahen Todes das Bedürfnis verspürt, das gelebte Leben 
narrativ zu vergegenwärtigen, zu würdigen und final 
zu ordnen. Doch Ricœur zeigt sich nur wenig an seiner 
eigenen Lebensgeschichte interessiert, weit mehr jedoch 
an den Formen der Solidarität, welche die Konfrontation 



224   Simon Peng-Keller: An den Bruchstellen des Sinns

mit dem fremden und eigenen Lebensende hervorbringen. 
Die sich in diesem Zusammenhang stellenden Fragen be-
treffen zunächst der Umgang mit körperlichem und see-
lischem Leiden, existenzieller Erschütterung und religiöser 
Anfechtung. Ricœurs Fragmente zeugen davon, dass ihn die 
schreibende „Meditation“ (13) davor bewahrt, in Trauer zu 
verstummen: „Müssen alle, auch ich, die Aphasie durchlau-
fen? Gelange ich nicht gerade aus diesem Zustand heraus, 
während ich diese Seiten schreibe?“ (51)

Zum Gegenstand philosophischen Nachdenkens wird 
jedoch nicht allein der Schatten, den der Tod auf das Leben 
wirft, sondern ein Phänomen, das „Emergenz des Essentiel-
len“ (frz. „l’émergence de l‘Essentiel“) oder das „Allgemein-
religiöse“ (frz. „le religieux commun“) genannt wird (16  f ). 
Auf der Schwelle des Todes werden nach Ricœur die Be-
grenzungen religiöser Bekenntnisse und Zugehörigkeiten 
überschritten und die tiefsten Lebensquellen mobilisiert. 
Ich werde dieses Phänomen im Folgenden unter dem 
Begriff emergenter Spiritualität thematisieren. In einem 
kurzen Brief, den Ricœur wenige Wochen vor seinem Tod 
an eine nur wenig jüngere Freundin schrieb, wird diese Er-
fahrung in einer poetischen Sprache beschrieben (135):

Liebe Marie
In der Stunde des Niedergangs erhebt sich das
Wort Auferstehung. Jenseits der
Episoden der Wunder. Vom Grunde des Lebens
Erwächst eine Kraft, die bezeugt, dass das Sein
Sein gegen den Tod ist.
Glauben Sie dies mit mir.
Ihr Freund.
Paul R.

Die von Ricœur bezeugten Formen existenzieller Not und 
emergenter Spiritualität stecken auf exemplarische Weise 
das Aufgabenfeld ab, in dem sich Spiritual Care in palliati-
ven Kontexten bewegt. Inwiefern ist eine narrative Herme-
neutik dazu geeignet, zu einem tieferen Verständnis dieser 
Phänomene beizutragen? Dass sich der narrative Herme-
neutiker Ricœur selbst schwertut, von diesen Erfahrungen 
zu erzählen, dass in seinen nachgelassenen Fragmenten 
das schriftliche Erzählen keine besondere Rolle spielt (die 
Bedeutung des mündlichen Erzählens bezeugt Catherine 
Goldenstein, die Ricœur in seinen letzten Lebensmonaten 
intensiv begleitet hat, im Nachwort), ist bemerkenswert. 
Dies entspricht der Beobachtung von Lars-Christer Hydén 
und Jens Brockmeier, dass im Kontext schwerer Erkran-
kung vor allem das mündliche Erzählen bedeutsam ist und 
dass es häufig in kurzen und „gebrochenen“ Erzählungen 
auftritt, die in einer Orientierung an literarischen Texten, 
wie sie in der Narrativen Medizin zeitweise vorherrschte, 
leicht übersehen werden (Hydén & Brockmeier 2008).

Um einen angemessenen Zugang zum Praxis- und Er-
fahrungsfeld interdisziplinärer Spiritual Care zu erschlie-
ßen, muss sich eine narrative Hermeneutik nicht nur von 
einer einseitigen Orientierung an Texten verabschieden, 
sondern auch von einer Eingrenzung auf sprachliche Sinn-
stiftung. Zum einen sind auch die vielfältigen vor- oder 
nichtsprachlichen Formen der Sinnstiftung einzubeziehen, 
die im vorliegenden Bereich etwa im Zusammenhang von 
Ritualen eine bedeutende Rolle spielen. Zum andern ist 
auch auf unwillkürliche Formen der Sinnbildung (Tengelyi 
2007) zu achten, wofür die von Ricœur angedeutete „Emer-
genz des Essentiellen“ ein wichtiges Beispiel darstellt.

Im Folgenden soll – im Anschluss an bereits vorliegende 
Entwürfe aus unterschiedlichen Disziplinen – eine narra-
tive Hermeneutik skizziert werden, die Abschied nimmt 
von einer Engführung auf text- und sprachbezogenes Ver-
stehen und besonders auf fragmentarische Formen des Er-
zählens achtet ebenso wie auf nicht-, vor- oder transsprach-
liche Formen der Sinnstiftung und Sinnbildung. In den Blick 
kommen dadurch auch Situationen, in denen nicht mehr 
erzählt oder gesprochen wird, sich jedoch möglicherweise 
Bedeutsames ereignet, etwa Momente stiller Präsenz und 
wortloser Begegnung von Angesicht zu Angesicht. Ich kon-
zentriere mich dabei exemplarisch auf Erfahrungen des 
Widersinnigen, von denen zu erzählen besondere Mühe 
bereitet – sei es, weil das Erlebte sich der Versprachlichung 
entzieht und sich dem Verstehen widersetzt, sei es, weil 
die Selbstmitteilung durch gesellschaftliche und klinische 
Tabus oder dominante Narrative erschwert wird.

4 �Erfahrungen des Widersinns
Wenn ich mich im Folgenden auf jene schwer artikulier-
baren Erfahrungen des Widersinnigen konzentriere, die 
Cicely Saunders in maßgeblicher Weise als ‚total pain‘ be-
schrieben hat und die in schwerer Krankheit und der Kon-
frontation mit dem Tod regelmäßig auftreten, so folge ich 
damit einem Grundanliegen der modernen Hospizbewe-
gung: komplexes Leiden durch interprofessionelle Beglei-
tung und soziale und spirituelle Einbettung zu lindern. Die 
hermeneutische Herausforderung bezieht sich in diesem 
Zusammenhang auch auf den Terminus selbst. Wie die um-
fassende Studie von Joe Wood (2024) aufzeigt, wird er von 
Saunders im Laufe der Jahre derart flexibel und Adressa-
ten/Adressatinnen-orientiert gebraucht, dass sich die Frage 
stellt, inwieweit es sich überhaupt um ein fest umrissenes 
Konzept handelt. Ist ‚total pain‘ nicht eher als metaphorisch 
eingefärbter Begriff zu verstehen, der ein holistisches Ver-
ständnis palliativer Situationen bezeichnet, das neben 



Simon Peng-Keller: An den Bruchstellen des Sinns   225

physischen Aspekten auch die psychische, soziale und 
spirituelle Dimension berücksichtigt? Im Hinblick auf Spi-
ritual Care verschärft sich dieses Verständnisproblem zu-
sätzlich dadurch, dass auch Saunders Rede von ‚spiritual 
pain‘ mehrdeutig ist und sich in den letzten Jahrzehnten 
verwandte Bezeichnungen eingebürgert haben, deren Ver-
hältnis zueinander klärungsbedürftig ist: ‚spiritual distress‘ 
(Monod et al. 2012; Peng-Keller et al. 2021), ‚spiritual strug-
gle‘ (Exline et al. 2024) und ‚spiritual needs‘ (Büssing 2021).

Aus der Perspektive einer narrativen Hermeneutik 
relativiert sich diese begriffliche Unschärfe insofern, als sie 
nicht vor der Notwendigkeit steht, unterschiedliche Formen 
des Leidens auf einen gemeinsamen Begriff zu bringen. 
Der Fokus verschiebt sich durch einen solchen Zugang auf 
nicht-begriffliche, narrative und metaphorische Weisen, 
komplexe Nöte zur Sprache zu bringen, wozu nicht zuletzt 
auch das Leiden an dem Sprach- und Sinnverlust gehört, das 
gemäß Karl Jaspers charakteristisch ist für Grenzsituationen 
menschlichen Lebens (Jaspers 1932/1973: 204  f ). Saunders 
‚spiritual pain‘ lässt sich denn auch als „Sinnschmerz“ (Wirth 
2015) verstehen, der sich mitunter in körperlichem Schmerz 
manifestiert und diesen verstärken kann. Wenn Lebenssinn 
durch die aktive oder rezeptive Teilhabe an etwas konsti-
tuiert wird, das als intrinsisch wertvoll erlebt wird (Kipke 
2014), meldet sich „Sinnschmerz“ in Situationen, in denen 
sich jemand aus diesem Sinnzusammenhang herausgewor-
fen erfährt, wenn orientierungsstiftende Lebens- und Glau-
bensgewissheiten einbrechen und es nicht mehr möglich 
ist, das Erlebte narrativ zu ordnen. Spiritueller Schmerz 
lässt sich als Ausdrucksphänomen verstehen, in dem sich 
der Zusammenbruch orientierungsstiftender Lebens- und 
Glaubensgewissheit manifestiert (Peng-Keller 2017a).

Die hermeneutische Aufgabe nimmt in diesem Zu-
sammenhang eine paradoxe Gestalt an, besteht sie doch 
darin, das Leiden am Widersinn oder Nicht-Verstehbaren 
in seiner Vielschichtigkeit und Komplexität zu verstehen, 
um ihm dadurch besser begegnen zu können. Dieselbe Pa-
radoxie zeigt sich auch dort, wo jemand von seinem Sprach-
verlust berichtet und damit die Unfähigkeit, zu erzählen, 
in actu überwunden wird. Das erzählerische Ringen mit 
Erfahrungen des Widersinns, die sich einer sequenziellen 
und normativen Ordnung entziehen, lässt sich mit Arthur 
Frank (1997/2013) als „chaos narrative“ beschreiben und 
analysieren. Wie das oben zitierte Beispiel von Hanna Me-
retoja belegt, kann die Unfähigkeit, das erlebte Leiden in 
Worte zu fassen und davon zu erzählen, durch soziale Fak-
toren verstärkt werden, durch Formen der „epistemischen 
Ungerechtigkeit“, die sich in klinischen Kontexten darin 
manifestiert, dass biomedizinische Narrative und Beschrei-
bungen großen Kredit genießen, während die Erzählungen 
von Patientinnen und Patienten unter dem Verdacht stehen, 

subjektiven Verzerrungen unterworfen und deshalb „un-
zuverlässig“ zu sein (Carel & Kidd 2014; Gunaratnam 2015).

Die hermeneutische Aufgabe, die sich der Spiritual-
Care-Forschung in diesem Zusammenhang stellt, beschränkt 
sich nicht darauf, die Vielschichtigkeit und Komplexität un-
terschiedlicher Formen von, spiritual pain‘ aufzuhellen. Zu 
untersuchen und befragen sind auch die unterschiedlichen 
Wege, ihnen zu begegnen und sie zu lindern. Seelsorgliche 
Fallberichte und Berichte von Betroffenen können dazu als 
„hermeneutisches Stethoskop“ (Martinez 2002: 131) dienen. 
Sie vergegenwärtigen Prozesse, die ohne solche narrativen 
Zeugnisse unzugänglich und unverstanden bleiben. Das gilt 
auch für die folgende Dokumentation einer seelsorglichen 
Begleitung, an der das Potenzial einer narrativen Herme-
neutik erprobt werden soll.

5 �Spiritual Care an den Bruch-
stellen des Sinns

Das hier zitierte Dokument stammt von einem mir bekann-
ten Seelsorger, der über eine langjährige Erfahrung verfügte 
und auch als Supervisor tätig war. Es wurde im Rahmen 
einer Studie zu Spiritual Care im Kontext der Palliativver-
sorgung erhoben und innerhalb einer interdisziplinären 
Forschungsgruppe analysiert und diskutiert:

Frau L., die zwischen 50 und 60 Jahre alt war, lag mit einer Krebs-
erkrankung im Terminalstadium über Wochen auf der onkologi-
schen Station. Sie war bereits stark geschwächt und konnte sich 
nur noch sehr undeutlich mitteilen. Die Ärzte und Pflegenden 
rechneten schon seit längerem mit ihrem Tod und wunderten 
sich, dass sie immer noch lebte. Für das Pflegepersonal war sie 
sehr schwierig. Ihre anhaltende Unruhe und ihr endloses und 
unverständliches Rufen waren äußerst belastend. Die Wort- und 
Satzfetzen konnten als verzweifeltes Drängen verstanden werden, 
nach Hause gehen zu wollen. Immer wenn Frau L. wahrnahm, 
dass jemand in ihre Nähe kam, begann sie, um Hilfe zu rufen.
Das war auch das Erste, was ich bei ihr erlebte. Ein Dialog mit ihr 
war nicht möglich. Verständnisfragen kamen nach meiner Wahr-
nehmung nicht bei ihr an. Mir blieb nur die Möglichkeit, gut zu-
zuhören und zu beobachten – und ab und zu bestätigen, dass ich 
ihr Rufen höre, aber noch nicht verstehe. Ab dem dritten Besuch 
wurden mir ihre Hilferufe allmählich etwas verständlicher. Ich 
versuchte, die Wort- und Satzfetzen in einen Zusammenhang zu 
bringen, was umso schwieriger war, als ich Frau L. nicht kannte 
und nichts über ihren Lebenshintergrund wusste. Es glich dem 
Zusammensetzen eines Puzzles mit fehlenden Teilen. So verstan-
den bedeuteten die Hilferufe: „Ich muss dringend nach Hause, um 
noch etwas zu erledigen, etwas in Ordnung zu bringen.“
Als ich ihr mitteilte, was ich glaubte, verstanden zu haben, rea-
gierte sie heftig, ohne sich verständlich ausdrücken zu können. 
Das kam bei mir so an: „Also, wenn Sie mich schon verstanden 
haben, dann helfen Sie mir jetzt, sofort!“



226   Simon Peng-Keller: An den Bruchstellen des Sinns

Nach der ersten Verunsicherung wurde mir klar, wie ich ihr helfen 
könnte, zur Ruhe zu kommen und loslassen zu können. Während 
der folgenden Besuche, die etwa zwischen 45‘–60‘ dauerten, teilte 
ich ihr behutsam und in kleinen Schritten mit, was ich wahrnahm 
und zu verstehen meinte:
„Sie möchten unbedingt noch etwas erledigen, etwas in Ordnung 
bringen.“
„Es macht Ihnen große Sorgen, es macht Ihnen Angst, dass Sie es 
nicht erledigen können.“
„Ich stelle fest, wie sehr Sie sich verantwortlich fühlen.“
„Sie haben den guten Willen. Mehr ist in ihrer Situation nicht ver-
langt.“
„Sie dürfen beruhigt sein, es wird jetzt alles gut.“
Zwischen den einzelnen Aussagen versuchte ich wahrzunehmen, 
ob sie bei Frau L. ankamen. Tatsächlich wurde sie zunehmend 
ruhiger. Wie ich vom Pflegepersonal erfuhr, hielt die Wirkung am 
Anfang allerdings nur etwa eine halbe Stunde an. Ich besuchte 
Frau L. nun täglich, und was ich ihr immer in gleicher Weise 
sagte, wurde zu einem Ritual. Schritt für Schritt und in möglichst 
gleichen Worten ging ich mit ihr immer denselben Weg. Nach und 
nach stellte sich bei Frau L. eine dauerhaftere Ruhe ein. Sie starb 
gut zwei Wochen, nachdem ich sie zum ersten Mal besucht hatte 
(Peng-Keller 2017b: 135).

Was bedeutet es, dieses Seelsorgedokument aus der Per-
spektive der eben skizzierten narrativen Hermeneutik zu 
untersuchen und für die Spiritual-Care-Forschung zu er-
schließen? Und inwiefern vermag ein solcher Zugang die 
etablierten Formen, mit solchen Dokumenten zu arbeiten, 
befruchten und weiterführen? Ich beschränke mich auf 
einige Hinweise. Spezifisch für einen solchen Zugang ist 
es, dass der vorliegende Text nicht von vornherein als ‚Fall-
bericht‘ klassifiziert, sondern als narratives Zeugnis eines 
„living human encounter“ (Walton et al. 2025: 32) unter-
sucht wird. Dies führt zum einen zu einer Erweiterung und 
Präzisierung der Analyse- und Auslegungsarbeit, die durch 
eine zusätzliche Reflexionsstufe ergänzt wird. Zum andern 
wird auch der Radius des Untersuchungsfelds erweitert. 
Es beschränkt sich nicht auf Berichte von Expertinnen/Ex-
perten, sondern umfasst auch Zeugnisse von Patientinnen, 
Patienten und Angehörigen.

In methodischer Hinsicht bedeutet dies, in einem ersten 
Schritt die Genese und das Genus eines Textes zu klären, um 
dann seine Erzählstruktur zu analysieren und nach den der 
Erzählung zugrundeliegenden Narrativen zu fragen (Mauz 
2018; Mauz & Peng-Keller 2025a; Mauz & Peng-Keller 2025b). 
In inhaltlicher Hinsicht besteht die Aufgabe unter anderem 
darin, mit Blick auf die beschriebenen Erfahrungen und 
verbalen und nicht-verbalen Kommunikationsweisen die 
unterschiedlichen Formen und Ebenen der Sinnstiftung 
und Sinnbildung zu analysieren und sie sowohl je für sich 
als auch in ihrem Zusammenspiel zu untersuchen. Insofern 
der skizzierte Zugang schließlich von dem Ziel geleitet ist, 
zur Spiritual-Care-Forschung und -Praxis beizutragen, geht 

es schließlich auch darum, evaluative Fragen zu diskutie-
ren wie jene, inwiefern das vorliegende Dokument ein Bei-
spiel für eine Best Practice bietet.

Im vorliegenden Rahmen kann nur angedeutet werden, 
in welche Richtung eine solche hermeneutische und erzähl-
analytische Arbeit an dem zitierten Text gehen könnte. Ich 
konzentriere mich dabei auf eine kurze inhaltliche Analyse. 
Drei unterschiedliche Verstehensprozesse lassen sich deut-
lich voneinander abheben. Auf einer ersten, grundlegenden 
Ebene geht es um den Prozess, den Frau L. durchläuft, und 
an dessen Anfang ihr verzweifeltes Bemühen steht, ihre Not 
zum Ausdruck zu bringen und sich den zuständigen Fach-
personen verständlich zu machen. Geschildert wird dies aus 
der Perspektive des Seelsorgers, der seinerseits einen Ver-
stehensprozess durchläuft. Während Frau L.s Not und das 
seelsorgliche Handeln in Erzählform dargestellt werden, 
bleibt der dritte Prozess des Verstehens, welcher diesen 
narrativen Text hervorgebracht hat, implizit. Er besteht im 
Versuch des Seelsorgers, das Erlebte aus seiner Perspektive 
und im Rahmen der genannten Studie nachträglich in eine 
narrative Ordnung zu bringen und ihn zu deuten.

Die erzählte ‚Geschichte‘ setzt mit einer Notsituation 
ein, die sich verbal und averbal äußert und nach einer 
unverzüglichen Antwort ruft. Frau L. äußert einen sehr 
dringlichen Wunsch, der jedoch aufgrund ihrer beeinträch-
tigten Artikulationsfähigkeit unverstanden bleibt und zur 
Belastung für das Pflegeteam wird. Ihr penetrantes Rufen 
gleicht einem SOS-Signal: es ist ein eindringlicher Appell, 
der umso bedrängender ist, als die „Wort- und Satzfetzen“ 
keinen erkennbaren Sinnzusammenhang bilden und dem 
Behandlungsteam und dem Seelsorger die nötigen Hinter-
grundinformationen fehlen. So viel ist klar: Frau L. steckt 
in einem Teufelskreis. Ihr Leiden wird zweifach verstärkt: 
durch das Unvermögen, sich verständlich auszudrücken, 
doch ebenso durch das erlebte Unverständnis derer, die sie 
unterstützen sollten.

Hier setzt die spirituelle Begleitung ein, die gemäß der 
vorliegenden Darstellung bemerkenswert strukturiert ver-
läuft. Durch geduldiges Zuhören und Nachfragen entwickelt 
sich allmählich eine Beziehung und eine elementare Form 
der Verständigung. Nach und nach werden die Sprach-
fragmente verständlicher und fügen sich wie Puzzleteile 
zu einem umrisshaft erahnbaren Sinnzusammenhang. Was 
der Seelsorger nach längerem Zuhören versteht, genügt 
schließlich, um Frau L. das Gefühl zu geben, wahr- und 
ernstgenommen zu werden. Die seelsorgliche Kommunika-
tion konzentriert sich auf das Dilemma, in dem sich Frau L. 
nach der Vermutung des Seelsorgers befand: Sie muss vor 
ihrem Tod unbedingt noch etwas in Ordnung bringen, doch 
ihr Zustand lässt es weder zu, dies selbst zu vollbringen 
noch jemand anderen dafür beizuziehen.



Simon Peng-Keller: An den Bruchstellen des Sinns   227

In der Diskussion dieses Dokuments wurde von ver-
schiedenen Seiten darauf hingewiesen, dass die seelsorg-
liche Deutung von Frau L.s Not ebenso wie die sich daran 
anknüpfende Intervention als übergriffig erlebt werden 
könnte. Man kann sich fragen, ob die stark strukturierte 
Intervention der hochgradigen Vulnerabilität von Frau 
L. ausreichend Rechnung trägt. Folgt man der narrativen 
Darstellung, wird der Gefahr einer Grenzverletzung in 
zweifacher Weise begegnet. Zum einen achtet der Seel-
sorger bei jedem Schritt auf Frau L.s Resonanz und teilt 
ihr fortlaufend mit, was er zu verstanden haben glaubt, 
um sich so zu versichern, ob seine Vermutung zutrifft. Er 
sichert seine Vermutungen durch eine stetige „Verstehens-
dokumentation“ ab (Deppermann 2010). Zum andern wird 
eine offene Sprache benutzt und auf religiöse Ausdrucksfor-
men verzichtet. Das Vorgehen folgt dem Ziel, Frau L. einen 
Ausweg aus ihrer Not zu eröffnen. Es antwortet auf Frau L.s 
Wunsch, noch etwas zu erledigen und es nicht mehr zu ver-
mögen, und vermittelt die Botschaft, dass ihre gute Absicht 
genügt und sie alles noch Unerledigte „übergeben“ darf.

Zum Schluss sei noch darauf hingewiesen, dass ein 
narrativ-hermeneutischer Zugang sich nicht darauf be-
schränkt, schriftliche Dokumente und die in ihnen geschil-
derten Situationen und Prozesse in der eben skizzierten 
Weise zu analysieren und diskutieren. Zu einem solchen 
Zugang gehört es auch zu fragen, in welcher Weise die 
untersuchten Texte ihre primären und sekundären Adres-
satinnen und Adressaten involvieren. Erzählungen setzen, 
auch in akademischen Zusammenhängen, Dynamiken der 
affektiven Identifikation und der Distanzierung in Gang, 
sie wecken Fragen, Zustimmung und Widerspruch – Ver-
stehensprozesse also, die der hermeneutischen Aufmerk-
samkeit bedürfen.

Das vorliegende Beispiel macht darauf aufmerksam, 
dass gerade auch Leerstellen und textinterne Spannungen 
zu einer Involvierung beitragen können. Trauen wir der 
Deutung des Seelsorgers, die eine enge Verbindung zwi-
schen der seelsorglichen Begleitung und der Linderung 
von Frau L.s Not herstellt? Und wenn es tatsächlich einen 
solchen kausalen Zusammenhang gibt: Wie ist er zu verste-
hen? Was genau war entscheidend für den guten Verlauf? 
Wie bedeutsam waren das emphatische Mitgehen des 
Seelsorgers, die von ihm gewählten Worte? Hätte es auch 
genügt, still an ihrer Seite zu bleiben? Und wie wurde der 
beschriebene Prozess interprofessionell vermittelt, wahr-
genommen und unterstützt? Auch wer sich dieser Erzäh-
lung mit einem primär wissenschaftlichen Interesse nähert, 
wird vor unabweisbare Fragen gestellt, die sie/ihn in das 
Erzählte hineinverstricken. Am Ende werden sie/er in eine 
Position jenseits gesicherten Wissens versetzt, aus welcher 
auch der Seelsorger seine Entscheidungen treffen muss.

6 �Schluss
Zu einem narrativ-hermeneutischen Zugang gehört eine 
Haltung der reflektierten Selbstzurücknahme, die als 
„narrative humility“ und „narrative vigilance“ beschrieben 
worden ist (Gunaratnam 2015). Dazu gehört nicht nur Be-
reitschaft, eigene Deutungen und deren Vorannahmen 
kritisch zu prüfen, sondern auch eine Befragung unserer 
Präferenzen: Welchen Erzählungen schenken wir in wis-
senschaftlichen und klinischen Kontexten unsere Aufmerk-
samkeit – und warum?

In den Äußerungen von schwerkranken und sterbenden 
Menschen allein Verständnisprobleme zu sehen, die auf eine 
fachkundige Entschlüsselung harren, wäre eine einseitige 
Auslegung von Boisens vieldeutiger Metapher der „living 
human documents“. Menschen, die in Grenzsituationen in oft 
gebrochenen Erzählungen von ‚total pain‘ oder emergenter 
Spiritualität berichten, geben nicht nur Deutungsprobleme 
auf. Sie können auch helfen, habitualisierte Verständnis-
barrieren zu überwinden und unser Wissen zu erweitern. 
Patientinnen und Patienten sind, so betonte der Schriftsteller 
Adolf Muschg 2013 anlässlich der Gründung des Kompetenz-
zentrums für Multimorbidität an der Universität Zürich, 
„Wegweiser an der Grenze, Bergführer in schwierigstem 
Gelände“ (Muschg 2013: 306). Eine narrative Hermeneutik 
kann dazu beitragen, diesen Erfahrungsschatz zu bergen.

Literatur
Angehrn E (2013) Das erzählte Selbst. In: Brahier G, Johannsen D (Hg.) 

Konstruktionsgeschichten. Narrationsbezogene Ansätze in der 
Religionsforschung. Würzburg: Ergon Verlag. 89–108.

Angehrn E (2023) Hermeneutik des Selbst im Kontext. Von der 
Textauslegung zum Verstehen des Menschen. Paderborn: Brill 
Schöningh.

Boisen A (1930) Theological education via the clinic. Religions Education 
25:235–239.

Büssing A (Hg., 2021) Spiritual needs in research and practice. Cham: 
Springer Nature.

Carel H, Kidd IJ (2014) Epistemic injustice in healthcare: a philosophical 
analysis. Medicine, Health Care and Philosophy 17:529–540.

Charon R (2006) Narrative medicine. Honoring the stories of illness. 
Oxford: Oxford University Press.

Charon R, DasGupta S, Hermann N, Irvine C, Marcus ER, Rivera Colón E, 
Spencer D, Spiegel M (2017) The principles and practice of narrative 
medicine. Oxford: Oxford University Press.

de Lange DF (2014) Affirming life in the face of death: Ricœur‘s Living up 
to death as a modern ars moriendi and a lesson for palliative care. 
Medicine, Health Care and Philosophy 17:509–518.

Deppermann A (2010) ‚Verstehen in professionellen Handlungsfeldern‘ 
als Gegenstand einer ethnographischen Konversationsanalyse. 
In: Deppermann A, Reitemeier U, Schmitt R, Spranz-Fogasy T (Hg.) 
Verstehen in professionellen Handlungsfeldern. Tübingen: Narr. 7–25.



228   Simon Peng-Keller: An den Bruchstellen des Sinns

Exline J, Pargament K, Wilt J, Pait K, Schutt W (2024) Research on spiritual 
struggles: A brief snapshot focusing on new horizons. Spiritual Care 
13:103–114.

Frank A (1997/2013) The wounded storyteller, body, illness & ethics. 
Chicago: The University of Chicago Press.

Frank A (2017) An illness of one’s own: Memoir as art form and research 
as witness. Cogent Arts & Humanities 4. Doi.org/10.1080/23311983.
2017.1343654. [Epub].

Gallagher MP (2016) Into extra time. Living through the final stages of 
cancer and jottings along the way. London: Darton, Longman and 
Todd.

Gerkin C (1984) The living human document. Re-visioning pastoral 
counseling in a hermeneutical mode. Nashville: Abingdon Press.

Gunaratnam Y (2015) Illness narratives, meaning making and epistemic 
injustice in research at the end of life. In: Rehmann-Sutter C, Gudat 
Keller H, Ohnsorge K (Hg.) The patient’s wish to die. Oxford: Oxford 
University Press. 15–28.

Jaspers K (1932/1973) Philosophie II: Existenzerhellung. Berlin: Springer 
Verlag.

Kipke R (2014) Der Sinn des Lebens und das gute Leben. Zeitschrift für 
philosophische Forschung 68:180–202.

Hydén LC, Brockmeier J (2008) From the retold to the performed story. 
In: Hydén LC, Brockmeier J (Hg.) Health, illness and culture. Broken 
narratives. New York: Routledge. 1–15.

Kellehear A (2009) On dying and human suffering. Palliative Medicine 
23:388–397.

Lasair SA (2020) Narrative approach to spirituality and spiritual care in 
health care. Journal of Religion & Health 59:1524–1540.

Martinez R (2002) Narrative understanding and methods in psychiatry 
and behavioral health. In: Charon R, Montello M (Hg.) Stories 
matter: The role of narrative in medical ethics. New York: 
Routledge. 126–137.

Mauz A (2018) Sterbenarrativ und Sterbeerzählung. Beobachtungen 
und Vorschläge zur Terminologie narrationsbezogener Lebens-
endforschung. In: Peng-Keller S, Mauz A (Hg.) Sterbenarrative. 
Hermeneutische Erkundungen des Erzählens am und vom 
Lebensende. Berlin: De Gruyter. 19–59.

Mauz A, Peng-Keller S (2025a) Palliativsituation / Sterbenarrative. In: 
King M, Rietmann F, Wübben Y (Hg.) Handbuch Literatur und 
Medizin. Berlin: De Gruyter (im Druck).

Mauz A, Peng-Keller S (2025b) Sterbenarrative im Kontext von Covid-19. 
Beobachtungen an der Nachrufsammlung des ‚Daily Telegraph‘. 
In: Honold A, Terrahe T (Hg.) Todesnarrative. Schwabe: Basel (im 
Druck).

Meretoja H (2018) The ethics of storytelling: Narrative hermeneutics, 
history, and the possible. New York: Oxford University Press.

Meretoja H (2023) Hermeneutic awareness in uncertain times. Post-truth, 
narrative agency, and existential diminishment. In: Freeman MP, 
Meretoja H (Hg.) The use and abuse of stories. New directions in 
narrative hermeneutics. New York: Oxford University Press. 55–85.

Meretoja H (2024) Die Nacht der alten Feuer. Hamburg: mareverlag.
Meretoja H, Freeman M (2023) Introduction: Challenges and prospects 

of narrative hermeneutics in tumultuous times. In: Freeman MP, 
Meretoja H (Hg.) The use and abuse of stories: New directions in 
narrative hermeneutics. New York: Oxford University Press. 1–12.

Monod S, Martin E, Spencer B, Rochat E, Büla C (2012) Validation of the 
Spiritual Distress Assessment Tool in older hospitalized patients. 
BMC Geriatrics 12. doi.org/10.1186/1471-2318-12-13. [Epub].

Morgenthaler C (2009) Seelsorge. Lehrbuch Praktische Theologie. Bd. 3. 
Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus.

Muschg A (2014) Im Erlebensfall. Versuche und Reden 2002–2013. 
München: C. H. Beck Verlag.

O’Connor T, Meakes E (2021) Three emerging spiritual practices in the 
Canadian Association for Spiritual Care (CASC): From pastoral care 
and counselling to multi-faith, evidence-based spiritual care and 
psycho-spiritual therapy. Journal of Pastoral Care & Counseling 
75:278–283.

Peng-Keller S (2017a) Spiritual pain. Annäherung an einen Schlüssel-
begriff interprofessioneller Spiritual Care. Spiritual Care 6:295–302.

Peng-Keller S (2017b) Symbolische Kommunikation in Todesnähe. 
Beobachtungen klinischer Seelsorgerinnen und Seelsorger. In: 
Peng-Keller S. (Hrsg.) Bilder als Vertrauensbrücken. Die Symbol-
sprache Sterbender verstehen. Berlin: De Gruyter. 119–140.

Peng-Keller S, Balboni M, Balboni T, Haussmann A, Haythorn T, Mösli 
P, Neuhold D, Nuzum DR, Smeets W, Swift C, Swinton J, Roser T, 
Vandenhoeck A, Winiger F (2025) Spiritual care at the crossroads: 
An ecumenical white paper on the future of Christian healthcare 
chaplaincy. Journal of Religion and Health 52(3):1031–1046.

Peng-Keller S, Moergeli H, Hasenfratz K, Naef R, Rettke H, Hefti R, Ljutow 
A, Rittmeyer I, Sprott H, Rufer M (2021) Including the spiritual 
dimension in multimodal pain therapy. Development and validation 
of the Spiritual Distress and Resources Questionnaire (SDRQ). 
Journal of Pain and Symptom Management 62(4):747–756.

Ricœur P (1969/1973) Existenz und Hermeneutik. In: Ricœur P. Der 
Konflikt der Interpretationen. Bd. 1. München: Kösel-Verlag. 11–36.

Ricœur P (1988/1995) The summoned subject in the school of the 
narratives of the prophetic vocation. In: Ricœur P. Figuring the 
sacred. Religion, narrative, and imagination. Minneapolis: Fortress 
Press. 262–275.

Ricœur P (2009/2011) Lebendig bis in den Tod. Fragmente aus dem 
Nachlass. Hamburg: Meiner.

Taylor C (1985) Self-interpreting animals. In: Taylor C. Philosophy and the 
human sciences. Philosophical Papers 1. Cambridge: Cambridge 
University Press. 45–76.

Tengelyi L (2007) Erfahrung und Ausdruck. Phänomenologie im Umbruch 
bei Husserl und seinen Nachfolgern. Dordrecht: Springer.

van Leeuwen T (2025) What layer are we on? Conversational 
hermeneutics in chaplaincy and pastoral care. Utrecht: Eburon 
Academic Pubishers.

Walton M, Körver J, den Toom N (2025) Chaplains investigate their 
practice. The Dutch case studies project. Eugene: Wipf and Stock 
Publishers.

Wirth M (2015) Brompton-Cocktail gegen Sinnschmerz? Anmerkungen 
zur palliativen Tiefensedierung bei existenzieller Not im Gespräch 
mit Albert Camus und Emmanuel Lévinas. In: Maio G, Bozzaro C, 
Eichinger T (Hg.) Leid und Schmerz. Konzeptionelle Annäherungen 
und medizinethische Implikationen. Freiburg i. Br.: Verlag Alber. 
312–331.

Wood J (2025) Cicely Saunders and total pain. Holism, narrative and 
silence at the end of life. Edinburgh: Edinburgh University Press.


	_Hlk196909114
	OLE_LINK13
	OLE_LINK14
	OLE_LINK1
	OLE_LINK2

