
Erfahrungsbericht

Simon Peng-Keller* undMonia Argiro

Spiritual Care imMedizinstudium an der
Universität Zürich

DOI 10.1515/spircare-2016-0246

Vorab online veröffentlicht 1. Februar 2017

Der folgende Erfahrungsbericht ist im Rahmen des Moduls
Spiritual Care entstanden, das an der Universität Zürich
für Medizin- und Theologiestudierende entwickelt wurde.
In Anlehnung an ein von Susan Block und Andrew Billings
an der Harvard Medical School entwickeltes Modell (Block
& Billings 2005) bietet es einen praxisnahen Zugang zu
den Aufgaben klinischer Spiritual Care und möchte eine
reflektierte Haltung zu Krankheit und zum Lebensende
fördern. Aufgabe der Studierenden ist es, die Herausforde-
rungen der jeweiligen Krankheits- und/oder Lebensendsi-
tuation und die mit ihr verbundenen spirituellen Fragen
aus der Perspektive der Patient/-innen verstehen zu ler-
nen. Nach einer einführenden Blockveranstaltung werden
jeder/jedem Studierenden eine Patientin oder ein Patient
zugeteilt, die zuvor von am Modul beteiligten Ärzten ver-
mittelt wurde. Vorgesehen sind fünf Gespräche, die entwe-
der in einer Klinik oder zuhause stattfinden. Die Studieren-
den dokumentieren ihre Erfahrungen kontinuierlich und
besprechen sie in festen Supervisionsgruppen, die auch
dem interprofessionellen Austausch dienen. Im folgenden
Erfahrungsbericht geht es um einen Patienten, der auf
jegliche kurative Behandlung verzichtet hatte und von
einem ambulanten Palliative Care-Team zuhause betreut
wurde. (Simon Peng-Keller)

Erfahrungsbericht vonMonia Argiro

Ich bin 24 Jahre alt und studiere Humanmedizin. Begon-
nen habe ich das Medizinstudium mit der Idee, später in
die Pädiatrie einzusteigen. Da ich mich aber noch nicht
endgültig entschieden habe, wollte ich mit diesem Modul
einen weiteren Bereich der Medizin in Augenschein neh-
men, der im Studium zu kurz kommt, die Palliativmedizin.
Darunter konnte ich mir bis anhin nämlich nicht viel vor-

stellen. Ausserdem war es mir wichtig, neben dem sehr
theoretischen Studium die Chance zu ergreifen, näher und
persönlicher mit einem Patienten zu arbeiten. Ich muss
zugeben, dass ich zu Beginn des Moduls Spiritual Care
einige Bedenken hatte. Einerseits konnte ich mir nicht vor-
stellen, was mich erwarten würde. Andererseits zweifelte
ich daran, dass sich ein Patient uns gegenüber wirklich
öffnen würde. Umso mehr war ich nach meinem ersten
Gespräch überrascht, wie locker es verlief. Von dem am
Modul beteiligten Arzt erhielt ich zuvor zusammenmit den
Kontaktdaten die Information, dass Herr M. an Krebs in
einem fortgeschrittenen Stadium litt. Als ich zum ersten
Mal mit ihm telefonierte, war ich überrascht über seine
aufgeweckte und klare Stimme, die nicht zu meiner Vor-
stellung eines alten Menschen passte, der von seiner tödli-
chen Krankheit geschwächt war. In unserem ersten Ge-
spräch, das wie die folgenden Gespräche aufgrund seiner
eingeschränkten Mobilität bei ihm zuhause stattfand, sind
wir dann jedoch weniger auf seine eigene Krankheit als
auf den Tod seiner Frau eingegangen, die einige Monate
zuvor an einer Krebserkrankung verstorben war. Dabei
beeindruckte es mich, wie Herr M. sich an jedes noch so
kleine Detail erinnern konnte, etwa an das genaue Datum
eines bestimmten Ereignisses während ihrer Krankheit.
Beim Erzählen wirkte er sehr ruhig und fast schon dis-
tanziert. Einerseits betonte er jedes Mal, wie sehr er sie
geliebt hatte und wie schrecklich die letzten drei Wochen
ihres Lebens gewesen waren. Andererseits schienen seine
Sprache und Miene dabei auffällig kalt. Im Verlauf des
Gespräches verriet er mir dann allerdings, dass er immer
noch sehr darunter leide. Mit einer gewissen Distanz ver-
suche er das Ganze zu verdrängen. Seine Krankheit und
seine jetzige Situation, schnitten wir nur kurz an. Es schien
so, als habe er sich von Anfang an mit der Tatsache abge-
funden, bald sterben zumüssen. Mehrfach betonte er, dass
er sich darauf freue, nicht mehr allein sein zumüssen.

Für das zweite Gespräch nahm ich mir vor, Herr M.s
fehlende Angst vor dem Tod zu thematisieren. Einleitend
fragte ich ihn, wie er wohl auf die Nachricht der terminalen
Diagnose reagiert hätte, wenn seine Frau noch am Leben
gewesen wäre. Nach einem Augenblick erklärte er mir,
dass er vermutlich tatsächlich ganz anders darauf reagiert

*Korrespondenzautor: Simon Peng-Keller, Zürich,
E-Mail: simon.peng-keller@theol.uzh.ch
Monia Argiro, Zürich

Spiritual Care 2017; 6(2): 261–263



hätte. Insbesondere hätte er seiner Frau zuliebe nicht auf
die lebenserhaltenden Maßnahmen verzichtet und wo-
möglich gegen seine Krankheit angekämpft. Ohne seine
Frau habe er jedoch keinen Grund mehr, dies zu tun.
Schließlich habe er mehr als vierzig Jahre mit ihr gelebt
undwisse mit seinem Leben ohne sie nichts mehr anzufan-
gen. Danach haben wir über sein Leben gesprochen. Es
interessierte mich, ob er rückblickend etwas anders ge-
macht hätte. Daraufhin erzählte er mir seine Lebens-
geschichte mit vielen Details und schloss mit dem Fazit,
dass er nichts daran ändern würde. Nach diesem Gespräch
konnte ich nachvollziehen, wieso er dem Tod so furchtlos
entgegensieht. Ein erfülltes Leben lag hinter ihm. Doch
nach dem Tod seiner Frau hatte das Weiterleben keinen
Sinn mehr für ihn. Auf meine Frage nach dem Leben nach
dem Tod antwortete er mir, dass er sich nichts darunter
vorstellen könne. Er hoffe nur, seine Frau dort wieder zu
treffen.

In unserem dritten Gespräch war es mir zum einen
wichtig zu verstehen, wasman als Arzt tun kann, um einen
Patienten in einer palliativen Situation zu unterstützen.
Zum anderen nahm es mich wunder, wie es um seine
Spiritualität stand. Dabei bin ich als erstes auf eine kon-
krete Situation eingegangen. Ich wollte wissen, wie Herrn
M. die Krebsdiagnose mitgeteilt wurde und ob er es sich
eine andere Form der Kommunikation gewünscht hätte.
Das Gespräch fing wie immer locker an. Er wirkte anfangs
sehr entspannt und beantwortete meine Fragen wie üblich
mit viel Humor. Es sei ihm kurz und knapp mitgeteilt
worden, was ihn zunächst schockierte. Im Nachhinein
empfand er das allerdings als passend, da er es nicht
möge, wenn jemand um den Brei herum spricht. Danach
dachte er darüber nach, wie es bei seiner Frau war. Sein
Gesichtsausdruck veränderte sich und er bekam glänzende
Augen. Mit Tränen in den Augen erklärte er mir, dass das
Bild seiner geschwächten Frau ihn immer noch äußerst
traurig mache. Es mache ihn heute noch wütend, wie
machtlos man sich in solch einer Situation fühle. Der Arzt
habe ebenso verständlich wie einfühlsam erklärt, dass sie
unheilbar krank sei. Was ihm damals Trost gespendet
habe, sei die Tatsache, dass der Arzt nicht unnötige Thera-
pien an ihr ausprobieren wollte. Er tat jedoch alles, um ihr
Schmerzen zu ersparen. Herr M. betonte mehrfach, dass es
für einen Patienten in erster Linie wichtig sei, ernst genom-
men zu werden. Wenn jemand den Wunsch habe, auf
lebenserhaltende Maßnahmen zu verzichten, dann solle
ein Arzt ihn nicht zu einer Therapie überreden, sondern
ihm mögliche Alternativen erläutern. Schließlich sei ein
gemeinsames Treffen der Entscheidung das Wichtigste. Er
habe sehr lange mit seinem Arzt gesprochen und wünsche
sich in den letzten Wochen seines Lebens eine tiefe Sedie-

rung, um starke Schmerzen möglichst zu vermeiden. Ge-
gen Ende des Gesprächs sprach ich ihn noch auf seine
Einstellung zur Religion an, was er sehr schnell abblockte.
Er könne nicht über etwas sprechen, was er nicht sehen
könne. Dafür zeigte Herr M. mir noch einige Fotos von
seiner Frau und beim Abschied sagte er mir, dass er mich
jedes Mal mit Vorfreude erwarte.

Einige Wochen später fuhr ich zu Herrn M. in der
Meinung, ich könne mit ihm noch ein intensives Gespräch
über Spiritualität führen. Auf demWeg dorthin gab es eine
Umleitung und ich befürchtete, zu spät zu kommen. Also
versuchte ich, Herrn M. telefonisch zu erreichen. Nach drei
langen Versuchen gab ich auf. Es machte mich sehr stut-
zig, dass er nicht abnahm, da er die letzten paar Mal immer
sehr schnell ans Telefon kam. Als ich dann schließlich vor
seiner Wohnung ankam, drei Mal läutete und nach etwa
fünfzehn Minuten immer noch niemand die Türe öffnete,
überkam mich ein ungutes Gefühl. Ich wartete noch wei-
tere fünf Minuten, als ich von weitem einen Mann aus dem
Auto steigen sah, der meinem Patienten sehr ähnlich
schien. Da ich dachte es sei Herr M., lief ich ihm entgegen.
Sehr rasch erkannte ich, dass es sein Bruder war und ich
ahnte, dass mich eine schlechte Nachricht erwarten wür-
de. Herr M. hatte mir nämlich mehrfach von seinem Bruder
erzählt und mir gesagt, dass er weit weg wohne und er
deswegen eher selten zu Besuch sei. Der Bruder rief mir zu:
„Sie sind Frau A., richtig? Sie suchen mich oder besser
gesagt meinen Bruder, nehme ich an.“ Er erklärte mir dann
mit ruhiger Stimme, dass er eine schlechte Nachricht
für mich habe. Auch wenn ich mit der Nachricht von
Herrn M.s Tod gerechnet hatte, kam es doch unerwartet.
Herr M.s Bruder wirkte sehr ruhig und dadurch nahm ich
die traurige Nachricht auch sehr gefasst auf. Im ersten
Moment wusste ich nicht recht, was ich sagen sollte. Nach
einem kurzen Moment Stille, der mir sehr lange vorkam,
sprach ich ihm mein Beileid aus. Wir verabschiedeten uns
und ich fuhr nach Hause.

Auf dem Heimweg dachte ich sehr lange über ihn und
unsere Gespräche nach. Zunächst war ich etwas traurig,
doch sehr schnell nahm ein Gefühl von Seelenfrieden
überhand. Nach den drei Gesprächen mit Herrn M. war ich
mir sicher, dass es ihm dort, wo auch immer er sich jetzt
befindet, besser ging. Die Hoffnung und der Gedanke da-
ran, dass er nun endlich seinen Frieden gefunden hatte
und wieder mit seiner Frau vereint war, vertrieb meine
bedrückte Stimmung. Durch diese Gedanken konnte ich
mich innerlich von ihm verabschieden.

Zusammenfassend kann ich sagen, dass diese Begeg-
nungen mit meinem Patienten insofern sehr wertvoll für
mich waren, als dass meine Angst vor zukünftigen Gesprä-
chen mit schwerkranken Patienten nicht mehr überwiegt.

262 Simon Peng-Keller undMonia Argiro: Spiritual Care imMedizinstudium an der Universität Zürich



Herr M. war glücklicherweise sehr offen und direkt, was
die Kommunikation sehr erleichterte. Wie erwartet gab es
jedoch auch sehr traurige Momente. Als Herr M. zum Bei-
spiel beim letzten Gespräch seine Gefühle nicht mehr
zurückhalten konnte und zu weinen begann, war ich zu-
nächst etwas überfordert. Doch da wir in der Supervisions-
gruppe eine Woche zuvor eine ähnliche Situation bespro-
chen hatten, machte ich mir das dort Gelernte gleich
zunutze. Ich musste gar nicht viel sagen, ihm ein Taschen-
tuch anzubieten reichte schon völlig. Diese Erfahrung war
für mich einer der Schlüsselmomente in all unseren Tref-
fen.

Aufgrund der gemachten Erfahrungen habe ich mir
fest vorgenommen, als künftige Ärztin meinen Patienten
achtsam zuzuhören und mit ihnen nach einer Lösung zu
suchen, die vor allem ihren Bedürfnissen und Wünschen
entspricht. Ich meine auch, ein gewisses Gefühl entwickelt
zu haben, wie man einem schwerkranken Patienten
schwierige und dochwichtige Fragen stellt.

Während des Moduls musste ich mich immer mehr mit
der Thematik des Todes auseinandersetzen. Das war für
mich Neuland. Natürlich hatte ich mir schon vorher ab

und zu Gedanken über den Tod gemacht, aber dieser
schien mir irgendwie sehr fern zu liegen. Der Gedanke
daran erfüllte mich bis anhin vor allem mit Angst und
Respekt. Durch die Gespräche mit Herrn M. hatte ich die
Chance, den Tod mit den Augen einer anderen Person, aus
einer anderen Perspektive zu betrachten. Dass er seinem
nahen Tod ohne Angst entgegensah, beeindruckte mich.
Seine Einstellung veränderte in gewisser Weise meine
Sichtweise. Ich sehe den Tod nicht mehr nur als das end-
gültige Ende von allem, sondern eher als ein Kontinuum,
was mich mit Hoffnung erfüllt. Das Modul hat mich mit
sehr vielen wichtigen Erfahrungen bereichert. Nicht nur
hinsichtlich meines zukünftigen Beruf als Ärztin, sondern
auch in Bezug auf das ganze Leben.

Literatur

Block SD, Billings JA (2005) Learning from the dying. New England
Journal of Medicine 353:1313–1315.

Simon Peng-Keller undMonia Argiro: Spiritual Care imMedizinstudium an der Universität Zürich 263




