
Ingeborg Jandl*

Emotionale Objekte und die Last der
Vergangenheit

Symbolische Präsenz und physische Verarbeitung
transgenerationaler Traumata in der russischen und
südslawischen Literatur

https://doi.org/10.1515/slaw-2021-0013

Summary: In many literary texts the haptic symbolism of transgenerational trau-
ma is illustrated by objects. Inherited artefacts are in this understanding symbolic
as well as indexical: e. g. when amulets, that are worn around the neck, illustrate a
burden inherited from earlier generations. Such a meaning becomes often evident
already in the symbolic act of passing down an object to a successor. The paper
lays its focus especially on motifs of interaction between characters and objects
that illustrate their coping with the emotional charge of the past. This is to shed
light on the emotional value of different objects and on the mimesis of the phy-
siologically perceived burdens of trauma.

Keywords: objects and narration, mimesis of emotions, transgenerational trauma,
traumatic memory

1 Einleitung: Literarisches Erinnern anhand von
Objekten

Auf die Bedeutung von Erinnerungsobjekten wurde im kulturwissenschaftlichen
Kontext u. a. von Aleida Assmann hingewiesen:

Zwischen einem Besitzstück und seinem Besitzer besteht ein subtiles Band. Dieses Band
wirkt in zwei Richtungen: Die Besitzerin reichert das Besitzstück mit biografischer Bedeu-
tung an, und das Besitzstück wird zur Stütze der Identität der Besitzerin. [...] Die Gegenstän-
de, mit denen wir umgehen und die uns ans Herz gewachsen sind, sind keine toten Objekte,
sondern die ebenso intime wie lebendig-pulsierende Peripherie unserer Person. (Assmann
2003: 149)

*Kontaktperson: Dr. Ingeborg Jandl, Institut für Slawistik, Universität Wien, Spitalgasse 2, Hof 3,
A-1090 Wien, E-Mail: ingeborg.jandl@univie.ac.at

Zeitschrift für Slawistik 2021; 66(2): 269–289

Open Access. © 2021 Ingeborg Jandl, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizensiert
unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.



Diese unmittelbare Verwobenheit mit Menschen bildet die Grundlage für die sym-
bolische Bedeutung, mit der Objekte auch in transgenerationalen Konstellationen
familiäre Beziehungsqualitäten illustrieren können.

Bereits Sigmund Freud konstatierte eine „verlangte Kontinuität im Seelenle-
ben der einander ablösenden Generationen“ (Freud 2015: 221) und daran anknüp-
fend geht es im Folgenden um die transgenerationale Weitergabe von Erinnerun-
gen. Der Psychologe Franz Breuer geht auf eine solche Tradierung im Zusammen-
hang mit einem quasi „magischen Gebrauch“ von Objekten ein und beschreibt
dabei Konstellationen, in denen Fotos, Schmuckstücke und andere Erinnerungs-
gegenstände „stellvertretend für die andere Person gebraucht werden“ (Breuer
2015: 44).

Diese Beobachtung erlaubt die unmittelbare Verbindung mit Marianne
Hirschs Konzept der Postmemory, welches Hirsch hauptsächlich verwendet, um
die indirekte Traumatisierung der Nachkriegsgeneration und der Nachfahren von
Opfern des Holocaust zu untersuchen. (vgl. Hirsch 2012: 3–4) Obgleich sie den
Schwerpunkt auf die Analyse imaginierter Vergangenheiten anhand von Fotogra-
fien legt, die sich aufgrund der verborgenen Details im Bildinhalt besonders zur
Spurensuche eignen, weist sie gemeinsam mit Leo Spitzer überlieferten Objekten
eine ähnliche Rolle zu:

Such ‘testimonial objects’ carry memory traces from the past, to be sure, but they also em-
body the very process of its transmission. They testify to the historical contexts and the
daily qualities of the past moments in which they were produced and, also, to the ways in
which material objects carry memory traces from one generation to the next. (Hirsch & Spit-
zer 2012: 178)

Dass Objekte, die mit früheren Lebensabschnitten assoziiert sind, Erzählanlässe
bieten, da sie auch schwer zugängliche, traumatisch besetzte Inhalte zu Narrati-
ven bündeln, zeigen u. a. die nicht-literarischen Texte im Sarajevoer ‚Museum der
Kriegskindheit‘ (Muzej ratnog djetinjstva) (vgl. Jandl 2019b).

Innerhalb der Literaturwissenschaft betreffen Inszenierungen von Erinne-
rungsobjekten das Forschungsfeld literarischer Gedächtnisdiskurse. Darin ver-
ankert liegt u. a. die Forschung zur Erinnerungshaftigkeit von Texten, d. h. die Aus-
einandersetzung mit erzählerischen Verfahren, die aus der Psychologie bekannte
Gedächtnisprozesse quasi-mimetisch nachahmen.

Aleida Assmann illustriert dies u. a. an traumatischen Flashbacks sowie am
Zusammenspiel von Erinnerung und Raumwahrnehmung, die sich in der Litera-
tur häufig analog zu realen Erinnerungsprozessen feststellen lassen (vgl. Ass-
mann 2010: 278–280); Michael Basseler und Dorothee Birke weisen auf narrative
Verfahren wie Analepsen und iteratives Erzählen hin, die jeweils auf textimma-
nentes Erinnern verweisen und, etwa bei Proust, anhand von erinnerungsgenerie-

270 Ingeborg Jandl



renden Motiven motiviert werden können (vgl. Basseler & Birke 2005: 126–129).
Prousts Motiv der ‚unwillkürlichen Erinnerung‘, d. h. der Analepse, die auf der
Handlungsebene durch ein erinnerungsauslösendes Geruchs- oder Geschmacks-
erleben eingeleitet wird, hat sich unter der Bezeichnung ‚Proust-Effekt‘ mittler-
weile auch in der Psychologie etabliert (vgl. Goldstein 2015: 380).1

Das Erzählen anhand von Erbstücken kann ebenfalls als Verfahren beschrie-
ben werden, das eine spezifische Form von ‚Erinnerungshaftigkeit‘ motiviert.
Ariane Eichenberg stellt in Bezug auf deutschsprachige Generationenromane eine
transgenerationale Verknüpfung von Biografien fest, „die schwerlich durch offi-
zielle Archivdokumente hergestellt werden kann, wohl aber durch Gegenstände“
(Eichenberg 2009: 41). Während die ‚unwillkürliche Erinnerung‘ weit zurücklie-
gende Ereignisse in einem Moment der Gegenwart plötzlich unmittelbar zugäng-
lich macht, schlagen Erbstücke eher durch ihre Eigenschaft der Beständigkeit zu
Buche. Aus diesem Grund sind sie für die Verhandlung transgenerationaler Kon-
stellationen besonders geeignet.

In den anschließend behandelten Beispielen zeichnet sich der Prozess des
Erinnerns anhand von vererbten Gegenständen als längerfristige Auseinanderset-
zung mit einer traumatischen Vergangenheit aus, die erst Stück für Stück er-
schlossen und in die Gegenwart überführt werden muss. In mehreren Texten mar-
kiert jeweils ein Objekt eine bestehende Lücke und verweist symbolisch-indexika-
lisch auf ein Familiengeheimnis, das es durch mühsame Nachforschungen zu
erschließen gilt.

2 Forschungsfrage und Korpus

Der Beitrag widmet sich literarischen Narrativen der Weitergabe und des Zurück-
lassens traumatischer Erfahrungen. Das Hauptaugenmerk liegt dabei auf der
Stellvertreter-Rolle von Objekten und konkreter physischer Bewegung in symboli-
schen Akten der Auseinandersetzung, der Neuverortung und des Abschiedneh-
mens von transgenerationalem Erbe. Die ontologische Perspektive dieser Studie
bezieht die Annahme ein, dass diese Motivkomplexe eng mit den psychischen
Strukturen von Traumatisierung und Traumaverarbeitung korrelieren, was für ei-
ne interdisziplinäre Relevanz der Ergebnisse sprechen würde.

1 Zur Verbindung zwischen Sinneswahrnehmungen und Emotionen als Grundlage der Informati-
onsspeicherung und Auslöser von Erinnerungen auf textimmanenter Ebene in der Literatur siehe
außerdem Jandl 2019.

Emotionale Objekte 271



Im Mittelpunkt der Analyse steht die Konstellation um das titelgebende Mö-
belstück in Ananij Kokurins Roman Der Tisch (2018), das das Sprechen über die
Vergangenheit einleitet und anschließend zum Gegenstand physischer Auseinan-
dersetzung mit einem lange verschwiegenen Familiengeheimnis und einer trans-
generational vererbten Traumatisierung wird. Metaphorische Sequenzen und
physische Verankerung des Erlebens verschränken sich dabei ineinander. Im vor-
liegenden Fall wird die Rolle des Tisches durch die ungewöhnliche Handlung ei-
nes beschwerlichen Umzuges unterstrichen, bei dem zwei Frauen das sperrige
Objekt unter großer körperlicher Anstrengung über eine weite Distanz befördern.

Die hier ammetaphorisch-leitmotivischen Tisch festgemachten, physisch ver-
handelten psychischen Prozesse von Weitergabe, Belastung und Trauma-Arbeit
werden durch den Vergleich mit anderen literarischen Beispielen kontrastiert und
verortet: Das heterogene Korpus aus Narrativen, die sich auf russische und süd-
slawische Handlungsräume beziehen und in mehreren Fällen zusätzlich Räume
der Migration nach Mitteleuropa oder in die USA einschließen, wurde auf Basis
struktureller Überlegungen gewählt. Da Andenkenstücke in erzählerischen Aus-
einandersetzungen mit transgenerationalen Traumata zum Standard-Repertoire
zählen, könnte es relativ einfach durch weitere Texte aus diesen und anderen
Kulturräumen ergänzt werden.

Im Zentrum der Analyse steht nicht die jeweilige Handlung über geschicht-
lich und kulturell verortete individuelle Traumata, sondern das strukturelle Ge-
flecht von deren Darstellung unter Rückgriff auf Gegenstände, die die Vergangen-
heit leitmotivisch im Gesamttext konservieren. Dabei wird davon ausgegangen,
dass diese Objekte jeweils eine nicht generalisierbare konkrete Dynamik entfal-
ten, die das betreffende Narrativ unterstützt, dass sie jedoch zugleich per se, auf-
grund ihrer Materialität und Funktion als Gebrauchsgegenstände, bereits eine
spezifische Dynamik implizieren. Beide Komponenten sollen Berücksichtigung
finden. Während der erwähnte Küchentisch den Blick auf den Schauplatz des ge-
schützten Innenraums von Küche und Esszimmer lenkt – wo die verschwiegenen
Ereignisse hauptsächlich zu verorten sind –, wird er im Rahmen dieses Trauma-
Texts v. a. durch seine Größe und Sperrigkeit für die Darstellung physisch-emo-
tionaler Grenzerfahrung produktiv gemacht.

Eine direktere Symbolik in Hinblick auf die transgenerationale Weitergabe
einer Bürde haftet hingegen Amuletten an; eine damit verbundene Motivik des
Annehmens und Ablegens von Belastung wird am Beispiel der Texte von Petr
Aleškovskij, Danilo Kiš und Sergej Lebedev aufgezeigt. Auf komplementäre Weise
gilt Ähnliches für das mit dem Film Grbavica in die Überlegungen integrierte Mo-
tiv der Waffe, das den zurückliegenden gewaltbedingten Verlust als konkrete Ge-
fahr in die gegenwärtigen Auseinandersetzungen mit dem Trauma trägt und da-
mit auch die Hilflosigkeit gegenüber Vergangenem illustriert. Zur Kontrastierung

272 Ingeborg Jandl



des beschwerlichen Weges, der in Kokurins Roman die Trauma-Arbeit erfahrbar
macht, dient schließlich ein Roman von Il’ja Bojašov, in dem das Trauma ohne
Umstände zurückgelassen wird. Als zwei kanonische Texte ergänzen dieses Kor-
pus zusätzlich Sergej Dovlatovs Čemodan, der das Motiv des transgenerationalen
Erzählens anhand von Gegenständen als strukturgebend fruchtbar macht, sowie
(als einziger Text, der nicht den slawischen Literaturen entstammt) Wolfgang Bor-
cherts Küchenuhr, in der Trauma und individuelle Trauma-Arbeit anhand der
komplexen gegenseitigen Spiegelung von Figur und Ding thematisiert werden.

Aufgrund ihrer materiellen Form wird die symbolische Belastung durch Er-
innerungen in den gewählten Beispielen einerseits physisch greifbar, anderer-
seits bleibt sie als nonverbale Information für Außenstehende zunächst un-
zugänglich. Ob und in welcher Form Trauma-Arbeit stattfindet und gelingt, soll
im Folgenden am Umgang mit Erinnerungsobjekten untersucht und demonstriert
werden, wobei eine grundlegende Frage darin besteht, ob und wie die Erinnerun-
gen verbalisiert werden (können).

3 Familienerbe und Weitergabe: Glücksbringer
und belastende Amulette

Dass wiederaufgefundene Gegenstände einen Redeanlass bieten, Episoden aus
der persönlichen Vergangenheit an die jüngere Generation weiterzugeben und
dieser damit ihre Wurzeln zu vermitteln, bildet die klassische Struktur einer Rah-
menhandlung etwa in Sergej Dovlatovs Erzählsammlung Čemodan (1986, Der Kof-
fer). Die für Außenstehende hermetisch verschlossene Vergangenheit der alten
Kleidungsstücke erweist sich als „intime wie lebendig-pulsierende Peripherie“
des Ich-Erzählers, der seinem Sohn an jedem der mittlerweile nutzlos gewordenen
Gegenstände eine persönliche Geschichte aus der Zeit ihrer Verwendung erzählt.

Während die bei Dovlatov aufgefundenen Objekte speziell für Erinnerungen
an die Sowjetunion stehen, die eine geografisch-zeitliche Gegenwelt zum Alltag
der mittlerweile in den USA lebenden Familie bilden, in den sie nicht reintegriert
werden, verbinden andere Erbstücke generationenübergreifende Familien-
geschichten. (vgl. Dovlatov 2010: 347–350)

So ist etwa Sergej Lebedevs Reflektorfigur Kirill in Gus’ Fric (2018, Kronos’
Kinder) im Besitz eines wertvollen Smaragdcolliers, welches seine Großmutter Li-
na einst von ihrer Mutter erhielt. Es handelt sich um das Verlobungsgeschenk von
Karolinas Mutter, dem diese bis zum Tod ihres Mannes schützende Kraft zu-
schrieb. Der Roman thematisiert wiederholt die Weitergabe dieses Gegenstands,
wobei das Augenmerk jeweils auf dem gegenständlichen Wert des Objekts und

Emotionale Objekte 273



seiner begehrlich betrachteten Schönheit liegt; besonders hervorgehoben wird je-
doch seine Funktion des Talismans, die in allen Episoden subtil mit tatsächlich
eingetroffenem Unheil zu enden scheint. Jede Generation setzt ihr Vertrauen in
den schönen Gegenstand, und jedes Mal erweist sich dieser Glaube als eitle Blen-
dung: Sof’jas Ehemann kommt im Japanischen Krieg um, und ihre Tochter Lina
überlebt als einziges Familienmitglied die Petersburger Blockade.

Das Collier ist schöner Gegenstand und Bürde zugleich, und die physische Art
seiner Verwendung als Schmuckstück, das um den Hals getragen wird, unter-
streicht bei Lebedev beide Bedeutungen. Hierdurch tritt außerdem das Moment
der Weitergabe besonders in den Vordergrund, da Glanz und Last von Mutter zu
Tochter weitergegeben werden.

И только накануне отъезда мать велела открыть секретный ящичек в комоде [...], –
достать изумрудное ожерелье, последнее сокровище, о котором сестры в девичестве

ревниво спорили, кому оно достанется. Повинуясь матери, Каролина надела

ожерелье;мать смотрела на нее, будто наряжала на первый бал; а потом отвернулась

и кротко заснула. Каролине показалось, что она видит сновидение матери, вечно

живущее в лукавых зеленых [...]. (Lebedev 2018: 335)

Erst am Vortag der Abreise hieß ihre Mutter sie das Geheimfach der Kommode öffnen [...], –
um das Smaragdcollier hervorzuholen, der letzte Schatz, um den sich die Schwestern in
ihren Mädchenjahren eifersüchtig gestritten hatten: wer es erben würde. Karolina gehorchte
der Mutter und legte die Halskette an; ihre Mutter betrachtete sie, als habe sie sich für ihren
ersten Ball herausgeputzt. Dann drehte sie sich um, und schlief sanft ein. Karolina kam es so
vor, als sähe sie die Traumerscheinung ihrer Mutter, die für immer in den tückischen grünen
Steinen eingeschlossen war [...]. (Lebedew 2018: 322)

Wie bereits Sof’ja, trägt Lina das lang ersehnte Collier schließlich nur kurze Zeit;
sie spürt ihre Familiengeschichte auf sich lasten – den Krieg, die Schifffahrt nach
Japan und die Reise über Sibirien – und kann sich, mit diesem Schmuckstück um
den Hals, nicht von der darin konservierten Vergangenheit abgrenzen. Kirills
Überlegungen kreisen ebenfalls um diese Familienzusammenhänge und um die
symbolischen Bedeutungen, die sich in dem Objekt verbinden: die Tode vieler
und das Überleben Ausgewählter. Auch Kirill vollzieht seine Abgrenzung phy-
sisch anhand dieses Gegenstands: Er verstaut ihn außer Reichweite.

Während die Gegenstände in Dovlatovs Čemodan zum Sprechen anregen und
eineVergangenheitvergegenständlichen,die fürdieFamilieüberwundenerscheint
und nun als Erinnerungweitergegebenwird, steht das Smaragdcollier in Lebedevs
Gus’ Fric für belastende Ereignisse, die Kirills Familiengeschichte für immer einge-
schrieben erscheinen. Es vergegenwärtigt traumatische Ereignisse, für die in den
Sequenzen der Weitergabe keine Worte gefunden werden. In seiner objekthaften,
stummenFormwerdendiese unverarbeitet auf die Folgegenerationenübertragen.

274 Ingeborg Jandl



Beiläufig wird erwähnt, dass das Smaragdcollier die ganze Familie vor dem
Petersburger Hunger hätte retten können, wenn man es verkauft hätte. Obgleich
dies in der Romanhandlung durch seine räumliche Entfernung während dieser
Episode, den Aufbewahrungsort Moskau, mitbestimmt wird, ist der Nicht-Verkauf
des für alle aufeinanderfolgenden Besitzer ambivalenten Amuletts auch sym-
bolisch von Interesse. Das Festhalten der Folgegenerationen am Familientrauma
wird am Umgang mit diesem Gegenstand nämlich ebenso deutlich, wie die Wei-
tergabe unverarbeiteter Belastungen durch die Eltern.

Eine ähnliche Konstellation der Weitergabe wird in Petr Aleškovskijs Roman
Vladimir Čigrincev (1995, Der Erbe) anders gelöst: Tochter Tat’jana verkauft das
von ihrem Vater erhaltene wertvolle Collier später, um von dem Erlös die Medika-
mente und Schmiergelder für die Behandlung von dessen Krebserkrankung zu
bezahlen. Die Szene, in der sie das Collier von ihrem Hals nehmen lässt, bildet
das komplementäre Gegenstück zu der zuvor aus Lebedevs Roman zitierten, in
der die Urgroßmutter der Großmutter das Erbstück vermacht.

Nachdem Aleškovskijs Tat’jana sich das ihr vererbte Collier ebenfalls zum
ersten Mal um den Hals gelegt hat, um sich in einem Abendkleid aus schwarzem
Samt herausgeputzt von ihrem Verehrer bewundern zu lassen, entledigt sie sich
dieser Familienbürde: der trüben Erinnerung an ihre vom dominanten Vater be-
herrschte Kindheit ebenso, wie dessen Obsession nach wertvollem alten
Schmuck.

– [Р]асстегни, пожалуйста, колье, – она повернулась спиной, – там такой гвоздик

хитрый. Пришлось повозиться – замок был простой, но очень тугой, добротный.
Татьяна терпеливо ждала. Наконец цепь неограненных рубинов распалась [...]. – [...]
[Э]то камни папины, всю жизнь он за них цеплялся [...]. Разве ты не понял? [...] Я же

жить тем, чего не видала и не знаю, не хочу и не буду. Понял? (Aleškovskij 1997: 74–75)

„[...] Mach mir bitte mal das Kollier auf.“ Sie drehte ihm den Rücken zu. „Da ist so ein raf-
finierter Haken. Er brauchte eine Weile“ – es war ein einfacher, aber solide gearbeiteter Ver-
schluss. Tatjana wartete geduldig. Endlich löste sich die Kette [...]. „[...] [D]as [sind] Papas
Steine, sein Leben lang hat er sich an sie geklammert [...]. Hast du das nicht begriffen? [...]
Was ich nicht aus eigener Anschauung kenne und erfahren habe, das wird in meinem Leben
keinen Platz haben. Klar?“ (Aleschkowski 1998: 76–77)

Tat’jana vollzieht ihre Entscheidung, ohne den Vater einzuweihen und mit der
dezidierten Absicht, das Geld nicht für sich selbst zu nutzen, um die Bürde zu-
rückzulassen. Sie trennt sich physisch von dem, was sein Leben irrational be-
stimmte und von ihm, ebenfalls physisch, an sie übergeben wurde.

Emotionale Objekte 275



4 Amulett, Tisch und Uhr als Spuren der
Vergangenheit

Zugleich verhalten sich verschiedene Objekte aufgrund ihrer Materialität unter-
schiedlich in ihrer Funktion als Erinnerungsgegenstände. Angesichts ihrer gerin-
geren Haltbarkeit hinsichtlich ihrer Verwendbarkeit über mehrere Generationen
hinweg, eignet sich die bei Dovlatov wiedergefundene alte Kleidung2 zwar dazu,
eigene Erfahrungen zu speichern und autobiografische Erinnerungen für das Er-
zählen wachzurufen; sie kann aber nicht die Erlebnisse mehrerer Generationen
als materielles Objekt speichern und verbinden.

Anders dagegen ist wertvoller Familienschmuck als klassisches Erbstück
auch zur späteren Erfahrung transgenerationaler Verbindungen geradezu prädes-
tiniert, zumal er indexikalisch mit den Erlebnissen früher Generationen verbun-
den bleibt. In den Romanen von Lebedev und Aleškovskij verfestigt sich diese
indexikalische Verbindung jeweils zu einem festen Symbol. Dass beide Romane
die transgenerationale Weitergabe von Belastung gerade anhand von Colliers
symbolisieren, scheint nicht von ungefähr. Das Tragen dieser relativ schweren
schmückenden Gegenstände impliziert eine Berührung mit der fragilen Halsregi-
on der Trägerin, wo auch Medizin und Psychosomatik eine sensible Schnittstelle
zwischen sinnlicher und emotionaler Wahrnehmung annehmen, die etwa beim
Angstempfinden relevant werden kann: „In Analogie zur Mimik gibt es [...] ein
Ausdrucksverhalten der Gesamtmuskulatur, besonders der proximal gelegenen
tonischen Halsmuskulatur, die die aktuelle psychische Verfassung, aber auch ei-
ne seelische Grundhaltung widerspiegelt.“ (Volc, Tilscher & Hanna 1988: 75)

Zumindest Aleškovskij wählt nicht zufällig dieses eine Collier für die Illustra-
tion der Bürde, denn Tat’jana erbte zusätzlich zu dem Collier einen wertvollen
alten Ring und ihre Schwester Ol’ga eine Brosche; beide werden jedoch nach ihrer
Übergabe weder verwendet noch weiter thematisiert.

2 Neben Kleidungsstücken finden sich außerdem ein Zeitungsausschnitt mit Karl Marx am Boden
desKoffers, sowieeinermit IosifBrodskij anderDeckwand: „Яогляделпустойчемодан.Надне–
Карл Маркс. На крышке – Бродский. А между ними – пропащая, бесценная, единственная
жизнь.“ (vgl. Dovlatov 2010: 350) (Ich schaute in den leeren Koffer. Am Boden Karl Marx. Auf der
Deckenwand Brodskij. Und zwischen ihnen das unrettbare, kostbare, einzige Leben.) Anders als
die Kleidungsstücke haben diese Ausschnitte zusätzlich zu ihrer subjektiven indexikalischen Be-
deutung durch ihren Bezug zum Ich-Erzähler eine konkretere, auch für Außenstehende sichtbare,
kulturelle Bedeutung; wie dieser Kontext zeigt, werden die Ausschnitte im Reflexionsprozess des
Ich-Erzählers ebenfalls als indexikalisch für die Lebenswelt der Sowjetunion gedeutet.

276 Ingeborg Jandl



Auch Gebrauchsgegenständen wird auf Basis ihrer indexikalischen Verbin-
dung zur Vergangenheit mitunter im Bewusstsein literarischer Figuren symboli-
sche Bedeutung zugewiesen, wodurch sie zu wichtigen Elementen der Handlung
werden können. So kann die Küchenuhr in Wolfgang Borcherts gleichnamiger
Dingerzählung von 1947 als Symbol für den posttraumatischen Zustand des Pro-
tagonisten selbst nach der Zerstörung seines Elternhauses gelesen werden. Inner-
lich zerrüttet, lässt seine zwar traumatisch gealterte äußere Erscheinung noch die
Bezüge zu seinem früheren Ich erkennen.

Die Zeiger sind natürlich nur aus Blech. Und nun gehen sie auch nicht mehr. Nein. Innerlich
ist sie kaputt, das steht fest. Aber sie sieht noch aus wie immer. Auch wenn sie nicht mehr
geht. Er machte mit der Fingerspitze einen vorsichtigen Kreis auf dem Rand der Telleruhr
entlang. Und er sagte leise: und sie ist übriggeblieben. (Borchert 1999: 103)

Während die Uhr am Beginn symbolisch den Reflexionsprozess über das Selbst
nach dem erlittenen Trauma zu begleiten scheint, wird sie später in ein liebevol-
les Symbol für die Fürsorge der getöteten Mutter umgedeutet; der Protagonist liest
die nun unveränderlich angezeigte Uhrzeit als Verweis auf die nächtlich von ihr
für ihn aufgewärmten Mahlzeiten. Durch diese kausal nicht motivierte symboli-
sche Umdeutung, die auch die medizinische Perspektive als Ansatz zur Trauma-
Heilung vorschlägt (vgl. Levine 2016: 177), gelingt dem Protagonisten die emotio-
nale Linderung des Traumas.

Ähnliche Prozesse sind auch strukturgebend für den bislang nur in deutscher
Übersetzung vorliegenden Roman Der Tisch (2018, Stol) des russischen Emigrati-
onsschriftstellers Ananij Kokurin. Der titelgebende Tisch markiert hier transgene-
rationale Verbindungen und verleiht der Preisgabe persönlich-biografischer In-
formationen eine physische Form. Dass er für die in einer russischen Provinzstadt
lebende Mutter der Ich-Erzählerin seit Jahrzehnten als schweigender Zeuge die
Vergangenheit bewahrt, wird erst deutlich, als sie sich beim Umzug weigert, den
Tisch zurückzulassen. Ein von Aleida Assmann beschriebener Mechanismus der
Mensch-Objekt-Beziehung kommt hier zum Tragen: „Spürbar wird es [dieses ma-
gische Verhältnis gegenseitiger Aufwertung und Bestimmung von Ding und Per-
son] erst, wenn das Band gekappt wird, wenn man etwas verliert, womit man, wie
man dann feststellt, verwachsen war.“ (Assmann 2003: 149)

Über den Roman hinweg markiert dieser Tisch außerdem den Chronotopos,
denn er illustriert symbolisch und physisch die Befindlichkeit von Menschen und
deren situative Verortung in ihren Lebenswegen. Die Chronotopik des Tisches
verändert sich; zunächst scheint mehrmals gerade dieser Tisch den Umzug der
Mutter zu vereiteln. Der Tisch ist zu groß, um aus der Wohnung gebracht zu wer-
den, sodass man schließlich die Beine absägt, und am Bahnhof angekommen, ist
er aufgrund seiner ungewöhnlichen Form als Gepäcksstück in der Eisenbahn

Emotionale Objekte 277



nicht erlaubt, sodass sich Mutter und Tochter dazu entschließen, den weiten Weg
zu Fuß zurückzulegen.

Der stumme Widerstand dieses Objekts bleibt jedoch beide Male nicht ohne
Folgen, sondern bietet im ersten Fall den wichtigen Anlass zu einem ersten Ge-
spräch über die der Tochter unbekannte Vergangenheit der Mutter. Der Tisch wird
im Zuge dieser langen Erzählung außerdem ein letztes Mal vor dem Umzug in
seiner eigentlichen Funktion als Esstisch benutzt. Im zweiten Fall bedeutet die
plötzliche Notwendigkeit, zu Fuß zu gehen, dass der Weg länger und beschwerli-
cher wird; der Tisch bildet hier abermals ein Moment der Verzögerung, das die
Beteiligten zur Auseinandersetzung mit der Familien-Vergangenheit zwingt.

5 Tisch und Fotografie: Zwei unterschiedliche
Materialitäten der Erinnerung

In Kokurins Tisch wird die unterschiedliche Dynamik, die Gegenstände aufgrund
ihrer verschiedenartigen Materialität in ihrer Funktion als Erinnerungsobjekte
entfalten können, besonders deutlich. Das Kernelement des Familiengeheimnis-
ses stellt hier die lang zurückliegende und bislang verschwiegene Beziehung der
Mutter zu einem Wehrmachtssoldaten dar. Die Mutter legt diese Verbindung zu-
nächst nicht erzählerisch, sondern anhand eines Fotos offen, das sie aus einem
unter die Tischplatte genagelten Brett hervorholt: „Meine Mutter hielt ein Foto in
der Hand. Das unerträgliche Foto, auf dem sie und der junge Mann in der deut-
schen Uniform so albern posierten, während sie einander umarmten.“ (Kokurin
2018: 34)

Die Spuren dieses Mannes verlieren sich nach dem Krieg. Bei der Protagonis-
tin führen die Erzählungen der Mutter schließlich zu einer Umwertung dieser zu-
nächst, wie an dem Zitat deutlich wurde, abgelehnten Verbindung. Die nachträg-
lichen Informationen über Georg veranlassen jedoch dann sogar eine Restruktu-
rierung der eigenen, sicher geglaubten Kindheitserinnerungen, die gar nicht auf
den leiblichen Vater, sondern auf diesen anderen Mann verweisen:

Daher kamen also die Stimmen, die ich gehört hatte! Stimmen, die mich das ganze Leben
hindurch begleiteten! Plötzlich sah ich alles klar vor mir – mein Gott, ich war ja gerade ein
Jahr alt, als mein Vater an die Front eingezogen wurde. Wie sollte ich mich an ihn erinnern?
Es war ganz klar: nicht an seine Hände erinnerte ich mich so oft, nicht meines Vaters Stim-
me, nicht sein Lachen hörte ich, wenn ich versuchte, ihn mir vorzustellen. Jener Mann aus
meiner Kindheit war Georg von Gotthardt, ein deutscher Offizier, der meine Mutter liebte
und mir als Kleinkind das Leben rettete. (ebd. 56)

278 Ingeborg Jandl



Durch das Erkennen eines Zusammenhangs mit den eigenen verschwommen
frühkindlichen Erinnerungen wird die familiäre Verbindung zu Georg, der den
besagten Esstisch gezimmert hat, zu einer innigen emotionalen Bindung an eine
Vaterfigur. Anhand dieser Geschichte wird außerdem der seit der Kindheit be-
kannte unbedeutende Tisch neu in die Biografie der Protagonistin integriert, die
den Wunsch der Mutter, das schwere Objekt nach Nižnij Novgorod mitzuübersie-
deln, nun unterstützen will: „Denn eins war mir klar – der Tisch meiner Mutter
gehörte in Zukunft in mein Leben.“ (ebd. 81)

An dieser Stelle bietet sich der Vergleich zwischen den Erinnerungsobjekten
Fotografie und Tisch an, denn man könnte die Frage stellen, warum in diesem
Roman der Tisch so stark im Vordergrund steht, obwohl der Autor Fotograf ist
und obwohl die Fotografie so viel konkreter zu sein scheint in ihrem Potenzial,
Bezüge zwischen Vergangenheit und Gegenwart herzustellen. Wie anhand der
oben thematisierten Fotografie deutlich wurde, lösen Bilder von Georg ambiva-
lente Assoziationen aus, weil er auf ihnen visuell so deutlich als Offizier der
Wehrmacht zu erkennen ist. Dieser Umstand kann aus der visuellen Einheit des
Fotos nicht ausgeblendet werden. Der Tisch dagegen stellt einen belanglosen Ge-
genstand aus der Kindheit dar, der nun zwar mit Georg als seinem Urheber asso-
ziiert wird, jedoch primär auf jenen privaten Kontext bezogen bleibt, in dem diese
Urheberschaft stattfand. Außerdem enthält er keine indexikalischen Verweise auf
politische Konstellationen, und bleibt so, massiv und behäbig, ein rein privates
Objekt und Konstrukt. Als solches vereint er nun für alle, die über öffentlich ver-
schwiegene Episoden Bescheid wissen, die Familienerinnerung.

6 Tisch, Trauma, Traumaverarbeitung

Anhand des Tisches wird außerdem die subjektive Prägung belastender Familien-
erinnerung deutlich: Das Tragen und Schieben eines massiven Tisches, der auf-
grund seines Werts als Erinnerungsobjekt nicht zurückgelassen wird, illustriert
die physische Anstrengung, die im Prozess des Nacherinnerns aufgewendet wird.
Aufgrund der physikalischen Eigenschaften des Tisches ist die Reise beschwer-
lich, weshalb auf unterschiedlichen Etappen des Weges auch längerfristig ge-
schwiegen wird. Außerdem beginnt die Mutter weiterführende Fragen über Georg
und die Vergangenheit absichtlich zu überhören. Der Tisch und das Zurücklegen
der Wegstrecke treten hier an die Stelle des Erzählens. Diesem Kontext entstammt
auch die folgende Textstelle:

Tisch, Tisch, Tisch, Tisch, Tisch, Tisch, Tisch, Tisch, Tisch, Tisch, Tisch, Tisch, Tisch, Tisch,
Tisch, Tisch,Tisch, Tisch,Kanaille, Tisch, Tisch, Tisch,Tisch, Tisch,Tisch, Tisch, Tisch,Tisch,

Emotionale Objekte 279



Tisch, Tisch, Tisch, Tisch, Tisch, Tisch, Tisch, Tisch, Tisch, Tisch, Tisch, Tisch, Tisch, Tisch,
Tisch, Tisch, Tisch, Tisch, Tisch, Tisch, Tisch, Tisch, Tisch, Tisch, Tisch, Kanaille (ebd. 108)

Man könnte diese formal auffällige Episode als Illustration der Gedanken und der
emotionalen Situation der beiden Frauen verstehen, die in die durch den Tisch
gebündelte Geschichte völlig versunken sind. Es ist eine Art physischer Präsenz-
erfahrung des Tisches, der mit dem ganzen Körper getragen und angenommen
wird, womit die Protagonistinnen sich zugleich physisch und emotional auf eine
für sie selbst unkontrollierbare Situation eingelassen haben. Durch die schwei-
gende Kommunikation kommen sie ihrer Vergangenheit so nahe, wie physisch
dem Tisch. Diese Tisch-Erfahrung ist nicht wie eine Erzählung strukturiert, die
Veränderungen und Bewertungen implizieren würde. Sie gleicht der reinen phy-
sischen Präsenzerfahrung des Tragens, die hier visuell und non-verbal verdeut-
licht wird, als beschwerlich, zirkular sowie damit außerdem als unveränderlich,
stagnierend und womöglich unverständlich. Peripher mischen sich daher auch
Flüche in diesen an sich höchst abstrakt bleibenden „Tisch“-Gedanken. Eingelei-
tet wird die Episode, wie folgt, physikalisch: „Die Hypothese von der doppelten
Seele besagt, dass ‚sich jede beliebige kompakte Mannigfaltigkeit einer nicht-
negativen Tiefkrümmung mit zwei Schichten bedecken lässt‘.“ (ebd.) Dies ist ein
vergleichsweise schwer verständlicher Gedanke in diesem Roman, der damit auch
als metasprachlicher Ausdruck der schweren Verständlichkeit des „Tisch“-Ge-
dankens interpretiert werden kann. Die beiden Schichten der doppelten Seele
sind hier offenbar der unendliche Gedanke an den „Tisch“mit all seinen Implika-
tionen sowie der auf die ungemütliche Erfahrung bezogene unendliche Gedanke
„Kanaille“. Der letztere bleibt auf Basis seiner geringeren Quantität offenbar dis-
kret im Hintergrund, andererseits wird er jedoch auch exponiert, als am Ende der
Rhythmus durchbrochen wird, und der Fluch zudem kursiv hervorgehoben ist.

Das Gedicht scheint vor allem die Gedanken der Ich-Erzählerin wiederzuge-
ben, die noch damit beschäftigt ist, die neuen Informationen zu ordnen, während
ihre Mutter, nun, nachdem sie ihr Geheimnis geteilt hat, gelassen wirkt: „Obwohl
sie jetzt hinkte, hin und wieder tief Atem holte und langsamer ging, ließ meine
Mutter weder Unzufriedenheit noch denWunsch erkennen, vor Sturm und Unwet-
ter Schutz zu suchen. Mein Geschimpfe richtete sich also nur gegen mich selbst.“
(ebd. 109) Gedicht und Unwetter markieren einen Umbruch, der die Ich-Erzäh-
lerin aus dem überwältigenden Tisch-Gedanken reißt.

Im Laufe der Reise schafft auch sie die Verarbeitung der gemeinsamen Trau-
mata und es heißt: „Das Gefühl einer ungewöhnlichen Leichtigkeit erfüllte uns.“
(ebd. 161) Der Weg wird auch tatsächlich leichter, als die Frauen per Autostopp
im Lastwagen weiterreisen und am Ende verpufft selbst der Reisemodus, da sie
vor der Weiterreise nach Nižnij Novgorod eine Woche in der Luxussuite eines

280 Ingeborg Jandl



Hotels direkt am Roten Platz verbringen, wo sie sich neue Frisuren und Kleider
zulegen und das durch den Hausverkauf erworbene Geld verprassen. Alles, was
belastet hat, wird aufgebraucht und zurückgelassen, wie schon bei Aleškovskij,
wo Tat’jana nach dem Verkauf des Colliers das Geld großzügig an die behandeln-
den Ärzte verteilt.

Kokurins Figuren behalten den Tisch vorerst noch, doch wie aus der Rah-
menerzählung bekannt ist, wird auch er nach unbestimmter Zeit weggegeben
werden. Dass ein wochenlang zu Fuß übersiedelter Tisch bereits nach wenigen
Jahren weggegeben wird, verdeutlicht, dass die wichtigste Funktion dieses Ti-
sches in der Traumaverarbeitung liegt, wo er als Objekt fungiert, das eine physi-
sche Verbindung zur Vergangenheit herstellt und einen Reibungspunkt mit die-
ser erzeugt.

7 Das Zurücklegen von Wegen als physische
Verarbeitung von Erinnerung

So positiv der Tisch die ganze Handlung über thematisiert wird, so sehr steht doch
gerade er auch immer im Weg, behindert er doch die regulären Abläufe eines
gewöhnlichen Umzugs. Um das Trauma zurückzulassen, ist daher auch eine Los-
lösung vom Tisch und der daran gekoppelten Vergangenheit notwendig. Sowohl
physisch als auch emotional scheint dieser Prozess der Loslösung erfolgreich ver-
laufen zu sein, denn bereits vorab in die Schilderung der Reise mit dem Tisch
integriert, bemerkt das erzählende Ich: „Wie sehr ich mich auch anstrenge, mich
an bestimmte Einzelheiten unserer Reise zu erinnern, sie sind wie ausgelöscht ins
Nichts versunken.“ (ebd. 100) Als erschwerendes Element vollzieht der Tisch so
die Belastung physisch mit und seine zugleich sinnlich-spürbare und metaphori-
sche Bedeutung moderiert auch die Auflösung des transgenerationalen Traumas
durch das Zurücklassen des Tischs.

Im Gegensatz dazu kommt es in Danilo Kišs erstem Roman Psalam 44 (1962,
Psalm 44) in Hinblick auf die längerfristig in einem Sarg versteckt liegende Jüdin
Aniela zu einem Chronotopos der Bewegungslosigkeit:

Onda Marija zaustavi svoj pogled na ogrlici sa krupnim veštačkim zrnima boje ametista: ta je
ogrlica na tankom vratu lutke-spavača davala Anijeli izgled onih mumija što ih nalaze u
piramidama faraona: dostojanstvo vladarske smrti. „To je od pokojne mame“ [...]. (Kiš 2006:
31–32)

Dann blieb Marias Blick an einer Kette mit großen amethystfarbenen Kunstperlen hängen:
Diese Kette am dünnen Hals der Schlafpuppe verlieht Aniela das Aussehen der Mumien,

Emotionale Objekte 281



die man in den Pyramiden der Pharaonen findet: die Würde des Herrschertodes. „Die habe
ich von meiner verstorbenen Mama.“ (Kiš 2019: 32)

Dass Aniela die amethystfarbene Kette um ihren Hals von ihrer Mutter erbte, be-
deutet, dass diese insbesondere auch für die mütterlicherseits vererbte Zugehörig-
keit zum Judentum steht und dadurch mit der Bürde eines Lebens im Sarg wäh-
rend der Shoah verknüpft ist. Die absolute Reduktion von Wegen auf nächtliche
Toilettenbesuche und der tagelange Rückzug in die durch Schlafmittel und Dun-
kelheit gedämpfte Anderswelt werden so auch in diesem Familienerbstück reflek-
tiert, das nicht abgestreift werden kann. Indem die Kette zudem an einen Rosen-
kranz erinnert, wird auch die symbolische Verbindung zu den religiösen Hinter-
gründen der ausweglosen Situation offenbar.

Zugleich ist die Perlenkette das Einzige, was der Figur bleibt und an das sie
sich in ihrem dämmrigen Bewusstseinszustand klammert. Als Kalender und ima-
ginäres Musikinstrument spendet sie Aniela Halt, Orientierung und ästhetische
Imagination, womit sie ihr dabei hilft, auszuharren.

„Ovo mi služi kao kalendar“, reče ona. „Ako se svako zrno uzme kao jedan mesec, onda tu
ima preko tri godine. Rat će se valjda dotle završiti. A može se uzeti i kao nedelja. Ili kao dan.
Ili sat.“ [...] „I sviram često kada mi je dosadno“, reče mumija a njeni prsti boje tamnog
ćilibara hitro preleteše po ogrlici, zatim zastadoše na tren kao da su našli pravi ton i akord,
za sve njih nečujan, ali koji se video u njenim očima preko kojih su preletale lake senke neke
nezemaljske melodije [...]. (Kiš 2006: 32–33)

„Das dient mir als Kalender“, sagte sie. „Wenn jede Perle für einen Monat steht, sind das
über drei Jahre. Bis dahin wird der Krieg wohl vorbei sein. Aber sie kann auch für eine Wo-
che stehen. Oder für einen Tag. Oder eine Stunde.“ [...] „Ich musiziere oft, wenn es mir lang-
weilig ist“, hatte die Mumie gesagt, und ihre Finger von der Farbe dunklen Bernsteins waren
flink über die Kette geglitten, hatten dann einen Moment innegehalten, als hätten sie den
richtigen Ton und Akkord getroffen, unhörbar für sie alle, aber sichtbar in ihren Augen [...].
(Kiš 2019: 33)

Der absolute Rückzug in die durch Schlafmittel gestützte Bewegungslosigkeit in
der Dunkelheit eines Sarges zeigt dennoch, dass dieser Halt durch die Kette nur
ein imaginärer sein kann, der ihr dabei hilft, zu verdrängen, dass die äußere Si-
tuation sich in einer Endstation verliert. Die durch Mikrobewegungen der Finger
bekräftigte Kondensation des verblassenden Bewusstseins und Selbstgefühls in
die geerbte Kette markiert so den Endpunkt einer Familiengeschichte, aus der es
kein Entkommen gibt und die auch nicht verarbeitet werden kann.

Ein anderes Beispiel, in dem die chronotopische Bedeutung des Gehens an
die Empfindung des Tragens von Gepäck gekoppelt ist, welches sowohl phy-
sisch-konkret als auch metaphorisch für Belastung steht, ist Il’ja Bojašovs Roman

282 Ingeborg Jandl



Put’ Muri (2007, Muris Weg). Hier wird im Gegenteil die Leichtigkeit des Gehens
ohne Gepäck symbolisch wirksam gemacht, zur Illustration des mühelosen Zu-
rücklassens einer Katastrophe. Die Reflektorfigur ist hier ein Kater, der sich nach
Ausbruch des Bosnienkrieges aus einem zerstörten Haus und aus Sarajevo ent-
fernt. Seine Reise nach Mitteleuropa wird wiederholt als schwerelos charakteri-
siert. Gerade darin kontrastiert sie mit jener der zahlreichen menschlichen Neben-
figuren, die nicht nur durch die ausgewählten Habseligkeiten in ihrem Gepäck
belastet werden, sondern auch Verluste und Zerstörung beklagen, was noch viel
schwerer wiegt. Gleichwohl durch die Detonationen erschreckt, legt der Kater sei-
nen Weg geradezu gleichgültig zurück, ohne Wehmut für seinen früheren Wohn-
ort oder die getötete Familie und ohne Mitgefühl oder Mitleid für die traumatisier-
ten Menschen, denen er sich jeweils nur kurzfristig als distanzierter Reisegeselle
anschließt.

А кот трусил по дороге, уводящей из сожженной деревни к весьма недалекой отсюда

боснийской столице. Проезжая мимо него, нещадно чадили трубами тракторы с

беженцами; их дым отравлял и небо, и землю. С прицепов доносились женские вопли

и детский плач. Мужчины от подобных криков зажимали уши. Мури не утруждал

себя бесполезной сентиментальностью – его сердце работало без всякого волнения,
легкие вполне справлялись с тяжелым воздухом, лапы послушно пружинили. (Bo-
jašov 2011: 29)

Der Kater trottete die Straße entlang, die aus dem niedergebrannten Dorf in die nahe bos-
nische Hauptstadt führte. Gnadenlos rußten vorbeifahrende, mit Flüchtlingen beladene
Traktoren aus ihren Rohren; der Qualm vergiftete Himmel und Erde. Aus den Anhängern
drang das Jammern von Frauen und Kinderweinen. Die Männer hielten sich die Ohren zu.
Muri belastete sich nicht mit nutzloser Sentimentalität – sein Herz schlug ohne jede Auf-
regung, die Lungen kamen mit der schweren Luft ganz gut zurecht, die Pfoten federten ge-
horsam. (Bojaschow 2018: 23)

Der postkatastrophische Zustand des Katers unterscheidet sich nicht von seinem
früheren, was als Indikator dafür gelesen werden kann, dass keine Traumatisie-
rung vorliegt. Seine Resilienz erklärt sich aus dem Fehlen von Bindung, die weder
in Hinblick auf Menschen noch auf andere Tiere oder materielle Objekte vorliegt.
Die Erschütterung betrifft ihn daher nur temporär im Kontext lebensgefährlicher
Gefahr; da er ohne Wehmut alles zurücklassen kann, hinterlässt sie keine dauer-
hafte Spur.

Emotionale Objekte 283



8 Fehlen eines Objekts, Verschwinden einer
Geschichte

Wie die Chronotopik von Muris Reise in Bojašovs Roman zeigt, kann auch die
Abwesenheit von Objekten in Zusammenhang mit der Verarbeitung von Erlebnis-
sen stehen; im vorliegenden Fall bedeutet sie, dass schmerzhafte Erfahrungen
vollständig zurückgelassen werden.

Dass ein abwesendes Objekt transgenerationale Erinnerung ebenso formen
kann wie ein vererbter Gegenstand, illustriert hingegen der Film Grbavica (2006,
Esmas Geheimnis) von Jasmila Žbanić. Das fehlende Dokument über den angeb-
lichen heldenhaften Tod des Vaters im Bosnienkrieg wirft für Esmas Tochter Fra-
gen auf, die dazu führen, dass das Geheimnis um Saras anonyme Zeugung im
Zuge der Massenvergewaltigungen in einem Lager gelüftet wird. Saras Vaterlosig-
keit ist durch ein fehlendes Dokument materialisiert, das zugleich die schwere
Greifbarkeit dieser verschwiegenen Episode im autobiografischen Gedächtnis
symbolisiert.

Demgegenüber steht der beglaubigte Heldentod des Vaters ihres Freundes
Samir, der zusätzlich zu dem entsprechenden Dokument über die Schusswaffe
des Gefallenen verfügt. Das vorhandene, wie auch das nicht vorhandene Objekt
werden letztendlich zu einem Trigger, der das transgenerationale Trauma symp-
tomatisch offenlegt: Samir entwickelt eine enge Bindung an das ihm vom verlore-
nen Vater vererbte Objekt, das bei Konflikten seine aggressiven Gedanken an-
zieht. (Žbanić 2006: 1:04:35–1:05:05) Auch Saras fehlendes Objekt wird kurzfristig
durch diese Waffe ersetzt, mit der sie, ebenfalls im Affekt, die Enthüllung des
Familiengeheimnisses erzwingt. (ebd. S. 1:14:37–1:15:20)

Es ist bezeichnend, dass auch die Annäherung der beiden Jugendlichen über
diese Waffe erfolgt. Nachdem Sara Samirs romantisches Werben nicht zulässt,
kommen sich die beiden zum ersten Mal physisch sowie emotional näher, als er
sie in seine mit der Waffe verbundenen Erinnerungen einbezieht und ihr erlaubt,
diese mit ihm gemeinsam zu betätigen. (ebd. S. 50:20–51:35) Als wichtiges Er-
innerungsobjekt ergänzt sie in beiden Biografien den jeweils fehlenden, unersetz-
lichen Vater, von denen einer im Krieg gefallen ist und der andere sich als Kriegs-
verbrecher erweist.

Aufgrund ihrer Objektbeschaffenheit vermag die Waffe die gemeinsamen
Emotionen von Wut, Sehnsucht und Trauer zu bündeln, und sie erlaubt den Figu-
ren, diesen einen kathartisch-physischen Ausdruck zu verleihen. Auf diese Weise
verbindet sie diese und ihr komplementäres transgenerational weitergegebenes
traumatisches Erbe.

284 Ingeborg Jandl



9 Erzählerische Formungen der Lücke im
Familiengedächtnis

Nach der Eskalation zwischen Mutter und Tochter, bei der in Grbavica die für
beide traumatisierenden Ursprünge Saras offengelegt werden, ist die Erzählung
zunächst gestört. An die Stelle der bisherigen scheinbaren Kohärenz treten symp-
tomatische Handlungen, der physisch ausgetragene Konflikt illustriert v. a. die
Hilflosigkeit und Verzweiflung beider Figuren, die sie zunächst gegeneinander
und danach gegen sich selbst richten. Beide benötigen Zeit, um die Bruchstücke
des bisherigen autobiografischen Narrativs zu einer neuen kohärenten und zu-
gleich lebensbejahenden Erzählung zu ordnen.3

Kokurins Tisch im gleichnamigen Roman steht, ähnlich wie in Grbavica die
Waffe, für die schwerwiegende Leerstelle des durch Schweigen abgeschirmten
Vaters. So könnte auch die Widmung verstanden werden, die an einen Uwe Tisch
gerichtet ist. Das Buch enthält keine Figur mit einem solchen Vor- oder Nach-
namen. Dass letzterer jedoch mit dem wichtigsten Objekt im Text korrespondiert,
welches außerdem als Buchtitel gewählt wurde, scheint kein Zufall zu sein. Ge-
nau genommen enthält der Roman nicht eine, sondern zwei sehr ähnliche Leer-
stellen des Vaters: Die erste betrifft den Vater der Protagonistin; diese wird an-
hand des Tischs und der Erzählungen ihrer Mutter ausführlich dargestellt und
geschlossen, während die zweite bestehen bleibt. Diese gilt dem unbekannten
Vater ihres Sohnes und ist ebenso wichtig.

Transgenerationale Aspekte von Trauma werden in der Figurenkonstellation
von Kokurins Tisch besonders deutlich, denn die Protagonistin lebt wie ihre Mut-
ter ohne Partner. Bemerkenswert am vorliegenden Text ist außerdem die Kom-
munikationssituation, denn über weite Passagen hinweg gibt die Protagonistin
die Jugendbiografie ihrer Mutter wieder, und zwar auf Ereignisse bezogen, die sie
selbst nicht miterlebt hat. Dies ist insofern bemerkenswert, als der Roman näm-
lich einen konkreten Adressaten hat, und zwar ihren erwachsenen Sohn, der in
der Handlung, abgesehen von seiner zweifachen Erwähnung als Adressat, aus-
gespart bleibt.

Du fragst, wer dein Vater ist? Glaube mir: es gibt Dinge, die man nicht wissen muss. Und
keineswegs darum, weil irgendein Geheimnis dahinterstecken würde. Ich habe viel darüber
nachgedacht, was eine Frau ihrem Sohn, der Antworten braucht, an ihrem Lebensabend mit
auf den Weg geben kann und ich habe verstanden: ich muss dir diese Geschichte erzählen.
(Kokurin 2008: 8–9)

3 Vgl. hierzu ausführlicher: Richter 2017: 173–175.

Emotionale Objekte 285



Das Auffällige an dieser Konstellation ist vor allem, dass die Protagonistin ihrem
Sohn von der Jugend ihrer Mutter berichtet, nicht jedoch von ihrer eigenen, und
dass sie die von ihr selbst aufgeworfene Frage nach dem abwesenden Vater ihres
Sohnes unbeantwortet belässt. Das angedeutete Spiegelverfahren einer trans-
generationalen Traumaverarbeitung wird so nämlich nicht fortgesetzt, da die
Mutter ihrem Sohn keine Informationen über sich selbst preisgibt, wie ihre Mutter
es anhand des Tisches tat. Dass in diesem Text zwei Phantome verbleiben, näm-
lich die beiden Hauptfiguren – d. h. die Protagonistin und ihr Sohn, und dass die
Erzählinstanz unfähig erscheint, sich zu den intendierten Themen überhaupt zu
äußern, wird am Ende deutlich: „Ich hatte sehr gehofft, wenn ich es fertigbringe,
dir die Geschichte unserer Familie zu erzählen, dann würde ich mich vielleicht
selbst in ihr zurechtfinden ... Aber worin eigentlich? ... Alleine finde ich keine
Antwort.“ (ebd. 183)

Die Protagonistin steht an der Grenze zur Sprachlosigkeit, als Erzählerin ist
sie diejenige, die erzählen, ordnen, bewerten, erklären sollte, allerdings ist sie
dazu selbst nicht in der Lage, weshalb sie eine Geschichte wiedergibt, die ihr
selbst erzählt und daher bereits in Worte gefasst wurde. Das transgenerationale
Trauma wird hier ebenfalls thematisiert.

Ich neige immer stärker zu der Auffassung, dass die Jahre vergehen, der Mensch sich im
Innersten aber nicht ändert. Als lenke ein unsichtbarer Magnet ihn auf die immer gleiche
Umlaufbahn, auf alte Lieben und alte Fehler. Und es bedarf einer beträchtlichen Anstren-
gung, einer unvorstellbaren seelischen Erschütterung, vergleichbar mit derjenigen, die ich
erlebt habe, als ich mit meiner Mutter und unserem Tisch zu Fuß unterwegs war, um ver-
steinerte Denkweisen zu zertrümmern und womöglich neuen Halt zu finden. Vielleicht... Ob
meine Geschichte bei dir eine solche Erschütterung bewirkt – dessen bin ich mir nicht si-
cher. Aber ich wünschte es so sehr... (ebd. 184)

Was haben die zuvor erwähnten erzählerischen Auffälligkeiten nun zu bedeuten –
eine Erzählerin, die nicht erzählen kann und ein fiktiver Adressat, der als Indivi-
duum nicht greifbar wird?4 Da unklar bleibt, ob dieses Manuskript letztendlich
übergeben wird, oder nicht, wäre eine mögliche Interpretation, dass die Protago-
nistin den Text primär für sich selbst formuliert, und dass der Kontext ihres Soh-

4 Franz Breuer thematisiert aus psychologischer Sicht die Schwierigkeit, eine geeignete Situation
für die Weitergabe von Erbstücken und den damit verbundenen Erinnerungen zu finden, welche
dieser Konstellation imRomanentspricht: „Mitunter neigt ein (Vor-)besitzer zumFesthalten ander
Objektfügung, und zum Hinausschieben des Zeitpunkts der Weitergabe [...]. Und schließlich wer-
den die Bedürfnisse und die Lebensplanungsumstände einer möglichen Nachfolgeperson auf die-
seWeise nicht berücksichtigt. [...] Der ‚richtige Zeitpunkt‘ für eine Übergabewird bei so einemVor-
gehenmöglicherweise verpasst.“ (Breuer 2015: 38)

286 Ingeborg Jandl



nes ihr lediglich einen imaginativen Rahmen für das Erzählen bietet. Vom Inhalt
ausgehend verhält sich die Erzählsituation nämlich genau umgekehrt, als durch
die formalen Erzählinstanzen festgelegt: Die Protagonistin versucht aus ihrer ei-
genen Mutterrolle heraus, jene Geschichte zu imaginieren und/oder zu formulie-
ren, die zu hören sie sich von ihrer eigenen Mutter gewünscht hätte.

Als der Roman nämlich im Moskauer Hotel endet, wird deutlich, dass die ei-
gentliche Suche des Texts einem in der Realität gescheiterten Verstehen der eige-
nen unzugänglichen Mutter galt: „Meine Mutter fuhr mit den Fingern unruhig
über die Perlen. Sie war vollkommen verändert. Jener Mensch, der aus ihrem ver-
borgenen Inneren zutage getreten war, meine Mutter, von der ich mein Leben
lang sehnsüchtig geträumt und sie endlich gefunden hatte –war verschwunden.“
(Kokurin 2008: 197)

10 Objekt, Weitergabe, physische Konfrontation
und Erzählen

Transgenerational weitergegebene Objekte füllen in den behandelten Texten je-
weils den Bewusstseinsraum für etwas Unaussprechliches, das meist mit trauma-
tischen Einschnitten in der Familiengeschichte in Zusammenhang steht. Viele
Beispiele handeln davon, wie verschwiegene Ereignisse durch ihre symbolisch-
indexikalische Präsenz einen Redeanlass erhalten und daraufhin über Umwege
erzählt werden können. Die Besonderheit der Objekte liegt jedoch zugleich gerade
darin, dass eine Versprachlichung nicht mehr unbedingt notwendig ist, da die
Objekte eine Ausdrucksform anbieten, die geeignet erscheint, an die Stelle des
Erzählens zu treten.

Die Weitergabe von Familienerfahrung und das ‚Erzählen‘ der Objekte stehen
jeweils in unmittelbarem Zusammenhang mit deren Materialität: Während die
Objektübergabe häufig innerhalb von Situationen stattfindet, die Qualität und
Implikationen der Familienbande erahnen lassen, sind die Objekte selbst oft sym-
bolisch aufgeladen. Ihre physikalisch-materielle Beschaffenheit und die ihnen
durch ihren Gebrauch zugewiesene Verortung zum Menschen führen zu Eindrü-
cken wie Schwere, Raumeinnahme, Nähe, Berührung, Glanz, Haltbarkeit oder
Vergänglichkeit. Darüber hinaus sind diese an sich neutralen Eigenschaften mit
vagen Ahnungen über ihre transgenerationale Bedeutung verbunden: mit Asso-
ziationen wie Unheil oder Schutz, Verbundenheit oder Belastung.

Diese subjektiven Zuschreibungen gehen oft indexikalisch auf mit ihnen as-
soziierte Ereignisse oder die Beziehung zu Vorbesitzer*innen zurück, wofür sie
sich jeweils als Symbol verfestigen. In anderen Fällen beruhen sie auch auf einer

Emotionale Objekte 287



quasi synästhetischen Interpretation ihrer materiellen Beschaffenheit als Sym-
bolisierung der gegenwärtigen Verortung ihrer Besitzer*innen in den Lebens-
umständen. Unabhängig von der Art der Symbolbildung wird das Objekt zu ei-
nem emotional behafteten Gegenstand, der diese mit ihrer Vergangenheit und
deren Implikationen für die Gegenwart konfrontiert.

Im Umgang mit diesen Objekten bleibt die Art der Konfrontation jeweils den
menschlichen Akteur*innen überlassen, und das Resultat solcher Auseinander-
setzungen mit ihnen scheint stets ungewiss. In vorsichtig abwägenden, affekt-
geleiteten oder zufälligen Handlungen illustrieren die subjektiven Symbolbedeu-
tungen eines Gegenstands jedoch scheinbar Schlüsselmomente wie Retraumati-
sierung, Weitergabe, Wiederholung, die Verarbeitung und das Ausweichen,
Überschreiben oder Vergessen von Erfahrungen früherer Generationen.

Bibliografie

Aleschkowski, Pjotr. 1998. Der Erbe. Aus dem Russischen von Alfred Frank. Frankfurt am Main:
Suhrkamp.

Aleškovskij, Petr. 1997. Vladimir Čigrincev. Moskva: Vagrius.
Assmann, Aleida. 2003. Das Gedächtnis der Dinge. In Alexandra Reininghaus (ed.), Recollecting.

Raub und Restitution, 143–150. Wien: Passagen-Verlag.
Assmann, Aleida. 20105. Erinnerungsräume. Formen und Wandlungen des kulturellen Gedächt-

nisses. Fünfte, durchgesehene Auflage. München: C. H. Beck.
Basseler, Michael & Dorothee Birke. 2005. Mimesis des Erinnerns. In Astrid Erll & Ansgar Nün-

ning (eds.), Gedächtniskonzepte der Literaturwissenschaft. Theoretische Grundlegung und
Anwendungsperspektiven (= Medien und kulturelle Erinnerung, 2), 123–147 Berlin & New
York: De Gruyter.

Bojaschow, Ilya. 2018. Muris Weg. Aus dem Russischen von Ruth Altenhofer. Klagenfurt: Drava.
Bojašov, Il’ja. 2011. Put’ Muri. Sankt Peterburg: Limbus Press.
Borchert, Wolfgang. 1999. Die Küchenuhr. In Ders., Draußen vor der Tür, 103–105. Hamburg:

Rowohlt.
Breuer, Franz. 2015. Hybride Objekte verbinden Personen und Generationen. Weitergabe –

Gedenken – Transzendenz. In Günter Mey (ed.), Von Generation zu Generation. Sozial- und
kulturwissenschaftliche Analysen zu Transgenerationalität, 25–53. Gießen: Psychosozial-
Verlag.

Dovlatov. Sergej. 2010. Čemodan. In Ders., Sobranie sočinenij v četyrech tomach. Sost. A. A.
Ar’ev. T. 3, 345–482. Sankt Peterburg: Azbuka.

Eichenberg, Ariane. 2009. Familie – Ich – Nation. Narrative Analysen zeitgenössischer Genera-
tionenromane. Göttingen: Vandenhoeck Rupprecht.

Freud, Sigmund. 2015. Die Freudsche psychoanalytische Methode. In Ders., Gesammelte Werke.
Bd. 1, 177–231. Altenmünster: S. Fischer.

Goldstein, Bruce E. 20159. Wahrnehmungspsychologie. Der Grundkurs. Deutsche Ausgabe he-
rausgegeben von Karl R. Gegenfurtner. Aus dem Englischen übersetzt von Katharina Neu-
ser-von Oettingen und Guido Plata. Berlin & Heidelberg: Springer.

288 Ingeborg Jandl



Hirsch, Marianne. 2012. The Generation of postmemory. Writing and visual culture after the Ho-
locaust. New York & Chichester: Columbia University Press.

Hirsch, Marianne & Leo Spitzer. 2012. Testimonial Objects. In Marianne Hirsch, The Generation of
postmemory. Writing and visual culture after the Holocaust, 177–199. New York & Chiches-
ter: Columbia University Press.

Jandl, Ingeborg. 2019 a. Textimmanente Wahrnehmung bei Gajto Gazdanov. Sinne und Emotion
als motivische und strukturelle Schnittstelle zwischen Subjekt und Weltbild (= Slavische
Literaturen, 52). Berlin.

Jandl, Ingeborg. 2019 b. Kriegskindheiten in Sarajevo. In Aphorismen, Objekten und Bildern.
In Gernot Howanitz & Ingeborg Jandl (eds.), Ich-Splitter. (Cross-)Mediale Selbstentwürfe in
den Slawischen Kulturen (= Wiener Slawistischer Almanach; Sonderband 96), 297–331.
Frankfurt am Main et al.: Lang.

Kiš, Danilo. 2006. Sabrana dela Danila Kiša. Knj. 2: Psalam 44. Beograd: Prosveta.
Kiš, Danilo. 2019. Psalm 44. Aus dem Serbokroatischen von Katharina Wolf-Grießhaber.

München: Hanser.
Kokurin, Ananij. 2018. Der Tisch. Hamburg: Osburg.
Lebedev, Sergej. 2018. Gus’ Fric. Moskva: Vremja.
Lebedew, Sergej. 2018. Kronos’ Kinder. Frankfurt am Main: S. Fischer.
Levine, Peter. 20162. Trauma und Gedächtnis. Die Spuren unserer Erinnerung in Körper und Ge-

hirn. Wie wir traumatische Erfahrungen verstehen und verarbeiten. Aus dem amerika-
nischen Englisch von Silvia Autenrieth. München: Kösel-Verlag.

Richter, Angela. 2017. Vergewaltigung in Literatur und Film über den Bosnienkrieg. Zur Darstel-
lung traumatischer Grenzerfahrung. In Gabriela Lehmann-Carli et al. (eds.), Zerreißproben:
Trauma – Tabu – EmpathieHürden (= Ost-West-Express. Tabu und Übersetzung, 27),
155–177. Berlin: Frank & Timme.

Volc, D., Tilscher, H. & M. Hanna. 1988. Halswirbelsäule und Psychosomatik. Diagnostik und
therapeutische Aspekte. In Hans Tilscher et al. (eds.), Kopfschmerzen. Zur Diagnostik und
Therapie von Schmerzformen außer Migräne, 75–77. Berlin: Springer.

Žbanić, Jasmila. 2006. Grbavica. Sarajevo, Karlsruhe, Zagreb: Deblokada, noirfilm, Jadran.

Emotionale Objekte 289


