
SIRIUS 2024; 8(4): 349–366

Aufsatz

Herbert Landolin Müller*

Quellen des Nahöstlichen Antisemitismus
https://doi.org/10.1515/sirius-2024-4001

Kurzfassung: Der Massenmord vom 7.  Oktober 2023, die 
militärischen Reaktionen Israels sowie das weltweite Echo 
auf beide Vorgänge haben Manifestationen der Judenfeind-
schaft gezeitigt. Damit stellt sich zum wiederholten Mal das 
Problem antijüdischer und antisemitischer Tendenzen in-
nerhalb migrantischer Gemeinschaften, die aus islamischen 
Ländern stammen. Die Interpretationen unterschiedlicher 
politischer Lager wie sich teils stark widersprechende aka-
demische Deutungen zur Entstehung eines manifesten 
Antisemitismus zwischen dem Maghreb und Malaysia sind 
für interessierte Laien teilweise schwer nachvollziehbar. 
Hier soll ein Versuch unternommen werden, antijüdische 
Tendenzen innerhalb islamischer Machtbereiche der Vor-
moderne sowie deren Einbeziehung in antisemitische Nar-
rative europäischen Ursprungs in der jüngeren Geschichte 
nachzuzeichnen.

Schlüsselwörter: Antisemitismus, Naher Osten, religiöser 
Extremismus

Abstract: The mass murder of October 7, 2023, Israel’s mili-
tary reactions, and the worldwide echo of both events have 
produced manifestations of anti-Semitism. This once again 
raises the problem of anti-Jewish and anti-Semitic tenden-
cies within migrant communities originating from Islamic 
countries. The interpretations of different political camps 
as well as sometimes strongly contradictory academic in-
terpretations of the emergence of manifest anti-Semitism 
between the Maghreb and Malaysia are sometimes difficult 
to understand for interested laymen. An attempt will be 
made here to trace anti-Jewish tendencies within Islamic 
spheres of influence of the pre-modern era as well as their 
inclusion in anti-Semitic narratives of European origin in 
recent history.

Keywords: Antisemitism, Middle East, religious extremism

1 �Einleitung
Der 7. Oktober 2023 und seine Folgen in Israel, Gaza sowie in 
den meisten Ländern dieser Welt haben wieder eine Frage 
aufgeworfen, die jeden Beobachter der Geschehnisse am öst-
lichen Mittelmeer umtreibt: woher kommt dieser Hass auf 
Israel, auf „die Zionisten“, „die Juden“? Für manche Zeitge-
nossen stellt sich diese Frage ganz und gar nicht. Sie sehen 
in Gaza nichts als eine größere Haftanstalt, und manch einer 
stellt ungehemmt Vergleiche mit den Ghettos der National-
sozialisten an. Hilfreich sind solche Ausbrüche nicht. Leider 
hört man diese Argumente immer mehr auf der „Straße“ 
sowie auch in deutschen Bildungseinrichtungen.

Im Folgenden soll dieser Fragestellung mit der notwen-
digen Differenziertheit nachgegangen werden. In einem 
ersten Schritt wird die wissenschaftliche und politische 
Diskussion zu dieser Fragestellung wiedergegeben. Diese 
ergibt keinesfalls ein einheitliches Bild. Gängige Thesen 
und Ansichten werden dargestellt und abgewogen, wobei 
unterschiedliche Wissenschaften einbezogen werden. Aus 
diesem Diskurs werden zwei Hauptthesen abstrahiert: 
Zum einen die These, wonach es unter muslimischer Herr-
schaft im Nahen Osten und Nordafrika eine jahrhunderte-
lange friedliche Koexistenz zwischen Muslimen und Juden 
gegeben habe, die erst infolge der beiden Weltkriege und 
der Gründung des Staates Israel zerbrochen sei. Zum 
Zweiten die These, wonach der heutige Antisemitismus 
unter Arabern und Moslems die Folge der Einwirkung euro-
päischer antisemitischer Narrative gewesen sei, insbeson-
dere der Nationalsozialisten während des Dritten Reiches. 
Beide Thesen werden unter Zuhilfenahme von einschlä-
giger Literatur und historischen Analysen einer Prüfung 
unterzogen. Dabei gilt es schnelle Schuldzuweisungen und 
plakative Behauptungen zu vermeiden.

Herbert Landolin Müller
Quellen des Nahöstlichen Antisemitismus

*Kontakt: Dr. Herbert Landolin Müller, Leitender Regierungsdirektor 
a.  D., Historiker und Islamwissenschaftler und von 2001 bis 2021 Leiter 
der Abteilung für internationalen Terrorismus und Extremismus beim 
Landesamt für Verfassungsschutz Baden-Württemberg. Lehraufträge an 
verschiedenen Hochschulen, umfangreiche Vortragstätigkeit sowie Ver-
öffentlichungen zum Islamismus auch im benachbarten Ausland, E-Mail: 
mh.landolin@t-online.de

2024

 Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter.  Dieses Werk ist lizenziert unter einer Creative Commons 
Namensnennung – Nicht-kommerziell – Keine Bearbeitung 4.0 International Lizenz.

https://doi.org/10.1515/sirius-2024-4001
mailto:mh.landolin@t-online.de


350   Herbert Landolin Müller

2 �Einigkeit in der Divergenz –  
die wissenschaftliche Befassung 
mit dem Antisemitismus in der 
islamischen Welt

Will man Antworten auf die oben gestellten Fragen in der 
wissenschaftlichen Diskussion finden, so wird man beim 
Nachforschen in den einschlägigen akademischen Fächern 
eher verwirrt denn aufgeklärt. Bei den Vertretern der Islam-
wissenschaft – eine Bezeichnung, die nicht wenige Laien zu 
falschen Vermutungen führt – ist festzustellen, dass „eine 
grundsätzliche Sympathie mit der palästinensischen Natio-
nalbewegung weit verbreitet“ ist.1 Zur Beantwortung der 
eingangs gestellten Frage trägt diese Wissenschaft insofern 
nicht viel bei. Bei manchen Vertretern der Islamwissen-
schaft muss auch vermutet werden, dass eine gewisse 
Furcht vor möglichen Reaktionen aus dem Bereich des or-
ganisierten Islam zu einer generellen Vorsicht beiträgt. So 
vermeidet man jenen Ärger, wie ihn sich die Anthropologin 
Florence Bergeaud-Blackler einfing, die mit ihren Thesen 
zum frérisme von den Apologeten der Muslimbruderschaft 
zur Reinkarnation des Antisemiten Édouard Drumont aus-
gerufen wurde.2 Es dürften also nicht nur fachliche Erwä-
gungen eine Rolle spielen, wenn ein Buch wie „Die Juden im 
Koran“ auf kritische Distanz in den Fachkreisen stößt.3 Es 
hat aber auch viel mit einem Willen zur Vorstellung einer 
Welt zu tun, die man sich nicht zerstören lassen will. Wer 
anders argumentiert, läuft in Gefahr von Kollegen, von Is-
lamisten oder von Linken der „Islamophobie“ verdächtigt 
zu werden.4

Spiegelbildlich scheint es bei den Jüdischen Studien zu-
zugehen. Konfliktträchtigen Themen wird oft ausgewichen, 
„um das interreligiöse Gespräch nicht zu stören.“5 Eine 
Scheu vor Konflikten ist bei den Antisemitismus-Studien 
eher nicht gegeben. Hier lassen sich Frontlinien erkennen: 

1 Johannes Becke/Tom Würdemann: Feindschaft als Forschungslücke. 
Der Judenhass in der arabischen Welt müsste dringend näher erforscht 
werden, Frankfurter Allgemeine Zeitung, 22.11.2023.
2 Jürg Altwegg: Im Visier der Bruderschaft. Die Anthropologin Flo-
rence Bergeaud-Blackler steht wegen ihrer Studien zum Islamismus 
unter Polizeischutz. Von ihren Kollegen wird sie nicht unterstützt, 
Frankfurter Allgemeine Zeitung, 6.9.2023.
3 Ourghi 2023.
4 Susanne Schröter: Sie stempeln dich zum „Islamfeind“, dann ist alles 
möglich. Der „Tagesschau“-Sprecher Constantin Schreiber will nicht 
mehr öffentlich über den Islam sprechen. Er will die Bedrohung nicht 
mehr ertragen. Islamisten und Linksextreme üben nicht nur in seinem 
Fall üblen Druck aus – auf Politik, Presse und Wissenschaft, Frankfur-
ter Allgemeine Zeitung, 21.9.2023). Dazu auch Krämer 2006, 244  f.
5 Becke/Würdemann, Feindschaft, op. cit.

ein „israelsolidarischer Flügel“ arbeitet sich ab an einer 
„wissenschaftlichen Unterfütterung der international kaum 
beachteten Sonderthese, dass der nationalsozialistische Ju-
denhass in große Teile der arabischen und islamischen Welt 
übertragen worden sei.“6 In Reaktion auf diese Tendenz 
hat sich das Zentrum für Antisemitismus-Studien (ZfA) der 
TU-Berlin entschieden, nicht mehr zum Nahen Osten zu 
arbeiten.7 Vielleicht liegt das auch an dem Umstand, dass 
die Forscher, vormals um Wolfgang Benz, sich eher darauf 
kaprizieren, ihren Anspruch auf Deutungsmacht bei dem 
Begriff „Antisemitismus“ und dem unbestimmten Kon-
strukt „Islamophobie“ durchzusetzen.8

Geht man über Islamwissenschaft und Antisemitismus-
forschung hinaus, so gelangt man zu der Feststellung, dass 
die Vertreter der Wissenschaft bei den Themen „nichteuro-
päische Judenfeindschaft“, „Antizionismus“ und „Antisemi-
tismus“ tief gespalten sind. Die Zeiten, wo die Einmaligkeit 
des Holocaust als gesichert galt, sind in der wissenschaft-
lichen Debatte vorbei. Das Niveau dieses Diskurses sinkt 
deutlich ab. Im Sinne des Postkolonialismus wird der 
Holocaust relativiert9 und Bewunderer der Mörder vom 
7.  Oktober werden in Berlin als Kronzeugen für das re-
pressive Klima gegen Palästinenser, Araber und Muslime 
herangezogen.10 Eine sachliche Diskussion der Ereignisse, 
ihrer Vorgeschichte, die Rolle von Vordenkern, Ideologien, 
des geistigen Überbaus ist unter diesen Umständen kaum 
zu erwarten.

Eine in diesem Zusammenhang immer wieder zitierte 
Hypothese ist die des „islamisierten Antisemitismus.“11Der 
Begriff des islamisierten Antisemitismus ist in jeder Hin-
sicht artifiziell. Er soll irgendwie anzudeuten, dass die Ver-
achtung von Juden im heutigen Islam keineswegs seine 
Begründung in der Religion des Islam findet, sondern dass 
es sich essentiell um ein von außen herangetragenes oder 
aufgenommenes Phänomen handelt. Bereits im Jahr 2000, 
nach dem Anschlag auf zwei Synagogen, bei deren Urhe-
bern es sich nicht um  – vermutete  – Rechtsextremisten 
handelte, sondern um Jugendliche arabischer Herkunft, 
ging der polarisierte Diskurs entweder dahin, „eine Bün-
delung von Rechtsextremismus und nahöstlichem Fanatis-
mus“ zu beschwören oder zu postulieren, dass „Muslime als 
Unterstützer dieser Gewalttaten … eigentlich undenkbar“ 

6 Becke/Würdemann, Feindschaft, op. cit.
7 Becke/Würdemann, Feindschaft, op. cit.
8 Benz 2020. Zu „Islamophobie“ vgl. Pfahl-Traughber2021.
9 Rothberg 2009, Moses 2021.
10 Thomas Thiel: Ein Herz für das Böse. Die Wissenschaft demons-
triert im Kampf gegen Judenfeindlichkeit ihre Uneinigkeit, Frankfurter 
Allgemeine Zeitung, 22.11.2023.
11 Kiefer 2006.



Quellen des Nahöstlichen Antisemitismus   351

seien. Schon damals wurde vor einer „Verlagerung der Ver-
antwortung für den Antisemitismus des 20.  Jahrhunderts 
aus Europa und Deutschland, wo sie im Wesentlichen hin-
gehöre, in die arabische Welt“ gewarnt.12 In unseren Tagen 
läuft diese Auseinandersetzung unter dem Stichwort „im-
portierter Antisemitismus“ in den Feuilletons, weitgehend 
erfolglos, da sie in der Aufklärung des eigentlichen Pro-
blems nicht weiterführt. Geradezu beispielhaft erscheinen 
hier die „Erklärungen“ der Bundestagsabgeordneten Lamya 
Kaddor zu pro-palästinensischen Demonstranten. Diese 
seien „Wutbürger“ ohne tiefergehende Kenntnisse über 
den Nahost-Konflikt, die nur ein Ventil gefunden hätten 
für die Demütigungen, die sie in Deutschland erlebten: „ge-
scheiterte Integrationspolitik, gescheiterte Möglichkeiten 
der Teilhabe. Vielleicht haben sie Rassismus erlebt.“13

Auch Bernard Lewis sei hier erwähnt, der in seinen 
Werken zum Judentum im islamischen Kulturkreis immer 
zwischen den erträglicheren Verhältnissen für Juden dort 
und den nachhaltig erbärmlicheren Zuständen in Europa 
differenzierte. Er stellte allerdings fest, dass in der heutigen 
Zeit Antisemitismus in der islamischen Welt „einen festen 
Bestandteil des intellektuellen Lebens darstellt, nahezu 
genau so sehr wie in Nazi-Deutschland, und viel mehr als 
im Frankreich Ende des 19. Jahrhunderts und zu Beginn des 
20. Jahrhunderts.“14 Lewis sah diese Entwicklung allerdings 
als Ausfluss des arabisch-israelischen Konfliktes. Judenhass 
sei Bestandteil einer zynischen Propaganda, ein Macht-
instrument von Regierungen, die dazu griffen, weil es ihnen 
nützlich erschien. Die Gesellschaften in diesen Ländern er-
scheinen in dieser Deutung eher passiv, rezeptiv. Dieser 
Deutung widersprach zu Recht Robert Wistrich. Ausgehend 
von einer Widerlegung der These, der zufolge Araber als 
„Semiten“ keine Antisemiten sein könnten, zeigte er die of-
fensichtlichen Einflüsse in der jüngsten Geschichte auf die 
arabische Welt auf: die Propaganda der Nationalsozialisten, 
die Rolle Hağğ Amīn al-Ḥusaynīs, die Rezeption der „Proto-
kolle der Weisen von Zion“ und die unterschiedslose Benut-
zung der Begriffe „Jude“ und „Zionist“ in stigmatisierender 
Absicht. Er konstatiert eine Flut erniedrigender und ekel-
hafter Bilder der Juden und des Judentums, „sowohl in den 
Staatsmedien als auch in den Medien der Opposition, den 
populären oder universitären Publikationen, den Fernseh-
sendungen, in den Karikaturen und in den religiösen Kas-
settenaufnahmen, die schon lange jede Grenze zwischen 
Antizionismus und Antisemitismus aufgehoben haben. Die 
Lawine toxischer Darstellungen, mündlich oder in Bildern, 

12 Müller 2006, 239–242.
13 Koch, Natascha: „Migrantische Wutbürger“  – Grünen-Politikerin 
erklärt Palästina-Proteste mit Rassismus, Die Welt, 1.11.2023.
14 Lewis 1987, 336 (Übersetzung des Autors).

erstreckt sich von Marokko bis zu den Golfstaaten und nach 
Iran; sie ist ebenso virulent in sogenannten ‚gemäßigten‘ 
Ländern wie Ägypten wie in den offen feindseligen ara-
bischen Staaten wie Irak, Libyen und Syrien.“15

Gerade vor dem Hintergrund der völlig zerrütteten 
„islamisch-jüdischen Beziehungen“ geht Wistrich davon 
aus, dass dieser Antisemitismus in seiner Heftigkeit relativ 
neu in der arabischen Kultur und der islamischen im All-
gemeinen sei. Zuvor habe es in der Geschichte islamisch-jü-
dischen Zusammenlebens Zeiten des Friedens gegeben, al-
lerdings unterbrochen von Phasen gewaltsamer Konflikte. 
Keime dieser historischen und zeitgenössischen Haltung 
gegen Juden wären im Qur’ān wie in anderen islamischen 
Quellen auffindbar.16 Wistrich kündigt allerdings auch 
dezente Zweifel an einer Erzählung an, die sich sowohl im 
wissenschaftlichen Diskurs als auch in der politischen In-
strumentalisierung desselben gehalten hat und die in dem 
nachfolgenden Zitat von Tariq Ali ihren Ausdruck findet 
„Wenn überhaupt, dann kann man sagen, dass es vom 8. 
bis zum 19. Jahrhundert eine islamisch-jüdische Zivilisation 
gab, die sich über die Iberische Halbinsel erstreckte, die ara-
bische Welt selbst, Persien und die osmanischen Länder. Die 
christliche Rückeroberung Portugals und Spaniens führte 
zu Zwangsbekehrungen und Vertreibungen von Juden und 
Muslimen. Zehntausende Juden fanden Zuflucht im musli-
mischen Nordafrika und im Osmanischen Reich.“17

Die gewaltsame Konfrontation zwischen der palästi-
nensischen Ḥamās, dem israelfeindlichen Iran (nicht zu 
vergessen dessen weiterer terroristisch-militärischer Arm 
Hizbullah) und dem Staat Israel haben diese Erzählung 
einer islamisch-jüdischen Zivilisation endgültig obsolet 
werden lassen. Gilles Kepel hat das in einem Interview wie 
folgt erklärt: „Der Angriff vom 7. Oktober, seine Gewalt und 
Grausamkeit kommen nicht ohne religiöse Konnotationen 
aus. Der Angriff der Hamas zieht eine sehr starke islamische 
Legitimation nach sich. Sie erinnert daran, wie der Prophet 
im Jahre 628 die jüdische Oase Chaibar zerstörte, bevor 
er mit der Eroberung von Mekka begann. In der heiligen 
Geschichte des Propheten wird diese Schlacht mit einer in-
tensiven Grausamkeit dargestellt, die zeigen soll, dass Men-
schen, die die muslimische Offenbarung nicht annehmen, 
hart bestraft werden. Das fand seine Fortsetzung bei (dem 
islamistischen Fernsehprediger) Yûsuf al-Qaradāwī und 

15 Wistrich, 2004, 20 (Übersetzung des Autors); siehe auch Wistrich 
2011
16 Wistrich 2004, 21.
17 Tariq Ali: The Arabs and the Holocaust: The Arab-Israeli War of 
Narratives by Gilbert Achcar, The Guardian, 26.6.2010.



352   Herbert Landolin Müller

den anderen, die immer sagten: Terrorismus im Islam ist 
erlaubt, wenn es Terror um Gottes Willen ist.“18

Zwischen den Jahren 628 und 2024 unserer Zeitrech-
nung hat sich allerdings einiges mehr zugetragen zwischen 
den Angehörigen der Offenbarungsreligionen. Prediger wie 
der genannte Qaradāwī beziehen sich auf „Gottes Willen“ 
und nicht auf Ideologien, die von Kolonialisten, Europäern 
in jüngster Vergangenheit in die muslimische Welt hinein-
getragen worden sind. „Gottes Willen“ erschließt sich für 
Rechtsgelehrte aus der göttlichen Offenbarung, dem 
Qur’ān, sowie den als authentisch befundenen Traditionen 
zum Leben des Gesandten Gottes, der Sunna wie der Biogra-
phie Muhammads selbst.19 Viel ist in den vergangenen Jahr-
zehnten über die positiven Äußerungen zu Nichtmuslimen 
in diesen grundlegenden Schriften, namentlich Juden und 
Christen als „Schriftbesitzer“, geschrieben worden. Doch es 
muss festgehalten werden, dass damit die in eben diesen 
Schriften enthaltenen problematischen Überlieferungen 
nicht wegzudiskutieren sind. Hiermit wird nicht gesagt, dass 
davon auszugehen ist, dass wir es in den vom Islam gepräg-
ten Zivilisationen mit einem homogenen Block, bevölkert 
von einem homo islamicus zu tun hätten, der penibel den 
Normen einer sich im Einklang befindlichen Orthodoxie 
entspräche. Wir haben es auch nicht mit einer „Verfolgungs-
gesellschaft“ zu tun, die Mark R. Cohen spätestens seit dem 
13. Jahrhundert für die christlich beherrschten Länder kon-
statiert haben will.20 Juden wie Christen standen allerdings 
im Ruch religiöser Minderwertigkeit, genossen als dhimmīs 
einen gewissen Schutz, ein gewisses Maß an Sicherheit, was 
sie allerdings nicht vor Demütigungen und verächtlichen 
Behandlungen bewahrte. Selbst die Überwindung von 
Hierarchien, die Teilnahme am gesellschaftlichen Leben 
mit Muslimen der gleichen sozialen Schicht, war tempo-
rär möglich. Doch die Gefahr, sich den Zorn der dominie-
renden Gruppe zuzuziehen und sich der Verfolgung aus-
zusetzen, war stets gegeben. Mit der Verfolgung durch die 
Almohaden, die Bedrückung der Juden im Jemen, kündigte 
sich, so Cohen, für den Arzt und Gelehrten Maimonides ein 
Umbruch an. Für sephardische Flüchtlinge aus Andalusien 
ins nördliche Spanien habe gegolten: „Lieber unter Edom 
[Christenheit] als unter Ismael [Islam] leben.“21 Thomas 
Bauer hat für die über tausend Jahre arabisch-islamischer 
Gesellschaften den Begriff der Ambiguitätstoleranz benutzt. 
Aber dieser Begriff ist auch nicht sehr hilfreich. Wenn es 
dieses Phänomen gegeben hat, dann war es weder zeitlich 

18 Die Weltordnung des Wokeismus  – Interview mit Gilles Kepel, 
Frankfurter Allgemeine Zeitung, 16.4.2024.
19 Nagel 2008a.
20 Cohen 2005, 197.
21 Cohen 2005, 204.

noch räumlich stark ausgeprägt. Der Begriff trägt nichts 
zum Verständnis der heutigen Zeit bei.22

Die bisherigen Ausführungen haben eines erkennen 
lassen. Es gibt eine Vielzahl von Hypothesen und Annah-
men, von denen viele eher das Produkt von Voreingenom-
menheit und mangelnder Differenzierungsfähigkeit sind. 
Aber es schälen sich zwei Hypothesen heraus, die näher zu 
verfolgen sich lohnt: die eine Hypothese betont, dass in den 
Jahrhunderten der moslemischen Vorherrschaft im Nahen 
Osten und in Nordafrika (der Dhimma) Juden ein auskömm-
liches Leben führen konnten. Erst die Gründung des Staates 
Israel habe das Zusammenleben zerbrochen. Die andere 
Hypothese geht davon aus, dass Antisemitismus erst durch 
Kontakt mit Europa, insbesondere aber mit den National-
sozialisten in die arabische und weitere moslemische Welt 
gekommen sei. Beide Hypothesen werden im Folgenden 
näher beleuchtet und kritisch diskutiert.

3 �Die Dhimma: Unwägbarkeiten 
religiöser Toleranz

In der Biographie des Propheten Muḥammad treffen wir 
schon früh auf Juden. Nicht erst in der Phase in Madīna, 
dem Ausgangspunkt seiner politisch-militärischen Kar-
riere, wird über Vertreter der älteren monotheistischen 
Religion berichtet. Einerseits dienen sie dazu, das Prophe-
tentum Muḥammads zu bezeugen, andererseits werden 
sie bereits sehr früh übel beleumundet. Dem christlichen 
Mönch Baḥīrā, der die Auserwähltheit des jungen Arabers 
erkennt, ermahnt dessen Begleiter ausdrücklich, den Juden 
zu misstrauen.23 Und jene, die in den weiteren Berichten 
folgen, scheinen diese charakterlichen Schwächen zu be-
stätigen. In Madīna stellen sich die dortigen Juden für 
Muḥammad als ein beträchtliches Ärgernis dar. Mit seiner 
Botschaft kann er sie nicht beeindrucken, sie halten nicht 
nur an ihren tradierten Vorstellungen fest, sondern feinden 
ihn an. Für ihn werden sie zu „Widersachern Allahs.“24 Aber 
aus ihrem Kreis heraus wird nicht nur seine Legitimation 
in Frage gestellt, sondern auch als Person der Lächerlich-
keit preisgegeben.25 Spottverse, auch indezente, waren 
der Anlass, dass Gefolgsleute des Gesandten eine jüdische 
Dichterin ʿAsmā’ bt. Marwān und Kaʿb b. Ašraf meuchel-
ten. Im Gefolge seiner militärischen Erfolge ergibt sich für 

22 Bauer 2011, 376  ff. Skepsis an Bauers Thesen weckt allein die Lek-
türe von Nagel 2008b, 67 und 248  ff.
23 Nagel 2008b, 104  f. und 256  f.
24 Nagel 2008a, 292 und passim.
25 Nagel 2008b, 180.



Quellen des Nahöstlichen Antisemitismus   353

Muḥammad die Gelegenheit, die Konfrontation mit den jü-
dischen Stämmen Madīnas zu wagen. Deren zwei werden 
vertrieben, ihre Habe konfisziert, bei dem dritten Stamm, 
den Banû Quraiza, endet die Auseinandersetzung in einer 
Katastrophe: Die Männer werden hingerichtet, Frauen und 
Kinder gefangengenommen und samt den Besitztümern als 
Beute verteilt.26 Im Juli 628 wurde die Oase Chaibar, die von 
Juden bewohnt war, angegriffen: Über das Morden wird bis 
in Einzelheiten hinein berichtet, die ausgeplünderten Über-
lebenden hatten für die Gewährung von Sicherheit auf Leib 
und Leben künftig Abgaben zu entrichten.27 In diesem Zu-
sammenhang wird auch davon berichtet, dass eine Frau, 
eine Verwandte von getöteten Verteidigern der Oase, ver-
sucht habe, Muḥammad zu vergiften. Die Folgen dieses An-
schlags habe er niemals völlig überwunden.28

In den Gründungsdokumenten und in den diese ergän-
zenden wie erläuternden Schriften einschließlich der Vita 
des Propheten, die zum Teil erst im 8. Jahrhundert entstan-
den sind, sind die Referenzen „der Juden“ daher denkbar 
schlecht. Wenn aber ihre Lage als Dhimmīs – allerdings nur 
im Vergleich mit Europa – als erträglich geschildert werden 
kann, so wird dabei eines vergessen, dass selbst bei einer 
zu Glanzzeiten kulturellen Symbiose Juden „einem auf 
Demütigung und Inferiorität gegründeten Personenstatus 
unterworfen waren. Und aufgrund dieses Umstands trifft 
der Begriff vom ‚Pariahvolk‘ […] auf die jüdischen Minder-
heiten der arabisch-muslimischen Welt zu, einschließlich 
jener Jahrzehnte, in denen die jüdisch-muslimische Koexis-
tenz sich auf ihrem Zenit befand. In Anbetracht all dessen 
muss man letzten Endes zu dem Schluss kommen, dass das 
Los der jüdischen Minderheiten unter dem Islam sich nicht 
grundsätzlich vom Status der Juden unter dem Kreuz unter-
schieden hat.“29

Dies ist sicherlich ein hartes Urteil, insbesondere an-
gesichts der Tatsache, dass die Lebensumstände jüdischer 
Gemeinschaften zwischen der iberischen Halbinsel und 
Mittelasien höchst unterschiedlich waren. Prosperität und 
Freiheit von Verfolgung waren abhängig von den jeweiligen 
örtlichen oder regionalen politischen und sozialen Entwick-
lungen. In der Frühzeit der Ausbreitung wie Konsolidierung 
islamischer Herrschaft sowie in den ersten Jahrhunderten 
der Etablierung und Verfestigung einer Dogmatik stand 
eine Minderheit wie die Juden nicht im Zentrum der 
Wahrnehmung. Wo sie sich wahrscheinlich als „jüdische 
Berber“30 wie unter Leitung der sagenhaften Kāhina in 

26 Nagel 2008a, 347–351, 360  f. 369–371.
27 Nagel 2008b, 212–216.
28 Nagel 2008b, 214.
29 Weinstock 2019, 404, Hervorhebung im Original.
30 Vgl. Thomas 2012/2013.

Nordafrika den Eroberern in erbittertem Widerstand ent-
gegenstellten, erlitten sie dasselbe Schicksal wie andere mi-
litärische Gegner.31 Zwar mag die Befreiung vom byzanti-
nischen Joch gewisse Vorteile mit sich gebracht haben, 
doch gerade die Kāhina weist mit ihrem Widerstand darauf 
hin, dass die judaisierten Berber im Gegensatz zu späteren 
Historikern nicht durchgängig die Chancen einer „jüdisch-
muslimischen Zivilisation“ als gegeben sahen.32 Man wird 
deshalb vorsichtiger bei der Deutung der Zusammenhänge 
in derart langen Perioden der Geschichte sein müssen.

Die sogenannten „Bedingungen des ʿUmar“ als Kodifi-
zierung der Pflichten von Nichtmuslimen sind keineswegs 
als ein hypothetisches Element zu bewerten, wie Lacas-
sange schreibt.33 Sie können auch nicht auf die Kalifen 
gleichen Namens, ʿUmar Ibn al-Chattāb (592–644) bzw. 
ʿUmar Ibn ʿAbd al-ʿAzīz (680–720) zurückzuführen sein und 
haben erst in späterer Zeit ihre endgültige Form gefunden. 
Eine Kodifizierung von „Privilegien“ sind sie keineswegs. 
Vielmehr setzen sie Normen für fremde Religionsgemein-
schaften fest, die, wenn sie schon nicht wie die Juden des 
Ḥiğāz vertrieben werden können, sich vom „arabisch-isla-
mischen „Staatsvolk deutlich abheben“ müssen.34 1516 legte 
man dem osmanischen Herrscher Selim I. ein entsprechen-
des Dokument vor und „er bestätigte es – echt oder nicht, 
man behandelte es als echt.“35 Ein Nicht-Muslim hatte unter 
diesen Bedingungen
„1.	 Jedem reisenden Muslim eine Gastfreundschaft von 

drei Tagen zu gewähren.
2.	 Während der Gebete darf man nicht das Semantron 

(nāqûs [hölzernes Schlagbrett, Stundentrommel]) 
schlagen oder die Stimme erheben.

3.	 Es dürfen keine neuen Kultgebäude errichtet werden; 
man muss sich darauf beschränken, die vom Verfall be-
drohten instand zu setzen, ohne sie zu vergrößern.

4.	 Man muss vermeiden, sich in von Muslimen bewohnten 
Vierteln mit seinen Religionsgenossen zu versammeln.

5.	 Man darf seinen Glauben nicht ausstellen, und auch 
nicht zu ihm einzuladen.

6.	 Man sollte nicht den Koran studieren, und ihn auch 
nicht die eigenen Kinder lehren. Konversionen zum 
Islam sind aber nicht zu verhindern.

31 Morabia 2013, 88.
32 Julien Lacassange,: Au Maghreb, une civilisation judéo-musulmane 
oubliée, Orient xxi magazin, 8.3.2019.
33 Ibid; provokativ, aber in der Darstellung der Historiographie le-
senswert: Sand 2010, 303–315.
34 Nagel 2008a, 553  f.
35 Howard 2018, 154 sowie Andrić 2011, 39  ff.



354   Herbert Landolin Müller

7.	 Man soll den Muslimen nicht zu sehr ähneln bezüg-
lich der Kleidung, der Erscheinung und auch was die 
Reittiere betrifft.

8.	 Man muss an der Taille ein Erkennungszeichen tragen.
9.	 Man darf keinen Sattel als Sitz auf seinem Reittier be-

nutzen.
10.	 Man muss die Muslime ehren und respektieren und 

sich in ihrer Anwesenheit erheben.
11.	 Man darf kein Haus errichten, welches über die der 

Gläubigen hinausragt, damit man nicht auf sie herab-
sehe. Man darf auch keine Waffen besitzen und keinen 
Säbel tragen.

12.	 Man darf keine muslimischen Sklaven besitzen oder 
solche, die zuvor Muslimen gehört haben.”36

Eine Strafformel beschließt die Aufstellung. Jeder Verstoß 
gegen eine der Klauseln führt zum Verlust des Schutzes und 
der der Verletzung Überführte muss als „Aufrührer und 
Rebell“ die Todesstrafe gewärtigen.37

Die Erniedrigung konnte also alltäglich sein. Die jähr-
liche Zahlung der Kopfsteuer ging in der Regel nicht ohne 
demütigende Zeremonien ab, für die Armen und nahezu 
Mittellosen musste die Religionsgemeinschaft das Geld auf-
bringen. Es konnte auch vorkommen, dass Machthaber die 
Höhe der Kopfsteuer willkürlich erhöhten. Mark R. Cohen 
sieht in diesem Verfahren indes noch ein beträchtliches 
Maß an Rechtssicherheit, die er in der Gewährung von 
„Privilegien“ durch europäische Potentaten nicht erkennen 
kann.38 Aber der Umstand, dass zeitweise Kleidervorschrif-
ten als „sichtbare Grenzen“ zwischen Muslimen und allen 
Nicht-Muslimen39 lax ausgelegt, ja mit einer „gewissen Li-
beralität“ ausgelegt werden konnten, weist eher darauf hin, 
dass dieser Ausdruck von „Ambiguitätstoleranz“ stark von 
den jeweils handelnden Personen und sozio-ökonomischen 
Verhältnissen abhing, also durchaus von fragiler Natur war. 
Ein geradezu paradoxes Beispiel hierfür wären die Chris-
ten- und Judenverfolgungen des fatimidischen Herrschers 
al-Ḥākim (996–1021), bei dem man allerdings nicht weiß, ob 
seine Befehle zur Zerstörung von Synagogen und Kirchen 
unter Bedingungen vollständiger geistiger Zurechnungs-
fähigkeit fielen.40 Hier haben wir es nicht mit einem dezi-
dierten Vorgehen gegen Juden an sich zu tun, sondern eine 
Verfolgung von Nichtmuslimen insgesamt. Etwas anders 
erscheinen Verfolgungsmaßnahmen auf der iberischen 
Halbinsel.

36 Weinstock 2019, 397  f. Nagel 2008a, 968  f.; Cohen 2005, 70  ff.
37 Weinstock 2019, 398; Nagel 2008a, 969.
38 Cohen 2005, 83–7.
39 Krämer 2006, 248.
40 Cohen 2005, 162  f.

Es gibt eine Reihe von Berichten über Pogrome an Ju- 
den, wie etwa das von Granada im Jahr 1066.41 Es fällt aller-
dings schwer, diese Pogrome und andere Vorfälle immer 
in ein Schema zu pressen, an dem sich das Verhältnis der 
drei Religionen unter muslimischer Dominanz beschreiben 
lässt. Wir können nach Europa, Nordafrika, Vorder- und 
Mittelasien aus unterschiedlichen Aspekten blicken, aber 
„Islam“ wie „Christenheit“ als homogene „hierarchische 
Gesellschaften“ lassen sich per se nicht finden. Wir können 
idealtypische Strukturen beschreiben, doch sie werden kei-
neswegs den Regionen, den sich verändernden materiellen 
wie rechtlichen Strukturen der islamischen Entitäten42 
wie den unterschiedlichen Menschen gerecht, mögen die 
sich auch als Christen, Muslime oder Juden bezeichnen. 
Der Pöbel, wie auch bewaffnete Kämpfer bedurften der 
Motivation, der Aufhetzung und solange man die jewei-
ligen Umstände nicht kennt, fällt es schwer Aussagen über 
das Zusammenleben von Moslems, Juden und Christen 
zu treffen, die in ihrer Allgemeinheit über Jahrhunderte 
Bestand haben. Gerade die damaligen Vorgänge in Granada 
lassen erkennen, dass die Frontlinien nicht exakt an den 
konfessionellen und ethnischen Grenzen verliefen. Andere 
gewaltsame Verfolgungen gegen Juden hat es 1010 und 1013 
in Cordoba gegeben. Hier traf es auch die Juden im Verlauf 
von chaotischen und selbstmörderischen Kämpfen unter 
Muslimen, ein Berber-Heerführer führte einen Angriff auf 
die Stadt, ließ Behausungen zerstören, Lager plündern und 
die Menschen selbst töten oder vertreiben.43

In diesen und anderen Episoden aus dem Andalusien 
des 11. Jahrhunderts wird ersichtlich, wie stark friedliches 
Zusammenleben und Prosperität für Juden, bzw. deren 
Funktionseliten, von Herrschern abhing, die sich von kon-
troverstheologischen Thesen der Rechtsgelehrten nicht be-
eindrucken ließen, sondern die Staatsgeschäfte vorurteils-
frei einem Befähigten überließen. Oft trauten sie als Berber 
den Arabern nicht oder sie verschafften sich Freiräume für 
angenehmere Beschäftigungen.44 Nicht weniger komplex 
zeigt sich die Frage nach der Schwere und Begründung der 
Verfolgung durch die Almoraviden45 und Almohaden46 im 
12. Jahrhundert. Unter den Ersteren „gab es nur selten ge-
zielte Verfolgungen. Und wenn es dazu kam […] waren sie 

41 Hottinger 1995, 146–8.
42 Vgl. Khadduri 1966, 19–22.
43 Bostom 2008, 100.
44 Vgl. Jacobs/Broydé 1906, siehe auch Hottinger 1995, 144  ff.
45 Die Alvomariden waren eine Berberdynastie auf dem Gebiet der 
heutigen Staaten Marokko, Algerien, Mauretanien, Senegal, Portugal 
und Spanien („Al-Andalus“) in der Zeit von 1046 bis 1147.
46 Die Almohaden waren eine muslimische marokkanische Berber-
Dynastie, die zwischen 1147 und 1269 über weite Teile des Maghreb 
und von al-Andalus herrschte.



Quellen des Nahöstlichen Antisemitismus   355

darauf bedacht, ihr Vorgehen mit dem islamischen Recht 
zu rechtfertigen.“47 Muslime, die nicht mit den von der 
Dynastie vertretenen Dogmen übereinstimmten, bekamen 
deren Rigidität ebenfalls zu spüren. Ähnliches lässt sich bei 
den Almohaden feststellen, deren Politik nach Auffassung 
eines Religionswissenschaftlers nicht per se als antichrist-
lich oder antijüdisch einzuschätzen sei. Ibn Tûmart, der Be-
gründer der Bewegung, habe eine „revolutionäre“ Spielart 
des Monotheismus geschaffen, die weder einem Muslim, 
Christen oder Juden eine andere Möglichkeit einräumte als 
ein „Bekenner der Einheit Gottes“ zu werden.48 Fragwürdig 
erscheint diese Interpretation, wenn ein seinen Gebräuchen 
treuer Muslim sich als Häretiker, ein Christ wie ein Jude sich 
als Götzenanbeter diffamiert sehen.49 Die Opfer dieser Ver-
folgung haben mit einiger Wahrscheinlichkeit einer solchen 
Deutung widersprochen, wie es die Klage von Moses Mai-
monides (Mosche bin Maimon; 1135–1204) über seine Flucht 
unter einem niemals nachlassenden Druck belegt.50

Es wäre unter diesem Gesichtspunkt angemessen, bei 
allen Höhen und Tiefen, insbesondere bei den Fällen der 
Kündigung des Schutzverhältnisses durch islamische Herr-
scher, genau hinzusehen. Das würde den Rahmen dieser 
Darstellung sprengen, denn „dies war zum Beispiel der Fall 
unter den Umayyaden,51 unter den Abbasiden,52 unter den 
Fatimiden53 und unter den Mamluken.54 Reihum haben 
der Maghreb, Persien, Anatolien und der Jemen Wellen re-
ligiöser Verfolgung erlebt.“55 Selbst im Osmanischen Impe-
rium, in dessen Nachfolgestaat Politiker sich so viel auf die 
Toleranzpolitik gegenüber sephardischen Juden nach 1492 

47 Catlos 2019, 273  f.
48 Catlos 2019, 293.
49 Sebag 1991, 64–6.
50 Hertzberg/Hirt-Mannheimer 2000, 117  f.
51 Die Umayyaden war ein Familiendynastie des arabischen Stammes 
der Quraiš aus Mekka, des Stammes, dem auch der Religionsgründer 
Muḥammad entstammte. Angehörige der Familie herrschten von circa 
661 bis 750 n. Chr. als Kalifen von Damaskus aus über das damals noch 
junge islamische Imperium.
52 Das Abbasiden-Kalifat war ein islamisches Großreich unter der 749 
begründeten Dynastie der Abbasiden, die im Jahr 750 die Umayyaden 
in der Regierung des Kalifats ablösten.
53 Die Fatimiden waren eine schiitische Dynastie, die 907 ein Gegen-
kalifat (zum Kalifat der Abbasiden) errichteten und von 909 bis 1171 in 
Nordafrika, das heißt im Maghreb und Ägypten, sowie in Vorderasien 
(Syrien) herrschten.
54 Mamluken dienten seit dem 9. Jahrhundert als Leibwache islami-
scher Herrscher. Es handelte sich meist um türkische oder tscherkes-
sische Sklaven. In Ägypten schwangen sich die Mamluken 1250–1517 
selbst zu Herrschern des Landes auf. Der Mamluken-Staat, d.  h. Ägyp-
ten mit Syrien und Palästina, wurde 1517 von den osmanischen Türken 
unterworfen; unter türkischer Oberhoheit verwalteten die Mamluken 
bis 1811 Ägypten.
55 Weinstock 2019, 408.

zugutehalten, muss bei der bis Ende des 16. Jahrhunderts 
anhaltenden spektakulär besseren Lage der Juden dort 
festgestellt werden, dass sie über eine „Position dauernder 
Inferiorität“ nicht hinauskamen.56 Ab dem beginnenden 
Niedergang sollte die Situation der Juden prekärer werden, 
mit dem Auftreten der Europäer in der Levante als „Schutz-
mächte“ mit kolonialen Ambitionen sollten Elemente des 
Antijudaismus hinzukommen, die die Situation verschärf-
ten.

4 �Kulturaustausch der negativen 
Art

Islamische Gesellschaften sind seit der Entstehung des 
Islam mit anderen Kulturen konfrontiert. Über das Phäno-
men von Akkulturation, Aneignung und Fortentwicklung 
ist eine unübersehbare Menge an Literatur entstanden, 
die sich meistens den positiven Aspekten widmen. Was 
das Thema „Antijudaismus“ angeht, konnten Muslime 
spätestens bei den Kreuzzügen den virulenten Judenhass 
der „fremden Franken“ aus der Nähe erfahren. Sie dürften 
aber auch schon die entsprechende Reservatio mentalis bei 
dem Romäern, den Byzantinern und somit den bekannten 
Verwandten der „Franken“ gekannt haben. Die Flucht tau-
sender Juden vor Reconquista und Inquisition nach Nord-
afrika, nach Konstantinopel, Saloniki, Sarajewo und andere 
osmanische Städte unterstrich die Unduldsamkeit christli-
cher Staaten. Doch auch schon lange auf dem osmanischen 
Gebiet lebende christliche Gemeinschaften machten aus 
ihrer Judenfeindschaft keinen Hehl: 1530 erhoben arme-
nische Priester und Notabeln in Amasya den Vorwurf des 
Ritualmordes an einem Kind, was nicht nur zur Plünderung 
des Judenviertels samt seiner Niederbrennung durch einen 
armenischen Mob führte, sondern auch ein Verfahren durch 
den osmanischen Statthalter auslöste. Im Rahmen dieses 
Verfahrens wurden führenden Personen der jüdischen Ge-
meinde Geständnisse abgepresst. Der angeblich ermordete 
Junge tauchte später wieder auf, die Verleumder wurden 
zur Rechenschaft gezogen, was allerdings den unschuldig 
Gehenkten nichts mehr half.57 Dies verhinderte ähnliche 
Vorwürfe samt Gewaltausbrüchen in Tokat nicht. Die „Hohe 
Pforte“ selbst wollte sich fortan um diese abzulehnenden 
Diffamierungen kümmern. Sie scheinen allerdings in Gebie-
ten mit christlichen Bewohnern virulent geblieben zu sein.58 

56 Weinstock 2019, 30  ff., insbes. 31, Fußnote 2.
57 Howard 2018, 152  f.
58 Howard 2018, 153; siehe auch Rosenzweig 2023.



356   Herbert Landolin Müller

Allerdings gab es hier einige Unterschiede: Im 19. Jahrhun-
dert gab es in katholischen Ländern kaum Pogrome, die mit 
dem Vorwurf des Ritualmordes begründet wurden. In allen 
Ländern der orthodoxen christlichen Religion, sowohl in 
Kontinentaleuropa als auch im Mittelmeerraum, war dieser 
Vorwurf allerdings häufig zu finden.59

Es bedurfte also nicht der Hetzkampagne von Mönchen 
und einem französischen Konsul in der „Damaskus-Affäre“ 
1840, um die Verleumdung der Ritualmordlegende im Osma-
nischen Reich zu verbreiten. Der damalige Sultan verurteilte 
dieses infame Gerücht vehement, ein unter europäischem 
Einfluss entstandener Ferman60 proklamierte zwar Rechte 
und Schutzbedürftigkeit der Juden im Reich, aber das tat 
der Virulenz der infamen Legende keinen Abbruch tat.61 
Ob Araber damals erstmalig mit dieser Anschuldigung in 
Berührung kommen, kann bezweifelt werden. Armenier – 
und andere christliche Denominationen – lebten nicht nur 
im Hinterland der Schwarzmeerküste wie in Amasya. Es 
ist davon auszugehen, dass diese Affäre und folgende, ähn-
liche Ereignisse die Ressentiments gegen Juden verstärkt 
hat. Erschwerend kommt hinzu, dass das Eingreifen von 
Europäern zur Aufhebung des erniedrigenden Zustandes 
von Juden im Osmanischen Reich als Affront aufgefasst 
wurde. Ausgerechnet die Vertreter jener Christenheit, die 
sich als Judenfeinde in Wort und Tat hervorgetan hatten, 
traten als Philanthropen auf und prangerten die schlechten 
Lebensumstände der Juden in islamischen Ländern an.62

Selbst ein Verächter der Juden wie Charles de Foucauld, 
der von Algerien aus Marokko erkundete, schilderte 1887 
die prekären und unwürdigen Lebensverhältnisse, unter 
denen Juden in den der Zentralgewalt des Landes, der als 
Machzan bezeichneten Regierung des Sultans, entzogenen 
Gebieten zu leben hatten.63 Andere Europäer berichteten 
zunehmend stereotyp von ähnlichen Erfahrungen64 und es 
verwundert nicht, wenn jüdische Philanthropen über eine 
Organisation wie die Alliance Israélite Universelle oder den 
Holy Land Relief Fund nach Wegen suchten, die Situation 
von Glaubensbrüdern und -schwestern zu verbessern.65 
Solche Bemühungen konnten durchaus auf ein gemischtes 

59 Vgl. Damas, 1840. Le vieux mythe des crimes rituels juifs, orient xxi 
magazin online, 7.6.2019.
60 Ein Ferman ist ein Erlass, ein Dekret, eine Vollmacht oder eine Ver-
ordnung eines Souveräns in islamischen Ländern. Die Urkunde wird 
von ihm oder einem seiner damit beauftragten Minister unterzeichnet.
61 Weinstock 2019, 243-24 7.
62 Weinstock 2019, 247  ff.
63 Bensoussan 2019, S. 38  f., S. 40  f.Omar Brouksy: Charles de Foucauld 
au service de la colonisation du Maroc. Orient xxi magazin online, 
13.6.2022.
64 Zytnicki 2011, 21–35.
65 Bensoussan 2019, 42  f.; Adler 2001.

Echo in der islamischen Mehrheitsgesellschaft treffen, wie 
auch diejenigen der Juden in Algerien und Tunesien. Dabei 
ist auf die unterschiedliche Entwicklung in Algerien hin-
zuweisen, denn hier konnten Juden das Versprechen der 
französischen Staatsbürgerschaft in Anspruch nehmen.66 
Schon nach der Eroberung Algeriens war die Anerkennung 
des muslimischen und jüdischen Personenstatus durch die 
Kolonialmacht von Juden als befreiend wahrgenommen 
worden. Nach dem Sénatus-consulte von 1865 über die in-
dividuelle Annahme der französischen Staatsbürgerschaft 
für Juden wurden 1870 die algerischen Juden zu Bürgern 
der Republik erklärt.67

Man kann hier eine „klassische Herrschaftsmethode“ 
des divide et impera erkennen. Man bedient sich der Minder-
heiten, um ein erobertes Land effektiver durchdringen zu 
können.68 Dass damit das Misstrauen zwischen den Religi-
onsgemeinschaften, der bisher dominierenden und der do-
minierten, verstärkt wurde, ist evident. Muslimische Hono-
ratioren bewiesen zwar Toleranz, was aber den frustrierten 
Mob in Algier und anderswo nicht von Gewaltausbrüchen 
abbrachte.69 Wütender allerdings gebärdeten sich auch 
die Europäer in Algerien: Sie wählten in Algier nicht nur 
Édouard Drumont, den Verfasser des mit antisemitischen 
Invektiven vollgestopften Doppelbandes La France Juive 
zum Abgeordneten der Nationalversammlung, sondern er-
öffneten in verschiedenen Städten zwischen 1881 und 1898 
wahrhaftige Judenjagden während derer die Aufrührer 
Juden ermordeten, ihre Häuser plünderten und Synagogen 
verwüsteten.70 Mit der mission civilisatrice kam auch der 
europäische Antisemitismus nach Nordafrika, ganz real und 
anschaulich in seinen Auswirkungen. Und es scheint, dass er 
ein Amalgam mit indigenen Vorbehalten eingegangen war.

Die Entwicklung ist bei der ersten antikolonialen Be-
wegung des Landes, des Étoile Nord-Africaine unter Messali 
Hağğ nachvollziehbar: Bei einem Pogrom am 5. August 1934 
in Constantine stellte die Bewegung erstmals die „jüdische 
Frage.“ Es kam zu einem gegen „Wucherjuden“ gerichtetes 
Massaker. Honoratioren der islamischen Gesellschaft dis-
tanzierten sich zwar davon. Das Presseorgan des Étoile 
feierte die Aufrührer hingegen als „Helden“ und „ruhmrei-
che Kämpfer.“. Begründet wurde es damit, dass die Juden 
Verbündete der Siedler und des Imperialismus seien.71 Es 

66 Sebag 1991, 202–208.
67 Weinstock, 2019, 136.
68 Julien Lacassagne: Au Maghreb, une civilisation judéo-musulmane 
oubliée, orientxxi magazin online, 8.3.2019.
69 Weinstock 2019, 137.
70 Weinstock 2019, 137–9; Lacassange, Au Maghreb, une civilisation 
judéo-musulmane oubliée, a.a.O.
71 Moussa 2018, 106.



Quellen des Nahöstlichen Antisemitismus   357

wäre noch anzufügen, dass der Étoile Nord-Africaine 1926 
in Paris unter der Ägide der Kommunistische Partei Frank-
reichs gegründet worden war. Die hier zitierten Schlag-
worte scheinen in die Zukunft zu weisen. Sie markierten 
Juden als Kollaborateure oder gar Hintermänner oppres-
siver, ausbeuterischer Mächte. Überdies wurde den Juden 
„Undankbarkeit“ gegenüber jenen vorgeworfen, die ihnen 
einst Gastfreundschaft und Schutz vor den Verfolgern 
gewährt hätten und die opportunistisch die Seite des Stär-
keren gewählt hätten. Diese Sicht war nicht nur auf Algerier 
beschränkt. Auch der eher pan-islamistisch orientierte Po-
litiker und Aktivist Shakib Arslan, der mit seinem in Genf 
erscheinenden Magazin La Nation Arabe bei nordafri-
kanischen Persönlichkeiten einflussreich war, prangerte 
die „Arroganz“ der Juden an. Arslan hatte offenbar keine 
Probleme, wenn er dabei die Thesen des rechten Blattes „L’ 
Action Française“ aufnahm.72

Die Anfang des 20.  Jahrhunderts auftauchenden, 
aus europäischen Sprachen übersetzten antisemitischen 
Schriften haben also keineswegs  – so wie es Matthias 
Küntzel schrieb – alleine dafür gesorgt, dass der Antisemi-
tismus in der moslemischen Welt und insbesondere unter 
Arabern verbreitert werden konnte, mögen sie auch von 
Intellektuellen wie Rašīd Ridhā beifällig rezipiert worden 
sein.73 Auch sollte nicht davon ausgegangen werden, dass 
erst mit den Propagandasendungen der Nationalsozialisten 
Menschen des Nahen und Mittleren Orients in großer Zahl 
mit antisemitischen Narrativen in Berührung kam. Ein 
Blick auf das Regime des „Komitees für Einheit und Fort-
schritt“ mit seiner Führungspersönlichkeit Talāt Pascha 

72 Moussa 2018, 107.
73 Küntzel 2022, 5.

aus der Zeit vor dem Ersten Weltkrieg unterstreicht diese 
Feststellung. Vor 1914 herrschte in der türkischen Haupt-
stadt eine Denkweise vor, „bei der Verschwörungstheorien 
mit der Vorstellung einer jüdischen Weltherrschaft einher-
gingen.“ Dieses Gerücht über die Juden kam übrigens aus 
britischen Quellen.74 Während des Ersten Weltkrieges war 
von dem Militärgouverneur von Groß-Syrien, Aḥmet Kemāl 
Pascha, der Satz zu vernehmen, es gelte „dem Zionismus 
einen größeren Schlag zu versetzen“, denn dieser sei eine 
riesige Katastrophe für Palästina. Talāt, der den Zionisten 
eher misstraute als mit ihnen zu sympathisieren, konnte 
sich diesem Ansinnen öffentlich nicht anschließen. Er ging 
dennoch von einem globalen jüdischen Einfluss aus, achtete 
aber immer auf eine gute jüdische Presse und die damit ver-
knüpften internationalen Vorteile.75

Talāt Pascha

Vorurteile samt Misstrauen gegenüber Nichtmuslimen 
sollten auch in der Republik Türkei bestehen bleiben, wo 
Juden gegenüber eine ambivalente Haltung gezeigt wurde. 
Einerseits wurde das Land für aus Deutschland flüchtende 
Juden zum rettenden Hafen, zumeist Akademiker, Künst-
ler und Fachkräfte. Andererseits erhob die Regierung von 
Christen und Juden eine Vermögenssteuer, Varlık Vergisi, 
mit geradezu enteignendem Charakter.76 Bedenklicher noch 

74 Kieser 2021, 287, bes. Fußnote 259.
75 Kieser 2021, 287  f.
76 Svastics 2010, 48  f.; siehe auch Guttstadt 2008, 75–104.

Édouard Drumont und Messali Hağğ



358   Herbert Landolin Müller

war die Politik gegenüber türkischen Bürgern jüdischer Re-
ligionszugehörigkeit, denen teilweise seit Beginn der 30er 
Jahre unter dem Aspekt der „Türkisierung“ ihre Staatsange-
hörigkeit entzogen wurde. Nach 1939 gab es keinerlei diplo-
matische Intervention für türkische, bzw. staatenlos gewor-
dene Juden in Europa, so dass, wer nicht fliehen konnte, 
in Konzentrationslager verschleppt wurde.77 Hilfsaktionen 
einzelner Konsuln sollten nicht verschwiegen werden, doch 
bei Austauschverhandlungen, die über die Diplomatie der 
Schweiz liefen, ist bislang nicht geklärt, ob es nicht jüdische 
Organisationen waren, die sich für die Einbeziehung jü-
discher Türken einsetzten.78

Die Nationalsozialisten merkten im Übrigen selbst, dass 
ihre biologistische Hetze im Nahen Osten wenig Anklang 
fand. Ihr Versuch, klassische antijüdische Vorurteile und 
angebliche rassenbiologische Erkenntnisse für ihre Propa-
ganda im Nahen Osten zur Beeinflussung dortiger politi-
scher Kräfte zu nutzen, waren ebenso aussichtslos wie einst 
die kaiserliche Reichsregierung im Ersten Weltkrieg, die mit 
einer „ğihād-Kampagne“ die kolonisierten Völker Nordafri-
kas und des Nahen Ostens gegen Briten und Franzosen auf-
bringen wollten. Das Ausmaß der Politisierung und Instru-
mentalisierung „des Islam“ durch die deutsche Propaganda 
war massiv, darin ist David Motadel recht zu geben.79 Nur 
sahen die NS-Akteure die Menschen in den verschiedenen 
Ländern durch ihre Brille eines homogenen Volksbegriffs, 
der sie in der Kommunikation mit islamischen Arabern 
dazu zwang, vom Begriff „Antisemitismus“ abzusehen. Ihr 
„Antijudaismus“ ziele ausschließlich auf Juden, die Araber 
erklärten sie zur „hochwertigen Rasse“ und „der“ Islam war 
nach Himmler die „Religion eines Soldatenvolkes.“80

So eindeutig, wie Motadel Hitlers „Faszination“ für 
den Islam darstellt, erweist sich diese allerdings nicht. Um 
Christentum wie Judentum abzuwerten, kam ihm 1941 
diese „praktische Religion“ gerade recht. Auch der Ver-
gleich islamischer wie christlicher Missionsbemühungen, 
der zugunsten des Islam ausfällt, ist unter diesem Aspekt 
zu sehen. Seine Kommentare zu Vorstellungen des Pa-
radieses in beiden Religionen kommen über Banalitäten 
nicht hinaus.81 Authentischer drückt sich der (spätere) 
Diktator allerdings in „Mein Kampf“ aus, wo er sich über 
„wirkliche indische ‚Freiheitskämpfer‘, die sich damals in 
Europa herumtrieben“ erregt und dann auf Nordafrika 
zu sprechen kommt: „Genauso kümmerlich sind die Hoff-
nungen auf den sagenhaften Widerstand in Ägypten. Der 

77 Guttstadt 2008. 283–467.
78 Guttstadt 2008, 472  f.
79 Motadel, 2017, 96  f.
80 Motadel, 2017, 77  ff.
81 Motadel, 2017, 80, ausführlich zitiert 81.

‚Heilige Krieg‘ kann unseren deutschen Schafkopfspielern 
das angenehme Gruseln beibringen, dass jetzt andere für 
uns zu verbluten bereit sind – denn diese feige Spekulation 
ist, ehrlich gesprochen, schon immer der stille Vater solcher 
Hoffnungen gewesen – in der Wirklichkeit würde er unter 
dem Strichfeuer englischer Maschinengewehrkompanien 
und dem Hagel von Brisanzbomben ein höllisches Ende 
nehmen.“82 Bei seinem globalen Vernichtungskrieg wollte 
er samt seiner Entourage sich gerade auf diese „feige Spe-
kulation“ einlassen, ohne Bedenken, damit etlichen dieser 
„Freiheitskämpfer“ wie dem Großmufti von Jerusalem eine 
propagandistisch führende Rolle darin zu überlassen.

Es ist hier nicht der Ort, in die Diskussion um die Rolle 
des Großmuftis von Jerusalem, ‘Amīn al-Ḥusaynīs, bei der 
Vernichtung des europäischen Judentums einzugreifen.83 
Die Initiatoren und Betreiber der Shoa waren die na-
tionalsozialistischen Machthaber samt ihrem Fußvolk in 
Parteiorganisationen, Staatsorganen und den bewaffneten 
Verbänden von Polizei, SS bis zur Wehrmacht. Sie fanden 
außerhalb Deutschlands allerding nur zu viele Unterstüt-
zer und Trittbrettfahrer, mit eigener Agenda und Ḥusaynī 
war gewiss einer von ihnen. Sicher hat er nicht selbst bei 
der Ausrottung der europäischen Juden teilgenommen, 
doch hat er anders, als Gudrun Krämer unter Verweis auf 
Gerhard Höpp annimmt, durchaus das Außenlager eines 
Konzentrationslagers betreten.84 Er befand sich dabei in Be-
gleitung des vormaligen Ministerpräsidenten des Irak, Rašīd 
ʿAlī al-Kailānī, in dessen Amtszeit der sogenannte farhûd, 
eines der ersten Pogrome an Juden im Mittleren Osten der 
Neuzeit fiel.85 Die übrige Gesellschaft sprach für sich: Mile 
Budak, der Ideologe der Ustascha Partei in Kroatien, Arthur 
Seyss-Inquart, der in Nürnberg zum Tode verurteilt werden 
sollte. Subhas Chandra Bose, ein indischer Nationalist war 
ebenfalls vertreten. Gewiss kein Zufall war die Anwesenheit 
Fritz Grobbas, Beamter des Auswärtigen Amtes und Kailānī 
wie Ḥusaynī aus seiner Zeit im Irak bestens bekannt.86

Ḥusaynī trat überdies mit dem Anspruch auf, für das 
palästinensische Volk zu sprechen87 und in seinen Schrif-
ten an die Größen der NS-Regierung fabulierte er von 
einer völkisch-religiösen Einheit, die nur er sah, aber die 
die Erwartungshaltung seiner Adressaten erfüllte: „Seit 

82 Hitler, Adolf: Mein Kampf. 174.–175. Aufl. München 1936, S. 746  f.
83 Vgl. Vgl. Achcar 2012; siehe auch Jeffrey Herf: Not in Moderation, 
The New Republic online, 1.11.2010.
84 Krämer 2006, 262, sowie Höpp 1999; siehe auch Wolfgang G. Schwa-
nitz: Die Fatalen Sieben im KZ – Zur Rolle des Muftis al-Husaini und 
weiterer Helfer in der Schoah, audiator-online. 1.6.2021.
85 Schwanitz, Die Fatalen Sieben, a.a.O.; Krämer 2006, 61.
86 Schwanitz, Die Fatalen Sieben, a.a.O.
87 Vgl. Dayyeh 1999, 44  f.



Quellen des Nahöstlichen Antisemitismus   359

zwanzig Jahren befinden wir uns gegenüber verschiedenen 
Mächten. Bewaffnet mit einem unbesiegbaren Glauben an 
ihre Sache, haben die Araber Palästinas mit rudimentären 
Mitteln gekämpft. Darüber hinaus hat die palästinensische 
Sache alle arabischen Länder im Hass gegen die Englän-
der und Juden vereinigt. Wenn der gemeinsame Feind die 
Bedingung zur nationalen Einheit ist, so kann man sagen, 
dass das palästinensische Problem diese Einheit beschleu-
nigt hat. In internationaler Sicht haben die Juden der ge-
samten Welt sich England angeschlossen, in der Hoffnung, 
dass dieses im Falle des Sieges ihre Träume in Palästina 
und selbst in den benachbarten arabischen Ländern ver-
wirklichen könne. Indem den Arabern geholfen wird, die 
zionistischen Ziele zu zerschlagen, werden die Juden und 
vor allem jene der Vereinigten Staaten [von Amerika], so 
sie ihre Träume im Nichts verschwinden sehen, dermaßen 
demoralisiert, dass sie ihren Enthusiasmus verlieren, Groß-
Britannien beizustehen.“88

Taucht hier „nur“ das Narrativ des weltumfassenden 
jüdischen Einflusses auf sowie die unterschiedslose Ver-
wendung der Begriffe „Juden“ und „Zionisten“, so äußert 
er sich in seiner Rede vom 2. November 1943 anlässlich der 
Balfour-Erklärung in einer Weise, als wolle er den Islam als 
eine genuin „rassistische“ und mit dem Nationalsozialis-
mus kompatible Religion darstellen: „Der übermäßige Ego-
ismus, der im Charakter der Juden liegt, ihr nichtswürdiger 
Glaube, dass sie das auserwählte Volk Gottes seien, und 
ihre Behauptung, dass alles ihretwegen erschaffen und die 
anderen Menschen Tiere seien, die sie für ihr eigenes In-
teresse gebrauchen können, sowie ihre Art, die Menschen 

88 Siehe Höpp 2001, Nr. 3, Brief an Hitler v. 20.1.1941, 18. [Übersetzung 
des Autors].]

nach diesem Glauben zu behandeln – dies alles verursachte 
ihnen Schwierigkeiten über Schwierigkeiten. Durch diese 
Charaktereigenschaften sind sie nicht fähig, jemandem die 
Treue zu halten, und können sich nicht mit irgendeiner 
anderen Nation vermischen, sondern leben wie Schmarot-
zer unter den Völkern, saugen ihr Blut aus, unterschlagen 
ihre Güter, verderben ihre Sitten, verlangen aber trotzdem 
die Rechte der einheimischen Bewohner. Sie wollen jeden 
Vorteil haben, aber keine Verpflichtung auf sich nehmen! 
Dies alles hat die Feindschaft der Welt auf sie gezogen und 
hat in ihnen Groll gegen alle Völker genährt, dessen Feuer 
seit zweitausend Jahren in ihnen brennt. Ich glaube, dass 
der göttliche Zorn und der Fluch, den der Heilige Koran in 
Bezug auf die Juden erwähnt, nur wegen dieses einzig da-
stehenden jüdischen Charakterzuges ist, der mit übermäßi-
gem Egoismus und heftigem Groll gesättigt ist. Dieses Volk, 
welches die Welt seit altersher geplagt hat, ist der Feind der 
Araber und des Islams seit dessen Bestehen. Der Heilige 
Koran hat diese alte Feindschaft in den folgenden Worten 
ausgesprochen: ‚Du wirst finden, dass die den Gläubigen 
am feindlichsten Gesinnten die Juden sind.‘ Sie versuchten, 
den verehrungswürdigen Propheten zu vergiften, leisteten 
ihm Widerstand, waren ihm feindlich gesonnen und in-
trigierten gegen ihn. […] So verletzten die Juden Ägypten 
und gaben Britannien die Möglichkeit, es zu beherrschen 
und zu besetzen. Vor dieser Zeit ebneten sie Frankreich 
den Weg, Algerien zu besetzen und halfen ihm dabei. Die 
Juden im Osmanischen Reich – sowohl diejenigen, die nach 
außen Mohammedaner waren, die sogenannten ‚Dönme‘, 
als auch diejenigen, die jüdisch blieben – waren die haupt-
sächlichsten Triebkräfte für die Zerstörung des Reichs des 
islamischen Kalifats. […] Die Araber und Mohammedaner 
kennen alle die jüdischen Begierden auf die heiligen isla
mischen Stätten und ihr Bestreben, die Aksa-Moschee in 
Besitz zu nehmen, um auf ihren Trümmern ihren Tempel 
zu errichten. […] Die Juden wollen ein jüdisches Königreich 
in Palästina errichten. […] Wenn die Gefahr des jüdischen 
Staates für die gesamte Menschheit sehr groß ist, so ist sie 
für Araber und Mohammedaner noch gefährlicher und be-
deutender. Dieser Staat soll nämlich eine Scheidewand sein, 
durch die die arabisch-islamischen Länder in Asien von 
denen in Afrika getrennt werden sollen. Er ist ein blutiger 
Dolch im Herzen des arabischen Vaterlandes.“89

Der letzte Satz hallte im 21.  Jahrhundert noch nach, 
diesmal aus dem Mund des höchsten religiösen Staatsbeam-
ten der Republik Türkei, Ali Erbaş: „Wie ein rostiger Dolch, 
der im Herzen der islamischen Geographie steckt, hat Israel 

89 Höpp 2001, Nr.  91, Rede zum Jahrestag der Balfour-Erklärung, 
2.11.1943, 192–198, 193  f.

Amīn al-Ḥusaynī, Rašīd ʿAlī al-Kailānī und der irakische General Ibrahim 
Pasha al-Rawi zu Besuch in Berlin im Mai 1943



360   Herbert Landolin Müller

in den von ihm besetzten Gebieten gegen Muslime auf alle 
Arten der Unterdrückung zurückgegriffen.“90

Selbst ein Forscher, der jeglicher Affinität zum Zionis-
mus unverdächtig ist wie Gilbert Achcar, sieht nicht nur den 
„tendenziösen und hochselektiven Gebrauch [Ḥusaynīs] der 
islamischen Überlieferung“, sondern will diesen in einer 
von Rashīd Ridhā ausgehenden Traditionslinie sehen. Der 
Mufti von Jerusalem habe nicht nur die „Endlösung“ der „Ju-
denfrage“ begrüßt, sondern habe auch nach 1945 an einer 
Weltanschauung festgehalten, die religiöse Stigmatisierung 
mit einem Antisemitismus nationalsozialistischer Prägung 
verband.91 Wichtiger erscheint allerdings die Verbindung 
zum Gründer der Muslimbruderschaft, Ḥasan al-Bannā, 
der mit Ḥusaynīs Ansichten übereingestimmt hat. Beide 
Seiten zogen ihren Nutzen aus dieser Zusammenarbeit, die 
ursprünglich ägyptischen „Brüder“ sahen in Ḥusaynī den 
legitimen Führer der Palästinenser und unterstützten ihn.92 
Gudrun Krämer hebt allerdings hervor, dass al-Bannā kei-
neswegs die rassi[sti]schen Vorstellungen der Nationalso-
zialisten geteilt habe; gleichwohl ist nicht darüber hinweg-
zusehen, dass die Bruderschaft bereits 1935 eine Delegation 
zu Ḥusaynī nach Jerusalem entsandte; beim Gegenbesuch in 
Kairo entschlossen sich Bannā mit Anhängern, die Opfer von 
Auseinandersetzungen in Palästina zu unterstützen.93 1948 
finden wir Muslimbrüder und Schwestern nicht nur bei der 
Unterstützung von Opfern, sondern bei logistischen Hilfen 
für Kämpfer und die Brüder in den bewaffneten Reihen, 
die im Zusammentreffen mit jüdischen Einheiten erste Ver-
luste an Menschenleben hinnehmen mussten.94 Al-Bannā 
und seine Adepten hatten seit Jahren von der „jüdischen 
Gefahr“ gesprochen, wobei sie die Gefahren mit wirtschaft-
lichen und politischen Argumenten zu begründen suchten. 
Bereits 1946 hatte das Organ der Muslimbrüder ägyptische 
Juden als „Fünfte Kolonne des Zionismus“ attackiert. Es 
wurde ihnen Waffendiebstahl und das Schmuggeln dersel-
ben nach Palästina unterstellt. Kein Wunder, wenn 1948 das 
Gremium, welches die Leitung der Muslimbrüder beraten 
sollte, forderte, Juden die Staatsangehörigkeit arabischer 
Staaten zu verwehren, staatenlose und Juden aus anderen 
Staaten festzunehmen sowie ihr Eigentum einzuziehen. Die 
angesessenen Juden sollten nach diesen Vorstellungen mit 
scharfer Überwachung rechnen, die Staatsangehörigkeit 
sei jedem zu entziehen, „der in irgendeiner Weise den zio-

90 Diyanet-Chef mit antiisraelischen Auslöschungsphantasien: 
Deutsch-Israelische Gesellschaft fordert Konsequenzen für DITIB, 
Pressemitteilung der Deutsch-Israelischen Gesellschaft vom 14.10.2023.
91 Achcar 2012, 150  f.
92 Achcar 2012, 157 und 316.
93 Krämer 2022, 194  f.
94 Krämer 2022, 384.

nistischen Feind unterstützte.“95 Rassistische Ausgrenzung 
mag hier nicht vorgekommen sein, doch die Anleihen bei 
Verschwörungstheorien europäischer Prägung erscheinen 
evident ebenso wie der generelle und keineswegs zutref-
fende Verdacht, dass Juden per se als Unterstützer des Zio-
nismus angesehen werden können.

Hinsichtlich der militanten Bekämpfung der Zionisten 
in Palästina findet sich bei Achcar ein weiterer Schüler 
Ridhās, nämlich ʿIzz ud-Dīn al-Qasām, der seit Beginn der 
30er Jahre gewaltsam gegen Juden vorging. Der an der Al-
Azhar-Universität studierte Prediger wäre vermutlich trotz 
seiner Mordaktionen nur eine Fußnote der Geschichte ge-
blieben, wenn er nach seiner Erschießung nicht zum „Mär-
tyrer“ und Mythos terroristischer Akteure wie Leila Khaled 
geworden wäre.96 Später sollte die Ḥamās ihn zum Namens-
geber ihres militärischen Arms, der „Qasām-Brigaden“, 
machen. Folgen wir Achcar, so prägten Qasām Prinzipien 
des „wahhabitischen Fundamentalismus“ verbunden mit 
mentaler Nähe zum Antisemitismus der Nationalsozia-
listen.97 Offenbar schließt sich hier ein Kreis: Der Mentor 
Ridhā habe den Nationalsozialismus „als Instrument zur 
Durchsetzung des göttlichen Willens [ausgelegt], Ketzerei 
und Irrglaube wie auch falsche Versionen des Islam hinweg-
zufegen und so den Weg für den endgültigen Triumph der 
mohammedanischen Offenbarung zu ebnen.“98 Selbst noch 
in der Charta der Ḥamās finde sich ein Hinweis auf das Erbe 
Ridhās, vor allem in den Artikeln 7 und 22. Diese stellten 
eine komprimierte Fassung „der islamisierten antisemi-
tischen Hetze“ dar, in der sich Rashid Rida bereits in den 
Jahren unmittelbar vor seinem Tod 1935 ergangen hatte.99 
Eines haben die drei Genannten gemeinsam: Sie sind in-
nerhalb politischer Bewegungen zu Symbolen geworden, 
zu Trägern wirkmächtiger Erzählungen, dies gilt sogar für 
al-Ḥusaynī, der sich durch seine Kooperation mit dem natio-
nalsozialistischen Deutschland in den Augen seiner Kritiker 
am meisten kompromittiert hatte. Und selbst das gilt nicht 
für alle, denn auf arabischer Seite wurde ihm vor allem sein 
Versagen als politischer Führungsperson vorgeworfen.100

Wie intensiv die Bemühungen der Nationalsozialisten, 
wie groß oder zunehmend der Einfluss der genannten Pro-
tagonisten gewesen sein mag, so blieben die Auswirkungen 
in den Kriegsjahren denkbar gering. Die Sendungen aus 
Berlin wurden als das, was sie waren, erkannt: Propa-
ganda, die ureigenen Zwecken dienlich war – der „Islamo-

95 Krämer 2022, 384  f.
96 Segev 1999, 391  ff., 394 bes. Anm. mit Asterix.
97 Achcar 2012, 133.
98 Achcar 2012, 117.
99 Achcar 2012, 236  f.
100 Segev 1999, 561.



Quellen des Nahöstlichen Antisemitismus   361

Faschismus“ deutscher Prägung fand nicht den erhofften 
Widerhall.101 Es mangelte auch nicht an Stimmen von Re-
ligionsgelehrten, die sich explizit gegen Faschismus und 
Nationalsozialismus aussprachen.102 Liberale, achsenkriti-
sche bis achsenfeindliche Kräfte gab es auch in Ägypten103 
und selbst in einem Land wie Tunesien, in dem es vor 1942 
hinreichend zu antijüdischen Krawallen gekommen war104 
und wo dann deutsche Wehrmachtseinheiten direkten 
Zugriff auf Land und Bewohner hatten, entwickelte sich 
nichts wie von den Propagandisten geplant. Zwar fanden 
sich unter allen Ethnien Personen, die sich den Deutschen 
zur Verfügung stellten und dabei helfen wollten, die von 
den Deutschen erlassenen antijüdischen Dekrete in die 
Tat umzusetzen.105 Plünderungen jüdischer Häuser, Ver-
gewaltigungen von Frauen blieben nicht aus.106 Doch unter 
der Bevölkerung gab es auch Menschen, die den Deutschen 
mit größtmöglicher Reserve begegneten, und die bereit 
waren, Juden aktiv ihrer Solidarität zu versichern, um sie 
den Maßnahmen der Deutschen zu entziehen und ihnen 
Schutz in der Illegalität zu gewähren bis die Verfolgung ihr 
Ende fand.107 Allerdings wäre darauf hinzuweisen, dass 
der Löwenanteil des Widerstandes von der Kommunis-
tischen Partei Tunesiens getragen wurde, von Mitgliedern 
unterschiedlicher konfessioneller Herkunft und plurina-
tional.108 Festzuhalten bleibt, dass, in welchem Ausmaß 
auch immer verbreitet, das Amalgam aus aufgefrischtem 
autochthonem Antijudaismus und europäischen Antisemi-
tismus in Bibliotheken und Köpfen vorhanden war. Mit der 
Gründung des Staates Israel, der militärischen Niederlage 
der diesen bekämpfenden arabischen Staaten und der 
Etablierung der sowohl vertriebenen als auch geflohenen 
Palästinenser als staatenlose Flüchtlinge im Dauerzustand 
wuchs die Versuchung, auf dieses Instrumentarium zurück-
zugreifen. Auch der Jahrzehnte dauernde Prozess, in dem 
sich arabische Staaten (von Ägypten abgesehen) ihrer jü-
dischen Bürger entledigten, war ein Anlass dazu.109

Eine Stimme, die vielfach in diesem Zusammenhang 
zitiert wurde, soll auch hier Beachtung finden. Es handelt 
sich um Sayyid Qutb, der durch seine Einbindung in die 
Muslimbruderschaft sowie sein Schicksal unter dem 
Regime Nasser Beachtung fand. Auf ihn gehen Schriften 

101 Wildangel 2012.
102 Nordbruch 2012.
103 Krämer 2022, 321  f.
104 Bensoussan 2019, 60–6.
105 Sebag 1991, 244  f.
106 Bensoussan 2019, 67.
107 Sebag, 1991, 245.
108 Ebd.
109 Bensoussan 2019, 95  f.

zurück wie z.  B. „Wegzeichen“, die als grundlegend für die 
gewaltorientierten Flügel und Gruppen der islamistischen 
Bewegung angesehen werden.110 Im Iran soll der spätere 
Revolutionsführer Ayatollah ʿAlī Khāmeneī seine Schriften 
übersetzt haben.111 Er ist auch Verfasser eines beachtlichen 
Qur’ān-Kommentars, der Anerkennung fand und findet, „Im 
Schatten des Qur’ān.“112 Bei seiner Erläuterung der zweiten 
Sure würdigt er die die Juden betreffenden Verse als „um-
fassenden Ansatz“ der „Enthüllung und Bloßstellung ihrer 
Verschlagenheit.“113 Sie dienen ihm als Paradigma einer 
Auseinandersetzung der Kräfte des Bösen und des Guten, 
zwischen Lüge und Wahrheit und er lässt keine Zweifel 
daran aufkommen, dass „die Juden“ Adam im Ungehor-
sam gegen Gott nacheiferten und „zu den ersten [wurden], 
die vom Glauben abfielen.“114 Er geht jedoch über den re-
ligiösen Ansatz hinaus und liefert eine Charakteristik „der 
Juden“, die eher in anderen Kontexten erstellt worden ist. 
Den Kommentar nutzt er allerdings dazu, den angeblichen 
Hang „der Juden“ zu materiellen Dingen durch die Autorität 
der offenbarten Schrift zu beweisen. Ausführlicher sollte er 
sich diesem Thema in seiner Schrift „Unser Kampf mit den 
Juden“ widmen, eine Kompilation von Schriften, die unter 
dem Eindruck der Gründung Israels und der militärischen 

110 Damir-Geilsdorf 2003, 282–355. Hilfreich hier eine kommentierte 
Bibliographie seiner Schriften, wobei seine Kampfschrift gegen die 
Juden jeder Kritik entbehrt. Vor dem Hintergrund der Beschreibung 
Qutbs der Juden als intrigante Kraft innerhalb der islamischen Ge-
meinschaft seit den Tagen Muḥammads erstaunen die Erläuterungen 
zu „Verschwörungstheorien“ bei Damir-Geilsdorf, in denen nur in 
einem Zitat angedeutet wird, wer besonders den feindlichen „Ande-
ren“ personifiziert; S. 91–94.
111 Musallam 2005, 172.
112 Damir-Geilsdorf 2003, 383–385. Qutb 1402 h./1982 [arabisch].
113 Qutb 1402 h./1982, 64.
114 Qutb 1402h/1982, 66.

Ḥasan al-Bannā und Sayyid Qutb



362   Herbert Landolin Müller

Niederlage der arabischen Staaten ab 1951 entstanden 
waren.115

In den ersten Kapiteln stellt Qutb sein Thema zunächst 
in den Rahmen des Palästinakonfliktes, spricht zuallererst 
die „Freiheitskämpfer“ an und fordert sie auf, ihren Weg zu 
gehen, ungeachtet des Todes, denn sie erwartet entweder 
das Leben oder das Martyrium.116 Dann aber kommt er zu 
seinem eigentlichen Anliegen und referiert die Begegnung 
des Islam (den er idealiter nur als einen homogenen Block 
ansehen kann) mit „den Juden“. Vom ersten Tag des in 
Madīna entstehenden islamischen Staates hätte diese Religi-
onsgemeinschaft – er schreibt konsequent „die Juden“ oder 
pars pro toto „ein Jude“ – sich als feindselig erwiesen. Ihr 
„intrigantes“ Verhalten beschreibt er als zeit- wie grenzen-
los, der Qur’ān enthalte Berichte über „diese Verschlagen-
heit und Feindseligkeit“, die sich gegen den Gesandten und, 
später über eine lange Geschichte hinweg, sich gegen dessen 
Gemeinschaft richtete.117 Diese Feindschaft habe sich nicht 
nur in Gewalt manifestiert, sondern sei auch durch Propa-
ganda und das Lancieren von Gerüchten erfolgt. Beweis 
ist ihm ihre angebliche Rolle zur Zeit der rechtgeleiteten 
Kalifen, wo ihr Schüren der „Anfechtung“ mit dem Tode 
des Kalifen ʿUthmān geendet habe. Wenn man schaue, wer 
mit Lügen gegen die islamische Tradition gearbeitet habe, 
finde man – „einen Juden.“118 So wie zu Beginn des Kalifats 
sei zu fragen, so Qutb, „wer schürte nationale Unruhen im 
letzten Kalifatsstaat und [stand] hinter den Revolutionen, 
die mit der Tilgung der šarīʿa als Staatsgesetz begannen 
und in der Ära Sultan ʿAbd ul-Ḥamīds mit ‚der Verfassung‘ 
ersetzten, um schließlich mit der endgültigen Abschaffung 
durch ‚den Helden‘ Atatürk zu enden – ein Jude. Und hinter 
allem anderen, was an erklärtem Krieg gegen die islami-
sche Erweckung überall auf der Welt folgt, stecken Juden. 
Hinter dem atheistischen Materialismus ‚ein Jude‘. Hinter 
bestialischen Tendenzen [findet sich] ein Jude … hinter der 
Zerstörung der Familie und der Auflösung heiliger Bande in 
der Gemeinschaft … ein Jude.“119

Ein Ende dieser Auseinandersetzung ist für Qutb nicht 
denkbar, was ausschließlich an „den Juden“ liege, die nichts 
akzeptierten „außer der Zerstörung dieser [islamischen] 
Religion.“ Dieser Kampf habe in seiner Gegenwart, so der 
Autor, „radikal an Intensität und Heftigkeit zugenommen, 
seitdem von allen Seiten [Juden] kamen und verlautbarten, 
sie würden den Staat Israel errichten.“120 Dieses Volk ist 

115 Qutb 1422 h./2001, 5; Fußnote des Herausgebers.
116 Qutb 1422 h./2001, 8.
117 Qutb 1422 h./2001, 31  ff.
118 Qutb 1422 h./2001, 33.
119 Qutb 1422 h./2001, 33  f.
120 Qutb 1422 h./2001, 36.

seiner Überzeugung nach „dem Bösen“ verfallen; nach ihrer 
Vertreibung von der ganzen arabischen Halbinsel trieben 
sie ihre Ränke unter der Herrschaft anderer Menschen 
„bis hinein in die Moderne und es regierte Hitler über sie. 
Heute wenden sie sich wieder dem Bösen in Gestalt ‚Israels‘ 
zu, welches den Arabern als Herren des Landes Übel und 
Pein bereitet.“121 Qutb insinuiert, ohne weitschweifige Er-
läuterungen, allein durch seinen Parallelismus, dass Hitlers 
Genozid an den Juden eine Reaktion auf deren feindseliges 
Verhalten gewesen sei, wie bei ihrer Vertreibung im 7. Jahr-
hundert.

Qutbs Darstellung islamischer Gesellschaften als „vor-
islamisch“ hat durchaus Kritik ausgelöst, selbst bei Denkern 
innerhalb der Muslimbruderschaft, die in Teilen höchst 
sophistisch und ambivalent erscheint.122 Die Haltung zu 
Juden allerdings ist wohl nur am Rande berührt worden: 
Kein Wunder könnte man sagen, in Gesellschaften, in 
denen die Publikation der „Protokolle der Weisen von Zion“ 
oder Hitlers „Mein Kampf“ problemlos möglich war – und 
weiterhin ist. Nasr Hamid Abu Zaid weist in seiner „Kritik 
des religiösen Diskurses“ auf beide Seiten des Phänomens 
hin: „Wir bekämpfen auf nationaler und arabischer Ebene 
den rassistischen Zionismus, der die Menschen nach ihrer 
Religionszugehörigkeit klassifiziert, lehnen den zionis-
tischen als konfessionellen Staat ab und fordern einen 
Staat für alle Glaubensrichtungen. Warum zementieren 
wir im religiösen Diskurs, was wir im politischen ablehnen 
[?]“123 Aber manch eine Zuspitzung sollte noch Jahrzehnte 
später wieder aufgenommen und entschiedener artikuliert 
werden, beispielsweise durch Yûsuf al-Qaradāwī, den lang-
jährigen Vordenker der Muslimbrüder: „Im Lauf der Ge-
schichte hat Gott den Juden Menschen auferlegt, die sie für 
ihre Verderbtheit bestraften. Die letzte Strafe wurde durch 
Hitler ausgeführt. Durch all die Dinge, die er ihnen angetan 
hat … schaffte er es, sie an ihren Platz zu stellen. Dies war 
eine göttliche Strafe für sie. So Gott will, werden die Gläubi-
gen die Juden das nächste Mal bestrafen.“124

Die Stichwortgeber des „religiösen Diskurses“ hatten 
es in der Zeit nach Qutbs Hinrichtung nicht an der Vertie-
fung und Verbreitung seiner Gedankengänge fehlen lassen. 
Manch einer in Ägypten musste vor den Repressionen des 
nationalistischen Regimes nach Saudi-Arabien ausweichen, 
wie z.  B. Muḥammad Qutb, Bruder und quasi Nachlass-
verwalter der religiös-politischen Hinterlassenschaft. Der 
zwischen dem auf das Wahhabitentum gestützten Monar-
chie und den säkularen arabischen Regimen herrschende 

121 Qutb 1422 h./200,1 37.
122 Damir-Geilsdorf 2003, 271  ff.
123 Abu Zaid 1992, 171.
124 Steinberg 2023.



Quellen des Nahöstlichen Antisemitismus   363

„kalte Krieg“ bot den Hintergrund für eine Bildungs- und 
Propagandainitiative der Herrscher in Riyādh, dessen in-
ternational sichtbarster Ausdruck die 1962 gegründete 
„Muslimische Weltliga“ war. Festigung des islamischen Be-
wusstseins, Fördern der Solidarität unter Muslimen, Unter-
stützung islamischer Minderheiten sowie die Arbeit zur 
Durchsetzung einer islamischen Ordnung waren als Ziele 
gesetzt.125 Die „Liga“ baute ein weltweites Verbindungsnetz 
auf, zu Regierungen, Kultureinrichtungen, Wohltätigkeits-
organisationen, Religionsvereinigungen, Unternehmen und 
Persönlichkeiten, seien sie staatsnah oder der einen oder 
anderen Regierung fern. Berührungsängste gegenüber isla-
mistischen Organisationen gab es nicht, seien es legal oder 
clandestin agierende, so sie nur die Weltsicht der „Liga“ 
teilten. Dies erfolgte u.  a. mit der Begründung, man müsse 
einem „weltweit agierenden Zionismus und Kreuzrittertum 
sowie einer aggressiven christlichen Missionsarbeit“ etwas 
entgegensetzen.126 Die Vordenker der „Liga“ setzten auf 
Ausgrenzung und hinsichtlich der Juden dominierte eine 
antiwestliche Grundhaltung. Zäsuren wie die Französische 
Revolution, die Revolution in Russland, Kommunismus usw. 
seien auf „Machenschaften der Juden“ zurückzuführen. 
Auch der Zionismus sei ein Phänomen des „Weltjudentums“, 
Amerika würde von diesem beherrscht und die Krisen der 
arabischen Welt konnten nur einen Verursacher haben.127 
Die Fälschungen aus den „Protokollen der Weisen von Zion“ 
wurden auch hier bedenkenlos weitergetragen. Dass es sich 
bei den „Protokollen“ um Fälschungen handelte, war bei 
Gebildeten nicht unbekannt, doch selbst ein selbstkritischer 
Geist wie der palästinensische Notable Anwar Nusayba war 
der Ansicht, „man könne sie nicht völlig ignorieren.“128

Ignoriert wurden sie auch nicht in Kairo, wie die Dis-
sertation des späteren Großmuftis von Ägypten Muḥammad 
Sayyid Tantāwī zeigt. Ausführlich geht er auf die Geschichte 
des Banû Isrā’īl in Qur’ān und Sunna ein, nicht ohne sich 
mit der weiteren Geschichte „der Juden“ zu beschäftigen. 
Ausführlich legt er dar, dass „den Juden“ sowohl in der 
Offenbarung als auch in den Berichten zum Leben des 
Gesandten Gerechtigkeit widerfährt.129 Alle Maßnahmen, 
die in der Frühzeit des Islam gegen „die Juden“ getroffen 
worden seien, gingen auf die Vertragsbrüchigkeit der Juden 
zurück.130 Man mag feststellen, dass bei Interpretationen 
dieser Art islamische Exegeten nicht beachteten, dass im 
Qur’ān die negativen Zuschreibungen nur den Sündern 

125 Grundmann 2005, 76  f.; Schulze 1990, 181  ff.
126 Grundmann 2005, 76  f.
127 Schulze 1990, 397–405.
128 Segev 1999, 560  ff.
129 At-Tantāwī 1998, 124.
130 At-Tantāwī 1998, 219  ff.

unter Juden und Christen gegolten haben mag, doch er-
scheint eine solche Feststellung eher akademisch als auch 
die Zuordnung zu den „Sündern“ schon im Urtext höchst 
willkürlich.131 Und dieser Text genügte offenbar nicht, es 
bedurfte auch bei Tantāwī der Bestätigung aus anderer 
Quelle: Es ist fast unumgänglich, dass er bei der Schilderung 
der Neuzeit insbesondere Palästinas auch auf die Aktivitä-
ten des „Weltjudentums“ zu sprechen kommt.132 Karl Marx, 
„der Jude und erste Kommunist“, wird als Kronzeuge zitiert, 
dass „das Geld der Gott Israels“ sei.133

Was im „religiösen Diskurs“ recht war, erschien bei 
säkularen nationalistischen Arabern nur billig. Viele Aka-
demiker studierten in kommunistischen Ländern und sie 
wurden mit den dortigen Usancen im Umgang mit den Be-
griffen „Nazismus“ und „Faschismus“ vertraut, allerdings 
auch mit der Tendenz, diese Begriffe erstrangig als Kampf-
begriffe gegen die Gegner und „Feinde“ zu verwenden. Die 
Gleichsetzung „der Zionisten“ mit „den Nazis“ nahm ihren 
Anfang, „Juden“ als auch „Arier“ strebten homogene Gesell-
schaften an und so sei es auch verständlich, wenn „Zionis-
ten“ mit „den Nazis“ zusammengearbeitet hätten. Die Shoa 
hingegen erklärte man zur Konstruktion der Zionisten, die 
mittels des „Weltjudentums“ den Schuldkomplex der Deut-
schen für ihre Ziele zu nutzen wussten.134 Entsprechend 
wurden dann Lehrbücher für Schulen formuliert: Der anti-
jüdische Hass habe seinen Grund im Verhalten „der Juden“, 
die sich im Nachhinein so brutal wie die Nazis gerierten.135 
Beispielhaft für diese Adaption und das Einfügen in ein 
eigenes Narrativ ist die Dissertation von Maḥmûd Abbās, 
des Präsidenten der Palästinensischen Autonomiebehörde. 
Liest man nur das Vorwort zu seiner akademischen Quali-
fikationsarbeit, so weiß man seine wiederholten antisemi-
tischen Ausfälle, nicht nur in Ramallah, sondern auch in 
Strasbourg und Berlin, einzuordnen.136

5 �Fazit
Zweifellos ist die große Erzählung, dass es „den Juden“ 
unter den Herrschaften in islamisch geprägten Zivilisatio-
nen wesentlich besser als im Norden Europas ging, eine 
zu optimistische bzw. seit dem 19.  Jahrhundert Teil einer 
politisch intendierten Historiographie. Neben Phasen des 

131 Vgl. Krämer 2006, 268.
132 At-Tantāwī 1998, 713.
133 At-Tantāwī 1998, 648.
134 Heugel 2013, 47  ff.
135 Heugel 2013, 51.
136 Abbas-Rede sorgt für Empörung. Israelnetz vom 7.9.2023. Das Vor-
wort mit arabischem Text und Übersetzung bei Heugel 2013, 183–199.



364   Herbert Landolin Müller

Lichts sind die Schatten nicht übersehbar. Gewiss, vor dem 
bürokratisch-industriell organisierten Völkermord des na-
tionalsozialistischen Deutschlands verblassen andere Ver-
brechen, die jedoch für deren Opfer und Nachkommen 
nicht weniger schrecklich waren. Die Feststellung, dass 
die Offenbarungsreligionen Christentum und Islam als 
„Ableger“ des älteren Judentums besonders anfällig für 
Antijudaismen sein könnten, dürfte ein Körnchen Wahrheit 
enthalten. Dass es in der vormodernen Zeit insbesondere 
die gebildeten Sachwalter der Rechtgläubigkeit waren, die 
die Einhaltung der Normen hinsichtlich der Minderheiten 
einforderten, erscheint evident. Einzigartig ist diese Ab-
grenzungstendenz, bzw. Konstruktion eines Feindbildes 
nicht. Man muss nur an Theologen wie Martin Luther oder 
Adolf Stoecker denken oder an zeitgenössische antimusli-
mische Tendenzen auf dem indischen Subkontinent oder an 
die Instrumentalisierung des Zen-Buddhismus im 2. Welt-
krieg.137 Doch es gibt auch Lichtblicke, allem Ermessen 
nach der Verbesserung der Außendarstellung Saudi-Ara-
biens geschuldet, dessen Bild als reaktionär und oppressiv 
schon vor dem Mord eines Oppositionellen in Istanbul re-
formbedürftig war: Der Generalsekretär der „Islamischen 
Weltliga“, Muḥammad b. ʿAbd ul-Karīm al-ʿIsā besuchte 
2020 gemeinsam mit dem Direktor des American Jewish 
Committee, David Harris, das Konzentrationslager Ausch-
witz.138 Ein Zeichen der Annäherung in einer Zeit, in der ein 
Wandel der Verhältnisse zwischen Israel und arabischen 
Golfstaaten in Reichweite kam. Es bleibt abzuwarten, was 
aus diesem Ansatz nach dem 7.  Oktober wird, der wahr-
scheinlich auch auf die Zerstörung solcher „Normalisie-
rungsprozesse“ abzielte. Weiterhin ist festzuhalten, dass die 
Intellektuellen des „Orients“ schon vor dem Dritten Reich 
hinreichend Gelegenheit hatten, sich über politische Theo-
rien und Ideologien kundig zu machen, Stichworte seien 
hier abschließend Panislamismus, Panarabismus oder ein 
Pantürkismus, z.  B. eines Ismail Bey Gasprinskis (oder Gas-
piralis) in Anlehnung an den Panslavismus.139

Die Diskussion, ob man es im Zusammenhang mit Anti-
semitismus in islamischen Ländern mit einer Art „Islamo-
faschismus“ zu tun hat, weist eine ähnliche epistemische 
Qualität auf wie die Auseinandersetzung um die sogenannte 
„Islamophobie“. Wir haben es hier mit Begriffen einer po-

137 Vgl. Victoria 1999, siehe auch Weiss/Weichert/Hust/Fischer-Tiné 
1986; zur Wahrnehmung der aktuellen Vorgänge in Indien vgl. Apoor-
navand: Modi wants to turn India’s election into a Hindu-Muslim war. 
And the Election Commission of India is allowing it, Aljazeera online, 
24.4.2024.
138 Strack, Christoph: Auschwitz, die Muslime, die Juden – eine län-
gere Geschichte, Deutsche Welle, 19.1.2020.
139 Landau 1995.

larisierenden Publizistik zu tun, deren Urheber vergessen, 
dass die schnelle und weitgreifende Zuschreibung des 
„Faschismus“  – oder beliebig „Nazismus“, dabei die doch 
vorhandenen Nuancen zwischen der italienischen und der 
deutschen Variante inhumaner Diktatur verwischend – den 
Begriff aushöhlt und beliebig macht.

Das bedeutet nicht, dass Vergleiche unangemessen 
wären, denn sie zeigen Unterschiede wie Überschneidun-
gen in historischen wie zeitgeschichtlichen Phänomenen 
auf. Es hat durchaus seinen Sinn, bei Organisationen bei-
spielsweise wie der Ḥamās, der Hizbullah, dem Front Isla-
mique du Salut, aber auch bei einem Staat wie dem Iran die 
Elemente und Strukturen ihrer Herrschaft zu betrachten. 
Augenfällig ist, dass alle Genannten über Milizen verfügen, 
bewaffnete Unterorganisationen, die sich auch bei den fa-
schistoiden Bewegungen Europas ausmachen lassen. Was 
den Iran angeht, finden wir in den „Revolutionswächtern“ 
einen – nicht nur innerstaatlichen – Akteur, der mit seinem 
militärischen und wirtschaftlichen Potential stark an den 
polizeilichen wie militärischen Machtbereich eines Hein-
rich Himmler erinnert. Nicht umsonst wird in der Literatur 
darauf abgehoben, dass die Strukturen und Führungsvor-
stellungen der europäischen Diktaturen bei Vordenkern der 
islamistischen Bewegung bejahend aufgenommen wurden. 
Gleichwohl sind beide Phänomene nicht in eins zu setzen. 
Es zeigt uns nicht mehr als totalitäre Aspekte innerhalb der 
Islamischen Republik Iran, aber auch der genannten Bewe-
gungen auf. Ein vertiefter Blick auf den Umgang mit Op-
position oder einer kritischen Presse dürfte diese Aspekte 
vertiefen.

Was den Antisemitismus betrifft, stehen wir vor einem 
bedauerlichen Fall von „Kulturaustausch.“ Es ist ein Trug-
schluss, zu glauben, dass formal gebildete Leute immun 
sind gegen Extremismen jedweder Art, meistens finden wir 
unter diesen deren Schöpfer oder Vordenker. Aber gerade 
die Feststellung, dass in vielen islamischen Ländern der na-
tionalsozialistische Antisemitismus auf Ablehnung stieß, 
zeigt auf, dass diejenigen, die weitgehend das „Gerücht 
über Juden“ aus den „Protokollen“ oder von Hitlers Propa-
gandisten übernahmen und sie mit endogenen tradierten 
Antijudaismen verbanden, frei in ihrer Entscheidung 
waren. Das Amalgam, das so entstand, war etwas Eigenes, 
ja Neues, das man „islamisierten Antisemitismus“ nennen 
mag. Diejenigen, die den Antisemitismus in Europa schufen 
und prägten, wollten sich vom „unwissenschaftlichen“ 
klerikalen Antijudaismus absetzen, islamistische Denker 
jedoch verbanden Elemente des Antisemitismus mit den 
religiösen Ordnungsvorstellungen, die sie als die einzig 
wahren begriffen.

Doch mit der Transponierung dieser Vorstellungen 
nach Europa ist dies mitnichten der „neue Antisemitismus“, 



Quellen des Nahöstlichen Antisemitismus   365

wie er seit einigen Jahren beschworen wird – schon in der 
ersten gedrängten Darstellung der Präsenz islamischer 
Organisationen in Deutschland war das Problem unüber-
sehbar.140 Auch das Argument, mit der Migration von 
Menschen aus islamischen Ländern sei nur ein Re-Import 
„unseres Antisemitismus“ erfolgt, überzeugt nicht. Wie 
so oft, zielt das Argument nicht auf die Sache, sondern ist 
Mittel in der innenpolitischen Auseinandersetzung – man 
erspart sich die Analyse des Phänomens, blockiert so Maß-
nahmen der Prävention. In den Ländern Europas finden 
sich zu viele einheimische Antisemiten unterschiedlicher 
politischer Couleur, als dass ein Hinweis auf den der Neu-
bürger diese entlasten könnte. Was sich heute auf manchem 
Campus deutscher Universitäten abspielt, hat seine Vor-
geschichte. Schon 1969 forderte der linke Terrorist Dieter 
Kunzelmann unter dem Eindruck seiner „Lehrzeit“ in 
Lagern der Al-Fatah, dass sich die Genossen vom „Juden-
knax“ befreien und „den Kampf aufnehmen“ sollten.141 Die 
sich progressiv wähnenden Studenten (samt ihrer profes-
soralen Apologeten), wie immer sie auch angesprochen 
werden wollen, gehen mit ihrer Unterstützung der Boykott-
Israel-Bewegung BDS, dann der Übernahme der Dogmen 
einer Judith Butler und anderer, die Folter und Meuchel-
mord von Wehrlosen als „Widerstand“ von Partnern im 
Kampf gegen den Imperialismus deuten, einen gefährlichen 
Weg. Nicht nur, dass „sie den Juden  …‘ tatsächlich Aus-
schwitz nicht verzeihen“ können,142 nein, sie nehmen hin, 
dass sie sich mit den Rechtsextremisten gemein machen, die 
das derzeitige Regime Irans und namentlich den Antisemi-
ten Maḥmûd Aḥmadī-Nezād als vorbildlich betrachten.143 
Wer tatsächlich diesen Antisemitismen begegnen möchte, 
sollte sich ohne Denkverbote und Rücksichten auf die Be-
findlichkeiten tatsächlicher oder vermeintlich Betroffener 
im In- und Ausland kritisch im Sinne Hannah Arendts und 
Karl Poppers mit deren (sich wechselseitig befruchtenden) 
Quellen auseinandersetzen.

140 Binswanger/Sipahioğlu 1988, siehe auch Trigano 2003.
141 Kraushaar 2013, 309.
142 Michel Bielicky: Emeth  – die Wahrheit. Ein jüdischer Künstler, 
dessen Eltern knapp dem Holocaust entronnen sind, wird zum bösen 
weißen Mann gemacht. Den man dann unbekümmert mobbt. Frank-
furter Allgemeine Zeitung, 13.5.2024.
143 Maegerle 2009, Maegerle 2006.

Literatur
Abu Zaid, Nasr Hamid (1992): Islam und Politik. Kritik des religiösen 

Diskurses. Frankfurt/M.: Pipa Verlag
Achcar, Gilbert (2012): Die Araber und der Holocaust. Der arabisch-

israelische Krieg der Geschichtsschreibungen. Hamburg: Edition 
Nautilus

Adler, Elchanan N. (2001): Von Ghetto zu Ghetto. Reisen und Beobachtungen. 
Berlin: Hentrich und Hentrich Verlag (Nachdruck der dt. Ausg. 
Stuttgart 1909)

Andrić, Ivo (2011): Die Entwicklung des geistigen Lebens in Bosnien unter der 
Einwirkung der türkischen Herrschaft. Klagenfurt: Wieser Verlag

At-Tantāwī, Muḥammad S. (1998): Das Volk Israel in Qur’ān und Sunna. 
Kairo: dār aš-šurûq [arabisch]

Bauer, Thomas (2011): Die Kultur der Ambiguität. Eine andere Geschichte des 
Islams. Berlin: Suhrkamp Insel

Bensoussan, Georges (2019): Die Juden in der arabischen Welt. Die 
verbotene Frage. Berlin: Hentrich und Hentrich Verlag

Benz, Wolfgang, Hrsg. (2020): Streitfall Antisemitismus. Anspruch auf 
Deutungsmacht und politische Interessen. Berlin: Metropol Verlag

Binswanger, Karl/Sipahioğlu, Fethi (1988): Türkisch-islamische Vereine als 
Faktor deutsch-türkischer Koexeistenz. Benediktbeuren: Rieß.

Bostom, Andrew G. (2008): Islamic Antisemitism – Jew hatred in 
Islam. 1. A survey of its theological-juridical origins and historical 
manifestations, in: Andrew G. Bostom (Hrsg.): The legacy of 
Islamic Antisemitism. From sacred texts to solemn history. New York: 
Prometheus Books, 31–205

Catlos, Brian A. (2019): al-Andalus. Geschichte des islamischen Spanien. 
München: C. H. Beck

Cohen, Mark R. (2005): Unter Kreuz und Halbmond. Die Juden im Mittelalter. 
München: C. H. Beck

Damir-Geilsdorf, Sabine (2003): Herrschaft und Gesellschaft. Der 
islamistische Wegbereiter Sayyid Qutb und seine Rezeption. Würzburg: 
Ergon Verlag

Dayyeh, Abu (1999): Über den Mufti von Jerusalem – eine palästinensische 
Sicht. Hadj Amin al-Husseini – Ein palästinensischer Führer und 
Kämpfer, in: Rainer Zimmer-Winkel (Hrsg.): Eine umstrittene Figur: 
Hadj Amin al-Husseini. Mufti von Jerusalem. Trier: AphorismA, 35–46

Grundmann, Johannes (2005): Islamische Internationalisten. Strukturen 
und Aktivitäten der Muslimbruderschaft und der Islamischen Weltliga. 
Wiesbaden: Reichert Verlag

Guttstadt, Corry (2008): Die Türkei, die Juden und der Holocaust. Berlin: 
Assoziation A

Hertzberg, Arthur/Hirt-Mannheimer, Aron (2000): Wer ist Jude? Wesen und 
Prägung eines Volkes. München, Wien: Hanser

Heugel, Renate (2013): Die deutsch-arabische Freundschaft. Deutsche 
Geschichte (1815–1945) in syrischen Schulbüchern. Hamburg: Verlag 
Dr. Kovac

Höpp, Gerhard (1999): Der Gefangene im Dreieck. Zum Bild Amin 
al-Husseinis in Wissenschaft und Publizistik seit 1941. Ein bio-
bibliographischer Abriß, in: Rainer Zimmer-Winkel (Hrsg.): Eine 
umstrittene Figur: Hadj Amin al-Husseini. Mufti von Jerusalem. Trier: 
AphorismA, 5–23

Höpp, Gerhard (2001): Mufti-Papiere. Briefe, Memoranden, Reden  
und Aufrufe Amīn al-Ḥusainīs aus dem Exil, 1940–1945. Berlin:  
Schwarz

Hottinger, Arnold (1995): Die Mauren. Arabische Kultur in Spanien. Zürich; 
Wilhelm Fink Verlag

Howard, Douglas A. (2018): Das Osmanische Reich 1300–1924. Darmstadt: 
WBG



366   Herbert Landolin Müller

Jacobs, Joseph/Broydé, Isaac (1906): Samuel ha-Nagid (Samuel 
Haleviben Joseph Ibn Nagdela), in: Jewish Encyclopedia, Vol 12. 
New York: Funk & Wagnalls; online verfügbar unter https://www.
jewishencyclopedia.com/articles/13132-samuel-ha-nagid-samuel-
haleviben-joseph-ibn-nagdela, abgel. am 23.4.2024.

Khadduri, Majid (1966): The Islamic Law of Nations. Shaybānī’s Siyar. 
Baltimore: Johns Hopkins University Press

Kiefer, Michael (2006): Islamischer, Islamistischer oder Islamisierter 
Antisemitismus? Die Welt des Islam, 46 (3), 277–306

Kieser, Hans-Lukas (2021: Talāt Pascha. Gründer der modernen Türkei und 
Architekt des Völkermords an den Armeniern. Eine politische Biografie. 
Zürich: Chronos

Krämer, Gudrun (2006): Anti-Semitism in the Muslim World. A critical 
review, Die Welt des Islams, 46 (3), 244–276

Krämer, Gudrun (2022): Der Architekt des Islamismus. Hasan al-Banna und 
die Muslimbrüder. Eine Biographie. München: C. H. Beck

Kraushaar, Wolfgang (2013: „Wann endlich beginnt bei Euch der Kampf 
gegen die heilige Kuh Israel?“ München 1970: über die antisemitischen 
Wurzeln des deutschen Terrorismus. Reinbek: Rowohlt Verlag

Küntzel, Matthias (2022): Islamischer Antisemitismus. Kennzeichen, 
Ursprünge, Folgen. Aachen: Katholische Hochschule Nordrhein-
Westfalen (CARS working papers 4)

Landau, Jacob M. (1995): Pan-Turkism. From Irredentism to Cooperation. 
Bloomington: Indiana University Press

Lewis, Bernard (1987): Sémites et Antisémites. Paris: Fayard
Maegerle, Anton (2006): Die iranische Rechtsextremisten-Connection, 

Tribüne – Zeitschrift zum Verständnis des Judentums, 45 (178)
Maegerle, Anton (2009): Solidarität mit Ahmadinedschad, Tribüne – 

Zeitschrift zum Verständnis des Judentums, 48 (191), 96–106
Morabia, Alfred (2013): Le ğihād dans l’islam médiéval. Le „combat sacrée“ 

des origines au XIIe siècle. Paris: Albin Michel
Moses, Dirk A. (2021): The Problems of Genocide. Permanent Security and 

the Language of Transgression. Cambridge: Cambridge University 
Press

Motadel, David (2017): Für Prophet und Führer. Die Islamische Welt und das 
Dritte Reich. Bonn: Klett-Cotta

Moussa, Nedjib S. (2018): A Contingent Nationhood: the Jewish Question 
and the Palestinian Cause within the Algerian Independence 
Movement, Hamsa – Journal of Judaic and Islamic Studies, (4), 105–118

Müller, Herbert Landolin (2004): Vom religiösen Antijudaismus zum 
Antisemitismus. Zur Verschränkung von religiösen (Abgrenzungs-) 
Traditionen und politischen Ideologien der Islamistischen 
Bewegung, Hors série de La Revue d’éthique et de théologie morale 
zum Thema „Europe, spiritualités et culture face au racisme“, (231), 
237–628

Musallam, Adnan A. (2005): From secularism to jihad. Sayyid Qutb and the 
foundations of radical islamism. Westport, Conn./London: Praeger

Nagel, Tilman (2008a): Mohammed. Leben und Legende. München: 
DeGruyter Oldenbourg

Nagel, Tilman (2008b): Allahs Liebling. Ursprung und Erscheinungsformen 
des Mohammedglaubens. München: DeGruyter Oldenbourg

Nordbruch, Götz (2012): Islam as a ‘Giant Progressive Leap’—Religious 
Critiques of Fascism and National Socialism 1933–1945, Die Welt des 
Islams, 52 (3–4), 499–525

Ourghi, Abdel-Hakim (2023): Die Juden im Koran. Ein Zerrbild mit fatalen 
Folgen. München: Claudius Verlag

Pfahl-Traughber, Armin (2021): „Islamophobie“ – eine unwissen-
schaftliche Kategorie. Eine kritische Analyse zu inhaltlicher 
Diffusität und inhaltlicher Trennschärfe. SIAK-Journal. Zeitschrift für 
Polizeiwissenschaft und polizeiliche Praxis (3), 4–15 (http://dx.doi.
org/10.7396/2021_3_A)

Qutb, Sayyid (1402 h./1982): Im Schatten des Qur’ān. Bd. 1. Bayrut: 
aš-šurûq [arabisch]

Qutb, Sayyid (1422 h./2001): Unser Kampf mit den Juden. Kairo: dār 
aš-šurûq [arabisch]

Rosenzweig, Claudia (2023): Wenn Gott den Sultan nicht schlafen 
lässt. Eine jüdische Mayse (1602), in: Falk Quenstedt (Hrsg.): Das 
Mittelmeer und die deutsche Literatur der Vormoderne: Transkulturelle 
Perspektiven. Berlin, Boston: De Gruyter, 187–210

Rothberg, Michael (2009): Multidirectional memory. Remembering the 
Holocaust in the age of decolonization. Stanford, Cal.: Stanford 
University Press

Sand, Shlomo (2010): Die Erfindung des jüdischen Volkes. Israels 
Gründungsmythos auf dem Prüfstand. 4. Aufl. Berlin: List Taschenbuch

Schulze, Reinhard (1990): Islamischer Internationalismus im 
20. Jahrhundert. Untersuchungen zur Geschichte der Islamischen 
Weltliga. Leiden: Brill

Sebag, Paul (1991): Histoire des Juifs de Tunisie. Des origines à nos jours. 
Paris: Editions L’Harmattan

Segev, Tom (1999): Es war einmal ein Palästina. Juden und Araber vor der 
Staatsgründung Israels. München: Pantheon

Steinberg, Guido (2023): Die Muslimbruderschaft und die Hamas. Zu den 
ideologischen Wurzeln von islamistischem Judenhass und Antise-
mitismus. Berlin: Stiftung Wissenschaft und Politik (SWP-Aktuell)

Svastics, Y. Okşan (2010): Jüdisches Istanbul. Wien: Mandelbaum Verlag
Thomas, Johannes (2012/2013): Was heißt „muslimisches Spanien“?, 

imprimatur, 46 (7 und 8) und 47(1 und 2); als Text herunterladbar 
unter http://inarah.de/bereits-veroeffentlichte-artikel/was-heisst-
muslimisches-spanien/

Trigano, Shmuel (2003): La démisssion de la République. Juifs et Musulmans 
en France. Paris: Presses Universitaires de France

Victoria, Brian (1999): Zen, Nationalismus und Krieg. Eine unheimliche 
Allianz. Berlin: Theseus Verlag

Weinstock, Nathan (2019): Der zerrissene Faden. Wie die arabische Welt ihre 
Juden verlor 1947–1967. Freiburg, Wien: ça-ira-Verlag

Weiß, Christian/Weichert, Tom/Hust, Evelin/Fischer-Tine, Harald, Hrsg. 
(1986): Religion – Macht – Gewalt. Religiöser „Fundamentalismus“ und 
Hindu-Moslem-Konflikt in Südasien. Frankfurt/M. IKO – Verlag für 
interkulturelle Kommunikation

Wildangel, René (2012): The Invention of “Islamofascism”. Nazi 
Propaganda to the Arab World and Perceptions from Palestine, Die 
Welt des Islams, 52 (3–4), 526–543.

Wistrich, Robert S. (2004): L’Antisémitisme Musulman. Un danger très 
actuel, Revue d’Histoire de la Shoa (180), 16–61

Wistrich, Robert S. (2011): Muslimischer Antisemitismus. Eine aktuelle 
Gefahr. Berlin: Edition critic

Zytnicki, Colette (2011): Les juifs du Maghreb. Naissance d’une historio-
graphie coloniale. Paris: Presses Universitaires de la Sorbonne

https://doi.org/10.1515/sirius-2024-2017
https://doi.org/10.1515/sirius-2024-2017
https://doi.org/10.1515/sirius-2024-2017
http://www.microsoft.com/en-us/security/business/security-insider/reports/iran-surges-cyber-enabled-influence-operations-in-support-of-hamas
http://www.microsoft.com/en-us/security/business/security-insider/reports/iran-surges-cyber-enabled-influence-operations-in-support-of-hamas
http://dx.doi.org/10.7396/2021_3_A
http://dx.doi.org/10.7396/2021_3_A

	_GoBack
	_Hlk172191532
	_Hlk172192242
	_Hlk172192265

