Paragrana 25 (2016) 2 De Gruyter Verlag

W. J. T. Mitchell
Israel / Palistina retten:

Kunst und der binationale Staat

Eine Anmerkung zum Titel: Warum sollten wir Israel retten wollen? Paldstina ja. Es liegt in
Ruinen, belagert und unter militdrischer Besatzung, verwiistet durch Armut, Arbeitslosigkeit
und systematische Demiitigung. Paldstinas blofle Existenz als ein Volk, eine Nation und ein
Ort hingt an einem seidenen Faden. Die Bedrohung fiir Israel ist hingegen eine moralische.
Das Land ist in Gefahr, seine Seele zu verlieren, all die Ideale zu verraten, auf denen seine
Griindung beruht, und selbst endgiiltig ein Apartheidstaat zu werden. Dieser Beitrag han-
delt von einer doppelten Rettungsaktion, einer sowohl moralischen als auch materiellen,
spirituellen und physischen Rettung. Er ist von jiingsten Arbeiten sogenannter ,, Rettungs-
Kiinstler ! (salvage artists) inspiriert, deren Arbeiten héiufig auf der Wiederverwendung von
tiberfliissigen Materialien, Abfall, Miill und Ruinen basieren, ebenso wie auf Projekten, die
eine Re-Imagination und Neugestaltung der Gemeinschaft zum Gegenstand haben. Rettungs-
Kunst richtet sich hdufig auf ,,das Gemeingut* (the commons), auf die fragilen offentlichen
Réume der Versammlung und Zusammenkunft, die auch als Biihne fiir Inszenierungen von
staatlicher Gewalt und Widerstand dienen. Sie ist besonders eng mit dokumentarischen,
bewegten und nicht bewegten Bildern verbunden, die der Realitdt in all ihrer Komplexitdit
einen Spiegel vorhalten und geteilte Erinnerungen und Archive bewahren. Mein Interesse gilt
Kiinstlern, die oft aus sehr verschiedenen, sogar gegensdtzlichen Beweggriinden in diesen
gemeinsamen Bemiihungen engagiert sind.

Benedict Anderson argumentiert in seinem Klassiker Die Erfindung der Nation
(Imagined Communities), dass Nationen durch moderne Medien ermdglicht wurden,
in erster Linie durch Massenmedien wie Druckschriften und Zeitungen. Durch sie
konnte ein Gefiihl von homogener leerer Zeit entstehen (der vom Nachrichtenkreis-
lauf in den Massenmedien geprégte kalendarische, chronologische Fluss) ebenso wie
eine Art homogenes leeres Subjekt: der Biirger als eine anonyme, abstrakte Einheit,
der dennoch ein Zugehdrigkeitsgefiihl zu der abstrakten Einheit, die als die Nation
bekannt ist, verspiirt.” Insofern Nationen oder Gemeinschaften erfundene Einheiten

1 Aus Griinden der besseren Lesbarkeit wird fiir die Bezeichnung von Personengruppen in der
Ubersetzung durchweg das generische Maskulinum verwendet, das die weibliche und ménnliche
Form gleichermafen impliziert. A.d.U.

2 Genauer genommen sind es die Massenmedien zusammen mit dem Aufstieg des Kapitalismus und
der Marktsysteme, die die Homogenitét und Abstraktion sowohl der Zeit als auch des Subjekts her
vorbringen. Ich danke Fawwaz Traboulsi fiir diesen Hinweis wahrend der Diskussion der ersten
Version dieses Beitrags bei der Sharjah Art Foundation am 11. Mai 2015.



30 Paragrana 25 (2016) 2

sind, entstehen sie jedoch durch Bilder, die liber die Massenmedien hinaus in alle
Bereiche der Kunst hineinreichen. Mein Ziel hier ist es, Andersons These an einem
Fallbeispiel zu testen, das sich seinen Kategorien widersetzt, wihrend es zugleich
einen Weg erdffnet, unser Verstindnis von Nationalismus und die Moglichkeiten
einer Welt jenseits von Nationen neu zu denken und eventuell sogar voranzubringen.

Dieses Beispiel ist selbstverstindlich Israel/Palédstina oder Paldstina/Israel, eine
Formulierung, von der ich weiB, dass sie als tendenzi6s, voreilig oder von manchen
sogar als beleidigend aufgefasst werden wird. Trotz jahrzehntelanger Vergeblichkeit
wird der Begriff der ,,Zweistaatenlosung des Israel/Palédstina-Konflikts allgemein
als die einzig ,realistische* Alternative angesehen, wihrend das Konzept einer bina-
tionalen oder gar ,,polynationalen* und multikulturellen jiidisch/arabisch/christlich/
muslimisch/sdkularen Gemeinschaft allgemein als utopische Fantasie abgetan wird.
Die Zwei-Staaten-Losung erscheint jedoch von Jahr zu Jahr mehr als eine Fanta-
sie, eine grausame zudem, insofern sie zu einer falschen Verlockung wird, die wie
die Mohre vor der Nase des Esels den unbestimmten ,,Friedensprozess* am Laufen
halt, selbst wenn diese Verlockung angesichts der Siedlungsexpansion Israels in der
Westbank und der zunehmenden Unterdriickung der Paléstinenser stetig schwindet.
Zidhlen Sie mich daher zu den Anhéngern von Edward Saids Konzept einer ,,Ein-
staatenlosung®, in der alle Religionen und ethnischen Gruppen Gleichheit genie3en,
die allen Biirgern unter einer sdkularen Verfassung zukommt.® Interessanterweise
unterstiitzten auch Teile der israelischen Rechten eine Einstaatenlosung, aber die
Gemeinschaft, die sie sich vorstellen, ist ein jlidischer Staat, aus dem alle Nicht-
Juden ausgeschlossen oder zu Biirgern zweiter Klasse degradiert wiren, so dass sie
im besten Fall dazu ermuntert wiirden, ,,GroB-Israel in Richtung anderer Lander zu
verlassen. Diese ,,Losung®™ kommt als dunkle Parodie von Saids Vision einer Kom-
bination von Apartheid und ethnischer Séduberung gleich.

Es konnte in der Tat niitzlich sein, den Begriff der ,,Losung® einfach vom Kon-
zept des einen Staates zu streichen. Der einzelne, binationale Staat Israel/Paldstina
sollte am besten nicht als imaginierte, zukiinftige ,,L.osung* filir irgendetwas gedacht
werden, sondern als Bezeichnung des tatsdchlichen gegenwirtigen Zustandes dieses
Landes. Der ,,Staat” sollte, in anderen Worten, nicht bloB als ein politisches Regie-
rungsgebilde aufgefasst werden, sondern in seiner allgemeineren Bedeutung als ein
Zustand oder eine ,,Situation®, ein ,,Stand der Dinge®, wenn man so will (entspre-
chend der doppelten Bedeutung von state im Englischen, A.d.U.). Dies schlieBt nicht
die priazise Bedeutung des politischen Staates aus, die ein faktischer, wenn auch
geleugneter Zustand von Israel/Paldstina heute ist. Das heif3t, der Staat Israel halt
alle militarische und 6konomische Macht iiber die gesamte Region, einschlieBlich

3 Said unterstiitzte frither in seiner Karriere eine Zweistaatenlosung, aber das Oslo-Abkommen von
1993 fiihrte dazu, dass er mit Arafat und der PLO brach, und zwar aufgrund des Scheiterns dieser
Abkommen, jegliche Art von Entschadigung, geschweige denn ein Riickkehrrecht fiir die 750.000
enteigneten Paldstinenser und ihre Nachfahren vorzusehen (vgl. Said 2000). Viele Kommentato-
ren haben seine Position unterstiitzt, unter anderem Tony Judt, Rashid Khalidi und Saree Makdisi.
Eine umfassende Bibliographie zu der Einstaaten-Alternative findet sich unter: http://www.1not2.
org/One_State in_Palestine/Reading.html (letzter Zugriff am 7. August 2016).



W. J. T. Mitchell, Israel / Paléstina retten: Kunst und der binationale Staat 31

der Westbank und des Gazastreifens (die noch immer unter militdrischer Besatzung
sind). Daher haben die rechten Parteien in Israel tatsdchlich schon ihr Ziel erreicht:
das eines einzigen Staates, in dem Paldstinensern eine Art ,,Selbst-Deportation®
nahegelegt wird, so wie sie teilweise auch fiir illegale Einwanderer in den USA vor-
geschlagen wurde.*

Ich folge daher Bashir Makhouls Vorschlag, die imaginierte hybride Gemein-
schaft einer binationalen Entitét, eines Staates, einer Foderation oder Gemeinschaft
nicht mit einem Bindestrich (-) zum Ausdruck zu bringen, der eine einzige zusam-
mengesetzte Einheit suggeriert, sondern mit einem Schrigstrich (/), der die Un-
gleichheit von Reichtum und Macht ebenso anerkennt wie die lange Geschichte von
Gewalt, die die Beziehungen zwischen Israelis und Palédstinensern prigt (Makhoul/
Hon 2013). Eine solche Gemeinschaft konnte uns Anlass geben, Andersons Katego-
rien umzuformulieren, als ,,heterogene, iiberreiche Zeit™“ — eine durch signifikante
Daten (1948, 1967, 1973, 1978, 1987, 1994-Oslo, 1998-Birzeit) gekennzeichnete
Zeit, die nicht ,,nationale* Momente wie 1776, 1789, 1812 etc. als gesetzten Kon-
sens hervorhebt, sondern eine Vielzahl zutiefst umstrittener Ereignisse zur Debatte
stellt.’ Das offensichtlich hervorstechendste Ereignis ist 1948. Fiir Israelis ist es
das Jahr der ,,Unabhéngigkeit™ und des Feierns, fiir Paldstinenser hingegen ist es
das Jahr der Nakba, der Katastrophe, ein Anlass fiir Trauer und fiir melancholische
Trdume von der Zerstdrung Israels. Die qualitative Dimension dieses Datums ist
ebenfalls auf beiden Seiten verschieden: Fiir Israelis ist 1948 geschehen und der
Rest ist fortschreitende Geschichte; fiir Paldstinenser geschah und geschieht 1948
noch immer jeden Tag, insofern sie in einem Zustand der Armut, Unterdriickung und
permanenten Demiitigung unter militdrischer Besatzung der Westbank und des Ga-
zastreifens oder als Biirger zweiter Klasse innerhalb des ,,eigentlichen [sraels leben
— eine Formulierung, die einen zusammenzucken lédsst angesichts des unbestimm-
ten Status von Israels nationalen Grenzen und der Entschlossenheit des israelischen
Rechts, die Westbank zu annektieren.

In diesem Zusammenhang schien es mir sinnvoll, unsere Aufmerksamkeit auf
eine kleine, aber bedeutsame Gegen-Bewegung zu richten, welche sich in einzelnen
Akten kreativer Zusammenarbeit zwischen israelischen und paldstinensischen
Kiinstlern und Intellektuellen ausmachen ldsst. Sie stellen sich Zukunftsszenarien
vor, in denen Paléstina die nationale Unabhéngigkeit und Staatlichkeit erlangt hat
oder in denen es (um eine Alternative zu nennen) einen ,,Ein-Staaten“-Zusammen-
schluss auf der Grundlage von Gleichheit mit seinem langjéhrigen Unterdriicker und
Enteigner erreicht haben wird. Oder, als eine dritte Alternative, eine Zweistaaten-
Losung, die als Ubergang zu einem Staat dient. Da jedoch all diese Alternativen

4 Eine Sammlung von Artikeln zum Begriff der Selbst-Deportation findet sich in The Huffington
Post, January 28, 2016. http://www.huffingtonpost.com/news/self-deportation/ (letzter Zugriff
26. September 2016).

5 Diese ,,festgelegten® Daten der Nationengriindung erweisen sich natiirlich bei ndherer Betrachtung
ausnahmslos als stark umstrittene Ereignisse, die lange nach ihrer vermeintlichen Losung nach-
hallen, wie z.B. der amerikanische Biirgerkrieg. Die Homogenitdt und Leere nationaler Zeitlichkeit
ist hauptsdchlich ein ideologischer Effekt einer Art kollektiver Amnesie.



32 Paragrana 25 (2016) 2

(auBer der ersten: dem tatsdchlich bestehenden einzelnen Staat mit einer de facto
und de jure Apartheid) in der Welt realer Politik in weiter Ferne zu liegen scheinen,
werde ich stattdessen die Welt der kiinstlerischen Transaktionen zwischen israe-
lischen und palistinensischen Kiinstlern und Akademikern in den Blick nehmen, um
zu fragen, was wir aus aktuellen Tendenzen lernen konnten.

Eine Sache ist von Anfang an klarzustellen. Es geht nicht darum, die Uberwin-
dung politischer Konflikte durch Kunst und Kultur zu denken. Intellektuelle und
kiinstlerische Zusammenarbeit zwischen israelischen und paldstinensischen Kunst-
historikern kann genauso angespannt sein wie die von Politikern, wofiir das traurige
Zerwiirfnis von Kamal Boullata und Gannit Ankori, den Autoren der zwei wichtig-
sten, kiirzlich erschienenen Biicher iiber palédstinensische Kunst, ein Beispiel ist. Ich
werde nur kurz auf diese bedauerlicherweise zerbrochene Freundschaft eingehen.
Als israelische Kunsthistorikerin wurde Ankori oft von ihren Kollegen davor ge-
warnt, zu Themen paléstinensischer Kunst zu arbeiten, aber sie erhielt Ermutigung
und Unterstiitzung von Boullata, dem Autor der ersten grofen Studie iiber paldsti-
nensische Kunst in englischer Sprache (Boullata 2009). Er ist zudem auch selbst ein
angeschener Kiinstler, dessen Arbeit Ankori ein ganzes Kapitel ihres Buches wid-
met (Ankori 2006). Nachdem ihr Buch erschienen war, begann Boullata jedoch das
Gefiihl zu haben, dass er von Ankori ,,kolonisiert“ worden war und ging soweit,
sie des Plagiats zu beschuldigen, ohne dass dieser Vorwurf irgendeine Begriindung
zu haben scheint.® Bashir Makhoul und Gordon Hons letztes Buch, The Origins of
Palestinian Art, geht mit unparteiischer Sorgfalt auf diesen Streit ein. Es lehrt uns,
die Schwierigkeiten nicht zu unterschétzen, auf die Bemiihungen der Zusammen-
arbeit und ,,Kollaboration” in einer asymmetrischen Konstellation von radikaler
Ungleichheit und gewaltsamer Dominanz treffen. Allein das Wort ,,Kollaborateur*
wird unter Israelis als ein Begriff rassistischer Geringschétzung verwendet, um die
Schwiche der ,,arabischen Mentalitit™ zum Ausdruck zu bringen, wahrend das Wort
unter Paldstinensern einer Anklage gleichkommt, gleichbedeutend mit Verrat, Hil-
festellung und Unterstiitzung fiir den Feind.” Zusammen mit dem Wort ,,Normali-
sierung™ stellt ,,Kollaboration* fiir einige Beobachter eine rote Linie dar, die nicht
iiberschritten werden darf.

Kiinstler und Akademiker wie Boullata und Ankori haben jedoch eine beriichtig-
te Tendenz, Grenzen zu ignorieren und, jenseits von Normalisierung, eine gemein-
same Basis fiir das zu finden, was William Blake ,,geistigen Krieg* nannte, einen
Kampf der ,,visiondren dramatischen Formen®,® der alle Zustinde und Leidenschaf-
ten der menschlichen Seele darstellt — in anderen Worten, die Kiinste und die Kultur.
Deswegen ist es mir nicht mdglich, jedwede Version des Boycott, Divest, Sanction

Fiir eine Darstellung dieser bedauerlichen Angelegenheit siche Frosh 2008.

Eine hervorragende Analyse der ganzen Zwangskonstellation der,,Kollaboration*, die Paldstinensern
von Israelis auferlegt wird, findet sich in “The Woman Collaborator Does Not Exist,” dem letzten
Kapitel in Azoulay 2008.

8 In Anspielung auf den englischen Titel Blakes Visionary Forms Dramatic, hg. von David V.
Erdman/John E. Grant, Princeton University Press 1971 (A.d.U.).

~N



W. J. T. Mitchell, Israel / Paléstina retten: Kunst und der binationale Staat 33

Movement (der Boykott, Desinvestition, Sanktionen (BDS) Bewegung) zu be-
fiirworten, die mich daran hindern wiirde, den Dialog mit einzelnen israelischen
Kiinstlern und Intellektuellen aufrechtzuerhalten. Dies ist ein Ort, wo die Ethik der
Freundschaft und des Intellekts deutlich iiber die Politiken des Nationalismus trium-
phieren. Andererseits gilt der BDS-Bewegung meine riickhaltlose Unterstiitzung, in-
sofern sie auf dem Boykott israelischer akademischer und kultureller /nstitutionen,
ganz zu schweigen von der wirtschaftlichen und 6konomischen Zusammenarbeit
zwischen den USA und Israel, besteht, und sich unerschiitterlich dagegen wehrt, die
nackte Brutalitdt von Israels Besatzung der Westbank und des Gazastreifens unter
Feigenblittern zu verbergen.

Was meinen wir mit kiinstlerischer oder intellektueller ,,Kollaboration“? Es
scheint mir wichtig, spezifische, konkrete Fille der Zusammenarbeit, zum Beispiel
die geteilte Autorschaft fiir einen Film wie Five Broken Cameras von Emad Burnat
und Guy Davidi, einem paléstinensischen und einem israelischen Filmemacher, in
einem groferen Zusammenhang von indirektem und nahezu zwangslaufigem Aus-
tausch zu sehen. In diesem Sinn ist die interessanteste zeitgendssische Kunst von
Israelis und Paléstinensern bereits beispielhaft fiir die binationale ,,Ein-Staaten®-
Situation — und ihr zutiefst kritisch gegeniiber. Vor einigen Jahren, als ich zu dem
Copro Documentary Film Festival an der Tel Aviv University eingeladen war, be-
merkte ich, dass sich mindestens 90 Prozent der israelischen Dokumentarfilme auf
die eine oder andere Art mit den Paléstinensern beschiftigten. Filme wie Check-
point, What I Saw in Hebron und For My Children handeln alle auf klarsichtige und
kritische Weise von der Besatzung. Mir fallen nur sehr wenige Beispiele interes-
santer israelischer Kunst ein, die die nationalistischen und ethnokratischen Ideolo-
gien des ,,Jiidischen Staates* ausdriicken.’ Das fillt in den Bereich von Kitsch und
touristischem Schnickschnack. Seridse israelische Kiinstler wie Larry Abramson
schildern die Besatzung mit unerschrockener Offenheit, indem sie beispielsweise
die Architektur der Siedlungen als fantasmatische suburbane Inseln zeigen, die in
einem Meer der Abstraktion schwimmen (Abb. 1). Fotografen wie Miki Kratsman
haben die trompe 1’oeil-Wandbilder der Gilo-Siedlungsmauern (Abb. 2) als Selbst-
tduschung tiber ,,befriedete” Landschaften der Besatzung und vergingliche Spuren
beduinischer Landforderungen (Abb. 3) und somit als Objekte einer fotografischen
Rettungsaktion dargestellt. Die stetige Zerstorung des traditionellen Paléstinas,
seiner verschwundenen Archive und die durch Aufforstung verdeckten Dorfer gehen
mit unerschiitterlichem Widerstand der kiinstlerischen und akademischen Gegen-
Erinnerung einher, die beharrlich versucht zu retten, was durch den zionistischen
Nationalismus begraben und vergessen werden sollte. Noit und Dan Gevas Doku-
mentarfilm What I Saw in Hebron (1999) birgt die liberlebenden Erinnerungen an
eine Zeit, als Juden und Araber ,,Milch-Cousins* waren, die vor der Ankunft europa-
ischer Zionisten und ihrem Bestehen auf Rassentrennung als Nachbarn und Freunde
zusammenlebten.

9 Fiir einen Bericht {iber Israels alarmierende Wendung zu einer staatlich geforderten ,,affirmativen
Kultur* und Angriffe auf Kritiker des Zionismus siehe Erlanger 2016.



34 Paragrana 25 (2016) 2

ADbb. 1: Larry Abramson, Israeli Utopia, 2006

Abb. 2: Miki Kratsman, Gilo no.1 (from Panoramas of occupation series) , 2001



W. J. T. Mitchell, Israel / Paléstina retten: Kunst und der binationale Staat 35

ADbb. 3: Miki Kratsman, Bedouin Marker in the Negev Desert
Displaced (3),2010-2011

Unter zeitgenossischen paldstinensischen Kiinstlern finden wir eine dhnlich vorran-
gige Beschéftigung mit dem israelischen Gegentiber. Wenn ein israelischer Film wie
Yoav Shamirs Checkpoint (2003) einen Insiderblick auf die bedriickende raumliche
Gewalt der Besatzung aus der privilegierten Perspektive eines israelischen Filme-
machers wirft, der sich in diesen Raumen frei bewegen und filmen kann, dann lie-
fert Khaled Jarrar mit Journey 110 (2009) den Kontrapunkt. Der Film dokumentiert
die schwerwiegenden Einschriankungen paléstinensischer Bewegungsfreiheit, in
diesem Fall den 110 Meter langen Durchgangstunnel, der Palédstinensern den Weg
nach Jerusalem und zuriick erlaubt, ohne einen israelischen Checkpoint passieren
zu miissen. Jarrar operierte in nahezu totaler Dunkelheit, um die Anstrengung der
Paldstinenser zu zeigen, das ,,Licht am Ende des Tunnels* zu erreichen. Shamir
richtet seine Scheinwerfer und sein Tonaufnahmegerét direkt auf die brutale Atti-
tude eines israelischen Grenzschiitzers, der seinen Rassismus voller Stolz offen zur
Schau stellt. Shamir und Jarrar sind selbstverstiandlich nicht in irgendeiner Art direk-
ter, buchstablicher Kooperation im herkdmmlichen Sinn verbunden. Ihre Arbeit als
Filmemacher lauft jedoch auf eine indirekte Form gemeinsamen Arbeitens und ge-
meinsamer Anliegen hinaus, indem sie die Realitdten der israelischen Besatzung der
Westbank bloBstellen.



36 Paragrana 25 (2016) 2

Die Dokumentation israelischer Grenzen und Checkpoints nimmt eine unerhdrt ko-
mische Wendung in Sharif Wakeds Video Chic Point (2003), in dem es um eine fiktive
paléstinensische Modenschau geht, mit Outfits, die die Models oberhalb der Taille
partiell entbl6Ben, um den Verdacht von Selbstmordsprengwesten zu entkréften.
Die schwarze Komddie ist gespickt mit geistreichen Innovationen, wie sich entfal-
tenden Vorhéngen, Jalousien und Rollos, die die Oberkorper gutaussehender junger
paléstinensischer Models fiir die Blicke ihrer (implizit vorausgesetzten) israelischen
Betrachter freilegen. Wie Bashir Makhoul und Gordon Hon anmerken, ,,offenbart
Wakeds Video den eigenartigen Unterton eines sadomasochistischen Homo-
erotismus®, der in der ,,Interaktion zwischen israelischen Soldaten und paléstinen-
sischen Méannern* liegt (Makhoul/Hon 2013, 164).

Generell ist das Verhéltnis von paldstinensischer und israelischer Kultur ein
Verhéltnis agonistischer Symbiose und unterbrochener Transaktionen, in dem sich
komplexe, ineinander verstrickte Geschichten in symbolischen Ereignissen, Per-
formances und Arbeiten manifestieren. Selbst der paldstinensische Nationaldichter
Mahmoud Darwish bekennt sich zu seinem Bilingualismus, wobei er das Hebréische
als ,,Sprache der Liebe* sieht und gleichzeitig seine paldstinensische Identitét in elo-
quentem Arabisch zum Ausdruck bringt (Wasserstein 2012).!° Edward Saids Wiir-
digung zionistischer Errungenschaften, seine Weigerung, Zionismus auf eine simple
rassistische Ideologie zu reduzieren, seine Anerkennung der Realitdt des Holocaust
und seine unerschiitterliche Zuriickweisung antisemitischer Verleumdungen laufen
in seiner bemerkenswerten Einsicht zusammen, dass die Paldstinenser als ,,die Juden
der Juden* gedacht werden konnen, insbesondere in den Diaspora-Gemeinschaften.
Said meinte auch, dass man die verstrickten Geschichten von Israelis und Paldsti-
nensern in musikalischer Analogie als kontrapunktuelle Struktur in einer tragischen
Symphonie denken kann. Entsprechend ist Saids Bemiihen, gemeinsam mit Daniel
Barenboim Goethes Konzept des ,,West-Ostlichen Diwans* wiederzubeleben, wohl
das beriihmteste Beispiel fiir eine erfolgreiche Zusammenarbeit (dennoch wurde
auch dieses Projekt erstaunlicherweise Angriffsziel des Boykotts).!" Und im Ge-
gensatz zur verachteten und destruktiven Kategorie des ,,Kollaborateurs™ ist diese
Zusammenarbeit offen, 6ffentlich und stolz, erfolgreich nationalistische Vorurteile
zu liberwinden.

Jean-Luc Godards Film Notre Musique (2004) vermittelt die furchtbare Asymme-
trie im Verhiltnis Israel/Palédstina zum Zeitpunkt der schmerzvollen Geburt dieses

10 In einem Interview mit einem israelischen Literaturkritiker sagte Darwish im Jahre 1996, dass
Hebriisch ,,die Tiiren zur europdischen Literatur 6ffnete. Ich las Lorca [in Hebrédisch] und Nazim
Hikmet, die griechischen Tragddien [...] (Es) ist auch die Sprache meiner Kindheitserinnerungen®.
Nichtsdestotrotz war Darwish nicht einfach normal zweisprachig — wie er im gleichen Interview
sagte, lernte er Hebrdisch erst, als er 10 oder 11 Jahre alt war. Hebréisch war, wie er meinte, ,,nicht
die Sprache des Eroberers, da ich es als eine Sprache der Liebe sprach®. Das Interview fiihrte die is-
raelische Literaturherausgeberin und Ubersetzerin (von Proust und Beckett) Helit Yeshurun im Fe-
bruar 1996 in Amman und verdffentlichte es in ihrer Zeitschrift [ ladareem, #12, 1996. Vielen Dank
an Anton Shammas fiir seine Hilfe, dies ausfindig zu machen.

11 Siehe dazu Mitchell 2016.



W. J. T. Mitchell, Israel / Paléstina retten: Kunst und der binationale Staat 37

Gebildes 1948 mittels der filmischen ,,Schuss-Gegenschuss®“-Technik. Godard be-
ginnt mit einem Vergleich von Fotografien, die jiidische und arabische Identitéten
in nationalsozialistischen Stereotypen von ,,JJude/Muslim® zeigen, bevor er Foto-
grafien zeigt, die 1948 aufgenommen wurden, als Israelis ,,ins Wasser gehen, dem
gelobten Land entgegen®, und Paldstinenser ,,ins Wasser gehen, ihrem Ertrinken ent-
gegen®. Das Resultat: ,,Das jiidische Volk wird Fiktion. Das paléstinensische Volk
wird Dokumentation. Schuss, Gegenschuss.“!? Godards Assoziation der zwei Vol-
ker mit einem filmischen Formalismus des Dialogs und der Intersubjektivitit und
mit elementaren Filmgenres (Fiktion und Dokumentarfilm) ist womoglich etwas zu
sduberlich und symmetrisch. Wie wir bereits gesehen haben, gibt es Dokumenta-
tion und Fiktion auf beiden Seiten der trennenden Grenze und nur selten ist die
typische filmische Darstellung des Dialogs zwischen Paléstinensern und Israelis in
Schuss-Gegenschuss-Einstellungen wiedergegeben. Charakteristischer, vor allem in
Dokumentationen iiber die Besatzung, ist die Darstellung von Paldstinensern, die
mit stummen, teilnahmslosen israelischen Soldaten, die jeden menschlichen Kon-
takt verweigern und nur iiber geschriene Befehle und geziickte automatische Waffen
kommunizieren, ein Gesprédch suchen oder um Gehor bitten. Schuss-Gegenschuss-
Einstellungen sind nur dem Regisseur verfiigbar, der Kameras auf beiden Seiten
des Gesprichs laufen lassen kann, um zwischen der Position des sprechenden/se-
henden Subjekts und der Position derer hin und her zu wechseln, die gehort und
betrachtet werden.

Avi Moghrabis Film Avenge But One of My Two Eyes (2005) bietet ein sprechen-
des Beispiel fiir den Versuch, die Unterhaltung zwischen einem Israeli und einem
Paléstinenser ins Zentrum eines Filmes zu riicken. Moghrabis Erzidhlung ist als fort-
dauerndes Telefongesprach mit einem nicht-sichtbaren paldstinensischen Freund in
der Westbank gerahmt. Wir sehen den Paldstinenser nie, horen durch das Telefon
jedoch seine Stimme, die von den jiingsten militirischen Ubergriffen Israels in Ra-
mallah berichtet. Zu sehen ist der Regisseur, Moghrabi, wie er bei sich zu Hause in
seinem vollgestopften Schnittraum vergeblich versucht, mit seinem Freund Anteil zu
nehmen und ihn zu trésten. In diese Szenen ist Nachrichtenmaterial des israelischen
Fernsehens zwischengeschnitten, das von den Ubergriffen berichtet. Zudem sieht
man Moghrabis eigenes filmisches Eindringen in die Westbank, wo er vergeblich
versucht, die israelischen Grenzwachen so in Verlegenheit zu bringen, dass sie die
Paldstinenser ihre Checkpoints passieren lassen. Er dokumentiert andere signifikante
Szenen, die nur einem israelischen ,,Insider* zugénglich sind, wie das triumphierende
Fest einer Siedlergemeinschaft, inklusive rassistischen Beleidigungen gegeniiber
,den Arabern“. Ein anderes Beispiel ist das omindse Ritual fiir Touristen, das auf der
Bergspitze von Masada abgehalten wird. Hier erzéhlen die Guides die Geschichte

12 ImOriginal: ,, le peuple juifrejoint lafiction tandis que le peuple palestinien rejoint le documentaire .
Avec démonstration rhétorique, photographies a 1‘appui. Champ : les Israéliens marchent dans
I’eau vers la Terre promise. Contrechamp : les Palestiniens marchent dans 1’eau vers la noyade.
http://www.lemonde.fr/cinema/article/2009/11/10/godard-et-la-question-juive 1265204 3476.
html#AecLIDad0PbAmjjm.99.



38 Paragrana 25 (2016) 2

der alten Israeliten nach, die sich weigerten, vor den Romern zu kapitulieren und
sich entschieden, lieber kollektiven Selbstmord zu begehen, als gefangen und ver-
sklavt zu werden. Diese Geschichte wird dann prompt als eine Allegorie auf die
»Samson-Option® oder den ,,Masada-Komplex“ des modernen Israels interpretiert,
als die implizite Warnung, dass ein nuklear geriistetes Israel sich nie erobern lassen
wiirde; eher wiirde es die Welt mit sich untergehen lassen.

Moghrabis Film ist eine Ubung in Bescheidenheit hinsichtlich der Fihigkeit der
Kunst und des Kiinstlers, in die festgefahrene Israel/Palédstina-Konstellation einzu-
greifen. Er stellt jedoch eine interessante Perspektive daraufbereit, wie die Besatzung
und der Horror des Siedler-Kolonialismus bloBgestellt werden und ihnen gegeniiber
Widerstand geleistet wird. Er bietet auch einen ruhigen Moment der Kontemplation,
der sich als Riickstof3 gegen die geopolitische Allegorie von Masada eignet. Eine
junge jiidische Frau stellt das heroische Narrativ infrage, das von Selbstmord statt
Kapitulation handelt. Sie betont, dass die Frauen und Kinder von Masada keinen
Selbstmord begangen hétten, sondern von ihren Ménnern ermordet worden seien,
und zwar in einem Akt, der im direkten Widerspruch zum jiidischen Recht steht, das
sowohl Selbstmord als auch Mord verbietet.

Das wohl stérkste Beispiel fiir eine filmische Zusammenarbeit in der palasti-
nensischen Filmproduktion der jlingsten Zeit ist Five Broken Cameras (2011), in
der Co-Regie von Emad Burnat und Guy Davidi. Die Arbeitsteilung zwischen den
beiden Regisseuren ist recht kompliziert und komplex. Burnat, ein Bauer aus der
kleinen Stadt Bil’in in der Westbank, die von mehr und mehr auf die Acker- und
Weidefldchen der Stadt {ibergreifenden israelischen Siedlungen umgeben ist, kauft
zur Geburt seines Sohnes Gibreel eine Videokamera,'® um zu filmen, wie dieser her-
anwéchst. Das Filmen wird jedoch unweigerlich zu einer politischen Mobilisierung
seiner Gemeinde und ihres friedlichen Protestes gegen die sich ausbreitenden Sied-
lungen. Burnat filmte diese Proteste, inklusive bemerkenswerter Aufhahmen von der
brutalen Gewalt der Siedler und Soldaten sowohl gegeniiber den Menschen als auch
dem Land (seine Aufnahmen von brennenden Olivenbaumen und der Zerstérung der
dorflichen Landschaft gehdren zu den bewegendsten Szenen des Films). Nach fiinf
Jahren des Filmens und nach fiinf Kameras, die von israelischen Soldaten zertriim-
mert oder in alle Einzelteile zerschossen wurden, gesellte sich Guy Davidi zu ihm
und half, das Filmmaterial zu einer Erzahlung zu formen, die durch die zerbrochenen
Kameras strukturiert ist und die Burnat vom Kameramann zu einer fithrenden Figur
in seinem eigenen Film werden lasst.

Man kann sofort das Potential fiir von beiden Seiten vorgebrachte Vorwiirfe der
,Kollaboration* und ,,Ausbeutung* oder ,,Aneignung* sehen. Warum braucht Burnat
einen Israeli, der dazukommt und seine Geschichte erzahlt? (Davidi ist als ,,Autor*
und Co-Regisseur des Films aufgelistet.) Wie kann Burnat seine eigene Autoritét
als subjektiv filmender Augenzeuge bewahren, wenn er zu einer Figur in Davidis
Geschichte wird, die zahlreiche Szenen enthilt, die Burnat selbst nicht hétte filmen

13 Einigen Quellen zufolge soll ihm diese Kamera von seinem israelischen Partner gegeben worden
sein. Diese Ungewissheit wird durch das ganze Projekt immer wieder eine Rolle spielen.



W. J. T. Mitchell, Israel / Paléstina retten: Kunst und der binationale Staat 39

konnen, sondern nur andere Kameraménner? Die offenkundigste dieser Szenen ist
jene, in der Burnat beinahe umkommt, als er mit seinem Lastwagen in die Grenz-
anlage kracht und die Kameras ihm bis in ein israelisches Krankenhaus, ja sogar bis
in den Operationssaal hinein folgen.

Trotz seiner starken Kraft und kinematischen Eleganz ist der Zuschauer unauf-
horlich verunsichert, was die Autorschaft und Autoritit der Zeugenschaft des Films
angeht. Wer filmt beispielsweise, wenn Burnats Frau ihn eindringlich bittet, mit dem
Filmen aufzuhdren? Steht er hinter der Kamera und benutzt diese wie ein Schutz-
schild gegen die Proteste seiner Frau, selbst wéihrend er diese Proteste aufnimmt?
An anderer Stelle duflerte Burnat, dass die Kamera ihm ein Gefiihl der Unverwund-
barkeit beim Filmen von Gewaltszenen, sogar bei der Ermordung seiner protestie-
renden Nachbarn verliehen habe, aber er wisse, dass dies eine Illusion ist, wie die
zerbrochenen Kameras beweisen. War ein Teil der Szenen inszeniert (zum Beispiel
der israelische Operationssaal) oder wurden sie so gefilmt, wie sie passierten? Die
elaborierte Produktion des Films, einschlieBlich der eleganten Betonung der eige-
nen Medialitét durch jene strukturgebenden Momente, in denen die Kamera zer-
schmettert wird und dennoch die Aufnahme der selben Szene mit einer digitalen
Fragmentierung der Bilder fortsetzt, ldsst den Film magischer erscheinen als den
relativ direkten Dokumentarfilm von Moghrabi. Wie konnte ein so guter Film mit ei-
ner billigen Handvideokamera von einem Bauern aus der Westbank gedreht werden?
(Es ist deutlich zu bemerken, dass die Kameras im Laufe des Films teurer werden).
Trifft dies Godards Kategorie des Dokumentarfilms oder der Fiktion?

Das Gefiihl geteilter und womdoglich unauflosbarer Autoritét/Autorschaft des
Films spiegelt die konkreten Umsténde des ,,einen binationalen Staates* wider, aus
denen er hervorgeht. Dies fiihrte sogar zu einem 6ffentlich sichtbaren Skandal, als
die israelische Regierung die Chuzpe hatte, den Film zu einem ,,nationalen Produkt*
Israels zu erkldren, und zwar zusammen mit dem in jenem Jahr fiir den Academy
Award nominierten Dokumentarfilm The Gatekeepers (Dror Moreh, 2012), der eine
Reihe von Enthiillungsinterviews mit ehemaligen israelischen Geheimdienstchefs
zeigt und ein perfektes Gegengewicht zu Broken Cameras abgab.'* Der Film Gate-
keepers zeigt auf, was viele schon lange wussten, ndmlich dass die brutale Besat-
zung der Westbank und des Gazastreifens, die von der internationalen Rechtspre-
chung wiederholt als Rechtsbruch verurteilt wurde, jeder verniinftigen Bemiihung

14 Zur Aneignung des Films als ein ,,nationales Produkt* durch die U.S.-amerikanischen und israe-
lischen Medien siehe: http://electronicintifada.net/blogs/asa-winstanley/oscar--nominated-5-
broken-cameras-israeli-or-palestinian-film. Dem Reporter von Electronic Intifada folgend duflerte
sich Burnat eindeutig: Es sei ein paldstinensischer Film. Davidi hingegen ist doppeldeutig und aus-
weichend, wenn er sagt, es sei ,,zuallererst auch ein paléstinensischer Film*, ebenso wie ein israe-
lischer Film. Diesen Punkt weiter ausfithrend erzéhlte mir Davidi in einem online Chat, ,,der Film
wird fiir eine paldstinensisch-israelisch-franzosische Produktion gehalten, da er von diesen Landern
Gelder erhalten hat. Ich bin Israeli, Emad ist Paldstinenser und ich personlich denke nicht, dass
Filme eine Staatsangehorigkeit haben sollten.* Das ist natiirlich leicht zu sagen fiir jemanden, der
eine Staatsangehorigkeit hat, aber vielleicht weniger einfach fiir jemanden wie Burnat, der keine
besitzt (siche auch die Electronic Intifada Webseite oben).



40 Paragrana 25 (2016) 2

um Israels Sicherheit absolut zuwider gelaufen ist. Der chauvinistische, militante
Nationalismus und Kolonialismus der zionistischen Ideologie haben einzig zu ei-
ner hochst gefihrlichen Nachbarschaftsbeziehung und einem Respektverlust unter
ehemaligen Freunden gefiihrt. Gatekeepers bietet eine Makroperspektive auf diese
Situation, fiir die Broken Cameras ein intimes, zutiefst affektives Bild bereitstellt.
In einem wabhrlich guten Sinne sind die Filme ,kollaborativ®, wenn es um ihre Re-
zeption geht. Ich kann den Israelis nicht verdenken, dass sie Broken Cameras fir
sich beanspruchen wollten. Es spricht fiir guten Geschmack und sogar fiir eine Art
perverser Gastfreundschaft.

Das Dokumentarische und die damit einhergehende Rhetorik des Wahrheits-
berichts, des Realismus und des Festhaltens historischer Tatsachen findet sich zwei-
fellos nicht (wie Godard behauptet) ausschlie8lich auf der Seite der Paléstinenser.
Die besten zeitgendssischen Dokumentarfilme handeln von dem einen Staat Israel/
Paléstina und gehen entweder aus direkter oder indirekter Zusammenarbeit hervor,
manchmal sind sie auch durch Dritte vermittelt. Frankreichs finanzielle Unterstiit-
zung war fir den Film Five Broken Cameras entscheidend. Die Intervention des
historisch erzdhlenden Comic-Kiinstlers Joe Sacco, ein in Malta geborener Ameri-
kaner, 6ffnet das Archiv der Erinnerung und Dokumentation der israelischen Besat-
zung von Gaza (Palestine, 2001 und Footnotes in Gaza, 2010). Kiirzlich richteten
Rasha Salti und Kristine Khouris in Barcelona eine Ausstellung aus, um die Uber-
reste der historischen Internationalen Ausstellung in Solidaritit mit Paldstina zu
bergen, die 1978 in Beirut zusammengestellt worden war (und anschlieend durch
einen israelischen Bombenangriff 1982 zerstort wurde). Sie bringt uns in eine Zeit
zurlick, als die Paldstinafrage eng mit den Befreiungsbewegungen in Siidafrika und
Chile verbunden war und die Unterstiitzung von Kiinstlern aus der ganzen Welt er-
fuhr. Die ,,planetarischen* Ambitionen des winzigen, umkampften Paléstina finden
sich in einer duflerst komischen TV-Werbung fiir die National Bank of Palestine
bestitigt, die die erste paldstinensische Mondladung zeigt. Die Astronautin wird von
einem zehnjdhrigen Miadchen gespielt, das die Nationalflagge auf dem Mond auf-
stellt und dann fiir eine Umarmung zu ihren Eltern lauft, die sich unter das Kamera-
team gemischt haben.!

Die schiere Chuzpe dieser imagindren Geschichtsschreibung charakterisiert auch
eine von Ariella Azoulay in Civil Alliance, Palestine, 47-48 inszenierte ernlichternde
andere Version der Geschichte. Azoulay hat die Haganah Archive'® durchkammt,
um Hinweise auf lokale Friedensbemiihungen in der Zeit der Nakba zu finden. Ver-
suche paléstinensischer Fiihrer, die sich abzeichnende Gewalt abzuwenden, werden
in den offiziellen Geschichtsschreibungen regelméfig als schlicht verachtenswerte

15 Paldstinensische Mondlandung, Werbung fiir The Bank of Palestine, 20. November 2013.
YouTube: https://www.youtube.com/watch?v=HZoll8te ys (letzter Zugriff 12. September 2016).

16 Ha-hagana (dt.: die Verteidigung) war eine zionistische paramilitirische Untergrundorganisation in
Paléstina wihrend der britischen Mandatszeit (1920-1948). Das historische Hagana-Archiv in Tel
Aviv gehort zum israelischen Verteidigungsministerium und enthédlt Dokumente {iber die jiidischen
Verteidigungskrifte, von der Ankunft der ersten zionistischen Siedler bis zur Staatsgriindung 1948
(A.d.U., siehe http://www.irgon-haagana.co.il).



W. J. T. Mitchell, Israel / Paléstina retten: Kunst und der binationale Staat 41

»Kollaboration* eines besiegten und erniedrigten Volkes abgetan, die keine weitere
Erwihnung verdient."” Das zionistische Narrativ von 1948 stellt die Paldstinenser
dar, wie sie in arabische Nachbarstaaten fliichten oder sich angreifenden Armeen
anschlieBen. Azoulay versammelt eine bilinguale Gruppe von Arabern und Juden
um eine Karte des historischen Paldstina und nimmt auf, wie diese die in den Ha-
gana-Archiven vorliegenden Aufzeichnungen iiber Versuche ,,ziviler Biindnisse*
in einhundert tibers Land verstreuten Dorfern laut vorlesen. Jeder dieser Versuche
wird durch ein weilles Plittchen auf der Karte dargestellt, um den Ort der lokalen
Friedensverhandlungen zu markieren. Am Ende des Films ist die gesamte Karte mit
weillen Plittchen bedeckt (Abb. 4).

Abb. 4: Ariella Azoulay, still from Civil Alliance, 47-48, 2012

Der Dokumentarfilm ist jedoch nicht das einzige Genre, das den einen Staat [srael/
Paléstina vereint. Godard assoziierte ,,Fiktion® mit Israel, wobei er zweifellos an
die zionistischen Trdume vom jlidischen Staat dachte, der von fremden Elementen
gesdubert ist. Fiktive Utopien und diesen entgegengesetzte Fantasien von einer be-
waftneten Eroberung und Zerstérung des jiidischen Staats durchziehen jedoch wei-
terhin die Zukunftsvisionen anderer Akteure im Nahen Osten, vor allem die von
ISIS und dem Iran. Hingegen ist die Vorstellung, ,,ins Meer geworfen zu werden*
(eine verbliiffende Umkehrung von Godards Foto der Landung 1948) eine, die von
den Israelis geteilt wird. Wie Avi Moghrabis Film zeigt, néhrt diese Vorstellung pa-
ranoide Szenarien von einer ,.existentiellen Bedrohung* ebenso wie das Masada/
Samson-Syndrom.

17 Azoulay (2008) bespricht den israclischen Blick auf Paléstinenser als ,,feige Kollaborateure*
im letzten Kapitel ihres Buches.



42 Paragrana 25 (2016) 2

Die womoglich bemerkenswerteste kiinstlerische Fantasie von einem binationalen
Staat, in dem Juden und Araber in Frieden nebeneinander leben, ist eine Perfor-
mance-Arbeit, die von dem paléstinensischen Kiinstler Shuruq Harb konzipiert,
jedoch nie aufgefiihrt wurde. Harb schligt eine landesweite Aktion der Massenkon-
version vor, die von einem entsprechend qualifizierten israelischen Rabbi vollzogen
wird. Darin wiirden alle Paldstinenser gleichzeitig zum Judentum iibertreten und
dann sofort das Recht einfordern, in ihr eigenes Land zuriickzukehren. Der Projekt-
vorschlag ist unter anderem deswegen so brillant, weil er auf eine Weise konzipiert
ist, die Schriftglaubige, Nationalisten, religiose Dogmatiker und Rassisten auf allen
Seiten in Empdrung versetzt. Wie viele der interessantesten minimalistischen und
konzeptuellen Projekte der westlichen Kunsttradition muss die Performance ledig-
lich als Idee existieren, um einen kleinen Anstof fiir die Imagination einer Nation,
oder besser eines binationalen jiidischen Staats, zu geben, in dem ehemals musli-
mische und christliche Paléstinenser als Briider und Schwestern gemeinsam lebten.'®

Eine bescheidenere (aber tatséchlich realisierte) performative Fantasie wurde von
dem paléstinensischen Kiinstler Khaled Jarrar in Form des ersten und einzig exis-
tierenden paldstinensischen Pass-Stempels entwickelt (ich habe einen in meinem
eigenen Pass). Was das Material und die Technik angeht, besteht dieses winzige
Bild aus einem kleinem Gummistempel, der eine Friedenstaube mit dem Oliven-
zweig darstellt, die von dem Schriftzug ,,Staat Paldstina“ in Englisch und Arabisch
umrandet sind (Abb. 5). Diese Bestitigung eines im Werden begriffenen Nationa-
lismus ist natiirlich eine skurrile Abkehr von der tatsdchlichen Gegebenheit eines
einzigen jiidischen Staats, in dem Paléstina lediglich in embryonaler Form existiert,
im Kampf darum, geboren zu werden. Fiir Diaspora-Paléstinenser, die zu Besuch in
ihr Heimatland zuriickkehren, spielt der Stempel eine besonders bittere performative
Rolle. Jarrar hat seine Begegnungen mit paldstinensischen Familien gefilmt, die am
Busbahnhof in Ramallah ankommen und denen er angeboten hat, ihre Passe zu stem-
peln. In einem besonders witzigen Video 16st das Angebot des Stempelns bei einer
Familie (Vater, Mutter und der Sohn im Teenager-Alter) sofort Streit aus. Die Mutter
weigert sich und warnt ihren Mann, dass die Israelis ihnen Arger machen werden,
wenn sie diesen Stempel in ihren Pdssen sehen. Der Mann ist sich nicht sicher, aber
sein Sohn reicht Jarrar sofort seinen Pass zum Stempeln. Dann drangt er seinen Vater,
es ihm gleichzutun, als eine Demonstration ihres geteilten ménnlichen Stolzes. Na-
tiirlich kann der Vater dem absolut nicht widerstehen und seiner Frau trotzend iiber-
gibt auch er seinen Pass.

18 Ein anderes wunderbares Beispiel fiir konzeptuelle Kunst oder Performance Kunst als eine Mog-
lichkeit, paldstinensische Aspirationen begreiflich zu machen, ist Khaled Houranis 4 Manifesto
Declaring Palestinian Refugees in Lebanon as an Art Community Until proven Otherwise (2011).
Diese Manifest nutzt ein Schlupfloch im libanesischen Gesetz, das die Rechte von Gastarbeitern
betrifft. Es stellt sich heraus, dass es eine Ausnahme fiir Kiinstler gibt, selbst wenn ihre Arbeit darin
besteht, Mauern zu bauen oder Autos zu reparieren!



W. J. T. Mitchell, Israel / Paléstina retten: Kunst und der binationale Staat 43

Abb. 5: Khaled Jarrar, Palestinian Passport Stamp. 2012

Auch Maler haben auf beiden Seiten der israelisch/palédstinensischen Trennungslinie
das Bild eines binationalen Staates heraufbeschworen. Der Fall von Asim Abu Sha-
gra, einem der begabtesten jungen israelisch-palédstinensischen Maler in den spéten
1980er Jahren, der Zeit der ,,Kinder-Intifada“, lohnt eine Betrachtung. Abu Shaqra
malte eine ganze Serie von Bildern, die die Sabra-Pflanze zeigen, ein bekanntes und
beliebtes Symbol fiir israelische Anspriiche, ,,im Lande geboren* und daher tief in
der Erde des Heiligen Landes verwurzelt zu sein (Abb. 6). Diese Bilder wurden
schnell zu gefragten und wertvollen Objekten unter israelischen Kunstsammlern. Al-
lerdings wurde ein kleines, verstorendes Detail in die Kompositionen geschmuggelt:
Die Sabra Pflanzen sind nicht, wie einheimische Pflanzen, in der Erde verwurzelt
dargestellt, sondern in Blumentopfen wachsend, als wéren sie bewegliche Zim-
merpflanzen, die transportiert und verpflanzt werden konnen. Die bekannte Be-
deutung des Symbols ist durch seine Bearbeitung in Abu Shaqras Kompositionen
subtil unterlaufen.

Fiir Paléstinenser ist die Sabra-Pflanze natiirlich viel weniger symbolisch aufge-
laden. Sie ist eine landwirtschaftliche Nutzpflanze, die eine ausgezeichnete Hecke
abgibt, um Obstgérten vor Tieren zu schiitzen. Sie ist auch eine von beiden Seiten
genutzte Delikatesse, die ohne weiteres von paldstinensischen Handlern zu israeli-
schen Kéufern wandert und beriihmt dafiir ist, ,,aulen stachelig und innen sii3* zu
sein, wie es ein Sprichwort fiir die Israclis selbst besagt. Aus der Sicht des einen
Staates Israel/Paléstina ist die Sabra-Pflanze das, was Emile Durkheim ein ,,Totem*
nannte, ein Objekt aus der Natur, das von einem Stamm oder einer Gemeinschaft als
Symbol angeeignet wird, in diesem Fall von einer tief gespaltenen Gemeinschaft, die
sich wie in einer Familienfehde geriert.



44 Paragrana 25 (2016) 2

Abb. 6: Asim Abu Shaqra, Sabra Plant, Abb. 7: Larry Abramson, Elyakim Chalakim I,
oil on canvas, c. 1987.Courtesy of the Chelouche oil on canvas, 1999. Private collection.
Gallery for Contemporary Art of Tel Aviv.

Mit Blick auf israelische Kiinstler mochte ich die Aufmerksamkeit auf die Arbeit
von Larry Abramson lenken, einem Griindungsmitglied von Artists without
Walls und Schopfer eines bemerkenswerten Bildes, das ich an anderer Stelle als
,binationale Allegorie“ besprochen habe.!” Abramsons Komposition Elyakim
Chalachim (Abb. 7) von 1990 ruft eine hybride Bildlichkeit ins Leben, die so perfekt
ist, dass sie idealerweise in eine solche Allegorie eingehen miisste.

Es ist offensichtlich eine Synthese, aber nicht im Sinne einer modernen Kollage,
sondern eher eine Kollision von disparaten stilistischen Elementen, die so wirken,
als seien sie gezwungen, in einer einzigen Figur nebeneinander zu leben. Diese Figur
ist recht buchstéblich ein Rettungsunternehmen, so wie sie Elemente moderner Ma-
lerei als Patchwork zusammenwiirfelt (Malewitschs Schwarzes Quadrat, ein virtu-
oses Aufgreifen von Referenzen auf Farbfeldmalerei und Action Painting, eine aus-
geschnittene Mondsichel und ein Netz abstrakter Pinselstriche, die an De Koonings
spate Arbeiten erinnern). Gleichzeitig bedeutet der Name dieser zusammengesetzten

19 Fiir eine detaillierte Besprechung siehe Mitchell 2010.



W. J. T. Mitchell, Israel / Paléstina retten: Kunst und der binationale Staat 45

Figur im Hebrédischen wortlich Elyakim (Gott wird wieder auferstehen) Chalakim
(Teile, Stiicke), als wire die Figur eine Art Frankenstein-Monster oder Golem aus
zusammengesammelten Teilen, die zu einer unstimmigen Einheit zusammenge-
flickt wurden. Abramson selbst hat dieses Bild ein Portrait ,,des groen Kiinstlers
der Zukunft” genannt, er weil} allerdings sehr wohl, dass der Name des Bildes auch
mit ,,The Garbage Pail Kids* (Abb. 8) in Verbindung gebracht wird: eine Figur aus
einem Sammelkartenspiel fiir Kinder, die buchstéiblich aus Miill zusammengesetzt
ist. Wenn wir die einzelnen Elemente der Figur hinsichtlich nationaler Identitét lesen,
dann ist sie ein Russe (Malewitsch), ein Européer oder Amerikaner (die expressio-
nistischen Pinselstriche) und ein Araber, mit dem sichelférmigen Krummsébel, der
unter dem suprematistischen Brustharnisch baumelt. Elyakim Chalakim ist, kurz-
um, eine binationale Allegorie, eine Ansammlung von modernen und traditionellen
bildlichen Elementen und eine Synthese von arabischen und jiidischen Zeichen. Das
Netz von Pinselstrichen im ,,Kopf*™ der Figur stellt wahrscheinlich die ,,Rose von
Jericho* dar, die haufig als ein Emblem fiir Israels Vermogen begriffen wird, ,,die
Wiiste erblithen zu lassen®, die aber von Arabern auch mit der Hand des Propheten
Mohammed assoziiert wird, als ein Symbol der ,,magischen Krifte der ,hamsa’, der
Handflache, die Verheerungen boser Geister abwehrt* (Manor-Friedman 2004, xiii).

Abb. 8: Elyakim Chalakim, from Hebrew version of “The Garbage Pail Kids”
(circa 1989), Children’s trading card.



46 Paragrana 25 (2016) 2

Ich mdchte mit Gedanken iiber ein Kunstgenre enden, das nicht in Godards binére
Unterscheidung von Dokumentation und Fiktion passt und das 1978 sicherlich nicht
denkbar war. Es handelt sich um die relativ neue Entwicklung, die ,,Kunst als soziale
Praxis® genannt wird. Dieses Phianomen, das schwerlich als ein Genre, eine Form
oder einfach nur eine Praxis bezeichnet werden kann, hat sich in den USA schnell
verbreitet, vor allem in stiddtischen Gegenden wie meiner Heimatstadt Chicago.
Dort habe ich mit einem afro-amerikanischen Kiinstler namens Theaster Gates in
einem Programm zusammengearbeitet, das sich ,,Kunst und o6ffentliches Leben*
nennt. Dieses Programm, das gemeinsam von der Universitdt von Chicago und pri-
vaten Stiftungen gefordert wird, arbeitet daran, die unterversorgten Gemeinden im
Stiden Chicagos zu retten — einer Gegend, die von Soziologen als ,,verschandelt*
und verarmt bezeichnet wird, in der es nur relativ wenige Sozialeinrichtungen gibt
und kaum Zugang zur Grundversorgung durch ordentliche Lebensmittelgeschifte.
(Weite Gegenden von Chicago lassen sich als sogenannte ,,food deserts* (Nahrungs-
mittelwiisten) bezeichnen, in denen es nichts gibt auBer winzigen Liden, die Junk
Food und Lebensmittel minderer Qualitdt anbieten.)

Kunst als soziale Praxis ist zu einer kontroversen Formation in der Kunstwelt
geworden, die von allen Seiten von selbsternannten ,,radikalen Kritikern beméngelt
wird, die in ihr nichts anderes als Sozialarbeit sehen, die als Kunst daherkommt.
Schlimmer noch, diese Bewegung der sozialen Praxis vermeidet tendenziell die rou-
tinierte anti-kapitalistische Rhetorik, die einer Kunstwelt so leicht {iber die Lippen
geht, die vom Uberschuss des neoliberalen Kapitalismus lebt. Kunst als soziale Pra-
xis hat keine Angst zuzugeben, dass sie mit Stiftungen, Banken, Immobilienmaklern
und Stadtentwicklern zusammenarbeiten muss, und dass sie das bekannte Risiko
der ,,Gentrifizierung® eingeht, wobei ehemals arme Viertel zum Ziel fiir Immo-
bilienspekulation werden und die Verbesserungen in der Umgebung die Enteignung
der Bewohner vorantreiben, die sich die hoheren Mieten nicht leisten konnen. Ein
wichtiger Aspekt der ,,Kunst(fertigkeit)“, die zu dieser Praxis gehort, ist es folglich
(darauf insistiert Theaster Gates), einen Weg zu finden, das Viertel auf eine Art und
Weise zu verschonern, die auf die bestehenden Ressourcen setzt, ohne sich der Gen-
trifizierung auszuliefern. Kurzum, es ist eine hochst selbstkritische und sich selbst
bewusste Praxis der Umgestaltung, Erneuerung und Rettung, nicht der Revolution.
Es ist eine Praxis der ,radikalen Freigiebigkeit“ und der ,,direkten Aktion“, kein
Errichten von Mauern zwischen Freunden und Feinden.

Das womoglich bekannteste Beispiel dieser Praxis in Israel/Paldstina ist das
Projekt, das als ,,Decolonizing Architecture bekannt ist und in dessen Rahmen
Alessandro Petti, Sandi Hilal und Eyal Weizman zusammenarbeiten. Die Webseite
beschreibt das Projekt

als eine Einladung, ein dringliches architektonisches und politisches Gedankenexperiment zu unter-
nehmen und die heutigen Kdmpfe fiir Gerechtigkeit und Gleichheit nicht allein aus der historischen
Perspektive der Revolution zu tiberdenken, sondern auch aus der Perspektive eines fortwéhren-
den Kampfes um Dekolonisierung. Infolgedessen gilt es weiterhin, das Problem der politischen



W. J. T. Mitchell, Israel / Paléstina retten: Kunst und der binationale Staat 47

Subjektivitat nicht vom Blickpunkt einer westlichen Konzeption des freien Biirgers, sondern
eher vom Blickpunkt des vertriebenen und staatenlosen Fliichtlings her neu zu denken. Man
wird hier keine Beschreibungen von Volksaufstinden, vom bewaffneten Widerstand oder politi-
schen Verhandlungen finden, auch wenn diese natiirlich ein integraler und notweniger Teil jeder
radikalen politischen Transformation sind. Stattdessen prisentieren die Autoren eine Reihe von
provokanten Projekten, die versuchen, sich den ,,Morgen nach der Revolution® vorzustellen.
(Petti/Hilal/Weizman 2013)

Diese Projekte beinhalten den Versuch, einen 6ffentlichen Raum oder einen Raum
des Gemeinsamen (a ,,space of the commons®™) zu schaffen, was auf Arabisch
»Al-Masha* genannt wird. Ich nahm 2013 an einem Workshop zu Al-Masha teil, der
wihrend des Symposiums zum Andenken an Edward Said im Haus der Kulturen der
Welt in Berlin stattfand. Mit Bewunderung horte ich zu, als Sandi Hilal das Projekt
vehement gegeniiber dem Vorwurf verteidigte, dass es a) westliche Konzepte der
Offentlichkeit nach Palistina importieren wiirde und b) eine Art von Reformismus
und ,,Normalisierung™ (als Begriff beinahe so belastet wie ,,Kollaboration®) sei,
insofern es anstrebt, das tigliche Leben in den Fliichtlingslagern zu verbessern. Ich
hoffe, es ist deutlich geworden, was ich von dieser Art Anschuldigungen halte. Sie
sind Uberbleibsel eines militanten revolutioniren Nationalismus, der in diesem Mo-
ment der Geschichte nicht einfach nur unbrauchbar ist, sondern auch allzu wirksam
jegliche Neigungen in Richtung eines gewaltsamen Extremismus verstiarkt. Kunst
hat in unserer heutigen Zeit eine neue Berufung, die weder Trotzki noch Adorno sich
hétten vorstellen konnen: Sie ist dazu da, die Welt, ein Stadtviertel, einen Acker, ein
Land, einen Kontinent und einen Planeten Schritt fiir Schritt neu zu gestalten. Was
wire ein besserer Ort, damit anzufangen, als Israel/Paldstina?

Aus dem Englischen von Sarah Dornhof und Nanne Buurman

Literatur

Ankori, Gannit (2006): Palestinian Art. London: Reaktion Books.

Azoulay, Ariella (2008): The Civil Contract of Photography. Cambridge/MA: MIT, Zone Books.

Boullata, Kamal (2009): Palestinian Art: From 1850 to the Present. London: Saqi.

Erlanger, Steven (2016): Culture Wars Shift in Israel to Art Realm. In: New York Times, 30. Januar, S. 1.

Frosh, Tahel (2008): Palestinian Artist Accuses Israeli Professor of ‘Colonizing’ His Ideas. In: Haaretz,
13. August 2008. http://www.haaretz.com/israel-news/culture/leisure/palestinian-artist-accuses-
israeli-professor-of-colonizing-his-ideas-1.251612 (letzter Zugriff 12. Februar 2016).

Makhoul, Bashir/Hon, Gordon (2013): The Origins of Palestinian Art. Liverpool: Liverpool
University Press.

Manor-Friedman, Tamar (2004): The Rose of Jericho: A Dormant Parable. In: Larry Abramson:
The Rose of Jericho, trans. Peretz Kidron. Jerusalem: Jerusalem Print Workshop, xii-xv.



48 Paragrana 25 (2016) 2

Mitchell, W.J.T. (2010): Binational Allegory: The Art of Larry Abramson. In: Studies in Romanticism
49 (4): 659-669 (reprinted in W.J.T. Mitchell: Seeing Through Race. Cambridge/MA 2012: Harvard
University Press, 110-125).

Mitchell, W.J.T. (2016): Palestine at the 2016 MLA. Critical Inquiry Blog, https://critinq.wordpress.
com/2016/01/25/palestine-at-the-2016-mla/ (letzter Zugriff 12. Februar 2016).

Petti, Alessandro/ Hilal, Sandi/Weizman, Eyal (2013): Architecture after Revolution. Berlin:
Sternberg Press.

Said, Edward (2000): The End of the Peace Process: Oslo and Afier. London: Granta Books.

Wasserstein, David J. (2012): Prince of Poets. In: The American Scholar, September 4.
https://theamericanscholar.org/prince-of-poets/#.VqudhRhhocA. (letzter Zugriff 10. Februar 2016).



