
W. J. T. Mitchell

Israel / Palästina retten:

Kunst und der binationale Staat

Eine Anmerkung zum Titel: Warum sollten wir Israel retten wollen? Palästina ja. Es liegt in 
Ruinen, belagert und unter militärischer Besatzung, verwüstet durch Armut, Arbeitslosigkeit 
und systematische Demütigung. Palästinas bloße Existenz als ein Volk, eine Nation und ein 
Ort hängt an einem seidenen Faden. Die Bedrohung für Israel ist hingegen eine moralische. 
Das Land ist in Gefahr, seine Seele zu verlieren, all die Ideale zu verraten, auf denen seine 
Gründung beruht, und selbst endgültig ein Apartheidstaat zu werden. Dieser Beitrag han-
delt von einer doppelten Rettungsaktion, einer sowohl moralischen als auch materiellen, 
spirituellen und physischen Rettung. Er ist von jüngsten Arbeiten sogenannter „Rettungs-
Künstler“1 (salvage artists) inspiriert, deren Arbeiten häufig auf der Wiederverwendung von 
überflüssigen Materialien, Abfall, Müll und Ruinen basieren, ebenso wie auf Projekten, die 
eine Re-Imagination und Neugestaltung der Gemeinschaft zum Gegenstand haben. Rettungs-
Kunst richtet sich häufig auf „das Gemeingut“ (the commons), auf die fragilen öffentlichen 
Räume der Versammlung und Zusammenkunft, die auch als Bühne für Inszenierungen von 
staatlicher Gewalt und Widerstand dienen. Sie ist besonders eng mit dokumentarischen,  
bewegten und nicht bewegten Bildern verbunden, die der Realität in all ihrer Komplexität 
einen Spiegel vorhalten und geteilte Erinnerungen und Archive bewahren. Mein Interesse gilt 
Künstlern, die oft aus sehr verschiedenen, sogar gegensätzlichen Beweggründen in diesen 
gemeinsamen Bemühungen engagiert sind.

Benedict Anderson argumentiert in seinem Klassiker Die Erfindung der Nation 
(Imagined Communities), dass Nationen durch moderne Medien ermöglicht wurden, 
in erster Linie durch Massenmedien wie Druckschriften und Zeitungen. Durch sie 
konnte ein Gefühl von homogener leerer Zeit entstehen (der vom Nachrichtenkreis-
lauf in den Massenmedien geprägte kalendarische, chronologische Fluss) ebenso wie 
eine Art homogenes leeres Subjekt: der Bürger als eine anonyme, abstrakte Einheit, 
der dennoch ein Zugehörigkeitsgefühl zu der abstrakten Einheit, die als die Nation 
bekannt ist, verspürt.2 Insofern Nationen oder Gemeinschaften erfundene Einheiten 

1	 Aus Gründen der besseren Lesbarkeit wird für die Bezeichnung von Personengruppen in der  
	 Übersetzung durchweg das generische Maskulinum verwendet, das die weibliche und männliche  
	 Form gleichermaßen impliziert. A.d.Ü.
2	 Genauer genommen sind es die Massenmedien zusammen mit dem Aufstieg des Kapitalismus und  
	 der Marktsysteme, die die Homogenität und Abstraktion sowohl der Zeit als auch des Subjekts her 
	 vorbringen. Ich danke Fawwaz Traboulsi für diesen Hinweis während der Diskussion der ersten  
	 Version dieses Beitrags bei der Sharjah Art Foundation am 11. Mai 2015.

Paragrana 25 (2016) 2	 De Gruyter Verlag



30	 Paragrana 25 (2016) 2

sind, entstehen sie jedoch durch Bilder, die über die Massenmedien hinaus in alle 
Bereiche der Kunst hineinreichen. Mein Ziel hier ist es, Andersons These an einem 
Fallbeispiel zu testen, das sich seinen Kategorien widersetzt, während es zugleich 
einen Weg eröffnet, unser Verständnis von Nationalismus und die Möglichkeiten 
einer Welt jenseits von Nationen neu zu denken und eventuell sogar voranzubringen.

Dieses Beispiel ist selbstverständlich Israel/Palästina oder Palästina/Israel, eine 
Formulierung, von der ich weiß, dass sie als tendenziös, voreilig oder von manchen 
sogar als beleidigend aufgefasst werden wird. Trotz jahrzehntelanger Vergeblichkeit 
wird der Begriff der „Zweistaatenlösung“ des Israel/Palästina-Konflikts allgemein 
als die einzig „realistische“ Alternative angesehen, während das Konzept einer bina-
tionalen oder gar „polynationalen“ und multikulturellen jüdisch/arabisch/christlich/
muslimisch/säkularen Gemeinschaft allgemein als utopische Fantasie abgetan wird. 
Die Zwei-Staaten-Lösung erscheint jedoch von Jahr zu Jahr mehr als eine Fanta-
sie, eine grausame zudem, insofern sie zu einer falschen Verlockung wird, die wie 
die Möhre vor der Nase des Esels den unbestimmten „Friedensprozess“ am Laufen 
hält, selbst wenn diese Verlockung angesichts der Siedlungsexpansion Israels in der 
Westbank und der zunehmenden Unterdrückung der Palästinenser stetig schwindet. 
Zählen Sie mich daher zu den Anhängern von Edward Saids Konzept einer „Ein-
staatenlösung“, in der alle Religionen und ethnischen Gruppen Gleichheit genießen, 
die allen Bürgern unter einer säkularen Verfassung zukommt.3 Interessanterweise 
unterstützten auch Teile der israelischen Rechten eine Einstaatenlösung, aber die 
Gemeinschaft, die sie sich vorstellen, ist ein jüdischer Staat, aus dem alle Nicht-
Juden ausgeschlossen oder zu Bürgern zweiter Klasse degradiert wären, so dass sie 
im besten Fall dazu ermuntert würden, „Groß-Israel“ in Richtung anderer Länder zu 
verlassen. Diese „Lösung“ kommt als dunkle Parodie von Saids Vision einer Kom-
bination von Apartheid und ethnischer Säuberung gleich.

Es könnte in der Tat nützlich sein, den Begriff der „Lösung“ einfach vom Kon-
zept des einen Staates zu streichen. Der einzelne, binationale Staat Israel/Palästina 
sollte am besten nicht als imaginierte, zukünftige „Lösung“ für irgendetwas gedacht 
werden, sondern als Bezeichnung des tatsächlichen gegenwärtigen Zustandes dieses 
Landes. Der „Staat“ sollte, in anderen Worten, nicht bloß als ein politisches Regie-
rungsgebilde aufgefasst werden, sondern in seiner allgemeineren Bedeutung als ein 
Zustand oder eine „Situation“, ein „Stand der Dinge“, wenn man so will (entspre-
chend der doppelten Bedeutung von state im Englischen, A.d.Ü.). Dies schließt nicht 
die präzise Bedeutung des politischen Staates aus, die ein faktischer, wenn auch 
geleugneter Zustand von Israel/Palästina heute ist. Das heißt, der Staat Israel hält 
alle militärische und ökonomische Macht über die gesamte Region, einschließlich 

3	 Said unterstützte früher in seiner Karriere eine Zweistaatenlösung, aber das Oslo-Abkommen von  
	 1993 führte dazu, dass er mit Arafat und der PLO brach, und zwar aufgrund des Scheiterns dieser  
	 Abkommen, jegliche Art von Entschädigung, geschweige denn ein Rückkehrrecht für die 750.000  
	 enteigneten Palästinenser und ihre Nachfahren vorzusehen (vgl. Said 2000). Viele Kommentato- 
	 ren haben seine Position unterstützt, unter anderem Tony Judt, Rashid Khalidi und Saree Makdisi.  
	 Eine umfassende Bibliographie zu der Einstaaten-Alternative findet sich unter: http://www.1not2. 
	 org/One_State_in_Palestine/Reading.html (letzter Zugriff am 7. August 2016).



W. J. T. Mitchell, Israel / Palästina retten: Kunst und der binationale Staat	 31

der Westbank und des Gazastreifens (die noch immer unter militärischer Besatzung 
sind). Daher haben die rechten Parteien in Israel tatsächlich schon ihr Ziel erreicht: 
das eines einzigen Staates, in dem Palästinensern eine Art „Selbst-Deportation“  
nahegelegt wird, so wie sie teilweise auch für illegale Einwanderer in den USA vor-
geschlagen wurde.4 

Ich folge daher Bashir Makhouls Vorschlag, die imaginierte hybride Gemein-
schaft einer binationalen Entität, eines Staates, einer Föderation oder Gemeinschaft 
nicht mit einem Bindestrich (-) zum Ausdruck zu bringen, der eine einzige zusam-
mengesetzte Einheit suggeriert, sondern mit einem Schrägstrich (/), der die Un-
gleichheit von Reichtum und Macht ebenso anerkennt wie die lange Geschichte von 
Gewalt, die die Beziehungen zwischen Israelis und Palästinensern prägt (Makhoul/
Hon 2013). Eine solche Gemeinschaft könnte uns Anlass geben, Andersons Katego-
rien umzuformulieren, als „heterogene, überreiche Zeit“ – eine durch signifikante 
Daten (1948, 1967, 1973, 1978, 1987, 1994-Oslo, 1998-Birzeit) gekennzeichnete 
Zeit, die nicht „nationale“ Momente wie 1776, 1789, 1812 etc. als gesetzten Kon-
sens hervorhebt, sondern eine Vielzahl zutiefst umstrittener Ereignisse zur Debatte  
stellt.5 Das offensichtlich hervorstechendste Ereignis ist 1948. Für Israelis ist es 
das Jahr der „Unabhängigkeit“ und des Feierns, für Palästinenser hingegen ist es 
das Jahr der Nakba, der Katastrophe, ein Anlass für Trauer und für melancholische 
Träume von der Zerstörung Israels. Die qualitative Dimension dieses Datums ist 
ebenfalls auf beiden Seiten verschieden: Für Israelis ist 1948 geschehen und der 
Rest ist fortschreitende Geschichte; für Palästinenser geschah und geschieht 1948 
noch immer jeden Tag, insofern sie in einem Zustand der Armut, Unterdrückung und 
permanenten Demütigung unter militärischer Besatzung der Westbank und des Ga-
zastreifens oder als Bürger zweiter Klasse innerhalb des „eigentlichen Israels“ leben 
– eine Formulierung, die einen zusammenzucken lässt angesichts des unbestimm-
ten Status von Israels nationalen Grenzen und der Entschlossenheit des israelischen 
Rechts, die Westbank zu annektieren.

In diesem Zusammenhang schien es mir sinnvoll, unsere Aufmerksamkeit auf 
eine kleine, aber bedeutsame Gegen-Bewegung zu richten, welche sich in einzelnen  
Akten kreativer Zusammenarbeit zwischen israelischen und palästinensischen 
Künstlern und Intellektuellen ausmachen lässt. Sie stellen sich Zukunftsszenarien 
vor, in denen Palästina die nationale Unabhängigkeit und Staatlichkeit erlangt hat 
oder in denen es (um eine Alternative zu nennen) einen „Ein-Staaten“-Zusammen-
schluss auf der Grundlage von Gleichheit mit seinem langjährigen Unterdrücker und 
Enteigner erreicht haben wird. Oder, als eine dritte Alternative, eine Zweistaaten-
Lösung, die als Übergang zu einem Staat dient. Da jedoch all diese Alternativen  

4	 Eine Sammlung von Artikeln zum Begriff der Selbst-Deportation findet sich in The Huffington  
	 Post, January 28, 2016. http://www.huffingtonpost.com/news/self-deportation/ (letzter Zugriff  
	 26. September 2016).
5	 Diese „festgelegten“ Daten der Nationengründung erweisen sich natürlich bei näherer Betrachtung  
	 ausnahmslos als stark umstrittene Ereignisse, die lange nach ihrer vermeintlichen Lösung nach- 
	 hallen, wie z.B. der amerikanische Bürgerkrieg. Die Homogenität und Leere nationaler Zeitlichkeit  
	 ist hauptsächlich ein ideologischer Effekt einer Art kollektiver Amnesie. 



32	 Paragrana 25 (2016) 2

(außer der ersten: dem tatsächlich bestehenden einzelnen Staat mit einer de facto 
und de jure Apartheid) in der Welt realer Politik in weiter Ferne zu liegen scheinen, 
werde ich stattdessen die Welt der künstlerischen Transaktionen zwischen israe- 
lischen und palästinensischen Künstlern und Akademikern in den Blick nehmen, um 
zu fragen, was wir aus aktuellen Tendenzen lernen könnten.

Eine Sache ist von Anfang an klarzustellen. Es geht nicht darum, die Überwin-
dung politischer Konflikte durch Kunst und Kultur zu denken. Intellektuelle und 
künstlerische Zusammenarbeit zwischen israelischen und palästinensischen Kunst-
historikern kann genauso angespannt sein wie die von Politikern, wofür das traurige 
Zerwürfnis von Kamal Boullata und Gannit Ankori, den Autoren der zwei wichtig-
sten, kürzlich erschienenen Bücher über palästinensische Kunst, ein Beispiel ist. Ich 
werde nur kurz auf diese bedauerlicherweise zerbrochene Freundschaft eingehen. 
Als israelische Kunsthistorikerin wurde Ankori oft von ihren Kollegen davor ge-
warnt, zu Themen palästinensischer Kunst zu arbeiten, aber sie erhielt Ermutigung 
und Unterstützung von Boullata, dem Autor der ersten großen Studie über palästi-
nensische Kunst in englischer Sprache (Boullata 2009). Er ist zudem auch selbst ein 
angesehener Künstler, dessen Arbeit Ankori ein ganzes Kapitel ihres Buches wid-
met (Ankori 2006). Nachdem ihr Buch erschienen war, begann Boullata jedoch das 
Gefühl zu haben, dass er von Ankori „kolonisiert“ worden war und ging soweit, 
sie des Plagiats zu beschuldigen, ohne dass dieser Vorwurf irgendeine Begründung 
zu haben scheint.6 Bashir Makhoul und Gordon Hons letztes Buch, The Origins of  
Palestinian Art, geht mit unparteiischer Sorgfalt auf diesen Streit ein. Es lehrt uns, 
die Schwierigkeiten nicht zu unterschätzen, auf die Bemühungen der Zusammen-
arbeit und „Kollaboration“ in einer asymmetrischen Konstellation von radikaler 
Ungleichheit und gewaltsamer Dominanz treffen. Allein das Wort „Kollaborateur“ 
wird unter Israelis als ein Begriff rassistischer Geringschätzung verwendet, um die 
Schwäche der „arabischen Mentalität“ zum Ausdruck zu bringen, während das Wort 
unter Palästinensern einer Anklage gleichkommt, gleichbedeutend mit Verrat, Hil-
festellung und Unterstützung für den Feind.7 Zusammen mit dem Wort „Normali-
sierung“ stellt „Kollaboration“ für einige Beobachter eine rote Linie dar, die nicht 
überschritten werden darf.

Künstler und Akademiker wie Boullata und Ankori haben jedoch eine berüchtig-
te Tendenz, Grenzen zu ignorieren und, jenseits von Normalisierung, eine gemein-
same Basis für das zu finden, was William Blake „geistigen Krieg“ nannte, einen 
Kampf der „visionären dramatischen Formen“,8 der alle Zustände und Leidenschaf-
ten der menschlichen Seele darstellt – in anderen Worten, die Künste und die Kultur. 
Deswegen ist es mir nicht möglich, jedwede Version des Boycott, Divest, Sanction  

6	 Für eine Darstellung dieser bedauerlichen Angelegenheit siehe Frosh 2008.
7	 Eine hervorragende Analyse der ganzen Zwangskonstellation der „Kollaboration“, die Palästinensern  
	 von Israelis auferlegt wird, findet sich in “The Woman Collaborator Does Not Exist,” dem letzten  
	 Kapitel in Azoulay 2008.
8	 In Anspielung auf den englischen Titel Blake’s Visionary Forms Dramatic, hg. von David V.  
	 Erdman/John E. Grant, Princeton University Press 1971 (A.d.Ü.).



Movement (der Boykott, Desinvestition, Sanktionen (BDS) Bewegung) zu be-
fürworten, die mich daran hindern würde, den Dialog mit einzelnen israelischen 
Künstlern und Intellektuellen aufrechtzuerhalten. Dies ist ein Ort, wo die Ethik der 
Freundschaft und des Intellekts deutlich über die Politiken des Nationalismus trium-
phieren. Andererseits gilt der BDS-Bewegung meine rückhaltlose Unterstützung, in-
sofern sie auf dem Boykott israelischer akademischer und kultureller Institutionen, 
ganz zu schweigen von der wirtschaftlichen und ökonomischen Zusammenarbeit 
zwischen den USA und Israel, besteht, und sich unerschütterlich dagegen wehrt, die 
nackte Brutalität von Israels Besatzung der Westbank und des Gazastreifens unter 
Feigenblättern zu verbergen.

Was meinen wir mit künstlerischer oder intellektueller „Kollaboration“? Es 
scheint mir wichtig, spezifische, konkrete Fälle der Zusammenarbeit, zum Beispiel 
die geteilte Autorschaft für einen Film wie Five Broken Cameras von Emad Burnat 
und Guy Davidi, einem palästinensischen und einem israelischen Filmemacher, in 
einem größeren Zusammenhang von indirektem und nahezu zwangsläufigem Aus-
tausch zu sehen. In diesem Sinn ist die interessanteste zeitgenössische Kunst von 
Israelis und Palästinensern bereits beispielhaft für die binationale „Ein-Staaten“- 
Situation – und ihr zutiefst kritisch gegenüber. Vor einigen Jahren, als ich zu dem  
Copro Documentary Film Festival an der Tel Aviv University eingeladen war, be-
merkte ich, dass sich mindestens 90 Prozent der israelischen Dokumentarfilme auf 
die eine oder andere Art mit den Palästinensern beschäftigten. Filme wie Check-
point, What I Saw in Hebron und For My Children handeln alle auf klarsichtige und 
kritische Weise von der Besatzung. Mir fallen nur sehr wenige Beispiele interes-
santer israelischer Kunst ein, die die nationalistischen und ethnokratischen Ideolo-
gien des „Jüdischen Staates“ ausdrücken.9 Das fällt in den Bereich von Kitsch und 
touristischem Schnickschnack. Seriöse israelische Künstler wie Larry Abramson 
schildern die Besatzung mit unerschrockener Offenheit, indem sie beispielsweise 
die Architektur der Siedlungen als fantasmatische suburbane Inseln zeigen, die in 
einem Meer der Abstraktion schwimmen (Abb. 1). Fotografen wie Miki Kratsman 
haben die trompe l’oeil-Wandbilder der Gilo-Siedlungsmauern (Abb. 2) als Selbst-
täuschung über „befriedete“ Landschaften der Besatzung und vergängliche Spuren 
beduinischer Landforderungen (Abb. 3) und somit als Objekte einer fotografischen 
Rettungsaktion dargestellt. Die stetige Zerstörung des traditionellen Palästinas,  
seiner verschwundenen Archive und die durch Aufforstung verdeckten Dörfer gehen 
mit unerschütterlichem Widerstand der künstlerischen und akademischen Gegen-
Erinnerung einher, die beharrlich versucht zu retten, was durch den zionistischen 
Nationalismus begraben und vergessen werden sollte. Noit und Dan Gevas Doku-
mentarfilm What I Saw in Hebron (1999) birgt die überlebenden Erinnerungen an 
eine Zeit, als Juden und Araber „Milch-Cousins“ waren, die vor der Ankunft europä-
ischer Zionisten und ihrem Bestehen auf Rassentrennung als Nachbarn und Freunde 
zusammenlebten.

9	 Für einen Bericht über Israels alarmierende Wendung zu einer staatlich geförderten „affirmativen  
	 Kultur“ und Angriffe auf Kritiker des Zionismus siehe Erlanger 2016.

W. J. T. Mitchell, Israel / Palästina retten: Kunst und der binationale Staat	 33



34	 Paragrana 25 (2016) 2

Abb. 1: Larry Abramson, Israeli Utopia, 2006

Abb. 2: Miki Kratsman, Gilo no.1 (from Panoramas of occupation series) , 2001



Abb. 3: Miki Kratsman, Bedouin Marker in the Negev Desert
Displaced (3), 2010-2011 

Unter zeitgenössischen palästinensischen Künstlern finden wir eine ähnlich vorran-
gige Beschäftigung mit dem israelischen Gegenüber. Wenn ein israelischer Film wie 
Yoav Shamirs Checkpoint (2003) einen Insiderblick auf die bedrückende räumliche 
Gewalt der Besatzung aus der privilegierten Perspektive eines israelischen Filme-
machers wirft, der sich in diesen Räumen frei bewegen und filmen kann, dann lie-
fert Khaled Jarrar mit Journey 110 (2009) den Kontrapunkt. Der Film dokumentiert 
die schwerwiegenden Einschränkungen palästinensischer Bewegungsfreiheit, in 
diesem Fall den 110 Meter langen Durchgangstunnel, der Palästinensern den Weg 
nach Jerusalem und zurück erlaubt, ohne einen israelischen Checkpoint passieren 
zu müssen. Jarrar operierte in nahezu totaler Dunkelheit, um die Anstrengung der 
Palästinenser zu zeigen, das „Licht am Ende des Tunnels“ zu erreichen. Shamir 
richtet seine Scheinwerfer und sein Tonaufnahmegerät direkt auf die brutale Atti-
tude eines israelischen Grenzschützers, der seinen Rassismus voller Stolz offen zur 
Schau stellt. Shamir und Jarrar sind selbstverständlich nicht in irgendeiner Art direk-
ter, buchstäblicher Kooperation im herkömmlichen Sinn verbunden. Ihre Arbeit als 
Filmemacher läuft jedoch auf eine indirekte Form gemeinsamen Arbeitens und ge-
meinsamer Anliegen hinaus, indem sie die Realitäten der israelischen Besatzung der  
Westbank bloßstellen.

W. J. T. Mitchell, Israel / Palästina retten: Kunst und der binationale Staat	 35



36	 Paragrana 25 (2016) 2

Die Dokumentation israelischer Grenzen und Checkpoints nimmt eine unerhört ko-
mische Wendung in Sharif Wakeds Video Chic Point (2003), in dem es um eine fiktive  
palästinensische Modenschau geht, mit Outfits, die die Models oberhalb der Taille  
partiell entblößen, um den Verdacht von Selbstmordsprengwesten zu entkräften. 
Die schwarze Komödie ist gespickt mit geistreichen Innovationen, wie sich entfal-
tenden Vorhängen, Jalousien und Rollos, die die Oberkörper gutaussehender junger 
palästinensischer Models für die Blicke ihrer (implizit vorausgesetzten) israelischen 
Betrachter freilegen. Wie Bashir Makhoul und Gordon Hon anmerken, „offenbart  
Wakeds Video den eigenartigen Unterton eines sadomasochistischen Homo- 
erotismus“, der in der „Interaktion zwischen israelischen Soldaten und palästinen-
sischen Männern“ liegt (Makhoul/Hon 2013, 164).

Generell ist das Verhältnis von palästinensischer und israelischer Kultur ein 
Verhältnis agonistischer Symbiose und unterbrochener Transaktionen, in dem sich 
komplexe, ineinander verstrickte Geschichten in symbolischen Ereignissen, Per-
formances und Arbeiten manifestieren. Selbst der palästinensische Nationaldichter 
Mahmoud Darwish bekennt sich zu seinem Bilingualismus, wobei er das Hebräische 
als „Sprache der Liebe“ sieht und gleichzeitig seine palästinensische Identität in elo-
quentem Arabisch zum Ausdruck bringt (Wasserstein 2012).10 Edward Saids Wür-
digung zionistischer Errungenschaften, seine Weigerung, Zionismus auf eine simple 
rassistische Ideologie zu reduzieren, seine Anerkennung der Realität des Holocaust 
und seine unerschütterliche Zurückweisung antisemitischer Verleumdungen laufen 
in seiner bemerkenswerten Einsicht zusammen, dass die Palästinenser als „die Juden 
der Juden“ gedacht werden können, insbesondere in den Diaspora-Gemeinschaften. 
Said meinte auch, dass man die verstrickten Geschichten von Israelis und Palästi-
nensern in musikalischer Analogie als kontrapunktuelle Struktur in einer tragischen 
Symphonie denken kann. Entsprechend ist Saids Bemühen, gemeinsam mit Daniel 
Barenboim Goethes Konzept des „West-Östlichen Diwans“ wiederzubeleben, wohl 
das berühmteste Beispiel für eine erfolgreiche Zusammenarbeit (dennoch wurde 
auch dieses Projekt erstaunlicherweise Angriffsziel des Boykotts).11 Und im Ge-
gensatz zur verachteten und destruktiven Kategorie des „Kollaborateurs“ ist diese 
Zusammenarbeit offen, öffentlich und stolz, erfolgreich nationalistische Vorurteile  
zu überwinden.

Jean-Luc Godards Film Notre Musique (2004) vermittelt die furchtbare Asymme-
trie im Verhältnis Israel/Palästina zum Zeitpunkt der schmerzvollen Geburt dieses  

10	 In einem Interview mit einem israelischen Literaturkritiker sagte Darwish im Jahre 1996, dass  
	 Hebräisch „die Türen zur europäischen Literatur öffnete. Ich las Lorca [in Hebräisch] und Nazim  
	 Hikmet, die griechischen Tragödien [...] (Es) ist auch die Sprache meiner Kindheitserinnerungen“.  
	 Nichtsdestotrotz war Darwish nicht einfach normal zweisprachig – wie er im gleichen Interview  
	 sagte, lernte er Hebräisch erst, als er 10 oder 11 Jahre alt war. Hebräisch war, wie er meinte, „nicht  
	 die Sprache des Eroberers, da ich es als eine Sprache der Liebe sprach“. Das Interview führte die is- 
	 raelische Literaturherausgeberin und Übersetzerin (von Proust und Beckett) Helit Yeshurun im Fe- 
	 bruar 1996 in Amman und veröffentlichte es in ihrer Zeitschrift Ḥadareem, #12, 1996. Vielen Dank  
	 an Anton Shammas für seine Hilfe, dies ausfindig zu machen.
11	 Siehe dazu Mitchell 2016.



Gebildes 1948 mittels der filmischen „Schuss-Gegenschuss“-Technik. Godard be-
ginnt mit einem Vergleich von Fotografien, die jüdische und arabische Identitäten 
in nationalsozialistischen Stereotypen von „Jude/Muslim“ zeigen, bevor er Foto-
grafien zeigt, die 1948 aufgenommen wurden, als Israelis „ins Wasser gehen, dem 
gelobten Land entgegen“, und Palästinenser „ins Wasser gehen, ihrem Ertrinken ent-
gegen“. Das Resultat: „Das jüdische Volk wird Fiktion. Das palästinensische Volk 
wird Dokumentation. Schuss, Gegenschuss.“12 Godards Assoziation der zwei Völ-
ker mit einem filmischen Formalismus des Dialogs und der Intersubjektivität und 
mit elementaren Filmgenres (Fiktion und Dokumentarfilm) ist womöglich etwas zu 
säuberlich und symmetrisch. Wie wir bereits gesehen haben, gibt es Dokumenta-
tion und Fiktion auf beiden Seiten der trennenden Grenze und nur selten ist die 
typische filmische Darstellung des Dialogs zwischen Palästinensern und Israelis in 
Schuss-Gegenschuss-Einstellungen wiedergegeben. Charakteristischer, vor allem in 
Dokumentationen über die Besatzung, ist die Darstellung von Palästinensern, die 
mit stummen, teilnahmslosen israelischen Soldaten, die jeden menschlichen Kon-
takt verweigern und nur über geschriene Befehle und gezückte automatische Waffen 
kommunizieren, ein Gespräch suchen oder um Gehör bitten. Schuss-Gegenschuss-
Einstellungen sind nur dem Regisseur verfügbar, der Kameras auf beiden Seiten 
des Gesprächs laufen lassen kann, um zwischen der Position des sprechenden/se-
henden Subjekts und der Position derer hin und her zu wechseln, die gehört und  
betrachtet werden.

Avi Moghrabis Film Avenge But One of My Two Eyes (2005) bietet ein sprechen-
des Beispiel für den Versuch, die Unterhaltung zwischen einem Israeli und einem 
Palästinenser ins Zentrum eines Filmes zu rücken. Moghrabis Erzählung ist als fort-
dauerndes Telefongespräch mit einem nicht-sichtbaren palästinensischen Freund in 
der Westbank gerahmt. Wir sehen den Palästinenser nie, hören durch das Telefon 
jedoch seine Stimme, die von den jüngsten militärischen Übergriffen Israels in Ra-
mallah berichtet. Zu sehen ist der Regisseur, Moghrabi, wie er bei sich zu Hause in 
seinem vollgestopften Schnittraum vergeblich versucht, mit seinem Freund Anteil zu 
nehmen und ihn zu trösten. In diese Szenen ist Nachrichtenmaterial des israelischen 
Fernsehens zwischengeschnitten, das von den Übergriffen berichtet. Zudem sieht 
man Moghrabis eigenes filmisches Eindringen in die Westbank, wo er vergeblich 
versucht, die israelischen Grenzwachen so in Verlegenheit zu bringen, dass sie die 
Palästinenser ihre Checkpoints passieren lassen. Er dokumentiert andere signifikante 
Szenen, die nur einem israelischen „Insider“ zugänglich sind, wie das triumphierende  
Fest einer Siedlergemeinschaft, inklusive rassistischen Beleidigungen gegenüber 
„den Arabern“. Ein anderes Beispiel ist das ominöse Ritual für Touristen, das auf der 
Bergspitze von Masada abgehalten wird. Hier erzählen die Guides die Geschichte 

12	 Im Original: „le peuple juif rejoint la fiction tandis que le peuple palestinien rejoint le documentaire“. 
	 Avec démonstration rhétorique, photographies à l‘appui. Champ : les Israéliens marchent dans  
	 l’eau vers la Terre promise. Contrechamp : les Palestiniens marchent dans l’eau vers la noyade.  
	 http://www.lemonde.fr/cinema/article/2009/11/10/godard-et-la-question-juive_1265204_3476. 
	 html#AecLJDad0PbAmjjm.99.

W. J. T. Mitchell, Israel / Palästina retten: Kunst und der binationale Staat	 37



38	 Paragrana 25 (2016) 2

der alten Israeliten nach, die sich weigerten, vor den Römern zu kapitulieren und 
sich entschieden, lieber kollektiven Selbstmord zu begehen, als gefangen und ver-
sklavt zu werden. Diese Geschichte wird dann prompt als eine Allegorie auf die 
„Samson-Option“ oder den „Masada-Komplex“ des modernen Israels interpretiert, 
als die implizite Warnung, dass ein nuklear gerüstetes Israel sich nie erobern lassen 
würde; eher würde es die Welt mit sich untergehen lassen.

Moghrabis Film ist eine Übung in Bescheidenheit hinsichtlich der Fähigkeit der 
Kunst und des Künstlers, in die festgefahrene Israel/Palästina-Konstellation einzu-
greifen. Er stellt jedoch eine interessante Perspektive darauf bereit, wie die Besatzung 
und der Horror des Siedler-Kolonialismus bloßgestellt werden und ihnen gegenüber 
Widerstand geleistet wird. Er bietet auch einen ruhigen Moment der Kontemplation, 
der sich als Rückstoß gegen die geopolitische Allegorie von Masada eignet. Eine 
junge jüdische Frau stellt das heroische Narrativ infrage, das von Selbstmord statt 
Kapitulation handelt. Sie betont, dass die Frauen und Kinder von Masada keinen 
Selbstmord begangen hätten, sondern von ihren Männern ermordet worden seien, 
und zwar in einem Akt, der im direkten Widerspruch zum jüdischen Recht steht, das 
sowohl Selbstmord als auch Mord verbietet.

Das wohl stärkste Beispiel für eine filmische Zusammenarbeit in der palästi-
nensischen Filmproduktion der jüngsten Zeit ist Five Broken Cameras (2011), in 
der Co-Regie von Emad Burnat und Guy Davidi. Die Arbeitsteilung zwischen den 
beiden Regisseuren ist recht kompliziert und komplex. Burnat, ein Bauer aus der 
kleinen Stadt Bil’in in der Westbank, die von mehr und mehr auf die Acker- und 
Weideflächen der Stadt übergreifenden israelischen Siedlungen umgeben ist, kauft 
zur Geburt seines Sohnes Gibreel eine Videokamera,13 um zu filmen, wie dieser her-
anwächst. Das Filmen wird jedoch unweigerlich zu einer politischen Mobilisierung 
seiner Gemeinde und ihres friedlichen Protestes gegen die sich ausbreitenden Sied-
lungen. Burnat filmte diese Proteste, inklusive bemerkenswerter Aufnahmen von der 
brutalen Gewalt der Siedler und Soldaten sowohl gegenüber den Menschen als auch 
dem Land (seine Aufnahmen von brennenden Olivenbäumen und der Zerstörung der 
dörflichen Landschaft gehören zu den bewegendsten Szenen des Films). Nach fünf 
Jahren des Filmens und nach fünf Kameras, die von israelischen Soldaten zertrüm-
mert oder in alle Einzelteile zerschossen wurden, gesellte sich Guy Davidi zu ihm 
und half, das Filmmaterial zu einer Erzählung zu formen, die durch die zerbrochenen 
Kameras strukturiert ist und die Burnat vom Kameramann zu einer führenden Figur 
in seinem eigenen Film werden lässt.

Man kann sofort das Potential für von beiden Seiten vorgebrachte Vorwürfe der 
„Kollaboration“ und „Ausbeutung“ oder „Aneignung“ sehen. Warum braucht Burnat 
einen Israeli, der dazukommt und seine Geschichte erzählt? (Davidi ist als „Autor“ 
und Co-Regisseur des Films aufgelistet.) Wie kann Burnat seine eigene Autorität 
als subjektiv filmender Augenzeuge bewahren, wenn er zu einer Figur in Davidis 
Geschichte wird, die zahlreiche Szenen enthält, die Burnat selbst nicht hätte filmen 

13	 Einigen Quellen zufolge soll ihm diese Kamera von seinem israelischen Partner gegeben worden  
	 sein. Diese Ungewissheit wird durch das ganze Projekt immer wieder eine Rolle spielen.



können, sondern nur andere Kameramänner? Die offenkundigste dieser Szenen ist 
jene, in der Burnat beinahe umkommt, als er mit seinem Lastwagen in die Grenz-
anlage kracht und die Kameras ihm bis in ein israelisches Krankenhaus, ja sogar bis 
in den Operationssaal hinein folgen.

Trotz seiner starken Kraft und kinematischen Eleganz ist der Zuschauer unauf-
hörlich verunsichert, was die Autorschaft und Autorität der Zeugenschaft des Films 
angeht. Wer filmt beispielsweise, wenn Burnats Frau ihn eindringlich bittet, mit dem 
Filmen aufzuhören? Steht er hinter der Kamera und benutzt diese wie ein Schutz-
schild gegen die Proteste seiner Frau, selbst während er diese Proteste aufnimmt? 
An anderer Stelle äußerte Burnat, dass die Kamera ihm ein Gefühl der Unverwund-
barkeit beim Filmen von Gewaltszenen, sogar bei der Ermordung seiner protestie-
renden Nachbarn verliehen habe, aber er wisse, dass dies eine Illusion ist, wie die 
zerbrochenen Kameras beweisen. War ein Teil der Szenen inszeniert (zum Beispiel 
der israelische Operationssaal) oder wurden sie so gefilmt, wie sie passierten? Die 
elaborierte Produktion des Films, einschließlich der eleganten Betonung der eige-
nen Medialität durch jene strukturgebenden Momente, in denen die Kamera zer-
schmettert wird und dennoch die Aufnahme der selben Szene mit einer digitalen 
Fragmentierung der Bilder fortsetzt, lässt den Film magischer erscheinen als den 
relativ direkten Dokumentarfilm von Moghrabi. Wie konnte ein so guter Film mit ei-
ner billigen Handvideokamera von einem Bauern aus der Westbank gedreht werden?  
(Es ist deutlich zu bemerken, dass die Kameras im Laufe des Films teurer werden). 
Trifft dies Godards Kategorie des Dokumentarfilms oder der Fiktion?

Das Gefühl geteilter und womöglich unauflösbarer Autorität/Autorschaft des 
Films spiegelt die konkreten Umstände des „einen binationalen Staates“ wider, aus 
denen er hervorgeht. Dies führte sogar zu einem öffentlich sichtbaren Skandal, als 
die israelische Regierung die Chuzpe hatte, den Film zu einem „nationalen Produkt“ 
Israels zu erklären, und zwar zusammen mit dem in jenem Jahr für den Academy 
Award nominierten Dokumentarfilm The Gatekeepers (Dror Moreh, 2012), der eine 
Reihe von Enthüllungsinterviews mit ehemaligen israelischen Geheimdienstchefs 
zeigt und ein perfektes Gegengewicht zu Broken Cameras abgab.14 Der Film Gate-
keepers zeigt auf, was viele schon lange wussten, nämlich dass die brutale Besat-
zung der Westbank und des Gazastreifens, die von der internationalen Rechtspre-
chung wiederholt als Rechtsbruch verurteilt wurde, jeder vernünftigen Bemühung 

14	 Zur Aneignung des Films als ein „nationales Produkt“ durch die U.S.-amerikanischen und israe- 
	 lischen Medien siehe: http://electronicintifada.net/blogs/asa-winstanley/oscar--nominated-5- 
	 broken-cameras-israeli-or-palestinian-film. Dem Reporter von Electronic Intifada folgend äußerte  
	 sich Burnat eindeutig: Es sei ein palästinensischer Film. Davidi hingegen ist doppeldeutig und aus- 
	 weichend, wenn er sagt, es sei „zuallererst auch ein palästinensischer Film“, ebenso wie ein israe- 
	 lischer Film. Diesen Punkt weiter ausführend erzählte mir Davidi in einem online Chat, „der Film  
	 wird für eine palästinensisch-israelisch-französische Produktion gehalten, da er von diesen Ländern  
	 Gelder erhalten hat. Ich bin Israeli, Emad ist Palästinenser und ich persönlich denke nicht, dass  
	 Filme eine Staatsangehörigkeit haben sollten.“ Das ist natürlich leicht zu sagen für jemanden, der  
	 eine Staatsangehörigkeit hat, aber vielleicht weniger einfach für jemanden wie Burnat, der keine  
	 besitzt (siehe auch die Electronic Intifada Webseite oben).

W. J. T. Mitchell, Israel / Palästina retten: Kunst und der binationale Staat	 39



40	 Paragrana 25 (2016) 2

um Israels Sicherheit absolut zuwider gelaufen ist. Der chauvinistische, militante 
Nationalismus und Kolonialismus der zionistischen Ideologie haben einzig zu ei-
ner höchst gefährlichen Nachbarschaftsbeziehung und einem Respektverlust unter 
ehemaligen Freunden geführt. Gatekeepers bietet eine Makroperspektive auf diese 
Situation, für die Broken Cameras ein intimes, zutiefst affektives Bild bereitstellt. 
In einem wahrlich guten Sinne sind die Filme „kollaborativ“, wenn es um ihre Re-
zeption geht. Ich kann den Israelis nicht verdenken, dass sie Broken Cameras für 
sich beanspruchen wollten. Es spricht für guten Geschmack und sogar für eine Art 
perverser Gastfreundschaft.

Das Dokumentarische und die damit einhergehende Rhetorik des Wahrheits- 
berichts, des Realismus und des Festhaltens historischer Tatsachen findet sich zwei-
fellos nicht (wie Godard behauptet) ausschließlich auf der Seite der Palästinenser. 
Die besten zeitgenössischen Dokumentarfilme handeln von dem einen Staat Israel/
Palästina und gehen entweder aus direkter oder indirekter Zusammenarbeit hervor, 
manchmal sind sie auch durch Dritte vermittelt. Frankreichs finanzielle Unterstüt-
zung war für den Film Five Broken Cameras entscheidend. Die Intervention des 
historisch erzählenden Comic-Künstlers Joe Sacco, ein in Malta geborener Ameri-
kaner, öffnet das Archiv der Erinnerung und Dokumentation der israelischen Besat-
zung von Gaza (Palestine, 2001 und Footnotes in Gaza, 2010). Kürzlich richteten 
Rasha Salti und Kristine Khouris in Barcelona eine Ausstellung aus, um die Über-
reste der historischen Internationalen Ausstellung in Solidarität mit Palästina zu 
bergen, die 1978 in Beirut zusammengestellt worden war (und anschließend durch 
einen israelischen Bombenangriff 1982 zerstört wurde). Sie bringt uns in eine Zeit 
zurück, als die Palästinafrage eng mit den Befreiungsbewegungen in Südafrika und 
Chile verbunden war und die Unterstützung von Künstlern aus der ganzen Welt er-
fuhr. Die „planetarischen“ Ambitionen des winzigen, umkämpften Palästina finden 
sich in einer äußerst komischen TV-Werbung für die National Bank of Palestine 
bestätigt, die die erste palästinensische Mondladung zeigt. Die Astronautin wird von 
einem zehnjährigen Mädchen gespielt, das die Nationalflagge auf dem Mond auf-
stellt und dann für eine Umarmung zu ihren Eltern läuft, die sich unter das Kamera-
team gemischt haben.15 

Die schiere Chuzpe dieser imaginären Geschichtsschreibung charakterisiert auch 
eine von Ariella Azoulay in Civil Alliance, Palestine, 47-48 inszenierte ernüchternde 
andere Version der Geschichte. Azoulay hat die Haganah Archive16 durchkämmt, 
um Hinweise auf lokale Friedensbemühungen in der Zeit der Nakba zu finden. Ver-
suche palästinensischer Führer, die sich abzeichnende Gewalt abzuwenden, werden 
in den offiziellen Geschichtsschreibungen regelmäßig als schlicht verachtenswerte 

15	 Palästinensische Mondlandung, Werbung für The Bank of Palestine, 20. November 2013.  
	 YouTube: https://www.youtube.com/watch?v=HZoIl8te_ys (letzter Zugriff 12. September 2016).
16	 Ha-hagana (dt.: die Verteidigung) war eine zionistische paramilitärische Untergrundorganisation in  
	 Palästina während der britischen Mandatszeit (1920–1948). Das historische Hagana-Archiv in Tel  
	 Aviv gehört zum israelischen Verteidigungsministerium und enthält Dokumente über die jüdischen  
	 Verteidigungskräfte, von der Ankunft der ersten zionistischen Siedler bis zur Staatsgründung 1948  
	 (A.d.Ü., siehe http://www.irgon-haagana.co.il).



„Kollaboration“ eines besiegten und erniedrigten Volkes abgetan, die keine weitere 
Erwähnung verdient.17 Das zionistische Narrativ von 1948 stellt die Palästinenser 
dar, wie sie in arabische Nachbarstaaten flüchten oder sich angreifenden Armeen 
anschließen. Azoulay versammelt eine bilinguale Gruppe von Arabern und Juden 
um eine Karte des historischen Palästina und nimmt auf, wie diese die in den Ha-
gana-Archiven vorliegenden Aufzeichnungen über Versuche „ziviler Bündnisse“ 
in einhundert übers Land verstreuten Dörfern laut vorlesen. Jeder dieser Versuche 
wird durch ein weißes Plättchen auf der Karte dargestellt, um den Ort der lokalen 
Friedensverhandlungen zu markieren. Am Ende des Films ist die gesamte Karte mit 
weißen Plättchen bedeckt (Abb. 4).

Abb. 4: Ariella Azoulay, still from Civil Alliance, 47-48, 2012

Der Dokumentarfilm ist jedoch nicht das einzige Genre, das den einen Staat Israel/
Palästina vereint. Godard assoziierte „Fiktion“ mit Israel, wobei er zweifellos an 
die zionistischen Träume vom jüdischen Staat dachte, der von fremden Elementen 
gesäubert ist. Fiktive Utopien und diesen entgegengesetzte Fantasien von einer be-
waffneten Eroberung und Zerstörung des jüdischen Staats durchziehen jedoch wei-
terhin die Zukunftsvisionen anderer Akteure im Nahen Osten, vor allem die von 
ISIS und dem Iran. Hingegen ist die Vorstellung, „ins Meer geworfen zu werden“ 
(eine verblüffende Umkehrung von Godards Foto der Landung 1948) eine, die von 
den Israelis geteilt wird. Wie Avi Moghrabis Film zeigt, nährt diese Vorstellung pa-
ranoide Szenarien von einer „existentiellen Bedrohung“ ebenso wie das Masada/
Samson-Syndrom.

17	 Azoulay (2008) bespricht den israelischen Blick auf Palästinenser als „feige Kollaborateure“  
	 im letzten Kapitel ihres Buches.

W. J. T. Mitchell, Israel / Palästina retten: Kunst und der binationale Staat	 41



42	 Paragrana 25 (2016) 2

Die womöglich bemerkenswerteste künstlerische Fantasie von einem binationalen 
Staat, in dem Juden und Araber in Frieden nebeneinander leben, ist eine Perfor-
mance-Arbeit, die von dem palästinensischen Künstler Shuruq Harb konzipiert,  
jedoch nie aufgeführt wurde. Harb schlägt eine landesweite Aktion der Massenkon-
version vor, die von einem entsprechend qualifizierten israelischen Rabbi vollzogen 
wird. Darin würden alle Palästinenser gleichzeitig zum Judentum übertreten und 
dann sofort das Recht einfordern, in ihr eigenes Land zurückzukehren. Der Projekt-
vorschlag ist unter anderem deswegen so brillant, weil er auf eine Weise konzipiert 
ist, die Schriftgläubige, Nationalisten, religiöse Dogmatiker und Rassisten auf allen 
Seiten in Empörung versetzt. Wie viele der interessantesten minimalistischen und 
konzeptuellen Projekte der westlichen Kunsttradition muss die Performance ledig-
lich als Idee existieren, um einen kleinen Anstoß für die Imagination einer Nation, 
oder besser eines binationalen jüdischen Staats, zu geben, in dem ehemals musli-
mische und christliche Palästinenser als Brüder und Schwestern gemeinsam lebten.18 

Eine bescheidenere (aber tatsächlich realisierte) performative Fantasie wurde von 
dem palästinensischen Künstler Khaled Jarrar in Form des ersten und einzig exis-
tierenden palästinensischen Pass-Stempels entwickelt (ich habe einen in meinem  
eigenen Pass). Was das Material und die Technik angeht, besteht dieses winzige 
Bild aus einem kleinem Gummistempel, der eine Friedenstaube mit dem Oliven-
zweig darstellt, die von dem Schriftzug „Staat Palästina“ in Englisch und Arabisch 
umrandet sind (Abb. 5). Diese Bestätigung eines im Werden begriffenen Nationa-
lismus ist natürlich eine skurrile Abkehr von der tatsächlichen Gegebenheit eines 
einzigen jüdischen Staats, in dem Palästina lediglich in embryonaler Form existiert, 
im Kampf darum, geboren zu werden. Für Diaspora-Palästinenser, die zu Besuch in 
ihr Heimatland zurückkehren, spielt der Stempel eine besonders bittere performative 
Rolle. Jarrar hat seine Begegnungen mit palästinensischen Familien gefilmt, die am 
Busbahnhof in Ramallah ankommen und denen er angeboten hat, ihre Pässe zu stem-
peln. In einem besonders witzigen Video löst das Angebot des Stempelns bei einer 
Familie (Vater, Mutter und der Sohn im Teenager-Alter) sofort Streit aus. Die Mutter 
weigert sich und warnt ihren Mann, dass die Israelis ihnen Ärger machen werden, 
wenn sie diesen Stempel in ihren Pässen sehen. Der Mann ist sich nicht sicher, aber 
sein Sohn reicht Jarrar sofort seinen Pass zum Stempeln. Dann drängt er seinen Vater,  
es ihm gleichzutun, als eine Demonstration ihres geteilten männlichen Stolzes. Na-
türlich kann der Vater dem absolut nicht widerstehen und seiner Frau trotzend über-
gibt auch er seinen Pass.

18	 Ein anderes wunderbares Beispiel für konzeptuelle Kunst oder Performance Kunst als eine Mög- 
	 lichkeit, palästinensische Aspirationen begreiflich zu machen, ist Khaled Houranis A Manifesto  
	 Declaring Palestinian Refugees in Lebanon as an Art Community Until proven Otherwise (2011).  
	 Diese Manifest nutzt ein Schlupfloch im libanesischen Gesetz, das die Rechte von Gastarbeitern  
	 betrifft. Es stellt sich heraus, dass es eine Ausnahme für Künstler gibt, selbst wenn ihre Arbeit darin  
	 besteht, Mauern zu bauen oder Autos zu reparieren!



Abb. 5: Khaled Jarrar, Palestinian Passport Stamp. 2012

Auch Maler haben auf beiden Seiten der israelisch/palästinensischen Trennungslinie 
das Bild eines binationalen Staates heraufbeschworen. Der Fall von Asim Abu Sha-
qra, einem der begabtesten jungen israelisch-palästinensischen Maler in den späten 
1980er Jahren, der Zeit der „Kinder-Intifada“, lohnt eine Betrachtung. Abu Shaqra 
malte eine ganze Serie von Bildern, die die Sabra-Pflanze zeigen, ein bekanntes und 
beliebtes Symbol für israelische Ansprüche, „im Lande geboren“ und daher tief in 
der Erde des Heiligen Landes verwurzelt zu sein (Abb. 6). Diese Bilder wurden 
schnell zu gefragten und wertvollen Objekten unter israelischen Kunstsammlern. Al-
lerdings wurde ein kleines, verstörendes Detail in die Kompositionen geschmuggelt:  
Die Sabra Pflanzen sind nicht, wie einheimische Pflanzen, in der Erde verwurzelt 
dargestellt, sondern in Blumentöpfen wachsend, als wären sie bewegliche Zim-
merpflanzen, die transportiert und verpflanzt werden können. Die bekannte Be-
deutung des Symbols ist durch seine Bearbeitung in Abu Shaqras Kompositionen  
subtil unterlaufen.

Für Palästinenser ist die Sabra-Pflanze natürlich viel weniger symbolisch aufge-
laden. Sie ist eine landwirtschaftliche Nutzpflanze, die eine ausgezeichnete Hecke 
abgibt, um Obstgärten vor Tieren zu schützen. Sie ist auch eine von beiden Seiten 
genutzte Delikatesse, die ohne weiteres von palästinensischen Händlern zu israeli-
schen Käufern wandert und berühmt dafür ist, „außen stachelig und innen süß“ zu 
sein, wie es ein Sprichwort für die Israelis selbst besagt. Aus der Sicht des einen 
Staates Israel/Palästina ist die Sabra-Pflanze das, was Emile Durkheim ein „Totem“ 
nannte, ein Objekt aus der Natur, das von einem Stamm oder einer Gemeinschaft als 
Symbol angeeignet wird, in diesem Fall von einer tief gespaltenen Gemeinschaft, die 
sich wie in einer Familienfehde geriert.

W. J. T. Mitchell, Israel / Palästina retten: Kunst und der binationale Staat	 43



44	 Paragrana 25 (2016) 2

Abb. 6: Asim Abu Shaqra,  Sabra Plant, 
oil on canvas, c. 1987.Courtesy of the Chelouche  
Gallery for Contemporary Art of Tel Aviv.

Mit Blick auf israelische Künstler möchte ich die Aufmerksamkeit auf die Arbeit  
von Larry Abramson lenken, einem Gründungsmitglied von Artists without 
Walls und Schöpfer eines bemerkenswerten Bildes, das ich an anderer Stelle als  
„binationale Allegorie“ besprochen habe.19 Abramsons Komposition Elyakim  
Chalachim (Abb. 7) von 1990 ruft eine hybride Bildlichkeit ins Leben, die so perfekt 
ist, dass sie idealerweise in eine solche Allegorie eingehen müsste.

Es ist offensichtlich eine Synthese, aber nicht im Sinne einer modernen Kollage, 
sondern eher eine Kollision von disparaten stilistischen Elementen, die so wirken, 
als seien sie gezwungen, in einer einzigen Figur nebeneinander zu leben. Diese Figur 
ist recht buchstäblich ein Rettungsunternehmen, so wie sie Elemente moderner Ma-
lerei als Patchwork zusammenwürfelt (Malewitschs Schwarzes Quadrat, ein virtu-
oses Aufgreifen von Referenzen auf Farbfeldmalerei und Action Painting, eine aus-
geschnittene Mondsichel und ein Netz abstrakter Pinselstriche, die an De Koonings  
späte Arbeiten erinnern). Gleichzeitig bedeutet der Name dieser zusammengesetzten 

19	 Für eine detaillierte Besprechung siehe Mitchell 2010.

Abb. 7: Larry Abramson, Elyakim Chalakim I, 
oil on canvas, 1999. Private collection.



Figur im Hebräischen wörtlich Elyakim (Gott wird wieder auferstehen) Chalakim 
(Teile, Stücke), als wäre die Figur eine Art Frankenstein-Monster oder Golem aus 
zusammengesammelten Teilen, die zu einer unstimmigen Einheit zusammenge-
flickt wurden. Abramson selbst hat dieses Bild ein Portrait „des großen Künstlers 
der Zukunft“ genannt, er weiß allerdings sehr wohl, dass der Name des Bildes auch 
mit „The Garbage Pail Kids“ (Abb. 8) in Verbindung gebracht wird: eine Figur aus  
einem Sammelkartenspiel für Kinder, die buchstäblich aus Müll zusammengesetzt 
ist. Wenn wir die einzelnen Elemente der Figur hinsichtlich nationaler Identität lesen, 
dann ist sie ein Russe (Malewitsch), ein Europäer oder Amerikaner (die expressio-
nistischen Pinselstriche) und ein Araber, mit dem sichelförmigen Krummsäbel, der 
unter dem suprematistischen Brustharnisch baumelt. Elyakim Chalakim ist, kurz-
um, eine binationale Allegorie, eine Ansammlung von modernen und traditionellen 
bildlichen Elementen und eine Synthese von arabischen und jüdischen Zeichen. Das 
Netz von Pinselstrichen im „Kopf“ der Figur stellt wahrscheinlich die „Rose von 
Jericho“ dar, die häufig als ein Emblem für Israels Vermögen begriffen wird, „die 
Wüste erblühen zu lassen“, die aber von Arabern auch mit der Hand des Propheten 
Mohammed assoziiert wird, als ein Symbol der „magischen Kräfte der ‚hamsa’, der 
Handfläche, die Verheerungen böser Geister abwehrt“ (Manor-Friedman 2004, xiii).

Abb. 8: Elyakim Chalakim, from Hebrew version of “The Garbage Pail Kids” 
(circa 1989),  Children’s trading card.

W. J. T. Mitchell, Israel / Palästina retten: Kunst und der binationale Staat	 45



46	 Paragrana 25 (2016) 2

Ich möchte mit Gedanken über ein Kunstgenre enden, das nicht in Godards binäre  
Unterscheidung von Dokumentation und Fiktion passt und das 1978 sicherlich nicht 
denkbar war. Es handelt sich um die relativ neue Entwicklung, die „Kunst als soziale 
Praxis“ genannt wird. Dieses Phänomen, das schwerlich als ein Genre, eine Form 
oder einfach nur eine Praxis bezeichnet werden kann, hat sich in den USA schnell 
verbreitet, vor allem in städtischen Gegenden wie meiner Heimatstadt Chicago.  
Dort habe ich mit einem afro-amerikanischen Künstler namens Theaster Gates in 
einem Programm zusammengearbeitet, das sich „Kunst und öffentliches Leben“ 
nennt. Dieses Programm, das gemeinsam von der Universität von Chicago und pri-
vaten Stiftungen gefördert wird, arbeitet daran, die unterversorgten Gemeinden im 
Süden Chicagos zu retten – einer Gegend, die von Soziologen als „verschandelt“ 
und verarmt bezeichnet wird, in der es nur relativ wenige Sozialeinrichtungen gibt 
und kaum Zugang zur Grundversorgung durch ordentliche Lebensmittelgeschäfte. 
(Weite Gegenden von Chicago lassen sich als sogenannte „food deserts“ (Nahrungs-
mittelwüsten) bezeichnen, in denen es nichts gibt außer winzigen Läden, die Junk 
Food und Lebensmittel minderer Qualität anbieten.)

Kunst als soziale Praxis ist zu einer kontroversen Formation in der Kunstwelt 
geworden, die von allen Seiten von selbsternannten „radikalen“ Kritikern bemängelt 
wird, die in ihr nichts anderes als Sozialarbeit sehen, die als Kunst daherkommt. 
Schlimmer noch, diese Bewegung der sozialen Praxis vermeidet tendenziell die rou-
tinierte anti-kapitalistische Rhetorik, die einer Kunstwelt so leicht über die Lippen 
geht, die vom Überschuss des neoliberalen Kapitalismus lebt. Kunst als soziale Pra-
xis hat keine Angst zuzugeben, dass sie mit Stiftungen, Banken, Immobilienmaklern 
und Stadtentwicklern zusammenarbeiten muss, und dass sie das bekannte Risiko 
der „Gentrifizierung“ eingeht, wobei ehemals arme Viertel zum Ziel für Immo- 
bilienspekulation werden und die Verbesserungen in der Umgebung die Enteignung 
der Bewohner vorantreiben, die sich die höheren Mieten nicht leisten können. Ein 
wichtiger Aspekt der „Kunst(fertigkeit)“, die zu dieser Praxis gehört, ist es folglich 
(darauf insistiert Theaster Gates), einen Weg zu finden, das Viertel auf eine Art und 
Weise zu verschönern, die auf die bestehenden Ressourcen setzt, ohne sich der Gen-
trifizierung auszuliefern. Kurzum, es ist eine höchst selbstkritische und sich selbst 
bewusste Praxis der Umgestaltung, Erneuerung und Rettung, nicht der Revolution. 
Es ist eine Praxis der „radikalen Freigiebigkeit“ und der „direkten Aktion“, kein 
Errichten von Mauern zwischen Freunden und Feinden.

Das womöglich bekannteste Beispiel dieser Praxis in Israel/Palästina ist das  
Projekt, das als „Decolonizing Architecture“ bekannt ist und in dessen Rahmen 
Alessandro Petti, Sandi Hilal und Eyal Weizman zusammenarbeiten. Die Webseite 
beschreibt das Projekt

als eine Einladung, ein dringliches architektonisches und politisches Gedankenexperiment zu unter- 
nehmen und die heutigen Kämpfe für Gerechtigkeit und Gleichheit nicht allein aus der historischen 
Perspektive der Revolution zu überdenken, sondern auch aus der Perspektive eines fortwähren-
den Kampfes um Dekolonisierung. Infolgedessen gilt es weiterhin, das Problem der politischen  



Subjektivität nicht vom Blickpunkt einer westlichen Konzeption des freien Bürgers, sondern 
eher vom Blickpunkt des vertriebenen und staatenlosen Flüchtlings her neu zu denken. Man 
wird hier keine Beschreibungen von Volksaufständen, vom bewaffneten Widerstand oder politi-
schen Verhandlungen finden, auch wenn diese natürlich ein integraler und notweniger Teil jeder 
radikalen politischen Transformation sind. Stattdessen präsentieren die Autoren eine Reihe von 
provokanten Projekten, die versuchen, sich den „Morgen nach der Revolution“ vorzustellen.  
(Petti/Hilal/Weizman 2013)

Diese Projekte beinhalten den Versuch, einen öffentlichen Raum oder einen Raum 
des Gemeinsamen (a „space of the commons“) zu schaffen, was auf Arabisch  
„Al-Masha“ genannt wird. Ich nahm 2013 an einem Workshop zu Al-Masha teil, der 
während des Symposiums zum Andenken an Edward Said im Haus der Kulturen der 
Welt in Berlin stattfand. Mit Bewunderung hörte ich zu, als Sandi Hilal das Projekt 
vehement gegenüber dem Vorwurf verteidigte, dass es a) westliche Konzepte der  
Öffentlichkeit nach Palästina importieren würde und b) eine Art von Reformismus 
und „Normalisierung“ (als Begriff beinahe so belastet wie „Kollaboration“) sei,  
insofern es anstrebt, das tägliche Leben in den Flüchtlingslagern zu verbessern. Ich 
hoffe, es ist deutlich geworden, was ich von dieser Art Anschuldigungen halte. Sie 
sind Überbleibsel eines militanten revolutionären Nationalismus, der in diesem Mo-
ment der Geschichte nicht einfach nur unbrauchbar ist, sondern auch allzu wirksam 
jegliche Neigungen in Richtung eines gewaltsamen Extremismus verstärkt. Kunst 
hat in unserer heutigen Zeit eine neue Berufung, die weder Trotzki noch Adorno sich 
hätten vorstellen können: Sie ist dazu da, die Welt, ein Stadtviertel, einen Acker, ein 
Land, einen Kontinent und einen Planeten Schritt für Schritt neu zu gestalten. Was 
wäre ein besserer Ort, damit anzufangen, als Israel/Palästina?

Aus dem Englischen von Sarah Dornhof und Nanne Buurman

Literatur

Ankori, Gannit (2006): Palestinian Art. London: Reaktion Books.
Azoulay, Ariella (2008): The Civil Contract of Photography. Cambridge/MA: MIT, Zone Books.
Boullata, Kamal (2009): Palestinian Art: From 1850 to the Present. London: Saqi.
Erlanger, Steven (2016): Culture Wars Shift in Israel to Art Realm. In: New York Times, 30. Januar, S. 1.
Frosh, Tahel (2008): Palestinian Artist Accuses Israeli Professor of ‘Colonizing’ His Ideas. In: Haaretz,  
	 13. August 2008. http://www.haaretz.com/israel-news/culture/leisure/palestinian-artist-accuses- 
	 israeli-professor-of-colonizing-his-ideas-1.251612 (letzter Zugriff 12. Februar 2016).
Makhoul, Bashir/Hon, Gordon (2013): The Origins of Palestinian Art. Liverpool: Liverpool  
	 University Press.
Manor-Friedman, Tamar (2004): The Rose of Jericho: A Dormant Parable. In: Larry Abramson:  
	 The Rose of Jericho, trans. Peretz Kidron. Jerusalem: Jerusalem Print Workshop, xii-xv.

W. J. T. Mitchell, Israel / Palästina retten: Kunst und der binationale Staat	 47



48	 Paragrana 25 (2016) 2

Mitchell, W.J.T. (2010): Binational Allegory: The Art of Larry Abramson. In: Studies in Romanticism  
	 49 (4): 659-669 (reprinted in W.J.T. Mitchell: Seeing Through Race. Cambridge/MA 2012: Harvard  
	 University Press, 110-125).
Mitchell, W.J.T. (2016): Palestine at the 2016 MLA. Critical Inquiry Blog, https://critinq.wordpress. 
	 com/2016/01/25/palestine-at-the-2016-mla/ (letzter Zugriff 12. Februar 2016).
Petti, Alessandro/ Hilal, Sandi/Weizman, Eyal (2013): Architecture after Revolution. Berlin:  
	 Sternberg Press. 
Said, Edward (2000): The End of the Peace Process: Oslo and After. London: Granta Books.
Wasserstein, David J. (2012): Prince of Poets. In: The American Scholar, September 4.  
	 https://theamericanscholar.org/prince-of-poets/#.VqudhRhhocA. (letzter Zugriff 10. Februar 2016).


