
Angelika Michael*

„Ertöt‘ uns durch dein Güte“ – Das Werk
Christi nach Martin Luther

https://doi.org/10.1515/nzsth-2025-0041

Zusammenfassung: Der Beitrag untersucht die Auffassung des Wirkens Christi in
der Theologie Martin Luthers und dokumentiert die existenzielle und praktische Di-
mension seiner theologia crucis. – Für Luther ist Christus Deus vivificans. Der recht-
fertigende Glaube aber, in dem der Mensch das Wort der Verheißung ergreift und
Christus seinen Herrn und Gott sein lässt, ist in der Theologie Luthers nichts anderes
als die Aufhebung der Abkehr von Gott und somit das Ende des „alten“ Selbstverhält-
nisses, das „Sterben“ des „alten Adams,“ der über sich selbst und alle Dinge derWelt
eigenmächtig verfügen will. Das Eins-werden mit Christus impliziert für Luther die
freie Zustimmung zum „Gesetz“ der Schöpfung bzw. zu dem in den Zehn Geboten
formulierten göttlichenWillen für das Lebensverhalten des Menschen. Das Sich-hal-
ten an Christus wirkt je neu die Distanzierung vom eigenen naturalen Streben und
die Überwindung des quaerere quae sua sunt. Das Leben des Christen ist damit für
Luther eine ständige Buße, in welcher der alte Adam von Christus „vertrieben“ und
der Geist gegeben wird. Der dreieinige Gott wirkt also das Heil durch Christus im
Heiligen Geist, indem er „tötet und lebendig macht.“Wenn der Prediger Luther Jesus
Christus ausschließlich als den Deus vivificans verkündet, spricht er gewissermaßen
per synecdochen vom Ziel des göttlichenWirkens.

Schlüsselwörter: Martin Luther, Wirken Christi, Rechtfertigung, Trinität, Gesetz
und Evangelium, Kreuzestheologie

Abstract: This article examines the notion of Christ’s work in Martin Luther’s theo-
logy and documents the existential and practical aspect of his theologia crucis. For
Luther, Christ is Deus vivificans. However, in Luther’s theology, the justifying faith
in which man accepts the word of His promise and allows Christ to be his Lord and
God, is nothing other than the annulment of his rejection of God and thus the end of
the ‘old’ self-relation, the “death” of the “old Adam” who wants to dispose arbitrary
over himself and all things in the world. For Luther, unio with Christ implies free
consent to the ‘law’ of creation, respectively to the divine will for human behaviour
as formulated in the Ten Commandments. Adhering to Christ has the effect of dis-

*Korrespondenzautor: Dr. Angelika Michael, Bergische Universität Wuppertal, Gaußstr. 20,
42119 Wuppertal, E-Mail: michael@uni-wuppertal.de

NZSTh 2025; aop

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.



tancing oneself from one's own natural striving and overcoming the quaerere quae
sua sunt. The Christian’s life is one of constant repentance, in the course of which
the old Adam is “driven out” by Christ and the Spirit is given. The Triune God
thus works salvation through Christ in the Holy Spirit by ‘putting to death and
giving life.’ When the preacher Luther proclaims Jesus Christ exclusively as the
Deus vivificans, he speaks, as it were, per synecdoche of the purpose of divine
action.

Keywords: Martin Luther, Work of Christ, Justification, Trinity, Law and Gospel,
Theologia Crucis

Dass Martin Luther das Singen sehr geschätzt und geistliche Lieder für geeignet
hielt, das Evangelium „zu treyben und ynn schwanck zu bringen,“1 ist allgemein
bekannt.2 Sowohl das erste Wittenberger Gesangbuch von 1524 als auch die folgen-
den Liederbücher, die Luther selbst durchgesehen und zu denen er Vorreden ver-
fasst hat,3 enthalten außer seinen eigenen Liedern unter anderem „Herr Christ der
einig Gott’s Sohn“ von Elisabeth Cruciger, der Ehefrau von Luthers Schüler und
Freund Caspar Cruciger,4 das – wie die Lieder Luthers – in der Folgezeit breit rezi-
piert wurde. Es gliedert sich in zwei Teile: Die ersten beiden Strophen sind „Lobge-
sanck“ von Christus, die Strophen 3–5 Du-Anrede, sie bitten Christus um sein Wir-
ken als „väterliche Kraft“: um Wachstum in seiner Liebe und Erkenntnis, um das
„Bleiben am Glauben,“ um die völlige Ausrichtung auf ihn. Strophe 5 lautet:

Ertöt‘ uns durch dein‘ Güte, / erweck‘ uns durch dein Gnad‘.
Den alten Menschen kränke, / dass der neu’ leben mag
und hier auf dieser Erden den Sinn und all‘ Begehren und G’danken hab‘ zu dir.

1 Vgl. WA 35, 474,14 (Vorrede desWittenberger Gesangbuches, 1524).
2 Vgl. GerhardHahn,Evangeliumals literarischeAnweisung. ZuLuthers Stellung in derGeschichte des
deutschen kirchlichen Liedes, München: Artemis, 1981; Albrecht Beutel,Art. Lied 6. Geistliches Lied, in:
Enzyklopädie der Neuzeit Bd. 7 (Darmstadt: Wiss. Buchgesellschaft, 2008), 913–918; Johannes Schil-
ling, „Luther, die Musik und der Gottesdienst“, in Luther heute, herausg. v. Ulrich Heckel u. a. (Tübin-
gen: Mohr Siebeck, 2017), 194–209.
3 Vgl. WA 35, 474–477.
4 Vgl. Geystliche gesangk Buchleyn, Wittenberg 1524, Nr. XXIX;
https://www.digitale-sammlungen.de/en/view/bsb00027050?page=68,69; Das Babstsche Gesangbuch,
Leipzig 1545 (Documenta Musicologica XXXVIII; Kassel: Bärenreiter, 1988), Nr. XLVII; Hans-Otto
Schneider, „Elisabeth Crucigers Lied ‚Herr Christ, der einig Gottssohn,‘“ in Die Crucigers: Caspar der
Ältere, Caspar der Jüngere undElisabethCruciger in ihrerBedeutung für dieWittenbergerReformation,
herausg. v. Armin Kohnle / Irene Dingel (LStRLO 40, Leipzig: EVA, 2021), 303–319.

2 Angelika Michael

https://www.digitale-sammlungen.de/en/view/bsb00027050?page=68,69
https://www.digitale-sammlungen.de/en/view/bsb00027050?page=68,69
https://www.digitale-sammlungen.de/en/view/bsb00027050?page=68,69
https://www.digitale-sammlungen.de/en/view/bsb00027050?page=68,69
https://www.digitale-sammlungen.de/en/view/bsb00027050?page=68,69


In diesem Lied, das hier nicht noch einmal untersucht werden soll,5 erbittet die
Gemeinde also mortificatio und vivificatio als Wirken Christi. – Dass Gott zum Heil
nicht anders handelt, als indem er (den alten Menschen) „tötet“, ist eine zentrale
Aussage auch der Theologie Martin Luthers; regelmäßig zitiert er 1Sam 2,6.6 Meist
schreibt Luther jedoch die mortificatio als opus alienum Gottes dem „Gesetz“ und
die vivificatio als opus proprium Gottes dem „Evangelium“ bzw. Christus zu – und
lehrt die Notwendigkeit von deren strikter Unterscheidung.7 Es ergibt sich nun die
Frage, ob das von Luther quasi autorisierte Lied seinem eigenen Verständnis wider-
spricht, oder ob und wie auch Martin Luther das Wirken Christi alsmortificatio des
alten und vivificatio des neuen Menschen auffasst. Um dieser Frage nachzugehen,
sollen zunächst Luthers Bekräftigung des trinitätstheologischen Axioms „Opera tri-
nitatis ad extra indivisa sunt“ sowie seine Beschreibung des Wirkens Gottes durch
die „zweierlei Worte“ Gesetz und Evangelium rekapituliert werden. Der Hauptteil
dokumentiert, inwiefern für Martin Luther Gott alsmortificans et vivificans auch in
Jesus Christus begegnet, und demonstriert somit eine existenzielle Dimension sei-
ner theologia crucis.8 Anschließend soll das neue Verhältnis der Christen zum Ge-
setz kurz dargestellt und zusammenfassend Differenz und Verknüpfung von Gesetz
und Evangelium in der Theologie Martin Luthers einer Relektüre unterzogen wer-
den.

5 Vgl. Christa Reich, „Herr Christ, der einig Gotts Sohn,“ in Liederkunde zum Evangelischen Gesang-
buch Bd. 3/2, herausg. v. Gerhard Hahn / Jürgen Henkys (Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2001),
48–54.
6 Vgl. z. B. WA 1, 356,36–357,1 (Heidelberger Disputation, 1518); WA 1, 540,8–19 (Resolutiones disputa-
tionum de indulgentiarum virtute, 1518); oderWA 18, 633,9–12 (De servo arbitrio, 1525).
7 Vgl. z. B. WA 40 I, 91,1–92,2 (Galatervorlesung, 1531, zu Gal 1,4); ibid., 141,1–142,1 (zu Gal 1,16); WA 42,
174,31 (Genesisvorlesung, 1535–38, zuGen 3,23f): „Arbormortis est Lex, Arbor vitae est Euangeliumseu
Christus.“
8 Zum Thema vgl. Walther von Loewenich, Luthers Theologia crucis, Bielefeld: Luther-Verlag, 1967;
Jos Vercruysse, „Nostra theologia est crucis theologia. La teologia secondo Lutero,” in Figuremoderne
della teologia nei secoli XV-XVII: atti del convegno internazionale promosso dall’Istituto di storia della
teologia di Lugano, Lugano 2005, herausg. v. Inos Biffi / Costante Marabelli (Milano: Jaca Book, 2007),
35–63; Kari Kopperi, „Theology of the Cross,” in Engaging Luther. A (New) Theological Assessment,
herausg. v. Olli-Pekka Vainio (Eugene: Cascade Publication, 2010), 155–172; Volker Leppin, Luthers
Kreuzestheologie als Fortentwicklung mittelalterlicher Mystik und Exegese, Lateranum 84 (2018), 55–
70; Pierre Bühler, „La teologia della croce. Il suo significato in Lutero e alcune tappe della sua storia
degli effetti,” in Lutero. Un cristiano e la sua eredità 1517–2017, herausg. v. Alberto Melloni, Bd. II
(Bologna: Società editrice il mulino, 2017), 663–676; Hubertus Blaumeiser, „Il Cristo crocifisso: la via
di Dio. Linee portanti della theologia crucis di Martin Lutero, “MF 17 (2017) 193–215.

„Ertöt‘ uns durch dein Güte“ – Das Werk Christi nach Martin Luther 3



1 Grundlegende assertiones9

1.1 Opera trinitatis ad extra indivisa sunt

Trinitätstheologische Motive finden sich nicht nur in Luthers berühmtem Lied „Nun
freut euch, lieben Christen gmein“ (1523), sondern auch in vielen seiner Predigten;
sein eigenes „Bekenntnis“ von 1528 ist trinitarisch strukturiert, dasselbe gilt für sei-
ne Auslegungen des Glaubensbekenntnisses in den Katechismen (1529); und in den
40er Jahren organisiert Luther in Wittenberg mehrere Disputationen zu Fragen der
Trinitätslehre.10 In seiner Schrift Von den letzten Worten Davids (1543) beschäftigt er
sich ausführlich mit dem altkirchlichen Axiom „Opera trinitatis ad extra indivisa
sunt,“ das im Blick auf das Handeln Gottes in der Welt die Einheit des göttlichen
Willens und Wirkens bezeichnet.11 Luther bekräftigt dessen Geltung und erläutert
die Regel an etlichen Beispielen: „Der Vater ist allmächtiger Schöpfer, ebenso der
Sohn, ebenso der Geist. Der Sohn ist unser Heiland und Erlöser, ebenso der Vater,
ebenso der Geist [...] so heiligt der Heilige Geist die Christenheit, der Vater auch, der
Sohn auch, und sind dennoch nicht drei, sondern es ist ein Heiligmacher etc.“12 Es
gilt also: „Wenn ich einer der göttlichen Personen – nach außen, in den Kreaturen –

ein besonderes Werk zuschreibe, womit die anderen zwei nichts zu tun haben sol-
len, dann habe ich die einige Gottheit zertrennt und drei Götter oder Schöpfer da-
raus gemacht. Das ist falsch. [...] Hierher gehört die Regel des Augustinus: Opera
Trinitatis ad Extra sunt indivisa.“13 Der hebräisch HERR genannte Gott, der mit Mose
spricht, sei kein anderer als Jesus Christus: „Was der Vater tut, das tut auch der
Sohn;“ Vater und Sohn sind zwei Personen, das Werk jedoch eines und „nicht zwei-
erlei oder anderlei Werk.“14

Die Auslegungen der Weihnachtsperikope Tit 3, 3–815 über die Taufe als das
göttliche Werk der Wiedergeburt und Erneuerung durch Christus im Heiligen Geist

9 Vgl. WA 18, 603,10–24 (De servo arbitrio, 1525).
10 Vgl. zusammenfassend und mit Angabe weiterer Literatur Christoph Schwöbel, „Martin Luther
and the Trinity,“ in J. Barton (ed.), Oxford research encyclopedia of religion, Oxford: Oxford Univer-
sity Press, 2017; https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.326
11 Vgl. ThomasMarschler, „Opera trinitatis adextra indivisa sunt: EinGrundaxiomderTrinitätstheo-
logie in augustinischer Tradition,“ in Gottes Handeln in der Welt: Probleme und Möglichkeiten aus
Sicht der Theologie und analytischen Religionsphilosophie, herausg. v. Benedikt Paul Göcke / Ruben
Schneider (Regensburg: Pustet, 2017), 73–109.
12 Vgl.WA 54, 63,14–28 (Von den letztenWorten Davids, 1543); sowieWA 39 II, 339,22–25 (Promotions-
thesen Petrus Hegemon, 1545, Thesen 9–10).
13 Vgl. WA 54, 57,28–36.
14 Vgl. ibid., 84,10–24.
15 Vgl. insb. WA 45, 171–175 sowie 181–185 (1537); WA 49, 645–651 (1544) undWA 51, 118–123 (1546).

4 Angelika Michael

https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.326


bieten Luther einerseits eine Gelegenheit, den einzelnen Personen der Trinität un-
terschiedliche Aspekte des göttlichen Heilshandelns zu appropriieren,16 anderer-
seits die Einheit des Werkes und die Einheit Gottes in seinem Wirken herauszustel-
len:17 „Ibi drey werckmeister, qui das einige werck in uns wircken [...] et idem opus
quaelibet persona operatur;“18 Gottes Wirken zum Heil kann und muss von jeder
göttlichen Person ausgesagt werden.19

1.2 Die Unterscheidung von Gesetz und Evangelium20

„Was zum ewigen Heil führt, das sind die Worte und Werke Gottes, [...]‚Worte Got-
tes‘ aber nenne ich das Gesetz so gut wie das Evangelium.“21 Diese „zweierlei“Worte
Gottes haben unterschiedlichen Inhalt und gegensätzliche Wirkungen: Das Evan-
gelium bzw. Christus verheißt dem Sünder die Gnade Gottes und die Gabe der Ge-
rechtigkeit und schenkt dem, der glaubt, Leben und Heil. Das Gesetz gebietet, was
der Mensch tun soll, es fordert Werke, gibt aber nicht die Fähigkeit, sie zu tun; es
verbietet das selbstsüchtige Begehren und deckt somit das Sünder-Sein des Men-
schen auf, seine verdorbene Natur, zu der das quaerere quae sua sunt unentrinnbar

16 Vgl. z. B. WA 45, 174,8–13: „pater lavat und macht rein per lavachrum, spiritus sanctus sanctificat,
Christus erwirbt. Fit ista distinctio proprie. Ideo baptismus, in quo renascimur sic, ut fiamus novi
homines. Et hoc opus dat spiritui sancto, qui facit. Et tamen supra: pater lavat per filium et tamen
unum opus. Salvor per mortem. Unde? pater facit, filius facit et Spiritus sanctus, sind all 3 in uno
opere;” ibid., 17 f: „patermachts selig, spiritus Sanctus gebirt, et filius suo sanguine erwirbts.”
17 Vgl. z. B. ibid., 181,11–13: „die person mus man unterschiedlich halten, tamen unus deus ut opus,
quod iustificamur, est unum opus et 1 deus, et tamen scriptura discernit personas;“ ibid., 34–36: „Is
unicus Gott, qui gegen uns und Creatur ein einig wesen ist, intus est 3feltig in personis et manet ein
einiges Gotliches wesen et unum opus facit.“
18 WA49, 646,5–8.
19 Vgl.WA 49, 647,10–13: „Item cumdico: ‘Auff das wir durch die gnad Christi, patris, Spiritus sancti,‘
ist alles recht, quia idem opus. freundlickeit und Ieutseligkeit, das er an uns gewirckt hat omnium
personarum, tamen personae distinguendae, non, quod opus distinctum aut essentia.“
20 Vgl. grundlegend Gerhard Ebeling, Luther. Eine Einführung in sein Denken, Tübingen: Mohr Sie-
beck, 2017, 120–156; Albrecht Peters, Gesetz und Evangelium (HST 2, Gütersloh: Gütersloher Verlags-
haus Mohn, 1981), 23–57; Oswald Bayer, Martin Luthers Theologie. Eine Vergegenwärtigung (2003),
Tübingen: Mohr Siebeck, 2016, 53–61; Christine Axt-Piscalar, „Gesetz und Evangelium. Thesen zur
Bedeutungder lutherischenUnterscheidung,“ inDie lutherischenDuale:GesetzundEvangelium,Glau-
be und Werke, Alter und Neuer Bund, Verheißung und Erfüllung, herausg. v. Christine Axt-Piscalar /
Andreas Ohlemacher (Leipzig: EVA, 2021), 15–48;Wolf-Friedrich Schäufele, „Luthers Unterscheidung
von Gesetz und Evangelium. Ihre Bedeutung für das Verständnis des Alten Testaments nach seinen
Bibelvorreden,“ ibid., 49–71.
21 Vgl. WA 18, 663,12–14 (De servo arbitrio, 1525).

„Ertöt‘ uns durch dein Güte“ – Das Werk Christi nach Martin Luther 5



gehört, und offenbart den Zorn Gottes über den Menschen, der so seinem Willen
nicht entspricht. Das Gesetz wirkt damit nichts als Schrecken und Tod.22

Das Werk des Gesetzes, das die Selbstsicherheit des Sünders vernichtet und ihn
so nach Hilfe suchen lässt, ist jedoch ein notwendiger Bestandteil des rechtfertigen-
den Handelns Gottes, denn die Verheißung gilt nicht den Vermessenen, denen ihre
Sünden gleichgültig sind, sondern denen, die frei von der Sünde sein wollen.23 In
den Auseinandersetzungen mit den „Antinomern“ hat Luther seine Position wieder-
holt erläutert: Das Leben der Glaubenden, die „Buße“,24 bedarf der Gesetzespredigt.
Denn zur Buße gehört der Schmerz über die eigene Sünde, und dieser ist nichts
anderes und kann nichts anderes sein als das „Berührt-Werden durch das Gesetz
oder die Wahrnehmung (sensus) des Gesetzes im Herzen“ und kann nur aus dem
Gesetz kommen.25 Dass aber ein Mensch das Gesetz versteht und dadurch im Her-
zen berührt wird, das ist Werk des Heiligen Geistes.26 Es gilt also: „Zuerst hört man
das Wort Gottes [das Gesetz], worin der Geist die Welt wegen der Sünde straft;
wenn die Sünde erkannt ist, hört man von der Gnade Christi [das Evangelium], und
in diesem Wort kommt der Geist und gibt den Glauben, wo und wem er will – und
dann beginnen der Kampf gegen die verbliebene Selbstsucht, das Kreuz und die
Werke der Liebe.“27 Der Heilige Geist gibt also durch das göttliche Wort des Gesetzes
das NEIN Gottes zur Sünde zu verstehen und bringt es damit zur Wirkung; und er
spricht durch das göttliche Wort des Evangeliums das JA zum Geschöpf und er-
schafft den Menschen neu, sodass er „Lust zum Gesetz gewinnt von Herzen und
nunmehr alles nicht aus Furcht noch Zwang, sondern aus freiem Herzen tut.“28

Zum Heil handelt Gott also, indem er sein „fremdes Werk“ (opus alienum)
wirkt, um sein eigentliches (opus proprium) zu wirken:29 „Ego sum Deus mortificans

22 Vgl. WA 8, 103,35–107,36 (Rationis Latomianae Confutatio, 1521); sowie z. B. WA 36, 25,1–14 (Predigt
1. Januar 1532 über Gal 3,23–29) oderWA 41, 382,4–16 (Predigt 18. Juli 1535 über Röm 8,12–14).
23 Vgl.WA7, 24,5–12 (Vonder Freiheit, 1520), sowie z. B.WA29, 21,4–8 (Predigt 17. Januar 1529, überMt
8,1–13); WA 31 I, 416,36–417,10 (Der 111. Psalm ausgelegt, 1530, zu Vers 5a).
24 Vgl. WA 1, 233,1 f (Disputatio pro declaratione virtutis indulgentiarum, 1517, These 1); WA 39 I,
350,20–27 (Dritte Thesenreihe gegen die Antinomer, 1538, Thesen 7–10).
25 Vgl.WA 39 I, 345,16–23 (Erste Thesenreihe gegen die Antinomer, Thesen 1–4).
26 Vgl. z. B.WA39 I, 389,2–391,20 (ErsteDisputationgegendieAntinomer, 18. Dezember 1537), oderWA
19, 143,26–35 (Die Epistel der Christmesse [Jes 9,1–6] ausgelegt, 1526).
27 Vgl.WA18, 139,20–25 (WiderdiehimmlischenPropheten, 1525); vgl.WA39 I, 345,16 f; 346,17–21 (Erste
Thesenreihe gegen die Antinomer, Thesen 1; 17–18).
28 Vgl.WADB 7, 4,29–37 (Vorrede zumRömerbrief, 1522), vgl.WA 10 I 2, 157,10–158,29 (Adventspostille
1522).
29 Vgl. z. B.WA 5, 63,33–64,4 (Operationes in Psalmos, 1519–1521, zu Ps 2,9); oder ibid., 503,26–30 (zu Ps
18,10); zum Thema: Hubertus Blaumeiser,Martin Luthers Kreuzestheologie: Schlüssel zu seiner Deu-
tung vonMensch undWirklichkeit. Eine Untersuchung anhand derOperationes in Psalmos (1519–1521)
(KKTS 60, Paderborn: Bonifatius, 1995), 175–185.

6 Angelika Michael



et vivificans, deducens ad inferos et reducens, pauperem faciens et ditans. Non se-
paratim aut disiunctivo: Ego occido. Nein das wer der Teufel. Sed sum occisor et
vivificator, deduco ad inferos, sed ita ut reducam.”30 Von dem zum Heil führenden
Handeln Gottes ist also das Wirken „des Teufels“ zu unterscheiden, das zum Tod
führt, zu einem Tod, der nicht der heilvolle „Tod“ zum Leben ist: Im Blick auf sol-
ches Geschehen ist Gott sua maiestate absconditus bzw. absolutus, völlig unbegreif-
lich und nicht zu erforschen.31 Für Luther erscheint jedoch „hinter dem Gesetz“
immer auch „der Abgrund des in seiner Natur und Majestät uns entzogenen Got-
tes“;32 in gewisser Weise überträgt Luther „das Gefahrenpotential des verborgenen
Gottes [...] auf das göttliche Wort des Gesetzes.“33 Trotz der resultierenden begriff-
lichen Unschärfen bei Luther ist im Sinne eines angemessenen Verständnisses sei-
ner Theologie „die Verborgenheit Gottes in maiestate strikt von jener sub contrario
zu unterscheiden.“34 – Gottes Handeln zum Heil wird ergriffen im „Glauben, der
Christus ergreift“:35 Dieser Glaube an Christus „affert remissionem et mortificatio-
nem peccatorum per Spiritum sanctum, Qui veterem hominem cum suis concupis-
centiis et crucifigit et renovat ad imaginem Dei.“36 Zu dokumentieren ist nun also, in
welcher Weise für Luther Christus als mortificans et vivificans begegnet.

2 Christus mortificans et vivificans

2.1 Christus als Prediger und Interpret des Gesetzes

Mit Blick auf den biblischen Befund hält Luther fest, dass nicht nur Johannes, son-
dern auch Christus selbst das Gesetz bzw. den Zorn Gottes lehrt und interpretiert.37

Dabei bedeutet, das Gesetz zu interpretieren hier, seinen geistlichen Sinn heraus-

30 WA 44, 586,26–29 (Genesisvorlesung, 1543–45, zu Gen 45,3).
31 Vgl. WA 18, 684,32–686,12 (De servo arbitrio, 1525); Eberhard Jüngel, „Quae supra nos, nihil ad nos.
Eine Kurzformel der Lehre vom verborgenen Gott, im Anschluß an Luther interpretiert,“ EvTh 32
(1972), 197–240; dazu WA 18, 785,23–26: „An non putas, quod tum lumen gloriae quaestionem quam
facillime solvere possit, quae in lumini verbi aut gratiae est insolubilis?“
32 Vgl. Peters, Gesetz und Evangelium, 50.
33 Vgl. Christian Schulken, Lex efficax. Studien zur Sprachwerdung des Gesetzes bei Luther im An-
schluss an die Disputationen gegen die Antinomer (HUTh 48, Tübingen: Mohr Siebeck, 2005), 328; zum
Thema auch ibid., 114–127: „Das Gesetz alsWort des Deus nudus.“
34 Vgl. KlausW.Müller, „Zur ’voluntas dei abscondita‘ beiMartin Luther. Tradition und Innovation,“
LuJ 84 (2017), 118–169; das Zitat hier 156.
35 WA 39 I, 45,16–26 (Erste Thesenreihe über Röm 3,28, 1535, Thesen 10–14).
36 WA 39 II, 236,3–6 (ThesenreiheDe fide iustificante, 1543, Thesen 4–5).
37 Vgl. z. B.WA 39 I, 425,1–4 (Zweite Disputation gegen die Antinomer, 12. Januar 1538).

„Ertöt‘ uns durch dein Güte“ – Das Werk Christi nach Martin Luther 7



zustellen: „Lex requirit mundum cor sine ulla concupiscentia aut pravis cupiditati-
bus.“38 Christus selbst also und der Heilige Geist „erschrecken durch das Gesetz,
damit die Menschen an sich selbst verzweifeln und zu der in Christus verheißenen
Barmherzigkeit Gottes fliehen, um diese zu ergreifen und so gerettet zu werden.“39

Christus lehrt beides: Buße zu tun und dem Evangelium zu glauben. Zwar besteht
sein Amt eigentlich bzw. in der Hauptsache darin, „den Armen die gute Botschaft zu
bringen, das heißt, die Vergebung der Sünden zu verkünden und die zerschlagenen
Herzen zu heilen,“ aber sein Wirken umfasst auch die Predigt des Gesetzes, und
insofern gilt: „imo ipse facit contritos et pauperes.“40 Luther verwendet also das
Wort „Evangelium“ und auch den Namen „Christus“ einerseits zur Bezeichnung der
‚ganzen Lehre‘ bzw. des auch den Ruf zur Umkehr umfassenden Wirkens Christi,41

andererseits zur Bezeichnung nur der verheißenen göttlichen Barmherzigkeit. Die
Konkordienformel klärt diesen äquivoken Gebrauch des Terminus „Evangelium“

und legt fest, dass Evangelium im eigentlichen Sinne „nicht eine Buß- und Strafpre-
digt,“ sondern „eine Trostpredigt und fröhliche Botschaft“ sei.42

38 Vgl. ibid., 459,3–460,23; 461,3 f; zumThema Johannes vonLüpke, „Das Evangeliumals Interpret des
Gesetzes. Luthers frühe Dekalogauslegung,“ in Kontexte. Biografische und forschungsgeschichtliche
Schnittpunkte der alttestamentlichen Wissenschaft, herausg. v. Kurt Erlemann u. a. (FS Hans Jochen
Boecker, Neukirchen-Vluyn: Neukirchener, 2008), 51–64.
39 Vgl.WA 39 I, 427,23–25: „Christus vero et Spiritus sanctus ideo per legemperterrefaciunt, ut homi-
nes de seipsis desperent et confugiant admisericordiamDei promissam in Christo, ut eam apprehen-
dant et ita salventur.“
40 WA 39 I, 533,4–12 (Dritte Disputation gegen die Antinomer, 6. September 1538): „[...] Christum do-
cuisse vel saltem interpretatum esse legem, sicut et loannes, ut sic pararet sibi populum capacem
istius novae doctrinae, et ad quam praedicandam Christus proprie missus est, videlicet evangelizare
pauperibus, hoc est, annunciare remissionempeccatorumet sanare contritos corde, quia hoc est pro-
priissimumofficiumeius. Sed interimnon reiicit alterampartem, imo ipse facit contritos et pauperes,
[...]. Nam ipse utrumque docet: Agite poenitentiam, inquit, et credite Evangelio.”
41 Vgl. noch WA 7, 508,31–509,20 (Enarrationes epistolarum et euangeliorum, 1521), wo Luther aus-
drücklich vom duplex officium des Evangeliums spricht: „[...] Euangelium occidit et vivificat, deducit
ad inferos et reducit, percutit et sanat;” zumThema Susi Hausammann, Buße als Umkehr und Erneue-
rung von Mensch und Gesellschaft. Eine theologiegeschichtliche Studie zu einer Theologie der Buße
(SDGSTh 33; Zürich: TVZ, 1974), 94–225.
42 Epitome, V., BSLK 791,5–31; Gunther Wenz, Theologie der Bekenntnisschriften der evangelisch-lu-
therischenKirche: Eine historische und systematischeEinführung indasKonkordienbuch, Bd. 2, Berlin:
De Gruyter, 1998, 625–630.

8 Angelika Michael



2.2 Christi Leiden und Tod als Offenbarung des Zornes Gottes
über die Sünde

In seinem Sermon von der Betrachtung des heiligen Leidens Christi von 1519 entfaltet
Luther, wie Leiden und Tod Christi den strengen Zorn Gottes über Sünde und Sün-
der offenbaren und somit wirken, dass „der Mensch zur Erkenntnis seiner selbst
komme und vor sich selbst erschrecke und zerschlagen werde.“43 Diese Betrachtung
wurde seit 1529 in das vielfach aufgelegte Betbüchlein44 aufgenommen und gehört
zum Kernbestand der von Luther geprägten Frömmigkeit.45 Auch in der Auseinan-
dersetzung mit den Antinomern bleibt Luther dabei: „Non reprehendo, quod ex
cruce seu morte Christi homo ducatur ad poenitentiam.“46 Gott führt auf verschie-
denen Wegen zur Buße, sagt Luther; den Angefochtenen jedoch soll das Kreuz
Christi nicht eine Ursache noch größerer Verzweiflung, sondern Trost sein.47 Denn
Luthers eigene befreiende Erfahrung bestand ja eben in der Erkenntnis der Barm-
herzigkeit Gottes gegenüber dem durch das Gesetz und jede Art von Unheil nieder-
gedrückten Sünder – dem Gott nicht „auch noch durch das Evangelium Schmerz
zum Schmerz hinzufügt.“48 Prinzipiell gilt jedoch: „Quicquid ostendit peccatum,
iram seu mortem, id exercet officium legis, sive fiat in veteri sive in novo testamen-
to.“49 Ein Berührt-werden durch das Gesetz ist für Luther dann zum Beispiel auch
die Frage Christi, die Paulus vor Damaskus trifft;50 im Grunde „jedes Geschehen, in
dem der Mensch über sich selbst aufgeklärt [...] wird.“51

43 Vgl. WA 2, 137,10–21; 138,15–22; sowie ibid., 139,14–18: „dißes bedencken wandelt den menschen
weßenlich und gar nah wie die Tauffe widderumb new gepiret. Hie wircket das leyden Christi seyn
rechtes naturlich edels werck, erwurget den alten Adam [...].“
44 Vgl. z. B. https://www.digitale-sammlungen.de/de/view/bsb00019442?page=606,607
45 Vgl. nur z. B. Strophe 4 des Liedes O Haupt voll Blut und Wunden von Paul Gerhardt. Einen ent-
sprechenden Hinweis enthält auch die Konkordienformel, vgl. BSLK 792,10–19.
46 WA 39 I, 405,10 f (Erste Disputation); vgl. ibid., 536,1–4 (Dritte Disputation).
47 Vgl. z. B. ibid., 580,7–16; Jeffrey G. Silcock, “Law, Gospel, and Repentance in Luther’s Antinomian
Disputations,” Luther-Bulletin 16 (2007), 41–56.
48 Vgl. WA 54, 185,23–29 (Vorrede zur Ausgabe der lateinischen Schriften, 1545).
49 WA 39 I, 348,25 f (Zweite Thesenreihe gegen die Antinomer, 1537, These 18).
50 Vgl. WA 39 I, 405,8–10: „cum audiret: Saule, quid me persequeris? ibi tangebatur lege, et despe-
rasset, nisi iterum erectus fuisset hac voce Christi: Surge et ingredere civitatem.”
51 Axt-Piscalar, Gesetz und Evangelium, 19.

„Ertöt‘ uns durch dein Güte“ – Das Werk Christi nach Martin Luther 9

https://www.digitale-sammlungen.de/de/view/bsb00019442?page=606,607


2.3 Die Taufe: Zueignung von Tod und Auferstehung Christi

In der Taufe, dem Werk des menschenfreundlichen Deus Christus,52 „werde ich
durch den Tod gerettet,“ predigt Luther zu Tit 3,3–8.53 „Significat itaque baptismus
duo, mortem et resurrectionem.“54 Der Große Katechismus erläutert ausführlich,
inwiefern die beiden Bewegungen, das Untertauchen und das Wiederauftauchen,
„Kraft und Werk“ der Taufe verdeutlichen, „welchs nichts anders ist denn die töd-
tung des alten Adams, darnach die aufferstehung des newen menschens, welche
beyde unser leben lang ynn uns gehen sollen, also das ein Christlich leben nichts
anders ist denn eine tegliche Tauffe.“55 Denn Christus ist den Glaubenden sacramen-
tum und exemplum,56 und zwar in Hinsicht auf beides, in Hinsicht auf Tod und Auf-
erstehung:57 Die Passion Christi bezeichnet und schenkt als Sakrament den „Tod“
(d. h. die Entmachtung)58 der Sünde in den Glaubenden und ist als Beispiel in der
„Kreuzigung“ der Begierden, d. h. der Distanzierung von den verbliebenen Bestre-

52 Vgl. WA 49, 645,3–6 (Predigt 28. Dezember 1544 über Tit 3,3–8): „Deus nobis apparuit in freundli-
ckeit und Ieutselickeit. Aliud opus est quam, cum Moses in Sinai dedit legem, quae erat horrenda
facies, ut non possent filii etc. lam indicat, quis sit is werckmeister, qui appellatur Deus Chrestos et
philanthropos.”
53 WA45, 174,12: „Salvor permortem,“ s. o. Anm. 15.
54 WA 6, 534,3 f (De captivitate Babylonica, 1520); ibid. 24 f: „Peccator enim non tam ablui quammori
debet, ut totus renovetur in aliam creaturam, et ut morti ac resurrectioni Christi respondeat, cui per
baptismum commoritur et corresurgit.”
55 WA30 I, 220,19–22 (GroßerKatechismus, 1529); vgl.WA 2, 146,32–35 (De duplici iustitia, 1519): „Et ita
Christus expellit Adam de die in diem magis et magis, secundum quod crescit illa fides et cognitio
Christi. Non enim tota simul infunditur [iustitia aliena], sed incipit, proficit et perficit tandem in fine
permortem.”
56 Vgl. Erwin Iserloh, „Sacramentum et Exemplum. Ein augustinisches Thema lutherischer Theo-
logie,“ in Reformata Reformanda (FS Hubert Jedin), Bd. 1, herausg. v. Erwin Iserloh / Konrad Repgen
(Münster: Aschendorf, 1965), 247–264; Magnus Löhrer, „Das Augustinische Binom ‚Sacramentum et
Exemplum‘ und die Unterscheidung des Christlichen bei G. Ebeling und E. Jüngel,“ in Mysterium
Christi. Symbolgegenwart und theologische Bedeutung (FS Basil Studer, StAns 116), herausg. v. Magnus
Löhrer / Elmar Salmann (Rom 1995), 377–403; Reinhard Schwarz,Martin Luther – Lehrer der christli-
chen Religion, Tübingen: Mohr Siebeck, 2015, hier 84–91; Oswald Bayer, „Sein undWerden. Das zwei-
dimensionale Taufverständnis des reformatorischen Luther,“ in Simul-Existenz. Spuren reformatori-
scher Anthropologie, herausg. v. Christoph Barbrock / Christian Neddens (Leipzig: EVA, 2019), 73–83.
57 Vgl. z. B. WA 1, 337,13–17 (Predigt über das Leiden Christi, 1518): „notemus passionem Christi dupla
notitia, sicut sacramentum et exemplum. [...] Occidit scilicet veterem hominem, qui vixerat male, et
suscitavit novum;”WA 2, 141, 8–142,1 (Sermon, 1519).
58 WA 8, 88,26 f (Rationis Latomianae Confutatio, 1521): „post baptismum et infusam virtutem dei
[peccatum] sic se habet, ut nondum penitus nihil sit, contritum tamen est et subiectum.”

10 Angelika Michael



bungen der Selbstsucht nachzuahmen;59 der Auferstehung Christi entspricht die Zu-
eignung des Lebens bzw. der Gerechtigkeit Christi, welche wiederum exemplum des
christlichen Lebens ist.60

2.4 Die unio mit Christus als Sterben der von Gott getrennten
Person

In Auslegung von Gal 2,20 hält Luther fest, dass der Glaube selbst im Kern nichts
anderes ist als das „Sterben“ des alten Ichs, nämlich der von Christus getrennten
Person: der Person, die „tätig sein muss,“ die „der Hölle und dem Gesetz gehört.“61

Denn „mit Christus gekreuzigt“ zu werden bedeutet, „dem Gesetz“ zu sterben; nur
wer „dem Gesetz stirbt,“ lebt für Gott.62 Gemeint ist nicht, dass der Mensch nun etwa
nicht mehr (in der Welt) tätig sein und Gutes tun muss,63 gemeint ist vielmehr, dass
nun der ‚Zwang‘ wegfällt, sich durch eigenes Tätigsein „zu rechtfertigen,“ d. h. sich
durch eigenes Tätigsein gleichsam selbst zu einer Person zu erschaffen, die Gott
gnädig ansieht: „Wer könnte die Lästerrede ertragen, dass unsere Werke uns er-
schaffen oder wir Geschöpfe unserer Werke sind?“64 Im Glauben empfängt der
Mensch sich selbst von Gott und „stirbt“ so dem „Gesetz der Werke“ als dem Kon-

59 Vgl. WA 8, 88,37–89,9; ein praktisches Beispiel WA 49, 214,10–17 (Predigt 9. Januar 1541 über Röm
12,1–2); zum Thema Andreas Stegmann, Luthers Auffassung Luthers Auffassung vom christlichen Le-
ben (BHTh 175), Tübingen: Mohr Siebeck, 2014, hier 239–247; 313–329.
60 Vgl. z. B.WA2, 145,7–146,38 (Deduplici iustitia, 1519): „[...] Secunda iustitia est nostra et propria, non
quod nos soli operemur eam, sed quod cooperemur illi primae et alienae;”WA 7, 60,2–9 (De libertate,
1520); WA 2, 597,15–17 (Galaterkommentar, 1519, zu Gal 5,24): „ii, qui sunt Christi, sub lege non sunt et
simul carnem crucifigunt cumvitiis et desyderiis;“ oderWA 40 I, 541,12–15 (Galatervorlesung, 1531, zu
Gal 3,27); Mark D. Tranvik, „Martin Luther and the Flow of Faith,” Lutheran Quarterly 37 (2023), 125–
135.
61 Vgl. WA 40 I, 283,5 f (zu Gal 2,20): „Quis ille ‘ego’? qui debet operari, qui est una persona distincta a
Christo: pertineo ad infernum, legem;” zum Thema Otto Hermann Pesch, „Theologie des Todes bei
MartinLuther,“ in ImAngesicht des Todes: Ein interdisziplinäresKompendiumBd. II, herausg. v. Hans-
jakob Becker u. a. (St. Ottilien: EOS, 1987), 709–789.
62 Vgl. WA 40 I, 281,10 f (zu Gal 2,20): „illa mors quamorior legi, est mihi vita;” ibid., 267,10–12 (zu Gal
2,19): „Mortuum legi vivere deo. Est quasi inversio rethorica, Ipsi: nisi vixeris legi, non vixeris deo.
Econtra nos: Nisi mortuus legi, non vives deo.“
63 Vgl. WA 2, 596,6–24 (zu Gal 5,23), WA 40 I, 252,14–153,1 (zu Gal 2,17): „Hic distinguendum: Non dis-
putamus, an opera Bona sint facienda. Das ist alius locus an lex bona, sancta, servanda sit lex; hoc non
quaeritur hic, sed nostra quaestio de lustificatione;” WA 39 I, 203,38–204,2 (Fünfte Thesenreihe über
Röm 3,28).
64 Vgl. WA 39 I, 48,24 f (Erste Thesenreihe über Röm 3,28, These 69): „Quis autem ferat hanc blasphe-
miam ut opera nostra nos creent, vel ut simus operum nostrorum creaturae.”

„Ertöt‘ uns durch dein Güte“ – Das Werk Christi nach Martin Luther 11



stitutionsprinzip des Personseins. Denn zu glauben heißt, Christus so zu „ergreifen,“
so an ihm zu „haften,“ dass aus dem glaubenden Menschen und Christus quasi „eine
Person“ wird:65 Im Glauben wird Christus zum „Herrn“, der den Menschen „als sein
Eigentum“ unter seinen Schutz nimmt, um ihn zu regieren „durch seine Gerechtig-
keit, Weisheit, Gewalt, Leben und Seligkeit.“66 In dieser Gemeinschaft mit Christus
wird der Mensch „beschenkt mit der Gerechtigkeit, dem Leben und Heil“ Christi:67

Im Glauben wird dem Menschen Christus zur forma, die ihm als ganze angerechnet
wird und der gestaltgebende Kraft eignet,68 –weshalb den Glaubenden das vernich-
tende Urteil des Gesetzes nicht mehr trifft.69 Dass der Glaubende sich nun in Gott –
„exzentrisch“ – gründet bzw. sein Herz an Christus hängt,70 bedeutet die Neukon-
stitution der Person:71 „sic Christus dulcissimis vocabulis vocatur mea mors.”72 Die
Relation des Glaubens, der Christus ergreift, bedeutet das Aufbrechen des Bezogen-
seins auf sich selbst (incurvatio in se), bedeutet das Sterben des „alten“ Menschen,
der das Gute nicht wollen kann, sondern in allem und auch bei Gott das Seine sucht,
und das „Geboren-werden“ des „neuen“ Menschen, dessen Wollen grundlegend
vom Eins-sein mit Gott bestimmt ist.

In seiner zweiten Psalmenvorlesung, die Luther 1519 begonnen hat, „ausgerüs-
tet“ mit der Erkenntnis der Gerechtigkeit, mit der Gott „gerecht macht durch den
Glauben,“73 definiert Luther als „Summe des christlichen Lebens,“ „einen König und
Gott zu haben“: dieser „führt uns von uns selbst weg und zu sich hin“ und „nimmt

65 WA 40 I, 283,5–9 (zu Gal 2,20).
66 Vgl.WA30 I, 186,10–28 (GroßerKatechismus, 1529); ibid., 13–15: „Dennzuvor habe ich keinenherrn
noch König gehabt, sondern unter des teuffels gewalt gefangen, zu dem tod verdampt, ynn der sunde
und blindheit verstrickt gewesen.“
67 Vgl. WA 7; 65,26–30 (De libertate christiana, 1520).
68 Vgl. z. B.WA 40 I, 290,9–11: „Ibi est in corde extincta caro et regnat Christus cum suo Spiritu sancto
qui iam videt, audit, loquitur, patitur et omnia facit in me;” zum Thema Angelika Michael, ‚Quod
Christus sit mea forma‘: Zur Bedeutung des Wortfeldes forma / formari in der Rechtfertigungslehre
Martin Luthers, LuJ 89 (2022), 14–47.
69 Vgl. z. B.WA8, 92,41f: „quia credunt et submisericordiae regnodegunt, et damnatumest et assidue
mortificatur in eis peccatum, ideo non imputatur eis.”
70 Vgl. Johannes von Lüpke, Art. Herz, in RGG 3, Tübingen: Mohr Siebeck, 2000, 1695–1697.
71 ZurAnthropologie Luthers vgl.Wilfried Joest,Ontologie der Person bei Luther, Göttingen: Vanden-
hoeck & Ruprecht, 1967; Albrecht Peters, Der Mensch (HST 8, Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus
Mohn, 1979), 27–59; Antti Raunio, „The Human Being,“ in Engaging Luther, 27–58; Eilert Herms,
„Mensch,“ in Luther Handbuch, herausg. v. Albrecht Beutel (Tübingen: Mohr Siebeck, 2010), 392–403;
Notger Slenczka, „Die Anthropologie Martin Luthers,“ in Anthropologie, herausg. v. Elisabeth Gräb-
Schmidt / Reiner Preul (MThSt 128, Leipzig: EVA, 2017), 85–116.
72 WA40 I, 278,5 f (zu Gal 2,19).
73 Vgl.WA 54, 186,19–21 (Vorrede zur Ausgabe der lateinischen Schriften, 1545).

12 Angelika Michael



uns auf und erfüllt uns mit göttlichen Gütern.“74 Eben „darin besteht die Wohltat
des Kreuzes, uns und alles Unsere abzutöten, damit wir Teilhaber der göttlichen
Natur werden.“75 Dieses „Sterben“ des alten Ichs, das Christus wirkt, indem er dem
Sünder zum Herrn wird und ihm sich selbst, seinen Tod und sein Leben, gibt,76 ist
aber kein Sterben, das zu fürchten ist, sondern ist der Gewinn des Lebens, wie Lu-
ther immer wieder predigt: „Undt solst wissen, ehr [Christus] wil dich auch gerne
haben, undt du solst dan dich nicht furchten oder gedencken, das ehr ein zorniger
Richter sei, der mit der keulen hindter der thuer stehe [...] Sondern ehr wil dich
erhalten und spricht: Furchte dich nicht.“77 Die Erhaltung des Menschen besteht
eben in der Aufhebung seiner Gottlosigkeit, in seiner Rechtfertigung, die nichts an-
deres ist als das von der Barmherzigkeit Gottes getragene formari des neuen Men-
schen.78 Da Christus forma extrinseca bleibt, verdankt sich das neue Sein allein der
Relation und ist nach Luthers Auffassung ein je aktuell vom göttlichen Wort bzw.
durch den lebendig gegenwärtigen Christus gewirktes Werden, in dem „wir nicht
im Empfangenen zur Ruhe kommen, sondern von Tag zu Tag mehr in Christus hi-
neingerissen und verwandelt werden (transformari).“79 Und insoweit Christus im
Herzen herrscht, stirbt der alte Adam, der nicht wollen kann, dass Gott Gott ist, und
der das göttliche Gesetz hasst.80

74 Vgl. WA 5, 128,29–34 (Operationes in Psalmos, 1519–21, zu Ps 5,3): „Atque in his duobus iterum
summa totius vitae nostrae exprimitur: habere Regem et deum. Regit, dum nos a nobis auffert et ad
se ducit; Deus est, dum nos venientes suscipit et seipso, idest divinis bonis replet. Prior conditio est
Crux, phase, transitus, ductus a mundo, a vitiis et omnino mortificatio nostri. Posterior susceptio et
glorificatio nostri.”
75 Ibid., 445,36–38 (zu Ps 16,2): „Id enim facit beneficium Crucis mortificans nos et omnia nostra, ut
consortes efficiamur divinae naturae.”
76 Vgl. WA 26, 505,42–506,3 (VomAbendmahl Christi. Bekenntnis, 1528).
77 Vgl.WA 33, 83,6–18 (Reihenpredigten über Joh 6–8, 1530/31); dazuWA 5, 444,25–30 (zu Ps 16,1).
78 Vgl. WA 39 I, 177,3–12 (ThesenreiheDe homine, 1536, Thesen 35–39).
79 Vgl.WA 8, 111,29–39 (Rationis Latomianae confutatio); dazu z. B.WA 2, 597,23–25 (Galaterkommen-
tar, 1519, zu Gal 5,24): „Nota est forma huius crucifixionis: nam clavi sunt verbum dei per impulsum
gratiae dei penetrantes et carnem prohibentes, ne sequatur sua desyderia“; WA 39 I, 204,12 f (Fünfte
Thesenreihe über Röm 3,28, 1537, These 34): „Formatur enim Christus in nobis continue, et nos forma-
mur ad imaginem ipsius, dum hic vivimus.“
80 Vgl. z. B. WA 1, 225,1 (Contra scholasticam theologiam, 1517): „Non potest homo naturaliter velle
deum esse deum”; ibid., 227,26: „Lex et voluntas sunt adversarii duo sine gratia dei implacabiles.”

„Ertöt‘ uns durch dein Güte“ – Das Werk Christi nach Martin Luther 13



3 „dato spiritu lex cognoscatur et ametur“81

3.1 Zur Vieldeutigkeit des Terminus „Gesetz“

„Erroris mater est aequivocatio,”82 deshalb sind an dieser Stelle zunächst verschie-
dene Bedeutungen des Terminus „Gesetz“ im Sprachgebrauch Luthers zu unter-
scheiden. Wie oben bereits gesagt: Der Christ ist dem „Gesetz der Werke“ gestorben,
d. h. der Notwendigkeit, durch die eigene Tätigkeit die göttliche „Anerkennung“ sei-
ner Person erwirken zu müssen.83 Das „Gesetz der Liebe“ (lex charitatis / lex Christi)
dagegen ist der gerechte, unwandelbare Wille Gottes und das Grundprinzip der
ganzen Schöpfung, indem alle Geschöpfe „nicht sich selbst“ leben, sondern den Mit-
geschöpfen dienen: „Die Sonne leuchtet nicht für sich selbst, Wasser fließt nicht für
sich selbst, Bäume tragen ihre Früchte nicht für sich selbst etc.“ – dem einzig der
Sünder nicht entspricht.84 Dieses „Gesetz“ ist also nicht eines, das durch bestimmte
Imperative ein Verhalten vorschreibt, es ist aber für den Menschen formuliert im
Doppelgebot der Liebe. Auch die Zehn Gebote offenbaren – insbesondere in ihrer
Auslegung durch Jesus Christus – den Willen Gottes, sind „ausbund Göttlicher lere,
was wir thuen sollen, das unser gantzes Leben Gott gefalle.“85 Das „Gesetz der Sün-
de“ (lex peccati), das der Sünder „in seinen Gliedern“ vorfindet,86 das quaerere quae
sua sunt, widerspricht demWillen Gottes diametral; die Erkenntnis, dass dies so ist,
vermittelt der Heilige Geist durch das göttliche Wort des Gesetzes.87 Für Luther ist
es das eigentliche Amt dieses göttlichen Wortes, die Sünde und den Zorn Gottes

81 WA 5, 554,6–8 (Operationes in Psalmos, zu Ps 19,8): „lex domini amabilissima est, quod pravitas
cordis non intelligit, donec ad vocem sponsi sublata pravitate et dato spiritu lex cognoscatur et ame-
tur.”
82 WATR 4, 647,15 (1540).
83 Vgl. Sasja E. Mathiasen Stopa, „A Dialogue of Mutual Recognition – Rephrasing Martin Luther’s
Doctrine of Justification in the 21st Century,”NZSTh 67 (2025), 64–86.
84 Vgl.WA5, 38,12–17 (zuPs 1,3); ibid., 18–20: „Solus affectus animi impius est.Hic enimnonsolumsua
nemini dat, nemini servit, nemini benevult, sed omnium omnia sibi rapit, in omnibus, in deo ipso
quaerens, quae sua sunt.”
85 Vgl. WA 30 I, 178,22–26 (Großer Katechismus, 1529), zum Thema: Albrecht Peters, Kommentar zu
LuthersKatechismen, Bd. 1: Die ZehnGebote. Luthers Vorreden, Göttingen: Vandenhoeck&Ruprecht,
1990, 71–85; Martin Seils, „Martin Luthers Gesetzesverständnis,“ in Das Verständnis des Gesetzes bei
Juden, Christen und im Islam, herausg. v. Udo Kern (Rostocker Theologische Studien Bd. 5, Münster:
LIT Verlag, 2000), 64–84.
86 Vgl. z. B.WA 5, 564,8 (zu Ps 19,12); WA 7, 60,14 f (De libertate christiana).
87 Vgl. z. B. WA 39 I, 556,6 f (Dritte Disputation gegen die Antinomer): „Lex non est causa effectiva sed
ostensiva.“

14 Angelika Michael



über den Sünder zu offenbaren.88 Das bedeutet jedoch nicht, dass das Gesetz, d. h.
vor allem die Zehn Gebote in ihrer Auslegung durch Christus und die Apostel,89 nun
nicht weiterhin bona, sancta, servanda seien:

Die Erneuerung des Gottesverhältnisses im Glauben impliziert, dass der
Mensch aus einem Feind des Gesetzes zu dessen „Freund“ wird;90 „Gotis geyst, der
macht den menschen dem gesetz gleych, das er lust zum gesetz gewynnet von hert-
zen, und hynfurt [...] aus freyem hertzen alles thut“91:

Seyn [Christi] Gesetz ist der glawb, das ist, eyn lebendige geystliche flam, domit die hertzen
durch den heyligen geyst entzunt, new geborn und bekart werden, das sie begern, wollen, thun
unnd nicht anders sind, denn was Moses gesetz mit wortten foddert und gebeutt. [Zitat Jer
31,33 und 2Kor 3,3] Davon heyst es Paulus Ro. 4 eyn gesetz des glaubens. Und Ro. 8 eyn gesetz
des lebendigen geysts. [Zitat 2Kor 4,13] Denn das lebendige wort Christi, wenn mans prediget,
gibt den geyst, welcher mit dem lebendigen fewr schreybt das gesetz gotts ynn unßer hertz. [...]
Darumb heyst das Euangelium eyn wortt des lebens.92

3.2 „Beatus qui legem dei diligat“93

Im Glauben begegnet das „Gesetz der Liebe“ bzw. der in den Geboten formulierte
Wille Gottes also nicht mehr als ein von außen diktiertes ‚Du sollst!,‘ sondern dieses

88 Vgl. noch z. B. WA 40 I, 403,6–8 (zu Gal 3,10): „Lex non data, ut per opera iustificemur, sed ut co-
gnoscamus, quod non possumus facere. cognitio irae, peccati, iudicii dei sol lex;” oder auch Nr. XVIII
imWalterschenGesangbuch (1524): „Dis sind die heylgen zehn gebott“ https://www.digitale-sammlun
gen.de/en/view/bsb00027050?page=46,47; zum Thema Rudolf Mau, Art. Gesetz, V. Reformationszeit,
TRE 13, Berlin 1984, 82–90; Walter Sparn, „’Lex iam adest’. Luthers Rede vom Gesetz in den Antino-
merdisputationen,“ inMartin Luther – Biographie und Theologie, herausg. v. Dietrich Korsch / Volker
Leppin (SMHR 53, Tübingen: Mohr Siebeck, 2017), 211–249.
89 Vgl. noch z. B.WA8, 542,18–29 (VomMißbrauchderMesse, 1521): „Moses spricht: ‚Dusollst nicht lust
noch begirdt haben‘. Unnd das vernewet Paulus Ro.7. Darumb ist böse lust und begirdt eyn sund, wie
Moses und das gottlich gesetz geordnet hatt. [...] Wennman aberMoses verwirfft, so ist Christus auch
verwurffen.“
90 WA 2, 574,36 (Galaterkommentar, 1519, zu Gal 5,13): „mutamur ex hostibus legis efficimur amici
legis“; vgl. z. B. WA 25, 65,9–15 (Vorlesung zum Titusbrief, 1527, zu Tit 3,5); WA 30 I, 192,25 f (Großer
Katechismus): „lust und liebe zu allen gepotenGottes“; dazu Eilert Herms,Luthers Auslegung desDrit-
ten Artikels, Tübingen: Mohr Siebeck, 1987, hier 79–92.
91 WADB 7, 4,32–34 (Vorrede zum Römerbrief, 1522). Vgl. Antti Raunio, „Faith as Darkness and Light
Active in Love–Luther on Christian Life,” inDarkness, Light, andActive in Love. Studies in Theory and
Practice in Luther and Lutheran-Orthodox Ecumenical Theory, herausg. v. Antti Raunio (SLAG 74, Hel-
sinki 2020), 7–38.
92 WA8, 539,17–31 (VomMißbrauch derMesse, 1521).
93 Vgl. WA 5, 27,5–8 (zu Ps 1,1); ibid., 27,11–13.

„Ertöt‘ uns durch dein Güte“ – Das Werk Christi nach Martin Luther 15

https://www.digitale-sammlungen.de/en/view/bsb00027050?page=46,47
https://www.digitale-sammlungen.de/en/view/bsb00027050?page=46,47
https://www.digitale-sammlungen.de/en/view/bsb00027050?page=46,47
https://www.digitale-sammlungen.de/en/view/bsb00027050?page=46,47
https://www.digitale-sammlungen.de/en/view/bsb00027050?page=46,47
https://www.digitale-sammlungen.de/en/view/bsb00027050?page=46,47
https://www.digitale-sammlungen.de/en/view/bsb00027050?page=46,47


Gesetz wird – insofern die Glaubenden vom Geist bestimmt sind94 – zu einem spon-
tanen ‚Ich will.‘ Insofern leben sie gleichsam „sub lege et sine lege.“95 Während
menschliche Freiheit eventuell darin besteht, Gesetze zu ändern, besteht christliche
Freiheit darin,96 „dass bei unverändertem Gesetz die Menschen verändert werden,
sodass dasselbe Gesetz, das dem freien Willen zuvor verhasst war, nun erfreulich
wird.“97 In der Bindung an Gott wird das Gesetz gleichsam „leer“ (vacua), wie die
Forderung „Trage Frucht!,“wenn sie einem von Natur aus Früchte tragenden Baum
gilt.98 Insofern in den Glaubenden Christus lebt und herrscht und der „alte Mensch“
„getötet“ ist, brauchen sie keine Buße; weil jedoch auch Christen bisweilen in der
Gefahr sind, sich von den ja nicht einfach beseitigten eigenen Bestrebungen des
quaerere quae sua sunt überwältigen zu lassen, ist nach Luthers Auffassung auch
den Christen immer wieder Buße zu predigen, damit sie je neu anfangen, „die Sün-
de zu hassen und zutiefst zu verabscheuen.“99 – Dabei muss jedoch der Trost des
Evangeliums stets mit einbezogen werden: „Gott will nicht den Tod des sich bekeh-
renden Sünders, d. h. desjenigen, der anfängt, die Sünde zu hassen und zu ver-
abscheuen, und der im Glauben Christus als den Bezwinger der Sünde und allen
Übels annimmt.“ Die Buße der Glaubenden ist so „nicht hassenswert und schwer“
(odiosa et difficilis), sondern „erfreulich und leicht“ (iucunda et facilis).100

94 Vgl. nochWA 39 I, 373,9 f (Erste Disputation gegen die Antinomer).
95 WA 39 I, 433,1; vgl. Martin Ohst, „Reformatorisches Freiheitsverständnis. Mittelalterliche Wur-
zeln, Hauptinhalte, Probleme“, in: Freiheit undMenschenwürde. Studien zumBeitrag des Protestantis-
mus, herausg. v. Jörg Dierken / Arnulf von Scheliha (Tübingen: Mohr Siebeck, 2005), 13–48.
96 Vgl. Wilfried Joest, „Die Freiheit in Luthers Verständnis des Menschen“, KuD 29 (1983), 127–138;
Karl-Heinz zur Mühlen, „Befreiung durch Christus bei Luther. Mit spezieller Beachtung seines Kon-
fliktes mit Erasmus“, LuJ 62 (1995), 48–66.
97 Vgl.WA 2, 560,21–25 (Galaterkommentar, 1519, zu Gal 5,1): „Libertas enimhumana est, quandonon
mutatis hominibus leges mutantur. At christiana libertas est, quando non mutata lege mutantur ho-
mines, ut lex eadem, quae prius libero arbitrio odiosa fuit, iamdiffusa per spiritum sanctumcharitate
in cordibus nostris iucunda fiat.”Vgl. auch z. B.WA 31 II, 69,17–27 (Jesajavorlesung 1527–30, zu Jes 9,4):
„Ipsa [lex] quidemnonmutatur, sed nos.“
98 Vgl. z. B.WA39 I, 430,12–435,13 (ZweiteDisputationgegendieAntinomer); FriederikeNüssel, „Wirk-
same Gnade. Eine lutherische Perspektive“, in: Wachsende Zustimmung und offene Fragen: Die Ge-
meinsame Erklärung zur Rechtfertigungslehre im Licht ihrer Wirkung, hrsg. v. Bernd Oberdorfer /
Thomas Söding (QD 302, Freiburg: Herder, 2019), 135–149.
99 Vgl. WA 39 I, 511,6–512,6 (Dritte Disputation gegen die Antinomer).
100 WA 39 I, 398,11–16 (Erste Disputation gegen die Antinomer): „[...] Ubi illa cognitio et fides Christi
est, sequitur continuapoenitentia, nec tamenodiosaet difficilis, qualis est illa accersitahypocritarum,
sed iucunda et facilis.” Vgl. auchWA 1, 560,4 f (Resolutiones disputationum de indulgentiarum virtute,
1518), oderWA 39 I, 412,1–8: „[...] haecmortificatio est tolerabilis et iustificatoris.”

16 Angelika Michael



4 Conclusio

Der Mensch, zum „Bild Gottes“ geschaffen, d. h. dazu, im Vertrauen auf Gott als den
Geber alles Guten zu leben und alles von Gott zu empfangen,101 „muss durch den
Glauben gerechtfertigt werden.“102 Für „Adam,“ den Gott entsprechenden Men-
schen, war das Gesetz (als der „Wille Gottes für das Lebensverhalten des Men-
schen“ – als „Gebot“)103 „nicht nur möglich, sondern erfreulich; den Gehorsam, den
das Gesetz (Gebot) fordert, leistete er mit größtem Willen und Freude, und gewiss
vollkommen. Dass das Gesetz jetzt, nach dem Fall, unerfüllbar ist, liegt nicht am
Gesetzgeber, sondern an den Sündern“104: „Qualis enim quisque est, talis est ei et
lex et quae legis sunt.“105 Das Gesetz (Gebot) Gottes ist für diejenigen, die es lieben,
heilig, gerecht und gut und ein wunderbarer Wegweiser zum Ziel, „erscheint aber
denen, die ohne den Geist sind, bitter, ungerecht und hart – was nicht am Gesetz
liegt, sondern an den [widerstrebenden] Affekten.“106 Die Liebe zum göttlichen Ge-
setz aber kann das Gesetz selbst nicht geben, sondern diese Liebe ist die Frucht des
Evangeliums.107 Es ist das Amt Christi, „die Menschheit in jene verlorene Unschuld
und heitere Gesetzestreue zurückzuführen, wie sie im Paradies bestand.“108 Denn
aus eigenen Kräften kann ein Mensch das Vertrauensverhältnis nicht herstellen, in

101 Vgl. z. B.WA 37, 454,1–12 (Predigt 18. Juni 1534, überMt 8,13);WA 30 I, 134,18–29; 136,12–17 (Großer
Katechismus, zum ersten Gebot).
102 Vgl. z. B.WA 39 I, 176,33–35 (De homine, 1536, These 32)
103 Vgl. Wilfried Joest, Art. Gebot II. Systematisch-Theologisch (TRE 12, 1984, 130–138).
104 Vgl. WA 39 I, 364,9–14 (Erste Disputation gegen die Antinomer): „Improprie, id est, non recte et
incommode dicitur, quod per legem ad impossibilia obligamur. Cum Adam primum conditus esset,
non solum ei lex possibilis, sed etiam iucunda erat. Hanc obedientiam, quam requirebat lex, summa
voluntate ac laetitia animipraestabat, et quidemperfecte. Sedquodnuncpost lapsumest impossibilis,
non sua, id est legis, sed nostra culpa fit, non est culpa obligantis, sed peccantis.” Vgl. auch WA 42,
110,18–20 (Genesisvorlesung, 1535–38, zu Gen 3,1): „‘De ligno scientiae boni et mali ne comede.’ Hoc
verbum erat Adae Evangelium et lex, erat eius cultus, erat servitus et obedientia, quam poterat Deo
in ista innocentia praestare.“
105 WA 5, 560,5 (zu Ps 19,10).
106 WA5, 553,37–554,2 (zu Ps 19,8): „propheta eos intuens qui per verbum fidei accepto spiritu hilares
et amantes facti sunt ad facienda ea, quae legis sunt, docet, quam sit sancta et iusta et bona lex, quae
iis, qui sine spiritu sunt, amara, iniqua et dura videtur, cum non sit culpa legis, sed affectuum;“ vgl.
ibid., 556,15–24 (zu Ps 19,9).
107 Vgl. ibid., 555,7 f (zu Ps 19,8): „fructum fidei Euangelicae esse legem amabilem factam et talem,
qualem hic describit;“ sowie ibid., 563,19–23 (zu Ps 19,11): „Habemus ergo fructum Euangelicae prae-
dicationis: Amorem iustitiae et odium iniquitatis, idest plenitudinem omnium legum [...] per solam
fidem Christi ad ea perveniamus.“
108 WA 39 I, 375,4–6: „Christi officium est etiam in hac vita restituere genus humanum in amissam
illam innocentiam et obedientiam legis iucundam, quae erat in paradiso in positivo.”

„Ertöt‘ uns durch dein Güte“ – Das Werk Christi nach Martin Luther 17



welchem sein Wollen eins wird mit den göttlichen Geboten;109 dass ein Mensch
„fromm und gerecht werde,“ „dazu braucht es ein anderes und höheres Wort,“ das
Evangelium.110 Das Evangelium, das „Zepter“ der Herrschaft Christi, ist nichts ande-
res als das „Wort des Kreuzes,“welches das Leben schenkt, indem es den Menschen
mit Gott vereint und so einen ‚neuen‘ Menschen schafft sowie den ‚Tod‘ des ‚alten,‘
d. h. gottlosen, Sünde und Tod unterworfenen Menschen wirkt:111 „Haec non per-
niciosa, sed salutaris mors est.“112

Diese existenzielle Dimension der theologia crucis resultiert aus der Erkenntnis
der Radikalität des Widerspruchs zwischen der Selbstbezogenheit des Sünders und
seiner Schöpfungsbestimmung: „Peccator enim non tam ablui quam mori debet.“
Der Glaube als die Gottesbeziehung, in welcher der Mensch Gott als seinen Gott und
Herrn erkennt und anerkennt, bedeutet das ‚Sterben‘ der Person, die eigenmächtig
über sich selbst und ihre Mitwelt verfügen will. Dabei wird dem Glaubenden das
erste Gebot zum Evangelium.113 Rechtfertigung bedeutet damit für Luther quasi eine
neue Schöpfung – die notwendig und je neu die Negation des ‚alten Adams‘ impli-
ziert,114 welche wiederum je aktuell im konkreten Umgang mit den eigenen Impul-
sen bzw. Strebungen zu vollziehen ist.115 Rechtfertigung ist Werk des einen Gottes,
der in allen drei Personen nichts ist als Liebe,116 der in seiner Schöpfung als Kraft

109 Vgl. nochWA 5, 559,8–16 (zu Ps 19,9); entsprechend Ingolf U. Dalferth, God first: Die reformatori-
sche Revolution der christlichen Denkungsart, Leipzig: EVA, 2018, 34 f: „Im Glauben gehorchen Chris-
ten nicht einem fremdenWillen, sondern GottesWille ist ihrWille.“
110 Vgl. WA 36, 42,14–16 (Predigt am 1. Januar 1532 über Gal 3,23–29); oder z. B. WA 10 I,2, 158,5–29
(Adventspostille 1522).
111 Vgl. WA 5, 64,35 f (zu Ps 2,9): „Virga itaque est sacrosanctum Euangelium Christi, hoc enim est
sceptrumregni eius;“ ibid., 70,22–24 (zu Ps 2,11): „Christus dominus in virga ferrea regnat et confringit
veterem hominem verbo crucis, atque id voluntate et mandato patris, qui omnia ei subiecit;“ ibid.,
507,8 (zu Ps 18,12): „fides non nisi per mortificationem carnis ingreditur.” Zum Thema Robert Kolb,
Luther on the Theology of the Cross, Lutheran Quarterly XVI (2002), 443–466.
112 WA39 I, 392,5–9; vgl. Dietrich Bonhoeffer,Nachfolge (1936), DBW4, 222: „Dieser Tod ist die Gnade,
die der Mensch sich niemals selbst schaffen kann.“ Vgl. auch Dalferth, God first, 42 f.
113 Vgl. WA 30 II, 358,1–7 (Glossen zum Dekalog, 1530): „Promissio omnium promissionum fons &
omnis religionis & sapiencie caput, Euangelium Christum promissum complectens. Hoc est proprie
primumpraeceptum, quia nihil praecipitur, dicens: Ego sum dominus deus tuus.”
114 Vgl. noch z. B.WA 51, 125,3–14 (Predigt 17. Januar 1546 über Röm 12,3; mit Bezug auf Lk 10,29–37).
115 Vgl. zumThema Placido Sgroi, La dimensione etica della croce nel ‚Commento ai sette salmi peni-
tenziali‘ di Martin Lutero, Quaderni di Studi Ecumenici 12 (2006), 147–170; Martin Brecht, ‚dass das
Leben der Gläubigen Buße sei.‘ Zum Verständnis von Martin Luthers erster Ablassthese, DtPfrBl 116
(2016), 557–560.
116 ChristophSchwöbel, „EinfachGott. Trinitätstheologie amAnfangdes 21. Jahrhunderts,“NZSTh62
(2020), 519–541. Bayer, Luthers Theologie, 202 f, betont, dass im Evangelium „nichts anderes als Gottes
Barmherzigkeit und seine Liebe“ begegnet, und will „dem dreieinen Gott nicht einfach das tötende
Gesetz zuschreiben,“ vgl. ibid., 306–311. Oben ist dargelegt, dass nach Luthers Auffassung das Befrei-

18 Angelika Michael



der Veränderung zum Guten gegenwärtig ist, indem er „mit uns redet durch sein
heiliges Wort“ – während „wir wiederum mit ihm reden durch Gebet und Lob-
gesang.“117

Quellen

WA: D. Martin Luthers Werke. Kritische Gesamtausgabe. Weimar: Böhlau, 1883–2009.
BSLK: Bekenntnisschriften der evangelisch-lutherischen Kirche. Göttingen: Vandenhoeck &

Ruprecht, 1986.
Martin Luther / Johann Walter. Geystliche gesangk Buchleyn. Wittenberg, 1524
https://www.digitale-sammlungen.de/en/details/bsb00027050
Martin Luther. Betbüchlein.
https://www.digitale-sammlungen.de/de/details/bsb00019442
Das Babstsche Gesangbuch, Leipzig 1545: Documenta Musicologica XXXVIII. Kassel: Bärenreiter,

1988.

Bibliographie

Axt-Piscalar, Christine. „Gesetz und Evangelium. Thesen zur Bedeutung der lutherischen Unterschei-
dung.“ In Die lutherischen Duale: Gesetz und Evangelium, Glaube und Werke, Alter und Neuer Bund,
Verheißung und Erfüllung, herausgegeben v. Christine Axt-Piscalar / Andreas Ohlemacher, 15–48.
Leipzig: EVA, 2021.

Bayer, Oswald. „Sein und Werden. Das zweidimensionale Taufverständnis des reformatorischen Luther.“
In Simul-Existenz. Spuren reformatorischer Anthropologie, herausgegeben v. Christoph Barbrock /
Christian Neddens, 73–83. Leipzig: EVA, 2019.

ungsgeschehen sich dem Evangelium im weiten Sinne (vgl. FC V., BSLK 791,5–31, s. o.) verdankt bzw.
durch Christus per mortem gewirkt wird. Gottes Liebe befreit, indem sie die Vertrauensbeziehung
zumSchöpfer neu schafft unddenMenschendamit verwandelt: sie schenkt das Eins-werdenmit dem
göttlichen Willen und ermöglicht so (je neu) die Selbstunterscheidung vom in sich verkrümmten Ei-
genwillen des Menschen; vgl. nur noch WA 44, 113,30–39 (Genesisvorlesung, 1543–45, zu Gen 32,31f):
„sciendum est esse mortificationem maxime salutarem, qua erudimur ad vitam et salutem, non ad
interitum [...] Haec enim est voluntas Dei, mortificatio et sanctificatio nostra. Sanctificari autem non
possumus, nisi caro mortificetur et corpus peccati, [...] Deus igitur iudicat, castigat, flagellat, donec
discamus quae sit voluntas Dei bona, beneplacens, perfecta, ut canamus cum Davide ‘Bonum mihi,
Domine, quod humiliasti me, ut discerem iustificationes tuas.’” Das Gesetz in der Hand des zum Heil
handelnden Gottes „tötet“ also zum Heil; wenn ein „Gesetz“ allerdings einen Menschen letztgültig
„Gott hassen“und „zurHöllen sinken“ lässt, dannkanndiesesGeschehen in der Tat kaumalsHandeln
Gottes gedacht werden; vgl. auch Klaas Zwanepol, „Zur Diskussion umGottes Verborgenheit,“NZSTh
48 (2006), 51–59.
117 Vgl. WA 49, 588,4 f (Predigt 5. Oktober 1544 zur Einweihung der Schlosskirche in Torgau).

„Ertöt‘ uns durch dein Güte“ – Das Werk Christi nach Martin Luther 19

https://www.digitale-sammlungen.de/en/details/bsb00027050
https://www.digitale-sammlungen.de/de/details/bsb00019442


Bayer, Oswald. Martin Luthers Theologie. Eine Vergegenwärtigung (2003). Tübingen: Mohr Siebeck, 2016.
Beutel, Albrecht. Lied 6. Geistliches Lied. Enzyklopädie der Neuzeit 7. Darmstadt: Wiss. Buchgesellschaft,

2008.
Blaumeiser, Hubertus. „Il Cristo crocifisso: la via di Dio. Linee portanti della theologia crucis di Martin

Lutero.” MF 17 (2017): 193–215.
Blaumeiser, Hubertus. Martin Luthers Kreuzestheologie: Schlüssel zu seiner Deutung von Mensch und Wirk-

lichkeit. Eine Untersuchung anhand der Operationes in Psalmos (1519–1521). Paderborn: Bonifatius,
1995.

Bonhoeffer, Dietrich. Nachfolge (1936). DBW 4, Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus, 2002.
Brecht, Martin. „‚dass das Leben der Gläubigen Buße sei.‘ Zum Verständnis von Martin Luthers erster

Ablassthese.“ DtPfrBl 116 (2016): 557–560.
Bühler, Pierre. „La teologia della croce. Il suo significato in Lutero e alcune tappe della sua storia degli

effetti.” In Lutero. Un cristiano e la sua eredità 1517–2017, herausgegeben v. Alberto Melloni, Bd. II,
663–676. Bologna: Società editrice il mulino, 2017.

Buzzi, Franco. „La fede di Abramo.” In Lutero e la mistica, herausgegeben v. Franco Buzzi / Dieter Kampen
/ Paolo Ricca, 139–161. Torino: Claudiana, 2014.

Dalferth, Ingolf U. God first: Die reformatorische Revolution der christlichen Denkungsart. Leipzig: EVA, 2018.
Ebeling, Gerhard. Luther. Eine Einführung in sein Denken. Tübingen: Mohr Siebeck, 2017.
Hahn, Gerhard. Evangelium als literarische Anweisung. Zu Luthers Stellung in der Geschichte des deutschen

kirchlichen Liedes. München: Artemis, 1981.
Hausammann, Susi. Buße als Umkehr und Erneuerung von Mensch und Gesellschaft. Eine theologie-

geschichtliche Studie zu einer Theologie der Buße. Zürich: TVZ, 1974.
Herms, Eilert. „Mensch.“ In Luther Handbuch, herausgegeben v. Albrecht Beutel, 392–403. Tübingen:

Mohr Siebeck, 2010.
Iserloh, Erwin. „Sacramentum et Exemplum. Ein augustinisches Thema lutherischer Theologie.“ In Re-

formata Reformanda (FS Hubert Jedin), Bd. 1, herausgegeben v. Erwin Iserloh / Konrad Repgen,
247–264. Münster: Aschendorf, 1965.

Joest, Wilfried. „Die Freiheit in Luthers Verständnis des Menschen.“ KuD 29 (1983): 127–138.
Joest, Wilfried. Gebot II. Systematisch-Theologisch. TRE 12, Berlin: Walter de Gruyter, 1984.
Joest, Wilfried. Ontologie der Person bei Luther. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1967.
Jüngel, Eberhard. „Quae supra nos, nihil ad nos. Eine Kurzformel der Lehre vom verborgenen Gott, im

Anschluß an Luther interpretiert.“ EvTh 32 (1972): 197–240.
Kolb, Robert. „Luther on the Theology of the Cross.” Lutheran Quarterly XVI (2002): 443–466.
Kopperi, Kari. „Theology of the Cross.” In Engaging Luther. A (New) Theological Assessment, herausgege-

ben v. Olli-Pekka Vainio, 155–172. Eugene: Cascade Publication, 2010.
Leppin, Volker. „Luthers Kreuzestheologie als Fortentwicklung mittelalterlicher Mystik und Exegese.“

Lateranum 84 (2018): 55–70.
Löhrer, Magnus. „Das Augustinische Binom ‚Sacramentum et Exemplum‘ und die Unterscheidung des

Christlichen bei G. Ebeling und E. Jüngel.“ In Mysterium Christi. Symbolgegenwart und theologische
Bedeutung (FS Basil Studer), herausgegeben v. Magnus Löhrer / Elmar Salmann, 377–403. Rom:
EOS-Verlag, 1995.

Marschler, Thomas. „Opera trinitatis ad extra indivisa sunt: Ein Grundaxiom der Trinitätstheologie in
augustinischer Tradition.“ In Gottes Handeln in der Welt: Probleme und Möglichkeiten aus Sicht der
Theologie und analytischen Religionsphilosophie, herausgegeben v. Benedikt Paul Göcke / Ruben
Schneider, 73–109. Regensburg: Pustet, 2017.

Mathiasen Stopa, Sasja E. „A Dialogue of Mutual Recognition – Rephrasing Martin Luther’s Doctrine of
Justification in the 21st Century.” NZSTh 67 (2025): 64–86.

20 Angelika Michael



Mau, Rudolf. Gesetz, V. Reformationszeit TRE 13. Berlin: Walter de Gruyter, 1984.
Michael, Angelika. „‚Quod Christus sit mea forma‘: Zur Bedeutung des Wortfeldes forma / formari in der

Rechtfertigungslehre Martin Luthers.“ LuJ 89 (2022): 14–47.
Müller, Klaus W. „Zur ‚voluntas dei abscondita‘ bei Martin Luther. Tradition und Innovation.“ LuJ 84

(2017): 118–169.
Nüssel, Friederike. „Wirksame Gnade. Eine lutherische Perspektive.“ In Wachsende Zustimmung und of-

fene Fragen: Die Gemeinsame Erklärung zur Rechtfertigungslehre im Licht ihrer Wirkung, herausgege-
ben v. Bernd Oberdorfer / Thomas Söding, 135–149. Freiburg: Herder, 2019.

Ohst, Martin. „Reformatorisches Freiheitsverständnis. Mittelalterliche Wurzeln, Hauptinhalte, Proble-
me.“ In Freiheit und Menschenwürde. Studien zum Beitrag des Protestantismus, herausgegeben v. Jörg
Dierken / Arnulf von Scheliha, 13–48. Tübingen: Mohr Siebeck, 2005.

Pesch, Otto Hermann. „Theologie des Todes bei Martin Luther.“ In Im Angesicht des Todes: Ein interdiszipli-
näres Kompendium Bd. II, herausgegeben v. Hansjakob Becker u. a. , 709–789. St. Ottilien: EOS,
1987.

Peters, Albrecht. Der Mensch. Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus Mohn, 1979.
Peters, Albrecht. Gesetz und Evangelium. Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus Mohn, 1981.
Peters, Albrecht. Kommentar zu Luthers Katechismen, Bd. 1: Die Zehn Gebote. Luthers Vorreden. Göttin-

gen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1990.
Raunio, Antti. „Faith as Darkness and Light Active in Love – Luther on Christian Life.” In Darkness, Light,

and Active in Love. Studies in Theory and Practice in Luther and Lutheran-Orthodox Ecumenical Theory,
herausgegeben v. Antti Raunio, 7–38. Helsinki: Luther-Agricola-Society, 2020.

Raunio, Antti. „The Human Being.“ In Engaging Luther. A (New) Theological Assessment, herausgegeben v.
Olli-Pekka Vainio, 27–58. Eugene: Cascade Publication, 2010.

Reich, Christa. „Herr Christ, der einig Gotts Sohn.“ In Liederkunde zum Evangelischen Gesangbuch Bd. 3/2,
herausgegeben v. Gerhard Hahn / Jürgen Henkys, 48–54. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht,
2001.

Schäufele, Wolf-Friedrich. „Luthers Unterscheidung von Gesetz und Evangelium. Ihre Bedeutung für das
Verständnis des Alten Testaments nach seinen Bibelvorreden.“ In Die lutherischen Duale: Gesetz und
Evangelium, Glaube und Werke, Alter und Neuer Bund, Verheißung und Erfüllung, herausgegeben v.
Christine Axt-Piscalar / Andreas Ohlemacher, 49–71. Leipzig: EVA, 2021.

Schilling, Johannes. „Luther, die Musik und der Gottesdienst.“ In Luther heute, herausgegeben v. Ulrich
Heckel u. a., 194–209. Tübingen: Mohr Siebeck, 2017.

Schneider, Hans-Otto. „Elisabeth Crucigers Lied ‚Herr Christ, der einig Gottssohn.‘“ In Die Crucigers: Cas-
par der Ältere, Caspar der Jüngere und Elisabeth Cruciger in ihrer Bedeutung für die Wittenberger Re-
formation, herausgegeben v. Armin Kohnle / Irene Dingel, 303–319. Leipzig: EVA, 2021.

Schulken, Christian. Lex efficax. Studien zur Sprachwerdung des Gesetzes bei Luther im Anschluss an die Dis-
putationen gegen die Antinomer. Tübingen: Mohr Siebeck, 2005.

Schwarz, Reinhard. Martin Luther – Lehrer der christlichen Religion. Tübingen: Mohr Siebeck, 2015.
Schwöbel, Christoph. „Einfach Gott. Trinitätstheologie am Anfang des 21. Jahrhunderts.“ NZSTh 62

(2020): 519–541.
Schwöbel, Christoph. „Martin Luther and the Trinity.“ Oxford research encyclopedia of religion. Oxford:

University Press, 2017
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.326
Seils, Martin. „Martin Luthers Gesetzesverständnis.“ In Das Verständnis des Gesetzes bei Juden, Christen

und im Islam, herausgegeben v. Udo Kern, 64–84. Münster: LIT Verlag, 2000.
Sgroi, Placido. „La dimensione etica della croce nel ‚Commento ai sette salmi penitenziali‘ di Martin

Lutero.“ Quaderni di Studi Ecumenici 12 (2006): 147–170.

„Ertöt‘ uns durch dein Güte“ – Das Werk Christi nach Martin Luther 21

https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.326


Silcock, Jeffrey G. „Law, Gospel, and Repentance in Luther’s Antinomian Disputations.” Luther-Bulletin 16
(2007): 41–56.

Slenczka, Notger. „Die Anthropologie Martin Luthers.“ In Anthropologie, herausgegeben v. Elisabeth
Gräb-Schmidt / Reiner Preul, 85–116. Leipzig: EVA, 2017.

Sparn, Walter. „’Lex iam adest.’ Luthers Rede vom Gesetz in den Antinomerdisputationen.“ In Martin
Luther – Biographie und Theologie, herausgegeben v. Dietrich Korsch / Volker Leppin, 211–249. Tü-
bingen: Mohr Siebeck, 2017.

Stegmann, Andreas. Luthers Auffassung Luthers Auffassung vom christlichen Leben. Tübingen: Mohr Sie-
beck, 2014.

Tranvik, Mark D. „Martin Luther and the Flow of Faith.” Lutheran Quarterly 37 (2023): 125–135.
Vercruysse, Jos. „Nostra theologia est crucis theologia. La teologia secondo Lutero.” In Figure moderne

della teologia nei secoli XV-XVII: atti del convegno internazionale promosso dall’Istituto di storia della
teologia di Lugano, Lugano 2005, herausgegeben v. Inos Biffi / Costante Marabelli, 35–63. Milano:
Jaca Book, 2007.

von Loewenich, Walther. Luthers Theologia crucis. Bielefeld: Luther-Verlag, 1967.
von Lüpke, Johannes. „Das Evangelium als Interpret des Gesetzes. Luthers frühe Dekalogauslegung.“ In

Kontexte. Biografische und forschungsgeschichtliche Schnittpunkte der alttestamentlichen Wissenschaft,
herausgegeben v. Kurt Erlemann u. a., 51–64. Neukirchen-Vluyn: Neukirchener, 2008.

Wenz, Gunther. Theologie der Bekenntnisschriften der evangelisch-lutherischen Kirche: Eine historische und
systematische Einführung in das Konkordienbuch, Bd. 2. Berlin: De Gruyter, 1998.

zur Mühlen, Karl-Heinz. „Befreiung durch Christus bei Luther. Mit spezieller Beachtung seines Konfliktes
mit Erasmus.“ LuJ 62 (1995): 48–66.

Zwanepol, Klaas. „Zur Diskussion um Gottes Verborgenheit.“ NZSTh 48 (2006): 51–59.

22 Angelika Michael


