DE GRUYTER NZSTh 2025; aop a

J. Winfried Liicke*
Selbstverstandigung, Selbsterkenntnis und
Religion

https://doi.org/10.1515/nzsth-2025-0021

Abstract: In recent years, there have been several noteworthy attempts to under-
stand Hegel’s doctrine of “absolute spirit” as a theory of cultural practices in which
human self-understanding is formed, cultivated, and critically examined. This essay
explores a number of theologically significant conclusions that can be drawn from
this assumption. In doing so, I address central questions concerning the subject,
content, and goals of the practice. My main thesis is that, for Hegel, there is a com-
plex interplay between religious or metaphysical beliefs about the structure of rea-
lity as a whole and the successful formation of self-knowledge. In particular, these
relations form an important basis for the critical evaluation of the cultural practices
themselves and their social dimensions. I argue that these characteristics tend to be
overlooked in contemporary interpretations.

Keywords: G.W.F. Hegel, Religious and Philosophical Self-Understanding, Self-
Knowledge, Metaphysics, Social Cohesion, Religion and State, Theistic Grounding of
Human Dignity, Problems of Religious Diversity

Zusammenfassung: In den letzten Jahren sind einige beachtenswerte Versuche un-
ternommen worden, Hegels Lehre vom ,,absoluten Geist“ als eine Theorie kulturel-
ler Praktiken zu verstehen, in denen das menschliche Selbstverstandnis gebildet,
kultiviert und kritisch befragt wird. In diesem Aufsatz untersuche ich eine Reihe
von theologisch signifikanten Schlussfolgerungen, die aus dieser Grundannahme
gezogen werden kénnen. Dabei beantworte ich die zentralen Fragen nach dem Sub-
jekt, dem Inhalt sowie dem Ziel der genannten Praktiken. Meine Hauptthese ist,
dass es nach Hegel ein komplexes Zusammenspiel zwischen religidsen oder meta-
physischen Uberzeugungen iiber die Verfassung der Wirklichkeit als Ganzer und
der erfolgreichen Bildung von Selbsterkenntnis gibt. Diese Beziehungen bilden eine
wichtige Grundlage fir die kritische Bewertung der kulturellen Praktiken selbst
sowie von deren sozialer Dimension. Diese Grundziige kultureller Selbstverstandi-

*Korrespondenzautor: Dr. J. Winfried Liicke, Eberhard Karls Universitat Tiibingen, Evangelisch-
Theologische Fakultdt, LiebermeisterstralRe 12, 72076 Tubingen, Germany,
E-Mail: winfried.luecke@uni-tuebingen.de

@ Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist

lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.



2 —— | Winfried Liicke DE GRUYTER

gungspraktiken werden, so meine These, in den zeitgenossischen Interpretations-
ansatzen tendenziell iibersehen.

Schliisselwdrter: G.W.F. Hegel, religiose und philosophische Selbstverstdndigung,
Selbstwissen, Metaphysik, sozialer Zusammenhalt, Religion und Staat, theistische
Begriindung der Menschenwiirde, Probleme religiéser Diversitat

1 Einleitung

Nach einer neueren Lesarten-Familie besteht Hegels Lehre vom ,absoluten Geist‘ in
einer Theorie kultureller Praktiken der ,Selbstverstandigung.‘ In und mit sozialen
Praxen der Kunstproduktion und -rezeption, der Religionsausiibung oder philoso-
phischen Theoriebildung sollen Teilnehmerinnen ihr fundamentales und traditi-
onstibergreifendes Selbstverstandnis bilden, zur Darstellung bringen und — im Rah-
men der Philosophie — kritisch priifen oder legitimieren. Gemeinsames Ziel dieser
Ansatze ist es, ein systematisch stimmiges Bild dieses Kernstuicks von Hegels Geist-
philosophie zu geben und besonders deren sozialphilosophische Implikationen he-
rauszustellen.

Ein solcher Ansatz verdient religionsphilosophische und theologische Beach-
tung. Denn in seiner systematischen Grundorientierung verbindet er eine philoso-
phisch breit angelegte Diskussion mit dem Grundansatz eines gewichtigen Stranges
der gegenwartigen deutschsprachigen Systematischen Theologie, die im Gefolge
Schleiermachers das religiése Selbstdeuten und -verstehen ins Zentrum der theo-
logischen Reflexion stellt' — und zwar ohne dass beide innerdisziplindre Debatten
bislang in einen breiteren Austausch getreten wéren.> Dennoch finden sich bislang
noch keine Diskussionsbeitrage, die die Tragfahigkeit und Erklarungskraft des gan-
zen Ansatzes genauer in den Blick nehmen und die auch fiir die systematisch-theo-
logische Debatte von grofiem Interesse sein diirften.

1 Bei Christan Danz heifst es etwa summierend mit Bezug auf die Christologie: ,Der Glaube als ein
personaler Akt stellt sich im Christusbild dar und verstandigt sich tiber sich selbst und seine Einbin-
dung in die Geschichte“ (Danz, Systematische Theologie, 213). Eine sehr gute Ubersicht iiber das theo-
logische Paradigma von Religion als Selbstdeutung bietet Evers, ,Neuere Tendenzen,* 3-10.

2 Ansétze eines solchen Austauschs sind aber schon zu beobachten. Vgl. beispielsweise die Skizze von
Hegels Geistphilosophie bei Christian Danz, in der es heif3t: ,Das menschliche Selbstverhéltnis ist [...]
eingebunden in eine geschichtliche Kultur und ihre Institutionen. Sie stellen die sprachlichen Formen
bereit, mit denen sich der Mensch iiber sich selbst und seine Welt verstandigt“ (Danz, Systematische
Theologie, 217). Anders als die hier diskutierten Forschungsansétzen identifiziert Danz aber dies mit
,Hegels Bestimmung des objektiven Geistes“ (ibid.).



DE GRUYTER Selbstverstandigung, Selbsterkenntnis und Religion =— 3

Im Folgenden soll ein solcher Versuch unternommen werden. Dabei soll nicht
in erster Linie die Treue zum Original, sondern vor allem die Kohédrenz der Les-
arten und ihrer Konsequenzen geprtift werden. Ich werde dabei dafiir argumentie-
ren, dass die Lesarten zwar zu Recht einen Schwerpunkt auf die soziale Einbettung
der Selbstverstandigungspraktiken legen, aber die — im weiten Sinne — metaphysi-
sche Dimension zu Unrecht gréfitenteils aushlenden.? Denn ohne eine explizite Aus-
einandersetzung mit dieser Dimension ist — so meine These — eine kritische Debatte
iber die Legitimitat bestimmter Selbstverstandigungspraktiken nicht méglich. Wie
sich zeigen wird, entspricht dem auch Hegels eigenes Selbstverstdndnis.

Dazu werde ich zundchst den Begriff der ,Selbstverstandigung‘ genauer ein-
grenzen (Abschnitt 2). Aus Abweichungen vom Alltagssprachgebrauch werde ich
dann zwei Fragen entwickeln und mit Hegel und seinen Interpretinnen beantwor-
ten — ndmlich nach dem Subjekt (Abschnitt 3) sowie nach dem Thema und dem Ziel
der Selbstverstandigungspraxis (Abschnitt 4). Um die Diskussion iibersichtlich zu
halten, werde ich mich auf Hegels Berliner Spatwerk beschranken und mich haupt-
sdchlich dem Verhéltnis von Religion und Philosophie zuwenden.

2 Begriffliche Vorbemerkungen

Exemplarisch fiir die Begriffsverwendung in der einschlégigen Literatur stehen Er-
lauterungen wie die folgende: ,Religion ist eine Praxis, in der eine Gemeinschaft
sich mit sich auseinandersetzt. Oder noch kiirzer: Religion ist eine Praxis gemein-
schaftlicher Selbstverstandigung.“* Aus dieser Stelle erfahrt man, dass es sich bei
der ,Selbstverstandigung‘ um eine soziale Praxis mindestens von der Grofie der Re-
ligionsaustibung handeln soll, die aber zugleich auch Kunst und Philosophie mit-
umfassen kann. Das gemeinsam verfolgte Ziel der Praxis besteht dabei in einer
»Auseinandersetzung mit sich selbst.“

Mit Blick auf diese Anfangscharakterisierung ergeben sich zwei Bedenken. Das
erste betrifft den notorisch schwierig einzugrenzenden Begriff der ,sozialen Praxis,*
der noch zuséatzlich an Komplexitidt gewinnt, wenn man ihn mit dem Begriff der
,Religion‘ in Verbindung bringt und sich somit in die Problemgefilde rund um die
Frage der angemessenen Religionsdefinition begibt. Gliicklicherweise kann man im

3 Unter Metaphysik verstehe ich mit E.]. Lowe, ,the study of the most fundamental structure of rea-
lity and involves the attempt to determine what categories of things can and do exist, which in turn
involves understanding the nature or essence of the things in question (Lowe, ,Rationality of meta-
physics,“ 108).

4 Bertram und Wieland, ,Die Aktualitdt von Hegels Religionsphilosophie,“ 81. Vgl. Gante, ,Freiheit
und das Wissen der Freiheit,“ 194; und Wieland, Pluralitdt des Absoluten, 172.



4 —— | Winfried Liicke DE GRUYTER

gegenwartigen Kontext letztere Frage aus Platzgriinden auf sich beruhen lassen
und lediglich auf unproblematische Paradigmenfalle religioser Praxis verweisen —
wie beispielsweise gottesdienstliche Praktiken des Gebets, der Predigt, der Sakra-
mente etc. —, wenn von Religion gesprochen wird.?

Was den Begriff der sozialen Praxis betrifft, werde ich mich an Alasdair MacIn-
tyres Definition orientieren, der ,Praxis“ definiert als:

any coherent and complex form of socially established cooperative human activity through
which goods internal to that form of activity are realized in the course of trying to achieve
those standards of excellence which are appropriate to, and partially definitive of, that form
of activity, with the result that human powers to achieve excellence, and human conceptions of
the ends and goods involved, are systematically extended.®

Diese Arbeitsdefinition sollte keinen Anspruch auf Vollstdndigkeit erheben, hat
aber im vorliegenden Kontext mehrere Vorteile: Erstens besitzt sie den exegeti-
schen Vorzug, dass sie in einer (im weiten Sinne) aristotelischen Tradition steht, in
der sich auch Hegel bewegt. Zweitens bahnt sie sich einen Mittelweg zwischen so-
genannten ,dichten“ und ,,dinnen“ Begriffe sozialer Praxen.” Mit dem Fokus auf die
praxisinternen, zu realisierenden Giiter sowie ihren konstitutiven tradierten, auto-
ritativen, wiewohl nicht irrtumsimmunen Ausibungsstandards verhalt sie sich
neutraler als ,dichte“ Konzeptionen, die beispielsweise Praxis durch das bewusste
und intendierte Folgen konstitutiver Regeln definieren. Gleichzeitig ist die Beto-
nung der Ausrichtung auf interne Ziele, Giiter und Ausiibungsstandards, die eine
soziale Praxis kennzeichnen, scharf genug, um nicht jede menschliche intersubjek-
tive Tatigkeit, die einer Regelméafigkeit folgt, schon als soziale Praxis im hier ver-
wendeten Sinne einordnen zu missen, wie dies ,diinne“ Konzeptionen tun.® Drit-

5 Hegel selbst lehnt funktionalistische Religionsauffassungen ab und ist deutlich optimistischer, was
einen allgemein verbindlichen Begriff des Wesens der Religion betrifft. Vgl. zu beiden Punkten Liicke,
Religion und Denken, 31-41, 94-100 und 465-467.

6 Maclntyre, After Virtue, 187.

7 Zur Unterscheidung und Kritik von ,,dichten® (thick) und ,, ditnnen“ (thin) Begriffen sozialer Praxen
vgl. Haslanger, ,What is a Social Practice,“ 236-237.

8 Zudem hat MacIntyres Vorschlag mehr Vorteile bei der Individuierung sozialer Praxen als etwa
Haslangers Definition. Vgl. ibid., 245. In deren Zentrum steht die Koordination des Schaffens, Erhal-
tens, Verteilens, Verwaltens etc. von Ressourcen, die Haslanger aber sehr weit auffasst: ,Something
becomes a resource when its (+/-) value, whether economic, aesthetic, moral, prudential, spiritual, is
recognized* (ibid., 243). Praxisexterne Giiter, wie 6konomisches Kapital, Gesundheit der Mitglieder,
gesellschaftliche Macht etc. sind zwar sicherlich ,Ressourcen’, aber sie kennzeichnen so ziemlich alle
institutionalisierten sozialen Praxen. Besser an Haslangers Definition scheint mir hingegen ihre Be-
tonung der semiotischen Dimension von Praktiken, die gerade fiir religiose Praktiken wie Abend-
mabhlsfeiern essentiell ist. Vgl. Ibid., 238—240.



DE GRUYTER Selbstverstandigung, Selbsterkenntnis und Religion =——— 5

tens schlieSlich eignet sich MacIntyres Vorschlag gut fiir eine genauere Eingren-
zung der sozialen Praxis der Selbstverstandigung im Rahmen von Religion und Phi-
losophie, die ich im Folgenden analog zu Praktiken der Untersuchung in Alltag und
Wissenschaft verstehe.’

Bevor die wichtigsten Komponenten von MacIntyres Definitionsvorschlag auf
den vorliegenden Fall angewendet und sein Aufschlussreichtum getestet werden
kann, muss noch ein zweites Bedenken ausgeraumt werden. Der Begriff der ,Selbst-
verstandigung’ fungiert in der Theorie als hochstufige und informative Erklarung,
was es mit Praxen wie Religion und Philosophie generell auf sich hat. Gleichzeitig
weicht der Begriff aber signifikant vom Alltagssprachgebrauch ab und ist daher
selber erlduterungsbedtrftig. Zumindest lasst er sich nicht von derjenigen lexika-
lischen Bedeutung ableiten, die dem Begriff am néchsten steht. ,Sich verstdndigen*
meint danach, dass mindestens zwei Personen(-gemeinschaften) a und b hinsicht-
lich eines Streitpunkts fzu einer Ubereinkunft kommen.'

Damit ergeben sich drei Abweichungen, die den Begriff ndher eingrenzen: (a)
Wiéhrend in der Alltagssprache ein dreistelliges Pradikat verwendet wird, das zwei
Verhandlungspartnerinnen a und b und Verhandlungsfrage fals Argumente besitzt,
werden im Begriff der Selbstverstandigung die Relata scheinbar miteinander identi-
fiziert. In einem ersten Anlauf formuliert: a verstandigt sich demnach mit a tiber a.
Der Gehalt einer Verstandigung muss aber propositionaler Struktur sein und kann
daher nicht die Person (oder Personengruppe) a selbst sein, sondern muss in Fragen
oder Themen bestehen, die die Identitdt der Personen (oder der Personengruppe)
betreffen — also beispielsweise Fragen dartiber, wer man eigentlich ist und in Zukunft
sein will. Im zeitgendssischen Duktus gesprochen handelt es sich genauer um Fragen
rund um Konzeptionen der eigenen ,praktischen Identitat,* also um Selbstbeschrei-
bungen, die den Wert der eigenen Lebensfithrung hinsichtlich personaler Beziehun-
gen oder sozialer Rollen explizit machen." Jede Praxis von Selbstverstandigung setzt
damit voraus, dass es innerhalb der Personen(-gruppe) schon (kollektive) Lebensent-

9 Nicholas Wolterstorff spricht in seinen lesenswerten Ausfiihrungen zur Praxis der ,inquiry“ neu-
traler vom Handlungstypus der sozial verfligharen sowie zuginglichen und akzeptablen ,ways of
finding things out“ und orientiert sich dabei auch an MacIntyres Begriff der sozialen Praxis. Vgl. Wol-
terstorff, ,Entitlement and practices of inquiry,“ 90-98.

10 Der Duden nennt daneben noch 1) a versténdigt b, d.h. a setzt b dartiber in Kenntnis, dass p, sowie
2) a kann sich mit b verstdndigen, d.h. a und b kénnen sich (sprachlich) verstehen. Vgl. den Artikel
yverstandigen®in Duden, 1921 Sp. 3.

11 Ich folge hier Korsgaards quasi-kanonischer Auffassung der ,Konzeption praktischer Identitat,“
die diese definiert als: ,,description under which you value yourself and find your life worth living and
your actions to be worth undertaking“ (Korsgaard, Self-Constitution, 20). Entsprechend versteht sie
unter einer einzelnen praktischen Identitdt, ,a set of principles, the dos and don’ts of being a teacher
or a citizen, say*“ (ibid., 21).



6 —— . Winfried Liicke DE GRUYTER

wiirfe gibt, mit denen man sich mono- oder dialogisch ,auseinandersetzen‘ kann. So-
mit wére der Selbstverstandigungsbegriff nah verwandt mit Ernst Tugendhats Ana-
lyse des ,praktischen Verhaltens zu sich,‘ d.h. des kritischen und wahrheitsfahigen
Urteilens iiber die kiinftige Lebensfithrung und ihre Konzeptionen.*

(b) Hieraus folgt eine weitere Abweichung hinsichtlich des Themas: Dialogpart-
nerinnen verstdndigen sich, wenn sie ihre Interessen, Absichten und Plane koor-
dinieren oder scheinbar kontrare Hypothesen oder Meinungen zusammenfithren.”
Im vorliegenden Fall werden hingegen vorgangige Selbstkonzeptionen zur Diskus-
sion gestellt, etwa indem dartiber verhandelt wird, was es heifst, Teil dieser Gruppe
zu sein, und warum es auch weiterhin sinn- oder wertvoll ist, dies zu tun."

(c) Schliefslich zielt der Alltagsbegriff auf das Verhandlungsresultat, die erfolg-
reiche Verstdndigung, wahrend der Ausdruck ,Selbstverstandigungspraxis‘ das Ge-
wicht auf die diskursive Auseinandersetzung legt. Die Praxisziel besteht also darin,
Selbstauffassungen ergebnisoffen zur Debatte zu stellen. Fiir den Eintritt in die so-
ziale Praxis miisste dann auch diese Zielsetzung als wichtig genug eingestuft wer-
den und ganz im Sinne von MacIntyres Definition missten Mafdstdbe existieren,
wie die Praxis angemessen und erfolgreich vollzogen werden kann.”

Mit dieser begrifflichen Vorverstdndigung wird nun deutlicher, warum es sich
bei der Selbstverstandigungspraxis um eine ,soziale Praxis‘ in MacIntyres Sinne
handelt: Sie ist (i) eine kooperative, dialogische Praxis der Urteilsfindung, in der (ii)
auf ein spezifisch praxisinternes Gut abgezielt wird. Letzteres besteht entweder nur
im Prozess der ,Auseinandersetzung mit sich‘ oder dartiber hinaus auch noch im
moglicherweise resultierenden Wissen um die ,praktische Identitat‘ einer Einzel-
person oder einer Gruppe. Zumindest mit Blick auf die Selbstverstandigung in der
Philosophie gibt es (iii) auch tradierte Standards der Praxisausiibung, zu denen bei-
spielsweise hermeneutische Richtlinien fiir ideengeschichtliche Beziige, etablierte
Mafsstabe fiir Definitionen und Begriffsanalysen, formale wie informelle Normen
der Argumentation (wie z.B. Schlussregeln der induktiven und deduktiven Logik
oder Konversationsmaximen) und theoretische Tugenden als Kriterien der an-
gemessenen Theoriewahl gehoren.’ Fiir die religiose Selbstreflexion im Alltag und

12 Vgl. Tugendhat, Selbstbewufstsein und Selbstbestimmung, 228—243.

13 Vgl. Walton, Informal Logic, ch.1.1.

14 Nach Tugendhat, Selbstbewufstsein und Selbstbestimmung, 36—38 spitzt sich das praktische Selbst-
verhaltnis auf die existentielle Hamlet-Frage nach ,Sein oder Nichtsein‘ zu. Auf unseren Fall iiber-
tragen kann also eine ,Selbstverstandigung‘ auch den metaphorischen ,Tod‘ der Gruppe zur Folge
haben.

15 Zu den Details dieser Komponente einer sozialen Praxis vgl. MacIntyre, After Virtue, 187-196.

16 Vgl. bspw. die préignante Ubersicht iiber philosophische Methoden in: Williamson, Doing Philoso-

phy.



DE GRUYTER Selbstverstandigung, Selbsterkenntnis und Religion =— 7

in der Wissenschaft miissten diese Mafsstibe sicherlich nochmals deutlich pluraler
ausfallen. In der Hegel-Debatte wird diese Frage aber eher am Rande behandelt.
Mit dieser groben Einordnung bleibt allerdings immer noch offen, welche Per-
sonen oder Personengruppen sich nun genau mit welchen Selbstkonzeptionen un-
ter welcher Zielsetzung ,auseinandersetzen.’ Fiir eine bessere begriffliche Hand-
habe des Selbstverstandigungsbegriff benétigt man also noch eine detailliertere
Antwort auf die Frage nach dem Subjekt, dem Thema sowie dem Ziel der Selbstver-
stdndigungspraxis, die sich im hegelschen Rahmen bewegt. Mit Nadine Mooren,
Tim Rojek und Michael Quante halte ich den § 552 von Hegels Enzyklopddie von 1830
flir den besten Ausgangspunkt fiir eine Beantwortung dieser Fragen.” Dabei werde
ich dem vorgeschlagenen Interpretationsschliissel folgen und den ,absoluten Geist
durchgéngig als Selbstverstdndigungspraxis verstehen. Meinen eigenen Interpreta-
tionsvorschlag werde ich mit den neueren Lesarten systematisch abgleichen.

3 Wer ist das Subjekt der Selbstverstandigung?

Auf die erste Frage nach dem ,Wer‘ der Selbstverstandigung gibt der Paragraph eine
eindeutige Antwort: Es ist der ,Volksgeist,“ der im Denken ein ,Wissen seiner in
seiner Wesentlichkeit“® gewinnt. Zwei Dinge gilt es hier zu beachten: Erstens meint
der Begriff des ,Volksgeistes‘ bei Hegel weder sogenannte ,Ethnien‘ noch national-
staatliche Gebilde.! Vielmehr meint er so etwas wie umfassende Kulturtraditionen,
wie sie sich fiir Hegel z.B. nach dem Fall des romischen Reiches im weitestgehend
christlich geprégten Europa gebildet haben soll.*® Selbstverstandigung kann so als
eine  kulturelle Praxis“ bestimmt werden, ,,in der sich Kulturen insgesamt reflek-
tieren und auf diese Weise auch weiterentwickeln.“*

Zweitens impliziert die Rede vom ,Volksgeist‘ nicht notwendigerweise, dass kol-
lektive Entitaten als korporative Personen auftreten und sich als solche mit sich
verstandigen.? Fir Hegel setzt zwar die Selbstverwirklichung von Einzelpersonen

17 Vgl. Mooren, Rojek, und Quante, ,Vom objektiven in den absoluten Geist*.

18 Hegel, Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaften, § 552, 530 [= Enz.].

19 Vgl. Mooren, Rojek, und Quante, ,Vom objektiven in den absoluten Geist,“ 653.

20 Dem entspricht Hegels Rede vom ,germanischen Volksgeist. Vgl. die Erlduterungen in Wood, He-
gel’s Ethical Thought, 263, Fn. 4.

21 Bertram und Wieland, ,Die Aktualitdt von Hegels Religionsphilosophie,“ 81. Vgl. Mooren, Rojek,
und Quante, ,Vom objektiven in den absoluten Geist,“ 653-654 sowie Mooren, Hegel und die Religion,
31

22 Eine Theorie korporativer Personen schreibt etwa R. Scruton Hegel zu. Vgl. Scruton und Finnis,
,Corporate Persons,“ 254-255.



8 —— . Winfried Liicke DE GRUYTER

die Ubernahme von sozialen Rollen innerhalb einer Gemeinschaft voraus,? die in
familidren Zusammenhédngen schon mit der Geburt geschieht oder in der Berufs-
wahl durch freie Entscheidung vollzogen wird.?* Individuen fiihren ihr Leben daher
als Familienmitglied, als Berufstatige oder als Staatshirgerin und verfolgen damit
immer schon Ziele, die das Gemeinwohl betreffen. Soziale Praxen, Gruppen oder
Institutionen kénnen aber nach Hegel nur dann Bestand haben, wenn sie wiederum
von Einzelpersonen als ihren Mitgliedern in ihren Zielen und Anspriichen an-
erkannt werden kénnen. Folglich kdnnen Selbstverstindigungspraxen nur unter
Voraussetzung geteilter Uberzeugungen und Absichten von menschlichen Individu-
en entstehen und existieren. Die Rede vom ,Volksgeist* schliefit daher nicht aus,
sondern ein, dass Einzelpersonen die Subjekte der ,Praxis gemeinschaftlicher
Selbstverstdndigung“* sind.

4 Was ist das Thema und die Zielsetzung der
Selbstverstandigung?

Aus der Antwort auf die erste Frage ergibt sich die zweite: Wenn Personen(-grup-
pen) sich tber ihre Identitit verstandigen, dann tun sie das aus ihren sozialen Rol-
len heraus, die damit — direkt oder indirekt — zum Inhalt eines héherstufigen Wis-
sens werden. Im Gegensatz zur ersten Frage lasst der Text von Enz. § 552 aber meh-
rere exegetische Schlussfolgerungen zu. Ich werde im Folgenden zunéchst eine
eigene Interpretation entwickeln (4.1) und sie dann mit den alternativen Deutungs-
vorschlagen sachlich in Beziehung setzen (4.2).

4.1 Sittliches Selbstverstindnis und religiose Uberzeugung
Im Paragraphen grenzt Hegel das ,Wissen des absoluten Geistes“*” durch eine dop-

pelte Differenzierung naher ein: (1) unterscheidet er zwischen der ,bewufit-
lose[n]“*® Umsetzung normativer Erwartungen, die an Personen als Teile eines sitt-

23 Vgl. Quante und Schweikard, ,Leading a universal life,“ 72; sowie Siep, ,Selbstverwirklichung,
Anerkennung und politische Existenz*.

24 Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, §§ 174-175,153-154 und § 206, 172 [= GPR].

25 Vgl. Quante und Schweikard, ,Leading a universal life,“ 68—71 und GPR § 260, 208.

26 Bertram und Wieland, ,Die Aktualitét von Hegels Religionsphilosophie, 81.

27 Enz. § 552, 530; Kursivierungen sind Sperrungen im Original.

28 Thid.



DE GRUYTER Selbstverstandigung, Selbsterkenntnis und Religion =— 9

lichen Ganzen gestellt werden, und einer bewussten Thematisierung des Ganzen, in
dem sich die Personen vorfinden oder das sie aktiv gestalten. Diese globale Selbst-
verstandigung wird damit von lokalen Formen abgrenzt, in denen Personen ihre
einzelnen Rollen innerhalb der Gemeinschaft thematisieren.”® Stattdessen geht es
hier (2) um das ,Wissen“ der ,Wesentlichkeit“ der fraglichen kulturellen Gemein-
schaft und damit um das, was diese als Ganze ausmacht. Innerhalb dieses umfas-
senden Wissens unterscheidet Hegel zwei Unterformen, ndmlich (2a) dasjenige
»~Wissen,“ das ,die immanente Beschranktheit des Volksgeistes hat,“ und (2b) ein
Wissen, in dem diese Beschrankung aufgehoben sein soll.*

Wie man die Perspektiveniiberwindung in (2b) genauer aufzufassen hat, lasst
sich mit Blick auf den Gehalt des Wissens kldaren: In ihm ,erfafst“ der ,denkende
Geist der Weltgeschichte“ seine ,concrete Allgemeinheit“ und zwar, indem der ,,ab-
solute [...] Geist [...]“ als die ,,ewig wirkliche [...] Wahrheit“** gewusst wird. Sieht man
von Details in Hegels Wahrheitskonzeption ab, dann scheint die Perspektiventiber-
windung hier an der universalen Geltung der deskriptiven und evaluativen Aus-
sagen zu hangen, die das sittliche Ganze in seinen konstitutiven Merkmalen be-
schreiben. So gehort z.B. die Rechtsgleichheit fiir Hegel zu den Grundziigen des
modernen europdischen Staates,* die sich aus der Wiirdigung des ,,unendlichen
Werth[s]“* jedes Menschen speist und aus dem Staatsangehorige ihr Recht ableiten,
durch freie Berufswahl Selbststandigkeit zu erlangen.* Ein ,Wissen‘ vom Typ (2a)
wirde in diesem Falle dann gebildet, wenn diese Werturteile und die resultieren-
den Rechtsanspriiche selbsthewusst aufgefasst und akzeptiert wiirden. Gleichzeitig
wdre dieses Wissen aber ,beschrankt,” weil Staatsangehorige ihr Verstindnis nur
aus ihrer Perspektive beschreiben wiirden, ohne dass zugleich sichtbar wirde,

29 Ein Beispiel einer lokalen Form der Selbstverstandigung gibt Lisa Herzogs Frage, wer wir sind,
wenn wir arbeiten, die man als individuelle Frage nach dem passenden Beruf oder als eine theoreti-
sche Frage nach dem richtigen Verstdndnis der Berufsausiibung verstehen kann. Zu Hegels Antwort
vgl. Herzog, ,Wer sind wir, wenn wir arbeiten?“.

30 ,[E]s ist der in der Sittlichkeit denkende Geist, welcher die Endlichkeit, die er als Volksgeist in
seinem Staate und dessen zeitlichen Interessen, [...] in sich aufhebt, und sich zum [2] Wissen seiner in
seiner Wesentlichkeit erhebt, ein Wissen, [2a] das jedoch selbst die immanente Beschranktheit des
Volksgeistes hat. Der denkende Geist der Weltgeschichte aber, [2b, W.L.] indem er zugleich jene Be-
schranktheiten der besonderen Volksgeister und seine eigentliche Weltlichkeit abgestreift, erfafit
seine concrete Allgemeinheit, und erhebt sich zum Wissen des absoluten Geistes, als der ewig wirk-
lichen Wahrheit“ (Enz. § 552, 530).

31 Ibid.

32 Vgl. GPR § 209, 175.

33 Enz. §482A,477.

34 Vgl. GPR § 207,173-174.



10 —— ). Winfried Liicke DE GRUYTER

warum ihre Werturteile wahr und die Rechtsanspriiche berechtigt sind.* Erst wenn
eine Person diese Frage beantworten kann, ,erfaft“ sie ihre ,concrete Allgemein-
heit“*¢ und damit das, was ihr Leben in und mit dieser sittlichen Gemeinschaft ge-
nerell ausmacht. Auf dieser Grundlage waren Meinungen berechtigt, dass das ein-
zelne Selbstverstdndnis einer Person fiir alle erkenntnisfahigen Personen verbind-
lich ist. Denn nach dem Gehalt ihrer Uberzeugung sollte der intrinsische Wert jedes
Menschen in jedem Gemeinwesen Anerkennung finden.

Das Selbstwissen vom Typ (2b) deckt sich mit derjenigen Selbsterkenntnis, die
Hegel als ,Erkenntnifs des Wahrhaften des Menschen, wie des Wahrhaften an und
fiir sich“*” bezeichnet. Gleichzeitig deutet das Zitat auf eine Besonderheit von Hegels
Wahrheitsauffassung: Denn die Selbsterkenntnis besteht nicht nur darin, dass man
zutreffende Aussagen dariiber vertritt, was das menschliche Leben auszeichnet.
Vielmehr soll darin auch ,das Wahrhafte‘ selbst transparent werden.

Durch diesen Riickbezug zur ,,ewig wirklichen Wahrheit“*® wird die Konzeption
der Selbstverstandigung weitaus komplexer. Denn Aussagen tber ,das Wahre* sol-
len immer schon Teil desjenigen Selbstverstdndnisses sein, das eine wesentliche
Legitimationsbasis fur sittliche Gemeinwesen darstellt. Hegel formuliert damit aber
ein wichtiges Element seiner Theorie, ndmlich die These der Abhangigkeiten zwi-
schen Staat, Sittlichkeit und Religion. Denn, so Hegel:

Der Staat beruht [...] auf der sittlichen Gesinnung und diese auf der religiésen. Indem Religion
das Bewuftseyn der absoluten Wahrheit ist, so kann was als Recht und Gerechtigkeit, als
Pflicht und Gesetz, d.i. als wahr in der Welt des freien Willens gelten soll, nur in so fern gelten,
als es Theil an jener Wahrheit hat, unter sie subsumirt ist und aus ihr folgt. Daf} aber das wahr-
hafte Sittliche Folge der Religion sey, dazu wird erfordert, dafs die Religion den wahrhaften
Inhalt habe, d.i. die in ihr gewufte Idee Gottes die wahrhafte sey.*

Nach Hegel werden somit bestimmte Freiheitsrechte nur dann in einem Staatsgebil-
de Bestand haben konnen, wenn die Mitglieder diese Anspriiche und Pflichten als
berechtigte anerkennen konnen. Nach dem obigen Zitat ist dies wiederum nur dann

35 Analog dazu verhalt sich das schwéchere Selbstwissen, das Hegel die ,Selbsterkenntnif$ nach den
particuldren Fahigkeiten, Charakter, Neigungen und Schwéchen des Individuums“ (Enz. § 377, 379)
nennt.

36 Enz.§ 552,530.

37 Enz. § 377, 379. Die ,,GewifSheit, dass einige Urteile tatséchlich die Wesensbestimmungen ihrer
Bezugsgegenstdnde treffen, nennt Hegel auch ,Vernunft“ (Enz. § 439, 434), ihre addquate Verwirk-
lichung hingegen ,Erkennen“ (Enz. § 445, 439). Vgl. hierzu auch Liicke, Religion und Denken, 54-64.
,Erkennen‘ entspricht dem normalen Wissensbegriff damit mehr als Hegels Auffassung, der ,wissen
nicht immer als Erfolgsverb versteht. Vgl. u.a. Enz. § 634, 102.

38 Enz. § 552, 530.

39 Enz.§ 552A,532.



DE GRUYTER Selbstverstandigung, Selbsterkenntnis und Religion =— 11

moglich, wenn sie Teil ihrer ,sittlichen Gesinnung“ werden, d.h. aus grundlegenden
moralischen Orientierungen und entsprechenden Handlungsgrundsatzen folgen.
Solche Uberzeugungen begreift Hegel schlieRlich als Implikationen von religiésen
Hintergrundiiberzeugungen tiber die Natur ihres spezifischen Bezugsobjekts. Das
Abhéngigkeitsverhiltnis zwischen Sittlichkeit und Religion besteht daher hinsicht-
lich der Geltung.*

Als Beispiel nennt Hegel an der genannten Stelle die in seinen Augen kritikwiir-
digen sittlichen und rechtlichen Konsequenzen aus der fiir ihn ebenso falschen
Auffassung der leiblichen Préasenz Christi in der katholischen Transsubstantiations-
lehre.** Wesentlich grundsétzlicher ist Hegels Hinweis auf die christliche Auffas-
sung, nach der

das Individuum als solches einen unendlichen Werth hat, indem es Gegenstand und Zweck der
Liebe Gottes, dazu bestimmt ist, zu Gott als Geist sein absolutes Verhaltnif}, diesen Geist in sich
wohnen zu haben.*

Die Wiirde des Menschen ist demnach in seiner Bestimmung zur ,Einwohnung’
Gottes begriindet, die wiederum Inhalt dessen ist, was Gottes Liebe mit den Men-
schen bezweckt. Mithilfe traditioneller theologischer Annahmen kann man Hegels
Deutungsvorschlag in etwa so wiedergeben: Gottes Liebe zu sich enthdlt demnach
die Erkenntnis und Wertschatzung des vollkommenen Guten in allen Arten, die in
ihrer Gesamtheit Gottes Natur selbst zum Ausdruck bringen.** Indem der Schépfer
im Selbsterkennen und -lieben zugleich das Gute aller Dinge will und hervorbringt,
zeigt er sich wohlwollend gegentiber der Wirklichkeit im Ganzen und sorgt sich
insofern um das gute Leben einer jeden Person um ihrer selbst willen.** Teil der
Identitit des menschlichen Lebens ist es aber, das Wohlwollen und die Achtung
gegeniber dem Leben des Anderen zur Bedingung des Gelingens des eigenen

40 Vgl. Mooren, Rojek, und Quante, ,Vom objektiven in den absoluten Geist,“ 660. Fraglich ist aller-
dings, inwieweit man diese These generalisieren kann. Peter Geach weist bspw. darauf hin, dass Men-
schen mit unterschiedlicher religiéser Herkunft aufgrund geteilter Wertiiberzeugungen ein Kran-
kenhaus betreiben kénnen, obwohl ihre Auffassungen des Gottlichen miteinander inkompatibel
sind. Vgl. Geach, The Virtues, 13.

41 Vgl. Enz. § 552A, 533-534.

42 Enz. § 482A,477.

43 Vgl. Thomas von Aquin, Summa contra gentiles, Buch I, Kap. 91.

44 N. Wolterstorff weist darauf hin, dass die Agape nicht nur im Sinne der Benevolenz auf das gelin-
gende Leben und Wohlergehen abzielt, sondern auch die angemessene Achtung der Wiirde des
Néchsten miteinschlief3t, und verwendet fiir beide Aspekte den Begriff des ,caring.‘ Vgl. Wolterstorff,
Justice in Love, Ch. 9. Im Folgenden orientiere ich mich an dieser Auffassung.



12 —— . Winfried Liicke DE GRUYTER

Lebens zu machen.” Die Liebe zum Néchsten und zu Gott bildet damit die mora-
lische Grundorientierung des Menschen und damit den letzten Horizont seines
praktischen Urteilens.*® In ihrer erfolgreichen Umsetzung zeigt sich so die Liebe
Gottes selbst, die nach traditionellem Verstindnis mit seiner Natur identisch ist.
Unter diesen traditionellen Pramissen kann man mit Hegel noch einen Schritt wei-
tergehen: Nicht nur ist jede Person fiir die Agape ,bestimmt.“ Inhalt der mensch-
lichen ,Bestimmung’ ist es vielmehr, in der Sorge um den Anderen Gottes ,,Geist*
,in sich wohnen zu haben.“

In Hegels Beispiel werden somit zum einen die behaupteten Begriindungsbezie-
hungen zwischen rechtlichen, moralischen und theologischen Aussagen trans-
parent. Folgen die Rechtsanspriiche, die jeder Mensch immer schon besitzt, aus der
ihm eigentiimlichen Wiirde, so ist diese in Hegels Deutung darin begrindet, dass
das menschliche Leben auf die ,Einwohnung‘ und Présenz Gottes in der Agape aus-
gerichtet ist.*” Damit zeigt sich zum anderen zumindest in Umrissen der Riickbezug
zum ,Wahrhaften an und fiir sich.“*® Denn die Ausrichtung auf die Agape ist In-
begriff des Schopferwillens und enthdlt damit umfassende Antworten auf die Frage,
warum es die Welt tiberhaupt gibt und was es mit ihr als Ganzer ,in Wahrheit® auf
sich hat.** Aussagen tiber die ,letzte Wirklichkeit“ nenne ich im Folgenden in einem
weiten Sinne ,metaphysisch.®°

Somit wird deutlicher, warum die Bildung eines praxisrelevanten Selbstver-
stdndnisses nach Hegel metaphysische und im Grenzfall theologische Hintergrund-
uberzeugungen voraussetzt. Zum richtigen Verstindnis seiner Theorie ist aber
erstens darauf hinzuweisen, dass das Beispiel exemplarisch fiir ein allgemeines
Prinzip steht, nach dem sich das Verstandnis seiner selbst und des Gottlichen gegen-
seitig implizieren. In Hegels Worten:

Wie sich der Inhalt, Gott, bestimmt, so bestimmt sich auf der anderen Seite der subjektive, der
menschliche Geist, der dies Wissen hat. Das Prinzip, nach dem Gott fiir die Menschen bestimmt
ist, ist auch das Prinzip dessen, wie der Mensch in sich bestimmt ist, fiir den Menschen in
seinem Geiste.™

45 Dies bedeutet, dass man im Grenzfall dafiir Ubel oder sogar den eigenen Tod in Kauf nimmt - nach
Hegel exemplarisch im Kreuzestod des Gottmenschen zum Ausdruck gebracht. Vgl. Hegel, Vorlesun-
gen tiber die Philosophie der Religion: Teil 3, 60—-67 und 150 [= VPR 5].

46 Vgl. Wolterstorff, Justice in Love, 142-148.

47 Damit verfolgt Hegel dasselbe Ziel wie Wolterstorffs neuere, wenn auch etwas andersgelagerte
Begriindung der Menschenwiirde aus dem Geliebtwerden durch Gott. Vgl. ibid., 153-157.

48 Enz.§377,379.

49 Vgl. Hegel, Vorlesungen tiber die Philosophie der Religion: Teil 1, 139-142 [= VPR 3].

50 ,[M]etaphysics is the study of ultimate reality“ (van Inwagen, Metaphysics, 1). Vgl. Fn. 3.

51 Hegel, Vorlesungen tiber die Philosophie der Religion: Teil 2, 413 (= VPR 4).



DE GRUYTER Selbstverstandigung, Selbsterkenntnis und Religion =— 13

Dieses Prinzip schlieft fiir Hegel nicht nur explizit nicht-(mono)-theistische Auffas-
sungen mit ein. Es ist nicht einmal auf Uberzeugungen und Praktiken einge-
schrankt, die man landléufig als ,religios‘ bezeichnen wiirde, sondern umfasst auch
jede Begrundungspraxis, die sich um eine angemessene Auffassung der Wirklich-
keit als Ganzer bemiitht® — darunter auch philosophische Aussagen, die entweder
bestimmte Auffassungen des Goéttlichen oder dessen Existenz bestreiten.>

Die nachgezeichneten theologischen Pramissen fiir die Begriindung der Men-
schenwiirde sind daher nicht alternativlos. Vielmehr ist es fir Hegel zweitens eine
zentrale Aufgabe der Philosophie alle epistemisch mdglichen Schlussfolgerungen
dieser Form zu beurteilen.* Dies wird auch im oben zitierten Passus deutlich: Nur
wenn die jeweilige Auffassung der letzten Wirklichkeit korrekt ist und die entspre-
chende ,Religion“ somit ,,den wahrhaften Inhalt“ besitzt, gilt nach Hegel, dass das
swahrhafte Sittliche“ die logische ,Folge“ der ,Religion“> ist. Der behauptete Zu-
sammenhang zwischen religiosen und sittlichen Uberzeugungen ist also nicht nur
in dem deskriptiven Sinne zu verstehen, dass jede Organisation eines Gemeinwe-
sens implizit auf einer bestimmten Auffassung der Wirklichkeit als Ganzer aufruht.
Nach Hegel setzt vielmehr die Rechtfertigung von institutionalisierten Werten,
Rechten und Pflichten die positive epistemische Bewertung der jeweiligen religio-
sen und metaphysischen Uberzeugungen voraus.*

Da diese Uberzeugungen unterschiedlich epistemisch bewertet werden miis-
sen, verschiedene religiose Uberzeugungssysteme aber nicht immer logisch kom-
patibel sind, folgt zum einen, dass nicht jedes religiose und sittliche Selbstverstand-
nis in gleicher Weise in seinem Wissensanspruch berechtigt sein kann. Einen epis-
temischen Pluralismus wird man Hegel also nur dann unterstellen konnen, wenn
man nachweist, dass Hegel mindestens zwei inkompatible religiése Uberzeugungs-
systeme in allen vergleichbaren Hinsichten fiir gleichermafen epistemisch akzep-

52 Zu Hegels weitem Religionsbegriff vgl. Mooren, Hegel und die Religion, 28-29; und Mooren, Rojek,
und Quante, ,Vom objektiven in den absoluten Geist, 661.

53 Gleiches gilt fiir Hegels minimalen Begriff Gottes als einer all-umfassenden und im starksten Sinne
ontologisch unabhangigen Entitét: ,Gott in seiner Allgemeinheit — dies Allgemeine, indem keine
Schranke, Endlichkeit [...] ist, ist das absolute Bestehen und allein das Bestehen; und was besteht, hat
seine Wurzel, sein Bestehen nur in diesem Einen.“ (VPR 3, 268-269)

54 In diesem Sinne lotet etwa Vittorio Hosle die Méglichkeiten eines objektiven Idealismus aus, der
ohne theistische Annahmen auskommt — darunter John Leslies, Nicholas Reschers und Thomas Na-
gels These einer Erklarung der Struktur der Wirklichkeit aus ihrer Ausrichtung auf die Verwirk-
lichung von Werten. Vgl. Hosle, ,,Objektiver Idealismus und Theismus*.

55 Enz. § 552A, 532.

56 Daraus folgt umgekehrt die Berechtigung, Rechte und Pflichten einer Gemeinschaft nicht anzuer-
kennen, wenn sich die religiésen Hintergrundiiberzeugungen als falsch herausstellen oder man zu-
mindest gute epistemische Gegengriinde besitzt.



14 —— | Winfried Liicke DE GRUYTER

tabel halt. Es miisste also in Hegels Terminologie gesprochen mehr als eine ,voll-
endete Religion‘ geben, obwohl sie bei ihm nur im Singular auftritt. Neuere plura-
listische Lesarten stofsen daher bei Hegels eigenen Wertungen an notwendige
Grenzen.”’

Aus der Folgerungsrichtung vom Gehalt religioser Uberzeugungen zu demjeni-
gen von sittlichen, folgt nach Hegel zum anderen, dass wiinschenswerte praktische
Folgen nicht fiir die Wahrheit des religiosen Glaubens sprechen. Nach Hegel kann
man daher religiose Aussagen nicht aus pragmatischen oder moralischen Griinden
heraus akzeptieren, wenn man sich ihnen gegentiber zugleich agnostisch oder ab-
lehnend verhdlt. Eine funktionalistische Begriindung gehort fiir Hegel vielmehr
zum ,ungeheure[n] Irrthum unserer Zeiten.“*® Dies schliefSt zwar nicht aus, dass
sich religiose Uberzeugungen in der Einiibung ethischer Haltungen und ihrer Um-
setzung entwickeln (sollen). Hegel ist vielmehr sogar der Meinung, dass die Bildung
wabhrer religiéser Uberzeugungen nur in der verniinftigen sittlichen Praxis stattfin-
det.”® Dies allein erlaubt aber keinen giiltigen Schluss auf ihre epistemische Berech-
tigung.

Zusammenfassend ergibt sich damit eine erste Antwort auf die Frage nach Ziel
und Thema der Selbstverstandigung: In jeder Selbstverstandigung geht es darum,
ein addquates, begriindungsfahiges und allgemeinverbindliches Selbstverstandnis
als verniinftiger Person(-engemeinschaft) zu entwickeln. Thema ist also die praxis-
relevante Auffassung der je eigenen individuellen und kollektiven ,praktischen
Identitat. Dies enthdlt zugleich ein gehaltvolles metaphysisches Wissen um das,
was die Wirklichkeit als Ganze in ihren grundlegenden Strukturen ausmacht. Die
Selbstkonzeption wie die Konzeption der letzten Wirklichkeit bestimmt fiir Hegel
schliefflich fundamentale Werte, Rechtsanspriiche und Pflichten, deren Anerken-
nung ein sittliches Gemeinwesen tragt und erhalt.

57 Vgl. Bertram und Wieland, ,,Die Aktualitat von Hegels Religionsphilosophie, 87; und Wieland, Die
Pluralitdt des Absoluten, 13. Man beseitigt das Problem auch nicht dadurch, indem man Religionen
nur in den Graden ihrer Selbstreflexion unterscheidet und den hochsten Grad im Christentum sieht.
Vgl. ibid., 223-224. Damit setzt man schon voraus, dass die relevanten Religionen dieselbe Auffassung
des Gottlichen besitzen, was Hegel gerade bestreitet.

58 Enz.§ 5524, 532. Vgl. ferner Liicke, Religion und Denken, 94-99.

59 ,[Dlie wahrhafte Religion [...] geht nur aus der Sittlichkeit hervor [...]. Nur aus ihr und von ihr aus
wird die Idee von Gott als freier Geist gewufit; aufSerhalb des sittlichen Geistes ist es daher vergebens
wahrhafte Religion und Religiositat zu suchen.“ (Enz. § 5524, 531) Vgl. Mooren, Rojek, und Quante,
,Vom objektiven in den absoluten Geist,“ 659, die Hegels Aussage umkehren: ,Nur fiir Letztere [= von
der ,wahren Religiositat“, W.L.] gilt, dass sie aus der Sittlichkeit hervorgeht.“ Eine ,unwahre* Religion,
wie die romische, die nach Hegel in der falschen Sakralisierung des politischen Lebens besteht, ware
damit nicht mehr konzipierbar. Vgl. u.a. VPR 4, 579-591.



DE GRUYTER Selbstverstandigung, Selbsterkenntnis und Religion =—— 15

4.2 Selbstdeutung und soziale Kohasion

Wie verhélt sich der obige Interpretationsvorschlag zu alternativen Lesarten? Mei-
nes Erachtens lassen sich zwei Unterschiede angeben: Hinsichtlich des Themas
riickt der metaphysische Gehalt in den Hintergrund, wahrend hinsichtlich der Ziele
der Erfolgssinn des Erkennens abgeschwécht wird. Im Folgenden werde ich beide
Punkte systematisch beleuchten.

4.2.1 Selbstverstindigung als Selbstdeutung sozialer Praxen und als
unabschlieBbarer Prozess

In ihrem einschlégigen Debattenbeitrag bestimmen Nadine Mooren, Tim Rojek und
Michael Quante das Thema und Ziel der Selbstverstindigung wie folgt:

Im absoluten Geist ginge es dann um solche Formen der Organisation menschlicher Gemein-
schaften, die zur Stiftung und Bewahrung einer solchen Gemeinschaft beitragen, ohne dass ihr
Gehalt sich spezifisch auf die politische Selbstorganisation richtete. [...] Diese Praxen richten
sich auf den Geist, d.h. das Verstdndnis der Sinnhaftigkeit von gemeinschaftsstiftenden Praxen
selbst. Insofern lassen sie sich als Selbstverstdndigungspraxen auffassen.®

Die Zielsetzung des ,absoluten Geistes liegt also in der Doppelfunktion, soziale Ge-
meinschaften ins Leben zu rufen und bestehende zu erhalten. Diese Funktion soll
zugleich das Thema der Selbstverstandigung sein, genauer das ,Verstdndnis der
Sinnhaftigkeit von gemeinschaftsstiftenden Praxen.“! In der Selbstverstdndigung
hat man es also letztlich nicht darauf abgesehen, eine im besten Falle zutreffende
Selbstauffassung und -beurteilung zu entwickeln. Vielmehr verstehen Personen in
ihrer religiésen oder philosophischen Praxis in erster Linie den Sinn der ,,Organisa-
tion menschlicher Gemeinschaften und reflektieren dieses Verstandnis wiederum
innerhalb ihrer Praxis.

Der Vorschlag wirft aber eine Reihe von Fragen auf: Die Teilnahme an einer
Praxis kann man dann als sinnvoll beurteilen, wenn deren Ziele entweder intrin-
sisch wertvoll sind oder der Praxisvollzug effektiv zu deren Erreichung beitrégt.
Daher wiére erstens zu fragen, ob die genannte Zielsetzung zu dem gehort, was die
Praxen kennzeichnet: Geht es im kontemplativen Gebet oder der argumentativen
Verhandlung metaphysischer Fragen ultima facie darum, dass die sozialen und po-

60 Mooren, Rojek, und Quante, ,Vom objektiven in den absoluten Geist,“ 656.
61 Ibid. Vgl. Gante, ,Freiheit und das Wissen der Freiheit,“ der die transformative Kraft solcher Pra-
xen betont.



16 —— ). Winfried Liicke DE GRUYTER

litischen Verhaltnisse, in die sie eingebettet sind, gestiftet werden oder erhalten
bleiben? Und muss deren sozialer Wert oder Effektivitdt Teil des Selbstverstandnis-
ses derjenigen sein, die an dieser Praxis teilnehmen? Fiir die Metaphysik, die die
theoretischen Tugenden verschiedener ontologischer Theorien wissenschaftlich
kontrolliert abwégt, oder die Liturgie, die die Verehrung des Goéttlichen ins Zentrum
stellt, gilt dies sicherlich nicht.®* Man konnte hochstens sagen, dass die dort gewon-
nene Selbst- und Weltauffassung einen impliziten Beurteilungsmafistab dafiir ab-
gibt, ob die entsprechenden sozialen Verhéltnisse stiftens- oder erhaltenswert sind.
Nach dem oben diskutierten Beispiel wiirde das bedeuten, dass man z.B. mit der
Religionsausiibung eine Selbstauffassung und Konzeption des Gottlichen bildet, mit
der man sich auf bestimmte Werturteile festlegt — etwa indem man das, was man
aufgrund der praktizierten Gottes- und Néchstenliebe fiir wertvoll halt, im sitt-
lichen Umfeld verwirklicht sieht oder nicht.

Wenn sich die Praxis aber auf die soziale Funktion der religiésen Selbstverstan-
digung richten soll, dann wird zweitens dessen spezifisch metaphysischer Gehalt
schlicht irrelevant, obwohl er gerade fiir die Unterscheidung von anderen Prakti-
ken wesentlich ist. Im ,absoluten Geist soll es der obigen Interpretation geméaf$ um
die ,Organisation menschlicher Gemeinschaften“®® gehen, nicht aber um die Grund-
verfassung der Wirklichkeit als Ganzer. Mit dem hegelschen Wortlaut ist dies jeden-
falls inkompatibel. Denn das ,,Bewufstseyn der absoluten Wahrheit“ sowie die ,ge-
wufste Idee Gottes“¢* ist bei Hegel gerade fiir die Bewertung der sittlichen Umstande
konstitutiv. Inshesondere fiir die Klarung der These der Zusammenhénge zwischen
religiosen und sittlichen Praxen wére der oben ausfiihrlich zitierte Passus hilfreich
gewesen. Denn geltungstheoretische Abhéngigkeiten bestehen zwischen propositio-
nalen Gehalten und genau diese Abhédngigkeit wird im Beitrag Hegel explizit zu-
geschrieben.®

Exegetisch problematisch ist schliefilich drittens die vorgeschlagene Idee des
Verstehens des Sinns der Praxen, die wesentlich schwécher ist als die Selbsterkennt-
nis, die Hegel dem ,absoluten Geist* zuschreibt. Denn verstehen kann man eine
Uberzeugung oder Handlung auch dann, wenn man sie selbst fiir unangemessen,
falsch oder unberechtigt hélt. Unklar bleibt ferner, warum der Umstand, dass das
Selbstverstdndnis zum Objekt einer héherstufigen Deutungspraxis wird, die ge-
wiinschten sozialen Funktionen erfiillt. Eine Religionstheoretikerin kann etwa in
der Beobachterperspektive die Meinung bilden, dass Regenténze gruppenstabilisie-
rende Wirkungen entfalten und insofern ,sinnhaft‘ sind. Daraus folgt aber nicht,

62 Vgl. Williamson, Doing Philosophy; und Wolterstorff, Acting Liturgically, 28-29.
63 Mooren, Rojek, und Quante, ,Vom objektiven in den absoluten Geist,* 656.

64 Enz.§552A,532.

65 Vgl. Mooren, Rojek, und Quante, ,Vom objektiven in den absoluten Geist,“ 660.



DE GRUYTER Selbstverstandigung, Selbsterkenntnis und Religion =— 17

dass es Regentdnze auch im Selbstverstandnis der Theoretikerin geben sollte. Als
Selbstverstandigungspraxis miisste Religionsphilosophie aber genau das leisten.

Eine dhnliche Abschwéchung folgt auch aus G. Bertrams Interpretationsvor-
schlag. Bertram geht zwar auf religios gefirbte sittliche Uberzeugungen ein und
hebt in diesem Zusammenhang besonders das Ideal der Néchstenliebe hervor.®
Aber auch hier soll es nicht in letzter Instanz um echtes Selbstwissen gehen. Dies ist
schon deshalb unméglich, weil nach Bertram fiir Hegel ,keine bestimmte Form [des
menschlichen Lebens, W.L.] als wesentlich flir Vernunft ausgezeichnet werden
kann.“” Vielmehr ist Selbstverstandigung diejenige Praxis, in der man sich kritisch
mit dem gruppenspezifischen Selbstverstandnis auseinandersetzt.

»Selbstkritik“®® ist damit nach Bertram fiir eine gelingende Selbstverstdndigung
kennzeichnend ist, an der im Idealfall alle Mitglieder einer Gemeinschaft an der
Praxis teilhaben sollen.®® Selbstverstandigung wird also wesentlich als ,Bewegung’
verstanden, die Hegel, laut Bertram, fiir prinzipiell unabschliefSbar halt.” Die Glite
der Praxis kann dann aber nicht mehr darin bestehen, dass man etwa karitative
Haltungen angemessen beurteilt und sie in das praktische Selbstverstandnis auf-
nimmt. Vielmehr verdient Selbstverstandigung Wertschdtzung, weil in ihr solche
Urteile zusammen mit ihrer metaphysischen Grundlage permanent in Frage gestellt
werden.

Die Idee eines argument for argument’s sake passt aber erstens schwerlich zum
Erfolgssinn des hegelschen ,,Wissen[s] des absoluten Geistes,“ in dem dessen ,,con-
crete Allgemeinheit® ,erfafst werden soll.” In sachlicher Hinsicht stellt sich zwei-
tens dieselbe Frage wie oben: Gehort es wirklich zum Selbstverstdandnis und zur
priméren Zielsetzung religioser oder philosophischer Praxis, dass man sich in
Grundsatzdiskussionen begibt, ohne die Aussicht auf ein richtiges und akzeptables

66 Vgl. Bertram, ,Absoluter Geist als sich vollbringender Skeptizismus,“ 398.

67 Ibid., 390. Gleiches betrifft dann auch das religidse Selbsterkennen, wenn es keinen Religions-
begriff geben kann, der erfasst, was religiése Praxis im Kern ausmacht. Vgl. Bertram und Wieland,
,Die Aktualitat von Hegels Religionsphilosophie,“ 82 und 94.

68 Bertram, ,Absoluter Geist als sich vollbringender Skeptizismus, 390. Vgl. auch die Uberlegungen
in Wieland, Die Pluralitdt des Absoluten, 17-18.

69 Der ,absolute Geist“ist 50 auch mit dem Gedanken verbunden,“,dass es fiir die Bestimmung von
Orientierungen in einem Gemeinwesen keine privilegierte Position gibt, sondern einen stets offenen
Streit, an dem alle Mitglieder des Gemeinwesens partizipieren.“ (Bertram, ,Absoluter Geist als sich
vollbringender Skeptizismus,“ 397 Fn. 15.)

70 ,Keine Revision und kein Selbstverstandnis haben dabei das letzte Wort. In diesem Sinn ist Selbst-
begrenzung ein Prozess und nicht eine Erkenntnis in eine spezifische Verfasstheit des Menschen.“
(Ibid., 409; vgl. ferner 402 und 405 Fn. 28.) Zur Idee des Prozesses permanenter Verdnderung vgl.
Bertram und Wieland, ,,Die Aktualitat von Hegels Religionsphilosophie,“ 81 und 95.

71 Enz. § 552, 530.



18 —— ). Winfried Liicke DE GRUYTER

Ergebnis haben zu kénnen? Drittens schliefSlich ist Bertrams Konzeption zu eng auf
idealtypisches philosophisches Debattenformat zugeschnitten, um alle Formen des
,absoluten Geistes‘ einzufangen. Sich im gemeinsamen Gebet in der Gegenwart Got-
tes zu wissen ist beispielsweise etwas anderes als eine philosophische Theorie der
Selbstverstdndigung argumentativ auszuhandeln, obwohl beides flir Hegel Aus-
druck des ,absoluten Geistes‘ wére. Selbst wenn man zugesteht, dass in der Teilnah-
me am Gottesdienst tiefverwurzelte Uberzeugungen tiber die eigene Identitét trans-
parent werden, wére diese Form der Selbstverstindigung nicht ,kritisch‘ in Bert-
rams Sinne: Denn das hoherstufige Bewusstsein eigener Meinungen impliziert
nicht, dass man diese anzweifelt, deren urspriingliche Griinde zurtickweist oder
solche Griinde allererst fordert.”

4.2.2 Religiose Erkenntnisanspriiche und sozialer Zusammenhalt

An alle zitierten Lesarten lasst sich abschliefiend die Frage stellen, ob deren grund-
legende Annahmen miteinander kompatibel sind. Dies betrifft (1) die These des ko-
gnitiven Gehalts einiger religivser AuRerungen, die trotz der Abschwéchung der
Zielsetzung erhalten bleibt. Ihr gemafs enthélt jede religiose Praxis epistemisch be-
werthare Wahrheitsanspriiche.” Dies trifft Hegels explizites Selbstverstdndnis,
wenn er in Enz. § 552 vom ,,denkende[n] Geist“™ in den Selbstverstandigungspraxen
spricht. Als Fahigkeit in begriindeten Urteilen Stellung nehmen zu konnen bildet
das Denken fiir Hegel die Hochstform des ,Erkennens” und Hegel hélt es allgemein
fiir ,absurd, aus der Sittlichkeit, Religiositit, Rechtlichkeit u.s.f. das Denken aus-
schliefien zu wollen.“”® Gleichzeitig soll (2) zumindest in der Theorieperspektive
feststehen, dass die Bildung von oder Auseinandersetzungen mit diesen Uberzeu-
gungen die Funktion erfiillt, fiir soziale Kohasion zu sorgen oder Gemeinschaften
allererst zu stiften.”

Bei genauerem Blick ergeben sich zwischen diesen Annahmen aber Spannun-
gen. Nach (1) miissen auch Religionen auf Wahrheit gerichtete Praktiken enthalten,

72 Mit Nicholas Wolterstorff konnte man dafiir argumentieren, dass das Gelingen der Liturgie den
Urteilsverzicht wahrend ihres Vollzuges sogar voraussetzt. Vgl. Wolterstorff, Acting Liturgically, 18.
73 Vgl. Mooren, Rojek, und Quante, ,,Vom objektiven in den absoluten Geist,“ 658; Mooren, Hegel und
die Religion, Kap. 1.4.; sowie Wieland, Die Pluralitdt des Absoluten, 181-184.

74 Enz.§552,530.

75 Vgl. Enz. § 467, 464-465; sowie Liicke, Religion und Denken, 53-72.

76 Enz.§ 469A, 466.

77 Vgl. Mooren, Hegel und die Religion, 130; Bertram und , Absoluter Geist als sich vollbringender
Skeptizismus,“ 396—-397; Bertram und Wieland, , Die Aktualitdt von Hegels Religionsphilosophie,“ 82;
und Wieland, Die Pluralitiit des Absoluten, 24-25.



DE GRUYTER Selbstverstandigung, Selbsterkenntnis und Religion =—— 19

in denen Meinungen gebildet, geklart, weitergereicht oder auch verworfen wer-
den.” Die Praktiken lassen sich dann aber mindestens praxisextern” danach beur-
teilen, ob ihre sie zuverlassig ihre konstitutiven Ziele erreichen. Dem entsprechen
die hegelschen Voraussetzungen. Denn auch in der religiésen Praxis wird zu wissen
beansprucht, was die Wirklichkeit als Ganze ausmacht und welche Konsequenzen
dies fiir das jeweilige Selbstverstandnis zeitigt. Hegel nimmt aber zugleich an, dass
die Praxis der Meinungsbildung nur dann die gewtinschte soziale Funktion erfiillt,
wenn sie zu Ergebnissen fiihrt, die moglichst alle Mitglieder eines Gemeinwesens
teilen konnen und sollten. Entsprechend lédsst sich Hegels These verstehen, dass
keine politische ,Revolution,“ ohne vorhergehende ,Reformation“ geben kann.®

Dies scheint zwar auch der genannten Annahme zu folgen, dass die religiose
Praxis in erster Linie auf das Gelingen kollektiven Lebens zielt. Trotzdem wird das
Kernproblem damit nur verschoben. Denn das Gelingen eines Lebens bemisst sich
nach Hegel an den jeweiligen Selbstverstandnissen, die sich im Falle von religiésen
Gemeinschaften aus einer Bestimmung des Verhéltnisses zum Gottlichen ergeben.
Inkompatible Selbst- und Weltauffassungen ergeben in der einen oder anderen
Hinsicht inkompatible Ideen der Lebensfithrung und damit hdufig nicht vermeid-
bare Konfliktpotentiale.®* Der blofie Hinweis, dass soziale Funktionen fiir die reli-
giosen Praxen wesentlich sind, kann daher keine Einigkeit innerhalb religios diver-
ser Gesellschaften erzielen, sondern beschreibt nur eine soziale Tatsache, die sich
in den religiosen Gemeinschaften in miteinander unvertréglichen Formen aus-
gestaltet.

Eine mogliche Losung besteht nun (3) darin, die Philosophie mit ins Spiel zu
bringen. Entgegen dem ersten Anschein tritt diese in den Lesarten aber nicht als
neutrale Schiedsrichterin auf, sondern enthalt selbst metaphysische Annahmen, die
mit religissen Uberzeugungen unvereinbar sind. Beispielsweise ist die theologisch
wichtige Annahme der gottlichen Aseitat mit der These inkompatibel, dass der ,ab-
solute Geist‘ nur in ,konkreten raumzeitlich situierbaren Gestaltungen in Bauwer-

78 Vgl.ibid., 183. Ich orientiere mich hier an Alston, Perceiving God, Ch. 4.

79 Ich sehe hier von praxisinternen Standards epistemischer Bewertung ab, fiir die sich aber argu-
mentieren lasst. Vgl. ibid., 158-159; 162-163 und fiir das Christentum Ch. 5.

80 Enz. §552A,536-537.

81 Hegel meint sogar, diese These an scheinbar nebenséchlichen innerreligiosen Meinungsverschie-
denheiten wie dem Abendmahlsstreit festmachen zu konnen. Vgl. ibid., 533-537. Inkompatible religi-
6s-weltanschauliche Antworten auf kontroverse Fragen wie Schwangerschaftsabbruch oder assis-
tierter Suizid waren fiir heutige Leserinnen vermutlich bessere Beispiele. Allerdings gilt auch hier,
wie oben in Fn. 40 schon angemerkt, dass man aus einzelnen plausiblen Fallbeispielen kein einfach
gestricktes Muster ableiten kann, nach dem immer aus bestimmten Selbstverstdndnissen von dersel-
ben Person immer die gleichen logischen und praktischen Schlussfolgerungen gezogen werden.



20 —— . Winfried Licke DE GRUYTER

ken und Praxen“®* sich selbst entsprechen kann — zumindest unter Beibehaltung
von Hegels Grundpramisse der Identitat des Gehalts von Religion und Philosophie.
Gleiches gilt fiir die These, nach dem kultischen Selbstverstdndnis des Christentums
sei Gott mit der liturgischen Praxis identisch, obwohl er in der religiésen ,Vorstel-
lung‘ zugleich als metaphysisch ,transzendent‘ konzipiert wird.** Das Problem reli-
gioser Diversitat wird so durch die Meinungsverschiedenheiten zwischen den Reli-
gionen und (hegelianischen) Philosophien verscharft.

Damit blieben im vorliegenden Rahmen nur drei Optionen offen: (a) Entweder
man leugnet, dass es Meinungshildungspraktiken in der Religion gibt, womit man
aber (1) verwerfen misste. Aussichtsreich ware hier hdchstens eine fiktionalisti-
sche Re-Interpretation von Behauptungen iiber das Gottliche, die Hegel bisweilen
zugeschrieben wird.®* Eine solche Auffassung setzt aber schon voraus, dass asserti-
ve AuRerungen als ehrliche Behauptungen verstanden falsch oder bestenfalls un-
entscheidbar sind.* Glaubigen miisste man zudem erklaren, warum sie ihre Uber-
zeugungen radikal revidieren, aber dennoch aus nicht-epistemischen, pragmati-
schen Grinden aufrechterhalten sollen.

Oder man gesteht (b) der Philosophie keine epistemische Wertung mehr zu, wohl
aber eine sozialphilosophische. Damit ldge der Wertungsmafistab der relevanten
Praxen nur darin, dass sie ihre sozialen Ziele und Funktionen erreichen. Ein Konsens,
der zur sozialen Kohéasion erforderlich ist, 1asst sich aber auch durch Zwang, Ein-
schichterung, Gehirnwasche oder Propaganda erreichen — Mittel, die nicht nur in
ethischer, sondern auch in epistemischer Hinsicht kaum erstrebenswert sind.*

Schliefslich kénnte man (c) der Philosophie eine stérkere Rolle zuschreiben. Dies
wiirde bedeuten, dass man auf argumentativer Ebene zu entscheiden versucht, wel-
che religiésen Uberzeugungen sich als wahr oder epistemisch berechtigt erweisen,
um dann zu sehen, ob sich die Konzeptionen der letzten Wirklichkeit in relevanten
Hinsichten zusammenfiihren lassen. Die Praxis der Begriindung und Rechtfertigung
von (wissenschaftlichen) Aussagen tiber die ,,alles bestimmende Wirklichkeit“ diirfte

82 Mooren, Rojek, und Quante, ,Vom objektiven in den absoluten Geist,“ 648. Vgl. Mooren, Hegel und
die Religion, 216-217.

83 Vgl. Bertram und Wieland, ,Die Aktualitat von Hegels Religionsphilosophie,“ 90 und 92-93; und
zur Kritik an der Transzendenz des Gottlichen ferner Wieland, Die Pluralitiit des Absoluten, 172-173.
84 Vgl. Stekeler, Hegels analytische Philosophie, 421-422.

85 Vgl. Le Poidevin, ,Fiction and the Agnostic*.

86 Zu dieser Kritik am Konsens-Konsequentialismus als Bewertungsstandard fiir Praktiken der
Uberzeugungshildung vgl. Goldman, Knowledge in a Social World, 70-71. Goldman diskutiert noch
eine Variante, in der diejenige Diskursordnung, die im Bestfall zum Konsens fithrt, das entscheidende
Bewertungskriterium darstellt — etwa Habermas’ Idee des ,herrschaftsfreien Diskurses.‘ Sie ist aber
mit unproblematischen Fallen asymmetrischer Meinungsbildung inkompatibel, beispielsweise im
Hoéren eines Radiovortrags ohne Méglichkeit kritischer Riickfragen. Vgl. ibid., 77-78.



DE GRUYTER Selbstverstandigung, Selbsterkenntnis und Religion =— 21

zwar erheblich komplexer ausfallen, als es Hegels schlichte Identifikation von Theo-
logie und Philosophie suggeriert.*” Die philosophische Selbstverstandigung misste in
diesem Rahmen disziplintibergreifend konzipiert sein und folglich die enger gesteck-
ten Grenzen der universitdren Facher der Philosophie und Theologie tiberschrei-
ten.® Sie hatte ferner eine Klarung der jeweiligen Auffassung des Gottlichen in den
jeweiligen Religionen, der Theologien und der Philosophie(n) zur Voraussetzung.
Aussichtsreich scheint dieser Versuch besonders dann, wenn man sich nicht nur auf
Hegels Rechtfertigung des Christentums beschréankt, sondern eine moglichst grofie
Bandbreite an religiosen, philosophischen und theologischen Konzeptionen in den
Blick nimmt. Allerdings konnte die Verfolgung von Option (c) nicht nur auf eine brei-
ter gefiihrte Gegenwartsdebatte,® sondern auch auf einige sachorientierte Ansatze
in der Hegelforschung zurtiickgreifen.”

Von den drei genannten Optionen scheint somit (c) die vielversprechendste zu
sein: Zum einen trifft sie Hegels Selbstverstandnis, dass im Rahmen der philosophi-
schen Selbstverstdndigung die jeweilige Bildung von Urteilen tiber Gott, Mensch
und Welt in den einzelnen Religionen mit epistemischen Griinden argumentativ
verhandelt wird. In dieser Verhandlung wiirden auch metaphysische Konzeptionen
unterschiedlicher philosophischer Ansatze mit religiosen Selbstverstdndnissen kon-
frontiert werden und es ist dabei, wie Hegel selbst betont, nicht immer ausgemacht,
dass erstere immer den Vorzug geniefien diirfen.” Zum anderen wére die vor-
geschlagene Auflésung der Spannungen zwischen den Annahmen (1) — (3) in dis-
kutierten Deutungsansétzen leicht zu ergdnzen. Denn es spricht nichts dagegen, die
sozialphilosophische Dimension um die genannte metaphysische, theologische und
epistemologische Dimension zu ergdnzen. Dem kdme nicht nur die tatsachliche Pra-
xis der gegenwartigen analytischen Religionsphilosophie und Theologie entgegen,
in der Fragen der religiésen Meinungsverschiedenheiten oder alternativer Gottes-
konzeptionen detailliert behandelt werden. Diese konnte auch umgekehrt von der
Hegel-internen Debatte um die Selbstverstdandigung profitieren, die in der anglo-
amerikanischen Diskussion — soweit ich sehen kann — noch keine grofiere Beach-
tung gefunden hat.

87 Zur (religions-)theologischen Theorie- und Hypothesenbildung vgl. besonders Pannenberg, Wis-
senschaftstheorie und Theologie, Kap. 5.

88 Vgl. ibid., 370-371.

89 Vgl. u.a. Buckareff und Nagasawa, Alternative Concepts of God.

90 Vgl. neben Hosle, ,,Objektiver Idealismus und Theismus* etwa Pannenberg, Metaphysik und Got-
tesgedanke oder Schértl, ,,The Divine Self-Mediation in the Universe*.

91 Im Konflikt zwischen traditionellen christlichen Dogmen, wie bspw. der trinitarischen Gottesauf-
fassung, und dem aufklarerischen ,Rationalismus“ zieht nach Hegel letzterer bisweilen den kiirze-
ren. Vgl. Enz. § 573A, 556.



22 —— | Winfried Liicke DE GRUYTER

5 Fazit

In den obigen Uberlegungen wurden Schlussfolgerungen entwickelt, die man aus
dem neueren Vorschlag ziehen kann, Hegels Lehre vom ,absoluten Geist‘ als Theo-
rie individueller und kollektiver Selbstverstandigung zu deuten. Dass dieser Vor-
schlag einige aufschlussreiche, aber miteinander inkompatible Deutungen erlaubt,
ist keine Schwéche des Ansatzes, sondern vielmehr die Grundlage fiir kommende
Untersuchungen, fiir die alle relevanten Interpretationsoptionen zur Verfiigung ste-
hen sollten.

Ich mochte mit einigen generellen Bemerkungen schliefen, die nicht zuletzt fiir
ein interdisziplindres Gesprach zwischen einer systematisch tragfahigen Hegel-An-
eignung und der neueren Theologie der religiosen Selbstdeutung von Bedeutung sein
konnten. In exegetischer Hinsicht trifft der Begriff der Selbstverstdndigung ein Kern-
element von Hegels Theorie, ndmlich dass es in den Praxen der Religion und Philoso-
phie auch um die Fragen nach der ,praktischen Identitdt’ von Personen(-gemein-
schaften) und der richtigen Lebensfiihrung geht. Zutreffend ist auch, dass nach Hegel
die Stabilitdt von Gemeinschaften daran hangt, dass sie zumindest in Grundziigen
zum selben Urteil dartiber gelangen kdnnen. In mindestens zwei Punkte scheint He-
gel aber von seinen Interpretinnen abzuweichen. Erstens zielen die Praktiken der
Religion und noch mehr die Philosophie auf gut begriindete, wahre und universell
verbindliche Antworten und nicht nur auf ein permanent kritikwiirdiges Selbstdeu-
ten, das in erster Linie auf ein versohnliches gesellschaftliches Miteinander abzielt.
Zweitens wird ein richtiges wie rechtfertigungsfahiges Selbstverstandnis nach Hegel
immer vor dem Hintergrund einer mindestens impliziten Auffassung der letzten
Wirklichkeit oder des Gottlichen gebildet, wahrend die diskutierten Ansétze das Ge-
lingen der kollektiven Lebensfiihrung klar in den Vordergrund rticken.

In systematischer Hinsicht wird man hingegen Hegels eigene Auffassung des
Verhdltnisses von Religion und Staat, seinen Umgang mit religioser Pluralitat und
seinen Optimismus beziiglich der Losung von religiésen und philosophischen Mei-
nungsverschiedenheiten zu Recht mit Fragezeichen versehen. In diesem Sinne be-
sitzt die philosophisch weniger anspruchsvolle Rede von der ,Selbstverstdndigung*
entscheidende Vorziige, zumal die Idee der religiésen Selbsterkenntnis im Horizont
der Gottesheziehung gut zu Grundmotiven und -konzeptionen der Glaubensbhildung
passt. Man denke hier beispielsweise an die reformatorische Zuspitzung des theo-
logischen Untersuchungsgegenstandes auf das gefallene menschliche Leben in der
Aussicht auf Gottes Rechtfertigung und die damit verbundene Konzeption der Theo-
logie als praktischer Wissenschaft.”* Die Grenzen der vorgeschlagenen Theorie der

92 Vgl. Pannenberg, Wissenschaftstheorie und Theologie, Kap. 4.2.



DE GRUYTER Selbstverstandigung, Selbsterkenntnis und Religion =— 23

Selbstverstandigung bestehen hingegen weniger in Hegels idiosynkratischer Auffas-
sung des Gottlichen. Denn auch darin wird deutlich, dass es in der Glaubenspraxis
sowie in philosophischen Auseinandersetzungen um wesentlich mehr als darum
geht, dass Gemeinschaften sich um des gesellschaftlichen Friedens willen sich mit
sich selbst auseinandersetzen. Auch unter der Annahme, dass man mit der Rede
von der Selbstverstindigung ein wichtiges Element der genannten Praktiken he-
rausstellt, wird man festhalten, dass die Modi der religiésen und philosophischen
Selbstverstandigung wesentlich weiter auseinandergehen, als eine Gleichsetzung
des ,absoluten Geistes‘ mit Praktiken der Selbstverstdndigung es suggeriert. Zukiinf-
tige Forschungen in dieser Richtung konnten sich daher auf den Aspekt der Selbst-
verstandigung beschrénken, der in religiésen und philosophischen Praxen zweifel-
los vorhanden ist, und die Ausgestaltung dieses Aspektes in einzelnen Praxen
genauer in den Blick nehmen, ohne gleich einen einheitlichen Begriff seiner Voll-
zugweise voraussetzen zu missen.

Angesichts der groflen Anlage und Detailfiille von Hegels einflussreicher Theo-
rie des absoluten Geistes wird man vermutlich ohnehin nicht jede Komponente sei-
ner Konzeption unter einen einzigen Begriff bringen und als solche verteidigen
konnen. Das sollte sachorientierte wie aussichtsreiche Deutungsversuche, wie den
oben diskutierten, aber nicht davon abhalten, auch in Zukunft ausgearbeitete Theo-
rievorschldge im Anschluss an Hegel vorzulegen.”

6 Bibliographie

Alston, William. Perceiving God. The Epistemology of Religious Experience. Ithaca, N.Y.: Cornell University
Press, 1991.

Bertram, Georg. ,Absoluter Geist als sich vollbringender Skeptizismus. In Objektiver und absoluter Geist
nach Hegel: Kunst, Religion und Philosophie innerhalb und auferhalb von Gesellschaft und Geschichte,
herausgegeben v. Thomas Oehl und Arthur Kok, 389-410. Leiden: Brill, 2018.

Bertram, Georg, und Wieland, Tobias. ,Nachwort: Die Aktualitat von Hegels Religionsphilosophie.“ In: G.
W. F. Hegel, ,Wenn Gott nicht wdre ... Religion und Verséhnung, herausgegeben v. Georg Bertram
und Tobias Wieland, 81-95. Ditzingen: Reclam, 2020.

Buckareff, Andrei, und Nagasawa, Yujin, Hgg. Alternative Concepts of God. Essays on the Metaphysics of the
Divine. Oxford: Oxford University Press, 2016.

Duden. Deutsches Universalwérterbuch. 8., Gberarbeitete und erweiterte Auflage, Berlin 2015.

Danz, Christian. Systematische Theologie. Tiibingen: UTB, 2016.

Evers, Dirk. ,Neuere Tendenzen in der deutschsprachigen evangelischen Dogmatik.“ Theologische Lite-
raturzeitung 140 (2015): 3-22.

93 Fir wertvolle konstruktive Kritik und Ruckmeldungen zu fritheren Fassungen dieses Aufsatzes
danke ich Gustav Melichar, Marco Schendel und einer anonymen Gutachter:in der NZST.



24 —— | Winfried Liicke DE GRUYTER

Gante, Markus. ,Freiheit und das Wissen der Freiheit. Absoluter Geist und zweite Natur.“ Hegel-Studien
55 (2021): 187-212.

Geach, Peter T. The Virtues. The Stanton Lectures 1973-4. Cambridge: Cambridge University Press, 1977.

Goldman, Alvin. Knowledge in a Social World. Oxford: Oxford University Press, 1999.

Haslanger, Sally. ,What is a Social Practice.“ Royal Institute of Philosophy Supplement 82 (2018): 231-247.

Hegel, G.W.F. Vorlesungen iiber die Philosophie der Religion: Teil 1: Einleitung. Der Begriff der Religion. Vol. 3,
Vorlesungen: Ausgewdhlte Nachschriften und Manuskripte. Hamburg: Meiner, 1983.

Hegel, G.W.F. Vorlesungen (iber die Philosophie der Religion: Teil 2: Die bestimmte Religion. Vol. 4. Vorlesun-
gen: Ausgewdhlte Nachschriften und Manuskripte. Hamburg: Meiner, 1985.

Hegel, G.W.F. Vorlesungen tiber die Philosophie der Religion: Teil 3: Die vollendete Religion. Vol. 5, Vorlesun-
gen: Ausgewdhlte Nachschriften und Manuskripte. Hamburg: Meiner, 1984.

Hegel, G.W.F. Grundlinien der Philosophie des Rechts. Vol. 14/1, Gesammelte Werke. Hamburg: Meiner,
2009.

Hegel, G.W.F. Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse (1830). Vol. 20, Gesammelte
Werke. Hamburg: Meiner, 1992.

Herzog, Lisa Maria. ,Wer sind wir, wenn wir arbeiten? Soziale Identitdt im Markt bei Smith und Hegel.*
Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 59 (2011): 835-852.

Hésle, Vittorio. ,,Objektiver Idealismus und Theismus.“ In Religionsphilosophie nach Hegel: Uber Glauben
und Wissen nach dem Tod Gottes, herausgegeben v. Michael Kiihnlein und Henning Ottmann (Hgg.),
141-159. Berlin: J. B. Metzler, 2021.

Korsgaard, Christine. Self-Constitution. Agency, Identity, and Integrity. Oxford: Oxford University Press,
2000.

Le Poidevin, Robin. ,Fiction and the Agnostic.“ European Journal for Philosophy of Religion 12 (2020):
163-181.

Liicke, J. Winfried. Religion und Denken. Die Epistemologie religiéser Uberzeugungen im Spétwerk
G.W.F. Hegels. Tibingen: Mohr Siebeck, 2023.

Lowe, E. J. ,The rationality of metaphysics.“ Synthese 178 (2011): 99-109.

Maclntyre, Alasdair. After Virtue: A Study in Moral Theory. 3. Aufl. Notre Dame: University of Notre Dame
Press, 2007.

Mooren, Nadine. Hegel und die Religion: Eine Untersuchung zum Verhdltnis von Religion, Philosophie und
Theologie in Hegels System. Hamburg: Meiner, 2018.

Mooren, Nadine, Rojek, Tim, und Quante, Michael. ,Vom objektiven in den absoluten Geist: Eine Inter-
pretation im Ausgang von § 552 der Enzyklopadie (1830).“ In Objektiver und absoluter Geist nach
Hegel: Kunst, Religion und Philosophie innerhalb und auferhalb von Gesellschaft und Geschichte, he-
rausgegeben v. Thomas Oehl und Arthur Kok, 643-667. Leiden: Brill, 2018.

Pannenberg, Wolfhart. Wissenschaftstheorie und Theologie, Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1977.

Pannenberg, Wolfhart. Metaphysik und Gottesgedanke, Géttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1988.

Quante, Michael, und Schweikard, David. ,,Leading a universal life‘: The systematic relevance of Hegel’s
social philosophy.“ History of the Human Sciences 22 (2009): 58-78.

Schartl, Thomas. ,,The Divine Self-Mediation in the Universe: Euteleology Meets German Idealism.“ Fu-
ropean Journal for Philosophy of Religion 11 (2019): 83-116.

Scruton, Roger, und Finnis, John. ,,Corporate Persons.“ Proceedings of the Aristotelian Society, Supplemen-
tary Volume 63 (1989): 239-274.

Siep, Ludwig. ,,Selbstverwirklichung, Anerkennung und politische Existenz: Zur Aktualitdt der politischen
Philosophie Hegels.“ In Aktualitit und Grenzen der praktischen Philosophie Hegels: Aufsdtze 1997-2009,
herausgegeben v. Ludwig Siep, 131-146. Paderborn: Wilhelm Fink, 2010.



DE GRUYTER Selbstverstandigung, Selbsterkenntnis und Religion =— 25

Stekeler, Pirmin. Hegels analytische Philosophie: Die Wissenschaft der Logik als kritische Theorie der Bedeu-
tung. Paderborn u.a.: F. Schéningh, 1992.

Thomas v. Aquin. Summa contra gentiles. Erster Band. Buch I. [Lateinisch-Deutsch], herausgegeben u.
Ubersetzt v. Karl Albert u. Paulus Engelhardt unter Mitarbeit v. Leo Diimpelmann. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1974.

Tugendhat, Ernst. Selbstbewuftsein und Selbstbestimmung: Sprachanalytische Interpretationen, Frankfurt
am Main: Suhrkamp, 1979.

van Inwagen, Peter: Metaphysics. 5. Aufl. New York: Routledge, 2024.

Walton, Douglas N. Informal Logic: A Pragmatic Approach. 2. Aufl. Cambridge/New York: Cambridge Uni-
versity Press, 2008.

Wieland, Tobias. Die Pluralitdt des Absoluten: Hegels Theorie sozialen Wandels. Frankfurt am Main: Vittorio
Klostermann, 2022.

Williamson, Timothy. Doing Philosophy: From Common Curiosity to Logical Reasoning. Oxford: Oxford Uni-
versity Press, 2018.

Wolterstorff, Nicholas. ,.Entitlement and practices of inquiry.“ In Nicholas Wolterstorff, Practices of Belief,
Vol. 2, Selected Essays, herausgegeben v. Terence Cuneo, 86-117. Cambridge: Cambridge University
Press, 2010.

Wolterstorff, Nicholas. justice in Love. Grand Rapids: Eerdmans, 2015.

Wolterstorff, Nicholas. Acting Liturgically: Philosophical Reflections on Religious Practice. Oxford: Oxford
University Press, 2018.

Wood, Allen W. Hegel’s Ethical Thought. Cambridge: Cambridge University Press, 1990.



