
J. Winfried Lücke*

Selbstverständigung, Selbsterkenntnis und
Religion

https://doi.org/10.1515/nzsth-2025-0021

Abstract: In recent years, there have been several noteworthy attempts to under-
stand Hegel’s doctrine of “absolute spirit” as a theory of cultural practices in which
human self-understanding is formed, cultivated, and critically examined. This essay
explores a number of theologically significant conclusions that can be drawn from
this assumption. In doing so, I address central questions concerning the subject,
content, and goals of the practice. My main thesis is that, for Hegel, there is a com-
plex interplay between religious or metaphysical beliefs about the structure of rea-
lity as a whole and the successful formation of self-knowledge. In particular, these
relations form an important basis for the critical evaluation of the cultural practices
themselves and their social dimensions. I argue that these characteristics tend to be
overlooked in contemporary interpretations.

Keywords: G. W. F. Hegel, Religious and Philosophical Self-Understanding, Self-
Knowledge, Metaphysics, Social Cohesion, Religion and State, Theistic Grounding of
Human Dignity, Problems of Religious Diversity

Zusammenfassung: In den letzten Jahren sind einige beachtenswerte Versuche un-
ternommen worden, Hegels Lehre vom „absoluten Geist“ als eine Theorie kulturel-
ler Praktiken zu verstehen, in denen das menschliche Selbstverständnis gebildet,
kultiviert und kritisch befragt wird. In diesem Aufsatz untersuche ich eine Reihe
von theologisch signifikanten Schlussfolgerungen, die aus dieser Grundannahme
gezogen werden können. Dabei beantworte ich die zentralen Fragen nach dem Sub-
jekt, dem Inhalt sowie dem Ziel der genannten Praktiken. Meine Hauptthese ist,
dass es nach Hegel ein komplexes Zusammenspiel zwischen religiösen oder meta-
physischen Überzeugungen über die Verfassung der Wirklichkeit als Ganzer und
der erfolgreichen Bildung von Selbsterkenntnis gibt. Diese Beziehungen bilden eine
wichtige Grundlage für die kritische Bewertung der kulturellen Praktiken selbst
sowie von deren sozialer Dimension. Diese Grundzüge kultureller Selbstverständi-

*Korrespondenzautor: Dr. J. Winfried Lücke, Eberhard Karls Universität Tübingen, Evangelisch-
Theologische Fakultät, Liebermeisterstraße 12, 72076 Tübingen, Germany,
E-Mail: winfried.luecke@uni-tuebingen.de

NZSTh 2025; aop

Open Access. © 2025 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.



gungspraktiken werden, so meine These, in den zeitgenössischen Interpretations-
ansätzen tendenziell übersehen.

Schlüsselwörter: G. W. F. Hegel, religiöse und philosophische Selbstverständigung,
Selbstwissen, Metaphysik, sozialer Zusammenhalt, Religion und Staat, theistische
Begründung der Menschenwürde, Probleme religiöser Diversität

1 Einleitung

Nach einer neueren Lesarten-Familie besteht Hegels Lehre vom ‚absoluten Geist‘ in
einer Theorie kultureller Praktiken der ‚Selbstverständigung.‘ In und mit sozialen
Praxen der Kunstproduktion und -rezeption, der Religionsausübung oder philoso-
phischen Theoriebildung sollen Teilnehmerinnen ihr fundamentales und traditi-
onsübergreifendes Selbstverständnis bilden, zur Darstellung bringen und – im Rah-
men der Philosophie – kritisch prüfen oder legitimieren. Gemeinsames Ziel dieser
Ansätze ist es, ein systematisch stimmiges Bild dieses Kernstücks von Hegels Geist-
philosophie zu geben und besonders deren sozialphilosophische Implikationen he-
rauszustellen.

Ein solcher Ansatz verdient religionsphilosophische und theologische Beach-
tung. Denn in seiner systematischen Grundorientierung verbindet er eine philoso-
phisch breit angelegte Diskussion mit dem Grundansatz eines gewichtigen Stranges
der gegenwärtigen deutschsprachigen Systematischen Theologie, die im Gefolge
Schleiermachers das religiöse Selbstdeuten und -verstehen ins Zentrum der theo-
logischen Reflexion stellt1 – und zwar ohne dass beide innerdisziplinäre Debatten
bislang in einen breiteren Austausch getreten wären.2 Dennoch finden sich bislang
noch keine Diskussionsbeiträge, die die Tragfähigkeit und Erklärungskraft des gan-
zen Ansatzes genauer in den Blick nehmen und die auch für die systematisch-theo-
logische Debatte von großem Interesse sein dürften.

1 Bei Christan Danz heißt es etwa summierend mit Bezug auf die Christologie: „Der Glaube als ein
personaler Akt stellt sich im Christusbild dar und verständigt sich über sich selbst und seine Einbin-
dung in die Geschichte“ (Danz, Systematische Theologie, 213). Eine sehr gute Übersicht über das theo-
logische Paradigma von Religion als Selbstdeutung bietet Evers, „Neuere Tendenzen,“ 3–10.
2 Ansätze eines solchenAustauschs sindaber schonzubeobachten. Vgl. beispielsweise die Skizzevon
Hegels Geistphilosophie bei Christian Danz, in der es heißt: „Das menschliche Selbstverhältnis ist [...]
eingebunden in eine geschichtlicheKulturund ihre Institutionen. Sie stellendie sprachlichenFormen
bereit, mit denen sich der Mensch über sich selbst und seine Welt verständigt“ (Danz, Systematische
Theologie, 217). Anders als die hier diskutierten Forschungsansätzen identifiziert Danz aber dies mit
„Hegels Bestimmung des objektiven Geistes“ (ibid.).

2 J. Winfried Lücke



Im Folgenden soll ein solcher Versuch unternommen werden. Dabei soll nicht
in erster Linie die Treue zum Original, sondern vor allem die Kohärenz der Les-
arten und ihrer Konsequenzen geprüft werden. Ich werde dabei dafür argumentie-
ren, dass die Lesarten zwar zu Recht einen Schwerpunkt auf die soziale Einbettung
der Selbstverständigungspraktiken legen, aber die – im weiten Sinne – metaphysi-
sche Dimension zu Unrecht größtenteils ausblenden.3 Denn ohne eine explizite Aus-
einandersetzung mit dieser Dimension ist – so meine These – eine kritische Debatte
über die Legitimität bestimmter Selbstverständigungspraktiken nicht möglich. Wie
sich zeigen wird, entspricht dem auch Hegels eigenes Selbstverständnis.

Dazu werde ich zunächst den Begriff der ‚Selbstverständigung‘ genauer ein-
grenzen (Abschnitt 2). Aus Abweichungen vom Alltagssprachgebrauch werde ich
dann zwei Fragen entwickeln und mit Hegel und seinen Interpretinnen beantwor-
ten – nämlich nach dem Subjekt (Abschnitt 3) sowie nach dem Thema und dem Ziel
der Selbstverständigungspraxis (Abschnitt 4). Um die Diskussion übersichtlich zu
halten, werde ich mich auf Hegels Berliner Spätwerk beschränken und mich haupt-
sächlich dem Verhältnis von Religion und Philosophie zuwenden.

2 Begriffliche Vorbemerkungen

Exemplarisch für die Begriffsverwendung in der einschlägigen Literatur stehen Er-
läuterungen wie die folgende: „Religion ist eine Praxis, in der eine Gemeinschaft
sich mit sich auseinandersetzt. Oder noch kürzer: Religion ist eine Praxis gemein-
schaftlicher Selbstverständigung.“4 Aus dieser Stelle erfährt man, dass es sich bei
der ‚Selbstverständigung‘ um eine soziale Praxis mindestens von der Größe der Re-
ligionsausübung handeln soll, die aber zugleich auch Kunst und Philosophie mit-
umfassen kann. Das gemeinsam verfolgte Ziel der Praxis besteht dabei in einer
„Auseinandersetzung mit sich selbst.“

Mit Blick auf diese Anfangscharakterisierung ergeben sich zwei Bedenken. Das
erste betrifft den notorisch schwierig einzugrenzenden Begriff der ‚sozialen Praxis,‘
der noch zusätzlich an Komplexität gewinnt, wenn man ihn mit dem Begriff der
‚Religion‘ in Verbindung bringt und sich somit in die Problemgefilde rund um die
Frage der angemessenen Religionsdefinition begibt. Glücklicherweise kann man im

3 Unter Metaphysik verstehe ich mit E. J. Lowe, „the study of the most fundamental structure of rea-
lity and involves the attempt to determine what categories of things can and do exist, which in turn
involves understanding the nature or essence of the things in question“ (Lowe, „Rationality of meta-
physics,“ 108).
4 Bertram und Wieland, „Die Aktualität von Hegels Religionsphilosophie,“ 81. Vgl. Gante, „Freiheit
und dasWissen der Freiheit,“ 194; undWieland, Pluralität des Absoluten, 172.

Selbstverständigung, Selbsterkenntnis und Religion 3



gegenwärtigen Kontext letztere Frage aus Platzgründen auf sich beruhen lassen
und lediglich auf unproblematische Paradigmenfälle religiöser Praxis verweisen –

wie beispielsweise gottesdienstliche Praktiken des Gebets, der Predigt, der Sakra-
mente etc. –, wenn von Religion gesprochen wird.5

Was den Begriff der sozialen Praxis betrifft, werde ich mich an Alasdair MacIn-
tyres Definition orientieren, der „Praxis“ definiert als:

any coherent and complex form of socially established cooperative human activity through
which goods internal to that form of activity are realized in the course of trying to achieve
those standards of excellence which are appropriate to, and partially definitive of, that form
of activity, with the result that human powers to achieve excellence, and human conceptions of
the ends and goods involved, are systematically extended.6

Diese Arbeitsdefinition sollte keinen Anspruch auf Vollständigkeit erheben, hat
aber im vorliegenden Kontext mehrere Vorteile: Erstens besitzt sie den exegeti-
schen Vorzug, dass sie in einer (im weiten Sinne) aristotelischen Tradition steht, in
der sich auch Hegel bewegt. Zweitens bahnt sie sich einen Mittelweg zwischen so-
genannten „dichten“ und „dünnen“ Begriffe sozialer Praxen.7 Mit dem Fokus auf die
praxisinternen, zu realisierenden Güter sowie ihren konstitutiven tradierten, auto-
ritativen, wiewohl nicht irrtumsimmunen Ausübungsstandards verhält sie sich
neutraler als „dichte“ Konzeptionen, die beispielsweise Praxis durch das bewusste
und intendierte Folgen konstitutiver Regeln definieren. Gleichzeitig ist die Beto-
nung der Ausrichtung auf interne Ziele, Güter und Ausübungsstandards, die eine
soziale Praxis kennzeichnen, scharf genug, um nicht jede menschliche intersubjek-
tive Tätigkeit, die einer Regelmäßigkeit folgt, schon als soziale Praxis im hier ver-
wendeten Sinne einordnen zu müssen, wie dies „dünne“ Konzeptionen tun.8 Drit-

5 Hegel selbst lehnt funktionalistische Religionsauffassungen ab und ist deutlich optimistischer, was
einenallgemein verbindlichenBegriff desWesensder Religionbetrifft. Vgl. zu beidenPunktenLücke,
Religion und Denken, 31–41, 94–100 und 465–467.
6 MacIntyre, After Virtue, 187.
7 ZurUnterscheidungundKritik von „dichten“ (thick) und „dünnen“ (thin) Begriffen sozialer Praxen
vgl. Haslanger, „What is a Social Practice,“ 236–237.
8 Zudem hat MacIntyres Vorschlag mehr Vorteile bei der Individuierung sozialer Praxen als etwa
Haslangers Definition. Vgl. ibid., 245. In deren Zentrum steht die Koordination des Schaffens, Erhal-
tens, Verteilens, Verwaltens etc. von Ressourcen, die Haslanger aber sehr weit auffasst: „Something
becomes a resourcewhen its (+/-) value, whether economic, aesthetic, moral, prudential, spiritual, is
recognized“ (ibid., 243). Praxisexterne Güter, wie ökonomisches Kapital, Gesundheit der Mitglieder,
gesellschaftlicheMacht etc. sind zwar sicherlich ‚Ressourcen‘, aber sie kennzeichnen so ziemlich alle
institutionalisierten sozialen Praxen. Besser an Haslangers Definition scheint mir hingegen ihre Be-
tonung der semiotischen Dimension von Praktiken, die gerade für religiöse Praktiken wie Abend-
mahlsfeiern essentiell ist. Vgl. Ibid., 238–240.

4 J. Winfried Lücke



tens schließlich eignet sich MacIntyres Vorschlag gut für eine genauere Eingren-
zung der sozialen Praxis der Selbstverständigung im Rahmen von Religion und Phi-
losophie, die ich im Folgenden analog zu Praktiken der Untersuchung in Alltag und
Wissenschaft verstehe.9

Bevor die wichtigsten Komponenten von MacIntyres Definitionsvorschlag auf
den vorliegenden Fall angewendet und sein Aufschlussreichtum getestet werden
kann, muss noch ein zweites Bedenken ausgeräumt werden. Der Begriff der ‚Selbst-
verständigung‘ fungiert in der Theorie als hochstufige und informative Erklärung,
was es mit Praxen wie Religion und Philosophie generell auf sich hat. Gleichzeitig
weicht der Begriff aber signifikant vom Alltagssprachgebrauch ab und ist daher
selber erläuterungsbedürftig. Zumindest lässt er sich nicht von derjenigen lexika-
lischen Bedeutung ableiten, die dem Begriff am nächsten steht. ‚Sich verständigen‘
meint danach, dass mindestens zwei Personen(-gemeinschaften) a und b hinsicht-
lich eines Streitpunkts f zu einer Übereinkunft kommen.10

Damit ergeben sich drei Abweichungen, die den Begriff näher eingrenzen: (a)
Während in der Alltagssprache ein dreistelliges Prädikat verwendet wird, das zwei
Verhandlungspartnerinnen a und b und Verhandlungsfrage f als Argumente besitzt,
werden im Begriff der Selbstverständigung die Relata scheinbar miteinander identi-
fiziert. In einem ersten Anlauf formuliert: a verständigt sich demnach mit a über a.
Der Gehalt einer Verständigung muss aber propositionaler Struktur sein und kann
daher nicht die Person (oder Personengruppe) a selbst sein, sondern muss in Fragen
oder Themen bestehen, die die Identität der Personen (oder der Personengruppe)
betreffen–also beispielsweise Fragendarüber,wermaneigentlich ist und inZukunft
seinwill. Im zeitgenössischen Duktus gesprochen handelt es sich genauer um Fragen
rund um Konzeptionen der eigenen ‚praktischen Identität,‘ also um Selbstbeschrei-
bungen, die denWert der eigenen Lebensführung hinsichtlich personaler Beziehun-
gen oder sozialer Rollen explizit machen.11 Jede Praxis von Selbstverständigung setzt
damit voraus, dass es innerhalb der Personen(-gruppe) schon (kollektive) Lebensent-

9 Nicholas Wolterstorff spricht in seinen lesenswerten Ausführungen zur Praxis der „inquiry“ neu-
traler vom Handlungstypus der sozial verfügbaren sowie zugänglichen und akzeptablen „ways of
finding things out“ und orientiert sich dabei auch anMacIntyres Begriff der sozialen Praxis. Vgl.Wol-
terstorff, „Entitlement and practices of inquiry,“ 90–98.
10 DerDuden nennt daneben noch 1) a verständigt b, d. h. a setzt b darüber in Kenntnis, dass p, sowie
2) a kann sich mit b verständigen, d. h. a und b können sich (sprachlich) verstehen. Vgl. den Artikel
„verständigen“ inDuden, 1921 Sp. 3.
11 Ich folge hier Korsgaards quasi-kanonischer Auffassung der „Konzeption praktischer Identität,“
die diese definiert als: „descriptionunderwhichyouvalueyourself and find your lifeworth livingand
your actions to be worth undertaking“ (Korsgaard, Self-Constitution, 20). Entsprechend versteht sie
unter einer einzelnen praktischen Identität, „a set of principles, the dos and don’ts of being a teacher
or a citizen, say“ (ibid., 21).

Selbstverständigung, Selbsterkenntnis und Religion 5



würfe gibt, mit denen man sich mono- oder dialogisch ‚auseinandersetzen‘ kann. So-
mit wäre der Selbstverständigungsbegriff nah verwandt mit Ernst Tugendhats Ana-
lyse des ‚praktischen Verhaltens zu sich,‘ d. h. des kritischen und wahrheitsfähigen
Urteilens über die künftige Lebensführung und ihre Konzeptionen.12

(b) Hieraus folgt eine weitere Abweichung hinsichtlich des Themas: Dialogpart-
nerinnen verständigen sich, wenn sie ihre Interessen, Absichten und Pläne koor-
dinieren oder scheinbar konträre Hypothesen oder Meinungen zusammenführen.13

Im vorliegenden Fall werden hingegen vorgängige Selbstkonzeptionen zur Diskus-
sion gestellt, etwa indem darüber verhandelt wird, was es heißt, Teil dieser Gruppe
zu sein, und warum es auch weiterhin sinn- oder wertvoll ist, dies zu tun.14

(c) Schließlich zielt der Alltagsbegriff auf das Verhandlungsresultat, die erfolg-
reiche Verständigung, während der Ausdruck ‚Selbstverständigungspraxis‘ das Ge-
wicht auf die diskursive Auseinandersetzung legt. Die Praxisziel besteht also darin,
Selbstauffassungen ergebnisoffen zur Debatte zu stellen. Für den Eintritt in die so-
ziale Praxis müsste dann auch diese Zielsetzung als wichtig genug eingestuft wer-
den und ganz im Sinne von MacIntyres Definition müssten Maßstäbe existieren,
wie die Praxis angemessen und erfolgreich vollzogen werden kann.15

Mit dieser begrifflichen Vorverständigung wird nun deutlicher, warum es sich
bei der Selbstverständigungspraxis um eine ‚soziale Praxis‘ in MacIntyres Sinne
handelt: Sie ist (i) eine kooperative, dialogische Praxis der Urteilsfindung, in der (ii)
auf ein spezifisch praxisinternes Gut abgezielt wird. Letzteres besteht entweder nur
im Prozess der ‚Auseinandersetzung mit sich‘ oder darüber hinaus auch noch im
möglicherweise resultierenden Wissen um die ‚praktische Identität‘ einer Einzel-
person oder einer Gruppe. Zumindest mit Blick auf die Selbstverständigung in der
Philosophie gibt es (iii) auch tradierte Standards der Praxisausübung, zu denen bei-
spielsweise hermeneutische Richtlinien für ideengeschichtliche Bezüge, etablierte
Maßstäbe für Definitionen und Begriffsanalysen, formale wie informelle Normen
der Argumentation (wie z. B. Schlussregeln der induktiven und deduktiven Logik
oder Konversationsmaximen) und theoretische Tugenden als Kriterien der an-
gemessenen Theoriewahl gehören.16 Für die religiöse Selbstreflexion im Alltag und

12 Vgl. Tugendhat, Selbstbewußtsein und Selbstbestimmung, 228–243.
13 Vgl. Walton, Informal Logic, ch. 1.1.
14 Nach Tugendhat, Selbstbewußtsein und Selbstbestimmung, 36–38 spitzt sich das praktische Selbst-
verhältnis auf die existentielle Hamlet-Frage nach ‚Sein oder Nichtsein‘ zu. Auf unseren Fall über-
tragen kann also eine ‚Selbstverständigung‘ auch den metaphorischen ‚Tod‘ der Gruppe zur Folge
haben.
15 Zu den Details dieser Komponente einer sozialen Praxis vgl. MacIntyre, After Virtue, 187–196.
16 Vgl. bspw. die prägnante Übersicht über philosophischeMethoden in:Williamson,Doing Philoso-
phy.

6 J. Winfried Lücke



in der Wissenschaft müssten diese Maßstäbe sicherlich nochmals deutlich pluraler
ausfallen. In der Hegel-Debatte wird diese Frage aber eher am Rande behandelt.

Mit dieser groben Einordnung bleibt allerdings immer noch offen, welche Per-
sonen oder Personengruppen sich nun genau mit welchen Selbstkonzeptionen un-
ter welcher Zielsetzung ‚auseinandersetzen.‘ Für eine bessere begriffliche Hand-
habe des Selbstverständigungsbegriff benötigt man also noch eine detailliertere
Antwort auf die Frage nach dem Subjekt, dem Thema sowie dem Ziel der Selbstver-
ständigungspraxis, die sich im hegelschen Rahmen bewegt. Mit Nadine Mooren,
Tim Rojek und Michael Quante halte ich den § 552 von Hegels Enzyklopädie von 1830
für den besten Ausgangspunkt für eine Beantwortung dieser Fragen.17 Dabei werde
ich dem vorgeschlagenen Interpretationsschlüssel folgen und den ‚absoluten Geist‘
durchgängig als Selbstverständigungspraxis verstehen. Meinen eigenen Interpreta-
tionsvorschlag werde ich mit den neueren Lesarten systematisch abgleichen.

3 Wer ist das Subjekt der Selbstverständigung?

Auf die erste Frage nach dem ‚Wer‘ der Selbstverständigung gibt der Paragraph eine
eindeutige Antwort: Es ist der „Volksgeist,“ der im Denken ein „Wissen seiner in
seiner Wesentlichkeit“18 gewinnt. Zwei Dinge gilt es hier zu beachten: Erstensmeint
der Begriff des ‚Volksgeistes‘ bei Hegel weder sogenannte ‚Ethnien‘ noch national-
staatliche Gebilde.19 Vielmehr meint er so etwas wie umfassende Kulturtraditionen,
wie sie sich für Hegel z. B. nach dem Fall des römischen Reiches im weitestgehend
christlich geprägten Europa gebildet haben soll.20 Selbstverständigung kann so als
eine „kulturelle Praxis“ bestimmt werden, „in der sich Kulturen insgesamt reflek-
tieren und auf diese Weise auch weiterentwickeln.“21

Zweitens impliziert die Rede vom ‚Volksgeist‘ nicht notwendigerweise, dass kol-
lektive Entitäten als korporative Personen auftreten und sich als solche mit sich
verständigen.22 Für Hegel setzt zwar die Selbstverwirklichung von Einzelpersonen

17 Vgl. Mooren, Rojek, und Quante, „Vom objektiven in den absoluten Geist“.
18 Hegel, Enzyklopädie der philosophischenWissenschaften, § 552, 530 [= Enz.].
19 Vgl. Mooren, Rojek, und Quante, „Vom objektiven in den absoluten Geist,“ 653.
20 Dem entspricht Hegels Rede vom ‚germanischen Volksgeist.‘ Vgl. die Erläuterungen inWood,He-
gel’s Ethical Thought, 263, Fn. 4.
21 Bertram und Wieland, „Die Aktualität von Hegels Religionsphilosophie,“ 81. Vgl. Mooren, Rojek,
und Quante, „Vom objektiven in den absoluten Geist,“ 653–654 sowie Mooren,Hegel und die Religion,
31.
22 Eine Theorie korporativer Personen schreibt etwa R. Scruton Hegel zu. Vgl. Scruton und Finnis,
„Corporate Persons,“ 254–255.

Selbstverständigung, Selbsterkenntnis und Religion 7



die Übernahme von sozialen Rollen innerhalb einer Gemeinschaft voraus,23 die in
familiären Zusammenhängen schon mit der Geburt geschieht oder in der Berufs-
wahl durch freie Entscheidung vollzogen wird.24 Individuen führen ihr Leben daher
als Familienmitglied, als Berufstätige oder als Staatsbürgerin und verfolgen damit
immer schon Ziele, die das Gemeinwohl betreffen. Soziale Praxen, Gruppen oder
Institutionen können aber nach Hegel nur dann Bestand haben, wenn sie wiederum
von Einzelpersonen als ihren Mitgliedern in ihren Zielen und Ansprüchen an-
erkannt werden können.25 Folglich können Selbstverständigungspraxen nur unter
Voraussetzung geteilter Überzeugungen und Absichten von menschlichen Individu-
en entstehen und existieren. Die Rede vom ‚Volksgeist‘ schließt daher nicht aus,
sondern ein, dass Einzelpersonen die Subjekte der „Praxis gemeinschaftlicher
Selbstverständigung“26 sind.

4 Was ist das Thema und die Zielsetzung der
Selbstverständigung?

Aus der Antwort auf die erste Frage ergibt sich die zweite: Wenn Personen(-grup-
pen) sich über ihre Identität verständigen, dann tun sie das aus ihren sozialen Rol-
len heraus, die damit – direkt oder indirekt – zum Inhalt eines höherstufigen Wis-
sens werden. Im Gegensatz zur ersten Frage lässt der Text von Enz. § 552 aber meh-
rere exegetische Schlussfolgerungen zu. Ich werde im Folgenden zunächst eine
eigene Interpretation entwickeln (4.1) und sie dann mit den alternativen Deutungs-
vorschlägen sachlich in Beziehung setzen (4.2).

4.1 Sittliches Selbstverständnis und religiöse Überzeugung

Im Paragraphen grenzt Hegel das „Wissen des absoluten Geistes“27 durch eine dop-
pelte Differenzierung näher ein: (1) unterscheidet er zwischen der „bewußt-
lose[n]“28 Umsetzung normativer Erwartungen, die an Personen als Teile eines sitt-

23 Vgl. Quante und Schweikard, „Leading a universal life,“ 72; sowie Siep, „Selbstverwirklichung,
Anerkennung und politische Existenz“.
24 Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, §§ 174–175, 153–154 und § 206, 172 [= GPR].
25 Vgl. Quante und Schweikard, „Leading a universal life,“ 68–71 undGPR § 260, 208.
26 Bertram undWieland, „Die Aktualität von Hegels Religionsphilosophie,“ 81.
27 Enz. § 552, 530; Kursivierungen sind Sperrungen imOriginal.
28 Ibid.

8 J. Winfried Lücke



lichen Ganzen gestellt werden, und einer bewussten Thematisierung des Ganzen, in
dem sich die Personen vorfinden oder das sie aktiv gestalten. Diese globale Selbst-
verständigung wird damit von lokalen Formen abgrenzt, in denen Personen ihre
einzelnen Rollen innerhalb der Gemeinschaft thematisieren.29 Stattdessen geht es
hier (2) um das „Wissen“ der „Wesentlichkeit“ der fraglichen kulturellen Gemein-
schaft und damit um das, was diese als Ganze ausmacht. Innerhalb dieses umfas-
senden Wissens unterscheidet Hegel zwei Unterformen, nämlich (2a) dasjenige
„Wissen,“ das „die immanente Beschränktheit des Volksgeistes hat,“ und (2b) ein
Wissen, in dem diese Beschränkung aufgehoben sein soll.30

Wie man die Perspektivenüberwindung in (2b) genauer aufzufassen hat, lässt
sich mit Blick auf den Gehalt des Wissens klären: In ihm „erfaßt“ der „denkende
Geist der Weltgeschichte“ seine „concrete Allgemeinheit“ und zwar, indem der „ab-
solute [...] Geist [...]“ als die „ewig wirkliche [...] Wahrheit“31 gewusst wird. Sieht man
von Details in Hegels Wahrheitskonzeption ab, dann scheint die Perspektivenüber-
windung hier an der universalen Geltung der deskriptiven und evaluativen Aus-
sagen zu hängen, die das sittliche Ganze in seinen konstitutiven Merkmalen be-
schreiben. So gehört z. B. die Rechtsgleichheit für Hegel zu den Grundzügen des
modernen europäischen Staates,32 die sich aus der Würdigung des „unendlichen
Werth[s]“33 jedes Menschen speist und aus dem Staatsangehörige ihr Recht ableiten,
durch freie Berufswahl Selbstständigkeit zu erlangen.34 Ein ‚Wissen‘ vom Typ (2a)
würde in diesem Falle dann gebildet, wenn diese Werturteile und die resultieren-
den Rechtsansprüche selbstbewusst aufgefasst und akzeptiert würden. Gleichzeitig
wäre dieses Wissen aber ‚beschränkt,‘ weil Staatsangehörige ihr Verständnis nur
aus ihrer Perspektive beschreiben würden, ohne dass zugleich sichtbar würde,

29 Ein Beispiel einer lokalen Form der Selbstverständigung gibt Lisa Herzogs Frage, wer wir sind,
wenn wir arbeiten, die man als individuelle Frage nach dem passenden Beruf oder als eine theoreti-
sche Frage nach dem richtigen Verständnis der Berufsausübung verstehen kann. Zu Hegels Antwort
vgl. Herzog, „Wer sindwir, wennwir arbeiten?“.
30 „[E]s ist der in der Sittlichkeit denkende Geist, welcher die Endlichkeit, die er als Volksgeist in
seinem Staate und dessen zeitlichen Interessen, [...] in sich aufhebt, und sich zum [2]Wissen seiner in
seiner Wesentlichkeit erhebt, ein Wissen, [2a] das jedoch selbst die immanente Beschränktheit des
Volksgeistes hat. Der denkende Geist der Weltgeschichte aber, [2b, W.L.] indem er zugleich jene Be-
schränktheiten der besonderen Volksgeister und seine eigentliche Weltlichkeit abgestreift, erfaßt
seine concrete Allgemeinheit, und erhebt sich zumWissen des absoluten Geistes, als der ewig wirk-
lichenWahrheit“ (Enz. § 552, 530).
31 Ibid.
32 Vgl.GPR § 209, 175.
33 Enz. § 482A, 477.
34 Vgl. GPR § 207, 173–174.

Selbstverständigung, Selbsterkenntnis und Religion 9



warum ihre Werturteile wahr und die Rechtsansprüche berechtigt sind.35 Erst wenn
eine Person diese Frage beantworten kann, „erfaßt“ sie ihre „concrete Allgemein-
heit“36 und damit das, was ihr Leben in und mit dieser sittlichen Gemeinschaft ge-
nerell ausmacht. Auf dieser Grundlage wären Meinungen berechtigt, dass das ein-
zelne Selbstverständnis einer Person für alle erkenntnisfähigen Personen verbind-
lich ist. Denn nach dem Gehalt ihrer Überzeugung sollte der intrinsische Wert jedes
Menschen in jedem Gemeinwesen Anerkennung finden.

Das Selbstwissen vom Typ (2b) deckt sich mit derjenigen Selbsterkenntnis, die
Hegel als „Erkenntniß des Wahrhaften des Menschen, wie des Wahrhaften an und
für sich“37 bezeichnet. Gleichzeitig deutet das Zitat auf eine Besonderheit von Hegels
Wahrheitsauffassung: Denn die Selbsterkenntnis besteht nicht nur darin, dass man
zutreffende Aussagen darüber vertritt, was das menschliche Leben auszeichnet.
Vielmehr soll darin auch ‚das Wahrhafte‘ selbst transparent werden.

Durch diesen Rückbezug zur „ewig wirklichenWahrheit“38 wird die Konzeption
der Selbstverständigung weitaus komplexer. Denn Aussagen über ‚das Wahre‘ sol-
len immer schon Teil desjenigen Selbstverständnisses sein, das eine wesentliche
Legitimationsbasis für sittliche Gemeinwesen darstellt. Hegel formuliert damit aber
ein wichtiges Element seiner Theorie, nämlich die These der Abhängigkeiten zwi-
schen Staat, Sittlichkeit und Religion. Denn, so Hegel:

Der Staat beruht [...] auf der sittlichen Gesinnung und diese auf der religiösen. Indem Religion
das Bewußtseyn der absoluten Wahrheit ist, so kann was als Recht und Gerechtigkeit, als
Pflicht und Gesetz, d.i. als wahr in der Welt des freien Willens gelten soll, nur in so fern gelten,
als es Theil an jener Wahrheit hat, unter sie subsumirt ist und aus ihr folgt. Daß aber das wahr-
hafte Sittliche Folge der Religion sey, dazu wird erfordert, daß die Religion den wahrhaften
Inhalt habe, d.i. die in ihr gewußte Idee Gottes die wahrhafte sey.39

Nach Hegel werden somit bestimmte Freiheitsrechte nur dann in einem Staatsgebil-
de Bestand haben können, wenn die Mitglieder diese Ansprüche und Pflichten als
berechtigte anerkennen können. Nach dem obigen Zitat ist dies wiederum nur dann

35 Analog dazu verhält sich das schwächere Selbstwissen, das Hegel die „Selbsterkenntniß nach den
particulären Fähigkeiten, Charakter, Neigungen und Schwächen des Individuums“ (Enz. § 377, 379)
nennt.
36 Enz. § 552, 530.
37 Enz. § 377, 379. Die „Gewißheit“, dass einige Urteile tatsächlich die Wesensbestimmungen ihrer
Bezugsgegenstände treffen, nennt Hegel auch „Vernunft“ (Enz. § 439, 434), ihre adäquate Verwirk-
lichung hingegen „Erkennen“ (Enz. § 445, 439). Vgl. hierzu auch Lücke, Religion und Denken, 54–64.
‚Erkennen‘ entspricht dem normalenWissensbegriff damit mehr als Hegels Auffassung, der ‚wissen‘
nicht immer als Erfolgsverb versteht. Vgl. u. a. Enz. § 63A, 102.
38 Enz. § 552, 530.
39 Enz. § 552A, 532.

10 J. Winfried Lücke



möglich, wenn sie Teil ihrer „sittlichen Gesinnung“werden, d. h. aus grundlegenden
moralischen Orientierungen und entsprechenden Handlungsgrundsätzen folgen.
Solche Überzeugungen begreift Hegel schließlich als Implikationen von religiösen
Hintergrundüberzeugungen über die Natur ihres spezifischen Bezugsobjekts. Das
Abhängigkeitsverhältnis zwischen Sittlichkeit und Religion besteht daher hinsicht-
lich der Geltung.40

Als Beispiel nennt Hegel an der genannten Stelle die in seinen Augen kritikwür-
digen sittlichen und rechtlichen Konsequenzen aus der für ihn ebenso falschen
Auffassung der leiblichen Präsenz Christi in der katholischen Transsubstantiations-
lehre.41 Wesentlich grundsätzlicher ist Hegels Hinweis auf die christliche Auffas-
sung, nach der

das Individuum als solches einen unendlichenWerth hat, indem es Gegenstand und Zweck der
Liebe Gottes, dazu bestimmt ist, zu Gott als Geist sein absolutes Verhältniß, diesen Geist in sich
wohnen zu haben.42

Die Würde des Menschen ist demnach in seiner Bestimmung zur ‚Einwohnung‘
Gottes begründet, die wiederum Inhalt dessen ist, was Gottes Liebe mit den Men-
schen bezweckt. Mithilfe traditioneller theologischer Annahmen kann man Hegels
Deutungsvorschlag in etwa so wiedergeben: Gottes Liebe zu sich enthält demnach
die Erkenntnis und Wertschätzung des vollkommenen Guten in allen Arten, die in
ihrer Gesamtheit Gottes Natur selbst zum Ausdruck bringen.43 Indem der Schöpfer
im Selbsterkennen und -lieben zugleich das Gute aller Dinge will und hervorbringt,
zeigt er sich wohlwollend gegenüber der Wirklichkeit im Ganzen und sorgt sich
insofern um das gute Leben einer jeden Person um ihrer selbst willen.44 Teil der
Identität des menschlichen Lebens ist es aber, das Wohlwollen und die Achtung
gegenüber dem Leben des Anderen zur Bedingung des Gelingens des eigenen

40 Vgl. Mooren, Rojek, und Quante, „Vom objektiven in den absoluten Geist,“ 660. Fraglich ist aller-
dings, inwieweitmandiese These generalisieren kann. PeterGeachweist bspw. darauf hin, dassMen-
schen mit unterschiedlicher religiöser Herkunft aufgrund geteilter Wertüberzeugungen ein Kran-
kenhaus betreiben können, obwohl ihre Auffassungen des Göttlichen miteinander inkompatibel
sind. Vgl. Geach, The Virtues, 13.
41 Vgl. Enz. § 552A, 533–534.
42 Enz. § 482A, 477.
43 Vgl. Thomas von Aquin, Summa contra gentiles, Buch I, Kap. 91.
44 N. Wolterstorff weist darauf hin, dass die Agape nicht nur im Sinne der Benevolenz auf das gelin-
gende Leben und Wohlergehen abzielt, sondern auch die angemessene Achtung der Würde des
Nächstenmiteinschließt, und verwendet für beide Aspekte den Begriff des ‚caring.‘ Vgl. Wolterstorff,
Justice in Love, Ch. 9. Im Folgenden orientiere ichmich an dieser Auffassung.

Selbstverständigung, Selbsterkenntnis und Religion 11



Lebens zu machen.45 Die Liebe zum Nächsten und zu Gott bildet damit die mora-
lische Grundorientierung des Menschen und damit den letzten Horizont seines
praktischen Urteilens.46 In ihrer erfolgreichen Umsetzung zeigt sich so die Liebe
Gottes selbst, die nach traditionellem Verständnis mit seiner Natur identisch ist.
Unter diesen traditionellen Prämissen kann man mit Hegel noch einen Schritt wei-
tergehen: Nicht nur ist jede Person für die Agape „bestimmt.“ Inhalt der mensch-
lichen ‚Bestimmung‘ ist es vielmehr, in der Sorge um den Anderen Gottes „Geist“
„in sich wohnen zu haben.“

In Hegels Beispiel werden somit zum einen die behaupteten Begründungsbezie-
hungen zwischen rechtlichen, moralischen und theologischen Aussagen trans-
parent. Folgen die Rechtsansprüche, die jeder Mensch immer schon besitzt, aus der
ihm eigentümlichen Würde, so ist diese in Hegels Deutung darin begründet, dass
das menschliche Leben auf die ‚Einwohnung‘ und Präsenz Gottes in der Agape aus-
gerichtet ist.47 Damit zeigt sich zum anderen zumindest in Umrissen der Rückbezug
zum „Wahrhaften an und für sich.“48 Denn die Ausrichtung auf die Agape ist In-
begriff des Schöpferwillens und enthält damit umfassende Antworten auf die Frage,
warum es die Welt überhaupt gibt und was es mit ihr als Ganzer ‚in Wahrheit‘ auf
sich hat.49 Aussagen über die „letzte Wirklichkeit“ nenne ich im Folgenden in einem
weiten Sinne ‚metaphysisch.‘50

Somit wird deutlicher, warum die Bildung eines praxisrelevanten Selbstver-
ständnisses nach Hegel metaphysische und im Grenzfall theologische Hintergrund-
überzeugungen voraussetzt. Zum richtigen Verständnis seiner Theorie ist aber
erstens darauf hinzuweisen, dass das Beispiel exemplarisch für ein allgemeines
Prinzip steht, nach dem sich das Verständnis seiner selbst und des Göttlichen gegen-
seitig implizieren. In Hegels Worten:

Wie sich der Inhalt, Gott, bestimmt, so bestimmt sich auf der anderen Seite der subjektive, der
menschliche Geist, der diesWissen hat. Das Prinzip, nach dem Gott für die Menschen bestimmt
ist, ist auch das Prinzip dessen, wie der Mensch in sich bestimmt ist, für den Menschen in
seinem Geiste.51

45 Dies bedeutet, dassman imGrenzfall dafürÜbel oder sogar den eigenenTod inKauf nimmt–nach
Hegel exemplarisch im Kreuzestod des Gottmenschen zum Ausdruck gebracht. Vgl. Hegel, Vorlesun-
gen über die Philosophie der Religion: Teil 3, 60–67 und 150 [= VPR 5].
46 Vgl. Wolterstorff, Justice in Love, 142–148.
47 Damit verfolgt Hegel dasselbe Ziel wie Wolterstorffs neuere, wenn auch etwas andersgelagerte
Begründung derMenschenwürde aus demGeliebtwerden durch Gott. Vgl. ibid., 153–157.
48 Enz. § 377, 379.
49 Vgl. Hegel, Vorlesungen über die Philosophie der Religion: Teil 1, 139–142 [= VPR 3].
50 „[M]etaphysics is the study of ultimate reality“ (van Inwagen,Metaphysics, 1). Vgl. Fn. 3.
51 Hegel, Vorlesungen über die Philosophie der Religion: Teil 2, 413 (= VPR 4).

12 J. Winfried Lücke



Dieses Prinzip schließt für Hegel nicht nur explizit nicht-(mono)-theistische Auffas-
sungen mit ein. Es ist nicht einmal auf Überzeugungen und Praktiken einge-
schränkt, die man landläufig als ‚religiös‘ bezeichnen würde, sondern umfasst auch
jede Begründungspraxis, die sich um eine angemessene Auffassung der Wirklich-
keit als Ganzer bemüht52 – darunter auch philosophische Aussagen, die entweder
bestimmte Auffassungen des Göttlichen oder dessen Existenz bestreiten.53

Die nachgezeichneten theologischen Prämissen für die Begründung der Men-
schenwürde sind daher nicht alternativlos. Vielmehr ist es für Hegel zweitens eine
zentrale Aufgabe der Philosophie alle epistemisch möglichen Schlussfolgerungen
dieser Form zu beurteilen.54 Dies wird auch im oben zitierten Passus deutlich: Nur
wenn die jeweilige Auffassung der letzten Wirklichkeit korrekt ist und die entspre-
chende „Religion“ somit „den wahrhaften Inhalt“ besitzt, gilt nach Hegel, dass das
„wahrhafte Sittliche“ die logische „Folge“ der „Religion“55 ist. Der behauptete Zu-
sammenhang zwischen religiösen und sittlichen Überzeugungen ist also nicht nur
in dem deskriptiven Sinne zu verstehen, dass jede Organisation eines Gemeinwe-
sens implizit auf einer bestimmten Auffassung der Wirklichkeit als Ganzer aufruht.
Nach Hegel setzt vielmehr die Rechtfertigung von institutionalisierten Werten,
Rechten und Pflichten die positive epistemische Bewertung der jeweiligen religiö-
sen und metaphysischen Überzeugungen voraus.56

Da diese Überzeugungen unterschiedlich epistemisch bewertet werden müs-
sen, verschiedene religiöse Überzeugungssysteme aber nicht immer logisch kom-
patibel sind, folgt zum einen, dass nicht jedes religiöse und sittliche Selbstverständ-
nis in gleicher Weise in seinem Wissensanspruch berechtigt sein kann. Einen epis-
temischen Pluralismus wird man Hegel also nur dann unterstellen können, wenn
man nachweist, dass Hegel mindestens zwei inkompatible religiöse Überzeugungs-
systeme in allen vergleichbaren Hinsichten für gleichermaßen epistemisch akzep-

52 Zu Hegels weitem Religionsbegriff vgl. Mooren,Hegel und die Religion, 28–29; undMooren, Rojek,
und Quante, „Vom objektiven in den absoluten Geist,“ 661.
53 Gleiches gilt fürHegelsminimalenBegriffGottesals einerall-umfassendenund imstärkstenSinne
ontologisch unabhängigen Entität: „Gott in seiner Allgemeinheit – dies Allgemeine, indem keine
Schranke, Endlichkeit [...] ist, ist das absolute Bestehen und allein das Bestehen; und was besteht, hat
seineWurzel, sein Bestehen nur in diesem Einen.“ (VPR 3, 268–269)
54 In diesem Sinne lotet etwa Vittorio Hösle die Möglichkeiten eines objektiven Idealismus aus, der
ohne theistische Annahmen auskommt – darunter John Leslies, Nicholas Reschers und Thomas Na-
gels These einer Erklärung der Struktur der Wirklichkeit aus ihrer Ausrichtung auf die Verwirk-
lichung vonWerten. Vgl. Hösle, „Objektiver Idealismus und Theismus“.
55 Enz. § 552A, 532.
56 Daraus folgt umgekehrt die Berechtigung, Rechte und Pflichten einer Gemeinschaft nicht anzuer-
kennen, wenn sich die religiösen Hintergrundüberzeugungen als falsch herausstellen oder man zu-
mindest gute epistemische Gegengründe besitzt.

Selbstverständigung, Selbsterkenntnis und Religion 13



tabel hält. Es müsste also in Hegels Terminologie gesprochen mehr als eine ‚voll-
endete Religion‘ geben, obwohl sie bei ihm nur im Singular auftritt. Neuere plura-
listische Lesarten stoßen daher bei Hegels eigenen Wertungen an notwendige
Grenzen.57

Aus der Folgerungsrichtung vom Gehalt religiöser Überzeugungen zu demjeni-
gen von sittlichen, folgt nach Hegel zum anderen, dass wünschenswerte praktische
Folgen nicht für die Wahrheit des religiösen Glaubens sprechen. Nach Hegel kann
man daher religiöse Aussagen nicht aus pragmatischen oder moralischen Gründen
heraus akzeptieren, wenn man sich ihnen gegenüber zugleich agnostisch oder ab-
lehnend verhält. Eine funktionalistische Begründung gehört für Hegel vielmehr
zum „ungeheure[n] Irrthum unserer Zeiten.“58 Dies schließt zwar nicht aus, dass
sich religiöse Überzeugungen in der Einübung ethischer Haltungen und ihrer Um-
setzung entwickeln (sollen). Hegel ist vielmehr sogar der Meinung, dass die Bildung
wahrer religiöser Überzeugungen nur in der vernünftigen sittlichen Praxis stattfin-
det.59 Dies allein erlaubt aber keinen gültigen Schluss auf ihre epistemische Berech-
tigung.

Zusammenfassend ergibt sich damit eine erste Antwort auf die Frage nach Ziel
und Thema der Selbstverständigung: In jeder Selbstverständigung geht es darum,
ein adäquates, begründungsfähiges und allgemeinverbindliches Selbstverständnis
als vernünftiger Person(-engemeinschaft) zu entwickeln. Thema ist also die praxis-
relevante Auffassung der je eigenen individuellen und kollektiven ‚praktischen
Identität.‘ Dies enthält zugleich ein gehaltvolles metaphysisches Wissen um das,
was die Wirklichkeit als Ganze in ihren grundlegenden Strukturen ausmacht. Die
Selbstkonzeption wie die Konzeption der letzten Wirklichkeit bestimmt für Hegel
schließlich fundamentale Werte, Rechtsansprüche und Pflichten, deren Anerken-
nung ein sittliches Gemeinwesen trägt und erhält.

57 Vgl. BertramundWieland, „Die Aktualität vonHegels Religionsphilosophie,“ 87; undWieland,Die
Pluralität des Absoluten, 13. Man beseitigt das Problem auch nicht dadurch, indem man Religionen
nur in den Graden ihrer Selbstreflexion unterscheidet und den höchsten Grad im Christentum sieht.
Vgl. ibid., 223–224. Damit setztman schon voraus, dass die relevanten Religionen dieselbe Auffassung
des Göttlichen besitzen, was Hegel gerade bestreitet.
58 Enz. § 552A, 532. Vgl. ferner Lücke, Religion und Denken, 94–99.
59 „[D]ie wahrhafte Religion [...] geht nur aus der Sittlichkeit hervor [...]. Nur aus ihr und von ihr aus
wird die Idee von Gott als freier Geist gewußt; außerhalb des sittlichen Geistes ist es daher vergebens
wahrhafte Religion und Religiosität zu suchen.“ (Enz. § 552A, 531) Vgl. Mooren, Rojek, und Quante,
„Vom objektiven in den absolutenGeist,“ 659, die Hegels Aussage umkehren: „Nur für Letztere [= von
der „wahrenReligiosität“,W.L.] gilt, dass sie aus der Sittlichkeit hervorgeht.“Eine ‚unwahre‘Religion,
wie die römische, die nach Hegel in der falschen Sakralisierung des politischen Lebens besteht, wäre
damit nicht mehr konzipierbar. Vgl. u. a. VPR 4, 579–591.

14 J. Winfried Lücke



4.2 Selbstdeutung und soziale Kohäsion

Wie verhält sich der obige Interpretationsvorschlag zu alternativen Lesarten? Mei-
nes Erachtens lassen sich zwei Unterschiede angeben: Hinsichtlich des Themas
rückt der metaphysische Gehalt in den Hintergrund, während hinsichtlich der Ziele
der Erfolgssinn des Erkennens abgeschwächt wird. Im Folgenden werde ich beide
Punkte systematisch beleuchten.

4.2.1 Selbstverständigung als Selbstdeutung sozialer Praxen und als
unabschließbarer Prozess

In ihrem einschlägigen Debattenbeitrag bestimmen Nadine Mooren, Tim Rojek und
Michael Quante das Thema und Ziel der Selbstverständigung wie folgt:

Im absoluten Geist ginge es dann um solche Formen der Organisation menschlicher Gemein-
schaften, die zur Stiftung und Bewahrung einer solchen Gemeinschaft beitragen, ohne dass ihr
Gehalt sich spezifisch auf die politische Selbstorganisation richtete. [...] Diese Praxen richten
sich auf den Geist, d. h. das Verständnis der Sinnhaftigkeit von gemeinschaftsstiftenden Praxen
selbst. Insofern lassen sie sich als Selbstverständigungspraxen auffassen.60

Die Zielsetzung des ‚absoluten Geistes‘ liegt also in der Doppelfunktion, soziale Ge-
meinschaften ins Leben zu rufen und bestehende zu erhalten. Diese Funktion soll
zugleich das Thema der Selbstverständigung sein, genauer das „Verständnis der
Sinnhaftigkeit von gemeinschaftsstiftenden Praxen.“61 In der Selbstverständigung
hat man es also letztlich nicht darauf abgesehen, eine im besten Falle zutreffende
Selbstauffassung und -beurteilung zu entwickeln. Vielmehr verstehen Personen in
ihrer religiösen oder philosophischen Praxis in erster Linie den Sinn der „Organisa-
tion menschlicher Gemeinschaften“ und reflektieren dieses Verständnis wiederum
innerhalb ihrer Praxis.

Der Vorschlag wirft aber eine Reihe von Fragen auf: Die Teilnahme an einer
Praxis kann man dann als sinnvoll beurteilen, wenn deren Ziele entweder intrin-
sisch wertvoll sind oder der Praxisvollzug effektiv zu deren Erreichung beiträgt.
Daher wäre erstens zu fragen, ob die genannte Zielsetzung zu dem gehört, was die
Praxen kennzeichnet: Geht es im kontemplativen Gebet oder der argumentativen
Verhandlung metaphysischer Fragen ultima facie darum, dass die sozialen und po-

60 Mooren, Rojek, und Quante, „Vom objektiven in den absoluten Geist,“ 656.
61 Ibid. Vgl. Gante, „Freiheit und dasWissen der Freiheit,“ der die transformative Kraft solcher Pra-
xen betont.

Selbstverständigung, Selbsterkenntnis und Religion 15



litischen Verhältnisse, in die sie eingebettet sind, gestiftet werden oder erhalten
bleiben? Und muss deren sozialer Wert oder Effektivität Teil des Selbstverständnis-
ses derjenigen sein, die an dieser Praxis teilnehmen? Für die Metaphysik, die die
theoretischen Tugenden verschiedener ontologischer Theorien wissenschaftlich
kontrolliert abwägt, oder die Liturgie, die die Verehrung des Göttlichen ins Zentrum
stellt, gilt dies sicherlich nicht.62 Man könnte höchstens sagen, dass die dort gewon-
nene Selbst- und Weltauffassung einen impliziten Beurteilungsmaßstab dafür ab-
gibt, ob die entsprechenden sozialen Verhältnisse stiftens- oder erhaltenswert sind.
Nach dem oben diskutierten Beispiel würde das bedeuten, dass man z. B. mit der
Religionsausübung eine Selbstauffassung und Konzeption des Göttlichen bildet, mit
der man sich auf bestimmte Werturteile festlegt – etwa indem man das, was man
aufgrund der praktizierten Gottes- und Nächstenliebe für wertvoll hält, im sitt-
lichen Umfeld verwirklicht sieht oder nicht.

Wenn sich die Praxis aber auf die soziale Funktion der religiösen Selbstverstän-
digung richten soll, dann wird zweitens dessen spezifisch metaphysischer Gehalt
schlicht irrelevant, obwohl er gerade für die Unterscheidung von anderen Prakti-
ken wesentlich ist. Im ‚absoluten Geist‘ soll es der obigen Interpretation gemäß um
die „Organisation menschlicher Gemeinschaften“63 gehen, nicht aber um die Grund-
verfassung der Wirklichkeit als Ganzer. Mit dem hegelschen Wortlaut ist dies jeden-
falls inkompatibel. Denn das „Bewußtseyn der absoluten Wahrheit“ sowie die „ge-
wußte Idee Gottes“64 ist bei Hegel gerade für die Bewertung der sittlichen Umstände
konstitutiv. Insbesondere für die Klärung der These der Zusammenhänge zwischen
religiösen und sittlichen Praxen wäre der oben ausführlich zitierte Passus hilfreich
gewesen. Denn geltungstheoretische Abhängigkeiten bestehen zwischen propositio-
nalen Gehalten und genau diese Abhängigkeit wird im Beitrag Hegel explizit zu-
geschrieben.65

Exegetisch problematisch ist schließlich drittens die vorgeschlagene Idee des
Verstehens des Sinns der Praxen, die wesentlich schwächer ist als die Selbsterkennt-
nis, die Hegel dem ‚absoluten Geist‘ zuschreibt. Denn verstehen kann man eine
Überzeugung oder Handlung auch dann, wenn man sie selbst für unangemessen,
falsch oder unberechtigt hält. Unklar bleibt ferner, warum der Umstand, dass das
Selbstverständnis zum Objekt einer höherstufigen Deutungspraxis wird, die ge-
wünschten sozialen Funktionen erfüllt. Eine Religionstheoretikerin kann etwa in
der Beobachterperspektive die Meinung bilden, dass Regentänze gruppenstabilisie-
rende Wirkungen entfalten und insofern ‚sinnhaft‘ sind. Daraus folgt aber nicht,

62 Vgl. Williamson,Doing Philosophy; undWolterstorff, Acting Liturgically, 28–29.
63 Mooren, Rojek, und Quante, „Vom objektiven in den absoluten Geist,“ 656.
64 Enz. § 552A, 532.
65 Vgl. Mooren, Rojek, und Quante, „Vom objektiven in den absoluten Geist,“ 660.

16 J. Winfried Lücke



dass es Regentänze auch im Selbstverständnis der Theoretikerin geben sollte. Als
Selbstverständigungspraxis müsste Religionsphilosophie aber genau das leisten.

Eine ähnliche Abschwächung folgt auch aus G. Bertrams Interpretationsvor-
schlag. Bertram geht zwar auf religiös gefärbte sittliche Überzeugungen ein und
hebt in diesem Zusammenhang besonders das Ideal der Nächstenliebe hervor.66

Aber auch hier soll es nicht in letzter Instanz um echtes Selbstwissen gehen. Dies ist
schon deshalb unmöglich, weil nach Bertram für Hegel „keine bestimmte Form [des
menschlichen Lebens, W.L.] als wesentlich für Vernunft ausgezeichnet werden
kann.“67 Vielmehr ist Selbstverständigung diejenige Praxis, in der man sich kritisch
mit dem gruppenspezifischen Selbstverständnis auseinandersetzt.

„Selbstkritik“68 ist damit nach Bertram für eine gelingende Selbstverständigung
kennzeichnend ist, an der im Idealfall alle Mitglieder einer Gemeinschaft an der
Praxis teilhaben sollen.69 Selbstverständigung wird also wesentlich als ‚Bewegung‘
verstanden, die Hegel, laut Bertram, für prinzipiell unabschließbar hält.70 Die Güte
der Praxis kann dann aber nicht mehr darin bestehen, dass man etwa karitative
Haltungen angemessen beurteilt und sie in das praktische Selbstverständnis auf-
nimmt. Vielmehr verdient Selbstverständigung Wertschätzung, weil in ihr solche
Urteile zusammen mit ihrer metaphysischen Grundlage permanent in Frage gestellt
werden.

Die Idee eines argument for argument’s sake passt aber erstens schwerlich zum
Erfolgssinn des hegelschen „Wissen[s] des absoluten Geistes,“ in dem dessen „con-
crete Allgemeinheit“ „erfaßt“ werden soll.71 In sachlicher Hinsicht stellt sich zwei-
tens dieselbe Frage wie oben: Gehört es wirklich zum Selbstverständnis und zur
primären Zielsetzung religiöser oder philosophischer Praxis, dass man sich in
Grundsatzdiskussionen begibt, ohne die Aussicht auf ein richtiges und akzeptables

66 Vgl. Bertram, „Absoluter Geist als sich vollbringender Skeptizismus,“ 398.
67 Ibid., 390. Gleiches betrifft dann auch das religiöse Selbsterkennen, wenn es keinen Religions-
begriff geben kann, der erfasst, was religiöse Praxis im Kern ausmacht. Vgl. Bertram und Wieland,
„Die Aktualität von Hegels Religionsphilosophie,“ 82 und 94.
68 Bertram, „Absoluter Geist als sich vollbringender Skeptizismus,“ 390. Vgl. auch die Überlegungen
inWieland,Die Pluralität des Absoluten, 17–18.
69 Der „absolute Geist“ ist „so auchmit demGedanken verbunden,“ „dass es für die Bestimmung von
Orientierungen in einemGemeinwesen keine privilegierte Position gibt, sondern einen stets offenen
Streit, an dem alle Mitglieder des Gemeinwesens partizipieren.“ (Bertram, „Absoluter Geist als sich
vollbringender Skeptizismus,“ 397 Fn. 15.)
70 „Keine Revisionund kein Selbstverständnis habendabei das letzteWort. In diesemSinn ist Selbst-
begrenzung ein Prozess und nicht eine Erkenntnis in eine spezifische Verfasstheit des Menschen.“
(Ibid., 409; vgl. ferner 402 und 405 Fn. 28.) Zur Idee des Prozesses permanenter Veränderung vgl.
Bertram undWieland, „Die Aktualität von Hegels Religionsphilosophie,“ 81 und 95.
71 Enz. § 552, 530.

Selbstverständigung, Selbsterkenntnis und Religion 17



Ergebnis haben zu können? Drittens schließlich ist Bertrams Konzeption zu eng auf
idealtypisches philosophisches Debattenformat zugeschnitten, um alle Formen des
‚absoluten Geistes‘ einzufangen. Sich im gemeinsamen Gebet in der Gegenwart Got-
tes zu wissen ist beispielsweise etwas anderes als eine philosophische Theorie der
Selbstverständigung argumentativ auszuhandeln, obwohl beides für Hegel Aus-
druck des ‚absoluten Geistes‘ wäre. Selbst wenn man zugesteht, dass in der Teilnah-
me am Gottesdienst tiefverwurzelte Überzeugungen über die eigene Identität trans-
parent werden, wäre diese Form der Selbstverständigung nicht ‚kritisch‘ in Bert-
rams Sinne: Denn das höherstufige Bewusstsein eigener Meinungen impliziert
nicht, dass man diese anzweifelt, deren ursprüngliche Gründe zurückweist oder
solche Gründe allererst fordert.72

4.2.2 Religiöse Erkenntnisansprüche und sozialer Zusammenhalt

An alle zitierten Lesarten lässt sich abschließend die Frage stellen, ob deren grund-
legende Annahmen miteinander kompatibel sind. Dies betrifft (1) die These des ko-
gnitiven Gehalts einiger religiöser Äußerungen, die trotz der Abschwächung der
Zielsetzung erhalten bleibt. Ihr gemäß enthält jede religiöse Praxis epistemisch be-
wertbare Wahrheitsansprüche.73 Dies trifft Hegels explizites Selbstverständnis,
wenn er in Enz. § 552 vom „denkende[n] Geist“74 in den Selbstverständigungspraxen
spricht. Als Fähigkeit in begründeten Urteilen Stellung nehmen zu können bildet
das Denken für Hegel die Höchstform des ‚Erkennens‘75 und Hegel hält es allgemein
für „absurd, aus der Sittlichkeit, Religiosität, Rechtlichkeit u.s.f. das Denken aus-
schließen zu wollen.“76 Gleichzeitig soll (2) zumindest in der Theorieperspektive
feststehen, dass die Bildung von oder Auseinandersetzungen mit diesen Überzeu-
gungen die Funktion erfüllt, für soziale Kohäsion zu sorgen oder Gemeinschaften
allererst zu stiften.77

Bei genauerem Blick ergeben sich zwischen diesen Annahmen aber Spannun-
gen. Nach (1) müssen auch Religionen auf Wahrheit gerichtete Praktiken enthalten,

72 Mit Nicholas Wolterstorff könnte man dafür argumentieren, dass das Gelingen der Liturgie den
Urteilsverzicht während ihres Vollzuges sogar voraussetzt. Vgl. Wolterstorff, Acting Liturgically, 18.
73 Vgl. Mooren, Rojek, und Quante, „Vom objektiven in den absoluten Geist,“ 658; Mooren,Hegel und
die Religion, Kap. I.4.; sowieWieland,Die Pluralität des Absoluten, 181–184.
74 Enz. § 552, 530.
75 Vgl. Enz. § 467, 464–465; sowie Lücke, Religion und Denken, 53–72.
76 Enz. § 469A, 466.
77 Vgl. Mooren, Hegel und die Religion, 130; Bertram und „Absoluter Geist als sich vollbringender
Skeptizismus,“ 396–397; Bertram undWieland, „Die Aktualität von Hegels Religionsphilosophie,“ 82;
undWieland,Die Pluralität des Absoluten, 24–25.

18 J. Winfried Lücke



in denen Meinungen gebildet, geklärt, weitergereicht oder auch verworfen wer-
den.78 Die Praktiken lassen sich dann aber mindestens praxisextern79 danach beur-
teilen, ob ihre sie zuverlässig ihre konstitutiven Ziele erreichen. Dem entsprechen
die hegelschen Voraussetzungen. Denn auch in der religiösen Praxis wird zu wissen
beansprucht, was die Wirklichkeit als Ganze ausmacht und welche Konsequenzen
dies für das jeweilige Selbstverständnis zeitigt. Hegel nimmt aber zugleich an, dass
die Praxis der Meinungsbildung nur dann die gewünschte soziale Funktion erfüllt,
wenn sie zu Ergebnissen führt, die möglichst alle Mitglieder eines Gemeinwesens
teilen können und sollten. Entsprechend lässt sich Hegels These verstehen, dass
keine politische „Revolution,“ ohne vorhergehende „Reformation“ geben kann.80

Dies scheint zwar auch der genannten Annahme zu folgen, dass die religiöse
Praxis in erster Linie auf das Gelingen kollektiven Lebens zielt. Trotzdem wird das
Kernproblem damit nur verschoben. Denn das Gelingen eines Lebens bemisst sich
nach Hegel an den jeweiligen Selbstverständnissen, die sich im Falle von religiösen
Gemeinschaften aus einer Bestimmung des Verhältnisses zum Göttlichen ergeben.
Inkompatible Selbst- und Weltauffassungen ergeben in der einen oder anderen
Hinsicht inkompatible Ideen der Lebensführung und damit häufig nicht vermeid-
bare Konfliktpotentiale.81 Der bloße Hinweis, dass soziale Funktionen für die reli-
giösen Praxen wesentlich sind, kann daher keine Einigkeit innerhalb religiös diver-
ser Gesellschaften erzielen, sondern beschreibt nur eine soziale Tatsache, die sich
in den religiösen Gemeinschaften in miteinander unverträglichen Formen aus-
gestaltet.

Eine mögliche Lösung besteht nun (3) darin, die Philosophie mit ins Spiel zu
bringen. Entgegen dem ersten Anschein tritt diese in den Lesarten aber nicht als
neutrale Schiedsrichterin auf, sondern enthält selbst metaphysische Annahmen, die
mit religiösen Überzeugungen unvereinbar sind. Beispielsweise ist die theologisch
wichtige Annahme der göttlichen Aseität mit der These inkompatibel, dass der ‚ab-
solute Geist‘ nur in „konkreten raumzeitlich situierbaren Gestaltungen in Bauwer-

78 Vgl. ibid., 183. Ich orientiere mich hier an Alston, Perceiving God, Ch. 4.
79 Ich sehe hier von praxisinternen Standards epistemischer Bewertung ab, für die sich aber argu-
mentieren lässt. Vgl. ibid., 158–159; 162–163 und für das Christentum Ch. 5.
80 Enz. § 552A, 536–537.
81 Hegelmeint sogar, diese These an scheinbar nebensächlichen innerreligiösenMeinungsverschie-
denheitenwie dem Abendmahlsstreit festmachen zu können. Vgl. ibid., 533–537. Inkompatible religi-
ös-weltanschauliche Antworten auf kontroverse Fragen wie Schwangerschaftsabbruch oder assis-
tierter Suizid wären für heutige Leserinnen vermutlich bessere Beispiele. Allerdings gilt auch hier,
wie oben in Fn. 40 schon angemerkt, dass man aus einzelnen plausiblen Fallbeispielen kein einfach
gestricktesMuster ableiten kann, nach dem immer aus bestimmten Selbstverständnissen von dersel-
ben Person immer die gleichen logischen und praktischen Schlussfolgerungen gezogenwerden.

Selbstverständigung, Selbsterkenntnis und Religion 19



ken und Praxen“82 sich selbst entsprechen kann – zumindest unter Beibehaltung
von Hegels Grundprämisse der Identität des Gehalts von Religion und Philosophie.
Gleiches gilt für die These, nach dem kultischen Selbstverständnis des Christentums
sei Gott mit der liturgischen Praxis identisch, obwohl er in der religiösen ‚Vorstel-
lung‘ zugleich als metaphysisch ‚transzendent‘ konzipiert wird.83 Das Problem reli-
giöser Diversität wird so durch die Meinungsverschiedenheiten zwischen den Reli-
gionen und (hegelianischen) Philosophien verschärft.

Damit blieben im vorliegenden Rahmen nur drei Optionen offen: (a) Entweder
man leugnet, dass es Meinungsbildungspraktiken in der Religion gibt, womit man
aber (1) verwerfen müsste. Aussichtsreich wäre hier höchstens eine fiktionalisti-
sche Re-Interpretation von Behauptungen über das Göttliche, die Hegel bisweilen
zugeschrieben wird.84 Eine solche Auffassung setzt aber schon voraus, dass asserti-
ve Äußerungen als ehrliche Behauptungen verstanden falsch oder bestenfalls un-
entscheidbar sind.85 Gläubigen müsste man zudem erklären, warum sie ihre Über-
zeugungen radikal revidieren, aber dennoch aus nicht-epistemischen, pragmati-
schen Gründen aufrechterhalten sollen.

Odermangesteht (b) der Philosophie keine epistemischeWertungmehr zu,wohl
aber eine sozialphilosophische. Damit läge der Wertungsmaßstab der relevanten
Praxennurdarin, dass sie ihre sozialen Ziele undFunktionenerreichen. EinKonsens,
der zur sozialen Kohäsion erforderlich ist, lässt sich aber auch durch Zwang, Ein-
schüchterung, Gehirnwäsche oder Propaganda erreichen – Mittel, die nicht nur in
ethischer, sondern auch in epistemischer Hinsicht kaum erstrebenswert sind.86

Schließlich könnteman (c) der Philosophie eine stärkere Rolle zuschreiben. Dies
würde bedeuten, dass man auf argumentativer Ebene zu entscheiden versucht, wel-
che religiösen Überzeugungen sich als wahr oder epistemisch berechtigt erweisen,
um dann zu sehen, ob sich die Konzeptionen der letzten Wirklichkeit in relevanten
Hinsichten zusammenführen lassen. Die Praxis der Begründung und Rechtfertigung
von (wissenschaftlichen) Aussagen über die „alles bestimmendeWirklichkeit“dürfte

82 Mooren, Rojek, und Quante, „Vom objektiven in den absoluten Geist,“ 648. Vgl. Mooren,Hegel und
die Religion, 216–217.
83 Vgl. Bertram und Wieland, „Die Aktualität von Hegels Religionsphilosophie,“ 90 und 92–93; und
zur Kritik an der Transzendenz des Göttlichen fernerWieland,Die Pluralität des Absoluten, 172–173.
84 Vgl. Stekeler,Hegels analytische Philosophie, 421–422.
85 Vgl. Le Poidevin, „Fiction and the Agnostic“.
86 Zu dieser Kritik am Konsens-Konsequentialismus als Bewertungsstandard für Praktiken der
Überzeugungsbildung vgl. Goldman, Knowledge in a Social World, 70–71. Goldman diskutiert noch
eine Variante, in der diejenigeDiskursordnung, die imBestfall zumKonsens führt, das entscheidende
Bewertungskriterium darstellt – etwa Habermas’ Idee des ‚herrschaftsfreien Diskurses.‘ Sie ist aber
mit unproblematischen Fällen asymmetrischer Meinungsbildung inkompatibel, beispielsweise im
Hören eines Radiovortrags ohneMöglichkeit kritischer Rückfragen. Vgl. ibid., 77–78.

20 J. Winfried Lücke



zwar erheblich komplexer ausfallen, als es Hegels schlichte Identifikation von Theo-
logie und Philosophie suggeriert.87 Die philosophische Selbstverständigungmüsste in
diesemRahmen disziplinübergreifend konzipiert sein und folglich die enger gesteck-
ten Grenzen der universitären Fächer der Philosophie und Theologie überschrei-
ten.88 Sie hätte ferner eine Klärung der jeweiligen Auffassung des Göttlichen in den
jeweiligen Religionen, der Theologien und der Philosophie(n) zur Voraussetzung.
Aussichtsreich scheint dieser Versuch besonders dann, wennman sich nicht nur auf
Hegels Rechtfertigung des Christentums beschränkt, sondern eine möglichst große
Bandbreite an religiösen, philosophischen und theologischen Konzeptionen in den
Blick nimmt. Allerdings könnte die Verfolgung von Option (c) nicht nur auf eine brei-
ter geführte Gegenwartsdebatte,89 sondern auch auf einige sachorientierte Ansätze
in der Hegelforschung zurückgreifen.90

Von den drei genannten Optionen scheint somit (c) die vielversprechendste zu
sein: Zum einen trifft sie Hegels Selbstverständnis, dass im Rahmen der philosophi-
schen Selbstverständigung die jeweilige Bildung von Urteilen über Gott, Mensch
und Welt in den einzelnen Religionen mit epistemischen Gründen argumentativ
verhandelt wird. In dieser Verhandlung würden auch metaphysische Konzeptionen
unterschiedlicher philosophischer Ansätze mit religiösen Selbstverständnissen kon-
frontiert werden und es ist dabei, wie Hegel selbst betont, nicht immer ausgemacht,
dass erstere immer den Vorzug genießen dürfen.91 Zum anderen wäre die vor-
geschlagene Auflösung der Spannungen zwischen den Annahmen (1) – (3) in dis-
kutierten Deutungsansätzen leicht zu ergänzen. Denn es spricht nichts dagegen, die
sozialphilosophische Dimension um die genannte metaphysische, theologische und
epistemologische Dimension zu ergänzen. Dem käme nicht nur die tatsächliche Pra-
xis der gegenwärtigen analytischen Religionsphilosophie und Theologie entgegen,
in der Fragen der religiösen Meinungsverschiedenheiten oder alternativer Gottes-
konzeptionen detailliert behandelt werden. Diese könnte auch umgekehrt von der
Hegel-internen Debatte um die Selbstverständigung profitieren, die in der anglo-
amerikanischen Diskussion – soweit ich sehen kann – noch keine größere Beach-
tung gefunden hat.

87 Zur (religions-)theologischen Theorie- und Hypothesenbildung vgl. besonders Pannenberg,Wis-
senschaftstheorie und Theologie, Kap. 5.
88 Vgl. ibid., 370–371.
89 Vgl. u. a. Buckareff und Nagasawa, Alternative Concepts of God.
90 Vgl. neben Hösle, „Objektiver Idealismus und Theismus“ etwa Pannenberg,Metaphysik und Got-
tesgedanke oder Schärtl, „The Divine Self-Mediation in the Universe“.
91 Im Konflikt zwischen traditionellen christlichenDogmen, wie bspw. der trinitarischen Gottesauf-
fassung, und dem aufklärerischen „Rationalismus“ zieht nach Hegel letzterer bisweilen den kürze-
ren. Vgl. Enz. § 573A, 556.

Selbstverständigung, Selbsterkenntnis und Religion 21



5 Fazit

In den obigen Überlegungen wurden Schlussfolgerungen entwickelt, die man aus
dem neueren Vorschlag ziehen kann, Hegels Lehre vom ‚absoluten Geist‘ als Theo-
rie individueller und kollektiver Selbstverständigung zu deuten. Dass dieser Vor-
schlag einige aufschlussreiche, aber miteinander inkompatible Deutungen erlaubt,
ist keine Schwäche des Ansatzes, sondern vielmehr die Grundlage für kommende
Untersuchungen, für die alle relevanten Interpretationsoptionen zur Verfügung ste-
hen sollten.

Ich möchte mit einigen generellen Bemerkungen schließen, die nicht zuletzt für
ein interdisziplinäres Gespräch zwischen einer systematisch tragfähigen Hegel-An-
eignung und der neueren Theologie der religiösen Selbstdeutung vonBedeutung sein
könnten. In exegetischerHinsicht trifft der Begriff der Selbstverständigung ein Kern-
element vonHegels Theorie, nämlich dass es in den Praxen der Religion und Philoso-
phie auch um die Fragen nach der ‚praktischen Identität‘ von Personen(-gemein-
schaften) und der richtigen Lebensführung geht. Zutreffend ist auch, dass nachHegel
die Stabilität von Gemeinschaften daran hängt, dass sie zumindest in Grundzügen
zum selben Urteil darüber gelangen können. In mindestens zwei Punkte scheint He-
gel aber von seinen Interpretinnen abzuweichen. Erstens zielen die Praktiken der
Religion und noch mehr die Philosophie auf gut begründete, wahre und universell
verbindliche Antworten und nicht nur auf ein permanent kritikwürdiges Selbstdeu-
ten, das in erster Linie auf ein versöhnliches gesellschaftliches Miteinander abzielt.
Zweitens wird ein richtiges wie rechtfertigungsfähiges Selbstverständnis nachHegel
immer vor dem Hintergrund einer mindestens impliziten Auffassung der letzten
Wirklichkeit oder des Göttlichen gebildet, während die diskutierten Ansätze das Ge-
lingen der kollektiven Lebensführung klar in den Vordergrund rücken.

In systematischer Hinsicht wird man hingegen Hegels eigene Auffassung des
Verhältnisses von Religion und Staat, seinen Umgang mit religiöser Pluralität und
seinen Optimismus bezüglich der Lösung von religiösen und philosophischen Mei-
nungsverschiedenheiten zu Recht mit Fragezeichen versehen. In diesem Sinne be-
sitzt die philosophisch weniger anspruchsvolle Rede von der ‚Selbstverständigung‘
entscheidende Vorzüge, zumal die Idee der religiösen Selbsterkenntnis im Horizont
der Gottesbeziehung gut zu Grundmotiven und -konzeptionen der Glaubensbildung
passt. Man denke hier beispielsweise an die reformatorische Zuspitzung des theo-
logischen Untersuchungsgegenstandes auf das gefallene menschliche Leben in der
Aussicht auf Gottes Rechtfertigung und die damit verbundene Konzeption der Theo-
logie als praktischer Wissenschaft.92 Die Grenzen der vorgeschlagenen Theorie der

92 Vgl. Pannenberg,Wissenschaftstheorie und Theologie, Kap. 4.2.

22 J. Winfried Lücke



Selbstverständigung bestehen hingegen weniger in Hegels idiosynkratischer Auffas-
sung des Göttlichen. Denn auch darin wird deutlich, dass es in der Glaubenspraxis
sowie in philosophischen Auseinandersetzungen um wesentlich mehr als darum
geht, dass Gemeinschaften sich um des gesellschaftlichen Friedens willen sich mit
sich selbst auseinandersetzen. Auch unter der Annahme, dass man mit der Rede
von der Selbstverständigung ein wichtiges Element der genannten Praktiken he-
rausstellt, wird man festhalten, dass die Modi der religiösen und philosophischen
Selbstverständigung wesentlich weiter auseinandergehen, als eine Gleichsetzung
des ‚absoluten Geistes‘mit Praktiken der Selbstverständigung es suggeriert. Zukünf-
tige Forschungen in dieser Richtung könnten sich daher auf den Aspekt der Selbst-
verständigung beschränken, der in religiösen und philosophischen Praxen zweifel-
los vorhanden ist, und die Ausgestaltung dieses Aspektes in einzelnen Praxen
genauer in den Blick nehmen, ohne gleich einen einheitlichen Begriff seiner Voll-
zugweise voraussetzen zu müssen.

Angesichts der großen Anlage und Detailfülle von Hegels einflussreicher Theo-
rie des absoluten Geistes wird man vermutlich ohnehin nicht jede Komponente sei-
ner Konzeption unter einen einzigen Begriff bringen und als solche verteidigen
können. Das sollte sachorientierte wie aussichtsreiche Deutungsversuche, wie den
oben diskutierten, aber nicht davon abhalten, auch in Zukunft ausgearbeitete Theo-
rievorschläge im Anschluss an Hegel vorzulegen.93

6 Bibliographie
Alston, William. Perceiving God. The Epistemology of Religious Experience. Ithaca, N.Y.: Cornell University

Press, 1991.
Bertram, Georg. „Absoluter Geist als sich vollbringender Skeptizismus.“ In Objektiver und absoluter Geist

nach Hegel: Kunst, Religion und Philosophie innerhalb und außerhalb von Gesellschaft und Geschichte,
herausgegeben v. Thomas Oehl und Arthur Kok, 389–410. Leiden: Brill, 2018.

Bertram, Georg, und Wieland, Tobias. „Nachwort: Die Aktualität von Hegels Religionsphilosophie.“ In: G.
W. F. Hegel, „Wenn Gott nicht wäre ...“: Religion und Versöhnung, herausgegeben v. Georg Bertram
und Tobias Wieland, 81–95. Ditzingen: Reclam, 2020.

Buckareff, Andrei, und Nagasawa, Yujin, Hgg. Alternative Concepts of God. Essays on the Metaphysics of the
Divine. Oxford: Oxford University Press, 2016.

Duden. Deutsches Universalwörterbuch. 8., überarbeitete und erweiterte Auflage, Berlin 2015.
Danz, Christian. Systematische Theologie. Tübingen: UTB, 2016.
Evers, Dirk. „Neuere Tendenzen in der deutschsprachigen evangelischen Dogmatik.“ Theologische Lite-

raturzeitung 140 (2015): 3–22.

93 Für wertvolle konstruktive Kritik und Rückmeldungen zu früheren Fassungen dieses Aufsatzes
danke ich GustavMelichar, Marco Schendel und einer anonymen Gutachter:in der NZST.

Selbstverständigung, Selbsterkenntnis und Religion 23



Gante, Markus. „Freiheit und das Wissen der Freiheit. Absoluter Geist und zweite Natur.“ Hegel-Studien
55 (2021): 187–212.

Geach, Peter T. The Virtues. The Stanton Lectures 1973–4. Cambridge: Cambridge University Press, 1977.
Goldman, Alvin. Knowledge in a Social World. Oxford: Oxford University Press, 1999.
Haslanger, Sally. „What is a Social Practice.“ Royal Institute of Philosophy Supplement 82 (2018): 231–247.
Hegel, G.W.F. Vorlesungen über die Philosophie der Religion: Teil 1: Einleitung. Der Begriff der Religion. Vol. 3,

Vorlesungen: Ausgewählte Nachschriften und Manuskripte. Hamburg: Meiner, 1983.
Hegel, G.W.F. Vorlesungen über die Philosophie der Religion: Teil 2: Die bestimmte Religion. Vol. 4. Vorlesun-

gen: Ausgewählte Nachschriften und Manuskripte. Hamburg: Meiner, 1985.
Hegel, G.W.F. Vorlesungen über die Philosophie der Religion: Teil 3: Die vollendete Religion. Vol. 5, Vorlesun-

gen: Ausgewählte Nachschriften und Manuskripte. Hamburg: Meiner, 1984.
Hegel, G.W.F. Grundlinien der Philosophie des Rechts. Vol. 14/1, Gesammelte Werke. Hamburg: Meiner,

2009.
Hegel, G.W.F. Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse (1830). Vol. 20, Gesammelte

Werke. Hamburg: Meiner, 1992.
Herzog, Lisa Maria. „Wer sind wir, wenn wir arbeiten? Soziale Identität im Markt bei Smith und Hegel.“

Deutsche Zeitschrift für Philosophie 59 (2011): 835–852.
Hösle, Vittorio. „Objektiver Idealismus und Theismus.“ In Religionsphilosophie nach Hegel: Über Glauben

und Wissen nach dem Tod Gottes, herausgegeben v. Michael Kühnlein und Henning Ottmann (Hgg.),
141–159. Berlin: J. B. Metzler, 2021.

Korsgaard, Christine. Self-Constitution. Agency, Identity, and Integrity. Oxford: Oxford University Press,
2009.

Le Poidevin, Robin. „Fiction and the Agnostic.“ European Journal for Philosophy of Religion 12 (2020):
163–181.

Lücke, J. Winfried. Religion und Denken. Die Epistemologie religiöser Überzeugungen im Spätwerk
G. W. F. Hegels. Tübingen: Mohr Siebeck, 2023.

Lowe, E. J. „The rationality of metaphysics.“ Synthese 178 (2011): 99–109.
MacIntyre, Alasdair. After Virtue: A Study in Moral Theory. 3. Aufl. Notre Dame: University of Notre Dame

Press, 2007.
Mooren, Nadine. Hegel und die Religion: Eine Untersuchung zum Verhältnis von Religion, Philosophie und

Theologie in Hegels System. Hamburg: Meiner, 2018.
Mooren, Nadine, Rojek, Tim, und Quante, Michael. „Vom objektiven in den absoluten Geist: Eine Inter-

pretation im Ausgang von § 552 der Enzyklopädie (1830).“ In Objektiver und absoluter Geist nach
Hegel: Kunst, Religion und Philosophie innerhalb und außerhalb von Gesellschaft und Geschichte, he-
rausgegeben v. Thomas Oehl und Arthur Kok, 643–667. Leiden: Brill, 2018.

Pannenberg, Wolfhart. Wissenschaftstheorie und Theologie, Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1977.
Pannenberg, Wolfhart. Metaphysik und Gottesgedanke, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1988.
Quante, Michael, und Schweikard, David. „‚Leading a universal life‘: The systematic relevance of Hegel’s

social philosophy.“ History of the Human Sciences 22 (2009): 58–78.
Schärtl, Thomas. „The Divine Self-Mediation in the Universe: Euteleology Meets German Idealism.“ Eu-

ropean Journal for Philosophy of Religion 11 (2019): 83–116.
Scruton, Roger, und Finnis, John. „Corporate Persons.“ Proceedings of the Aristotelian Society, Supplemen-

tary Volume 63 (1989): 239–274.
Siep, Ludwig. „Selbstverwirklichung, Anerkennung und politische Existenz: Zur Aktualität der politischen

Philosophie Hegels.“ In Aktualität und Grenzen der praktischen Philosophie Hegels: Aufsätze 1997–2009,
herausgegeben v. Ludwig Siep, 131–146. Paderborn: Wilhelm Fink, 2010.

24 J. Winfried Lücke



Stekeler, Pirmin. Hegels analytische Philosophie: Die Wissenschaft der Logik als kritische Theorie der Bedeu-
tung. Paderborn u. a.: F. Schöningh, 1992.

Thomas v. Aquin. Summa contra gentiles. Erster Band. Buch I. [Lateinisch-Deutsch], herausgegeben u.
übersetzt v. Karl Albert u. Paulus Engelhardt unter Mitarbeit v. Leo Dümpelmann. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1974.

Tugendhat, Ernst. Selbstbewußtsein und Selbstbestimmung: Sprachanalytische Interpretationen, Frankfurt
am Main: Suhrkamp, 1979.

van Inwagen, Peter: Metaphysics. 5. Aufl. New York: Routledge, 2024.
Walton, Douglas N. Informal Logic: A Pragmatic Approach. 2. Aufl. Cambridge/New York: Cambridge Uni-

versity Press, 2008.
Wieland, Tobias. Die Pluralität des Absoluten: Hegels Theorie sozialen Wandels. Frankfurt am Main: Vittorio

Klostermann, 2022.
Williamson, Timothy. Doing Philosophy: From Common Curiosity to Logical Reasoning. Oxford: Oxford Uni-

versity Press, 2018.
Wolterstorff, Nicholas. „Entitlement and practices of inquiry.“ In Nicholas Wolterstorff, Practices of Belief,

Vol. 2, Selected Essays, herausgegeben v. Terence Cuneo, 86–117. Cambridge: Cambridge University
Press, 2010.

Wolterstorff, Nicholas. Justice in Love. Grand Rapids: Eerdmans, 2015.
Wolterstorff, Nicholas. Acting Liturgically: Philosophical Reflections on Religious Practice. Oxford: Oxford

University Press, 2018.
Wood, Allen W. Hegel’s Ethical Thought. Cambridge: Cambridge University Press, 1990.

Selbstverständigung, Selbsterkenntnis und Religion 25


