
JIAS 2024; 12(1): 1–18

Inès Conti*
L’exception saxonne: le curieux cas 
d’Ariohan dans le Cycle de Guiron le Courtois
https://doi.org/10.1515/jias-2024-0001

Résumé: Réputé pour sa tonalité tant belliqueuse qu’épique, le Roman de Meliadus, 
premier volet du Cycle de Guiron le Courtois, se solde sur une invasion saxonne et 
le conflit armé qui en découle. Héros éponyme du texte, le roi Méliadus de Léonois, 
père de Tristan, fait partie des forces arthuriennes au combat et luttera dans un duel 
final contre Ariohan, prince des Saxons à leur tête. Ariohan se révèle un personnage 
non seulement individualisé, émergeant de la masse saxonne que connaissent habi-
tuellement les romans arthuriens en prose, mais également courtois, valeureux, 
digne d’un statut arthurien que d’autres personnages extérieurs au royaume de 
Logres ne connaissent que rarement. Cet article étudie l’élaboration de ce person-
nage au fil du Meliadus ainsi que son intertextualité arthurienne.

Abstract: Renowned for its bellicose and epic tone, the Roman de Meliadus, the first 
part of the Guiron le Courtois Cycle, ends with a Saxon invasion and the ensuing 
armed conflict. The text’s eponymous hero, King Meliadus of Léonois, father of 
Tristan, battles on Arthur’s side, and fights a final duel against Ariohan, leader 
of the Saxons. Ariohan is not only individualized, emerging from the Saxon mass 
usually to be found in Arthurian prose romances, but also courtly, valiant, worthy 
of an Arthurian status that other characters from outside the kingdom of Logres 
are rarely afforded. This article examines the development of this character in the 
Meliadus, as well as his Arthurian intertextuality.

Zusammenfassung: Der für seinen kriegerischen und epischen Ton bekannte 
Roman de Meliadus, der erste Teil des Zyklus von Guiron le Courtois, endet mit 
einer sächsischen Invasion und dem anschließenden Krieg der Bretonen gegen die 
Sachsen. Der gleichnamige Held des Textes, König Meliadus von Leonois, der Vater 
Tristans, kämpft auf der Seite Arthurs und stellt sich in einem letzten Duell Ariohan, 
dem Anführer der Sachsen. Ariohan wird nicht nur individualisiert, sodass er aus 

*Corresponding author: Inès Conti, Fonds National Suisse/Universität Zürich/École Normale Supé-
rieure Paris, E-Mail: ines.conti@uzh.ch

Article Note: Les présentes pages sont le fruit de la communication exposée au XVIIe Congrès Trien-
nal de la Société Internationale de Littérature Courtoise, Vancouver, University of British Columbia, 
24–28 juillet 2023.

 Open Access. © 2024 the author(s), published by De Gruyter.  This work is li-
censed under the Creative Commons Attribution 4.0 International License.

https://doi.org/10.1515/jias-2024-0001
mailto:ines.conti@uzh.ch


2   Inès Conti

der kompakten Masse der Sachsen, die üblicherweise in Artusromanen zu finden 
ist, hervorsticht, sondern ist auch höfisch, tapfer und würdig des Artusstatus, den 
andere Charaktere außerhalb des Königreichs Logres nur selten erhalten. Dieser 
Artikel untersucht die Entwicklung der Figur im Meliadus sowie deren Arthurische 
Intertextualität.

Keywords: Guiron le Courtois, Roman de Meliadus, Saxon, Ariohan, altérité

Les Saxons sont connus à travers la littérature arthurienne pour être les grands 
ennemis du royaume de Logres, parfois même considérés comme l’élément hostile 
le plus constant de son histoire.1 Ce sont avant tout les années des ‘premiers faits’, 
les années formatrices du roi Arthur tout juste installé sur le trône, qui connaissent 
les invasions saxonnes, ces païens profitant de l’instabilité du nouveau règne pour 
tenter de conquérir Logres; Annie Combes qualifie ainsi les Saxons d’‘ennemi fon-
damental – fondateur – du prestigieux Arthur’.2 Dans le paysage littéraire arthu-
rien, les Saxons envahissent, pillent et tentent de conquérir les terres britanniques 
depuis l’Historia Regum Britanniae; passant ensuite chez Wace pour trouver une 
solide base littéraire dans le Merlin de Robert de Boron, ces belligérants de premier 
choix, souvent assimilés aux Sarrasins de Charlemagne,3 réussiront même à s’al-
lier au prédécesseur des frères Uter et Pendragon, Vortiger, sénéchal renversant le 
pouvoir en place pour ensuite se désolidariser de son peuple face à la menace ger-
manique.4 Dans les romans en prose qui suivent, la Suite-Vulgate du Merlin, insérée 
au sein du Cycle du Lancelot-Graal et venant justement assurer la liaison entre le 
couronnement d’Arthur et le Lancelot en prose, fait la part belle aux guerres contre 
les Saxons, et ce malgré la chute de Vortiger qui avait annoncé au préalable la fin 
de leurs invasions et de l’instabilité politique du royaume de Logres.5 Cette pré-
carité redevient celle d’Arthur aux premières lueurs de son règne et, forcément, 

1 Dans les mots de Rosemary Morris, The Character of King Arthur in Medieval Literature (Cam-
bridge; Totowa: Boydell & Brewer; Rowman & Littlefield, 1982), p. 52, ‘Saxon war is perhaps the most 
unvarying constant of Arthur’s career’.
2 Annie Combes, Les voies de l’aventure. Réécriture et composition romanesque dans le ‘Lancelot en 
prose’ (Paris: Honoré Champion, 2001), p. 149.
3 Morris, The Character of King Arthur in Medieval Literature, p. 53. Ceux du Guiron sont en réalité 
des ‘Sarrasins du Nord’, si l’on puit dire – les mêmes que chante Jean Bodel.
4 Richard Trachsler, Merlin l’Enchanteur. Étude sur le ‘Merlin’ de Robert de Boron (Paris: Sedes, 
2000), pp. 118–23; Vortiger va jusqu’à épouser la fille du seigneur saxon, Hengis, pour sceller l’al-
liance.
5 ‘On voit donc ici annoncée, au-delà de la fin de Vortiger, qui clôt, certes, un chapitre particuliè-
rement funeste de l’histoire bretonne, la fin de toute sa “partie saxonne”, contant de domination 



L’exception saxonne   3

celle du Cycle de Guiron le Courtois, souvent qualifié par la recherche de ‘cycle des 
pères’, qui se place dans la même temporalité narrative que la Suite-Vulgate. En bon 
préquel arthurien, il choisit également de narrer une invasion exotique dans son 
premier grand volet, le Roman de Meliadus, sa branche la plus pugnace, bien que la 
totalité de ce cycle illustre encore un monde en construction et les incertitudes qui, 
logiquement, en découlent.

L’invasion saxonne: généalogies romanesques de 
figures épiques
Le Cycle de Guiron le Courtois est en effet constitué de trois grands romans en prose 
reliés entre eux par de nombreux raccords et continuations; les piliers du cycle 
sont ainsi le Roman de Meliadus, le Roman de Guiron et la Suite Guiron.6 Le premier 
de ces textes est justement réputé pour sa tonalité épique prononcée: sa longueur 
n’est en rien une entrave au crescendo que l’auteur anonyme du texte étale sur des 
centaines de feuillets avant que n’arrivent enfin les principaux jalons narratifs. 
L’écriture épique contribue ainsi à favoriser la suspension narrative dans ce roman 
fleuve.

Cette attente est ménagée par une absence qui brûle les lèvres des chevaliers 
qui se rencontrent, se provoquent en duel et disputent entre eux: tous cherchent 
en effet le meilleur chevalier du monde qui erre incognito au fil du récit, abat les 
chevaliers qu’il croise, fait monter les rumeurs quant au lieu où il se trouve tout en 
accroissant sa renommée; il s’agit bien évidemment du roi Méliadus de Léonois, 
père de Tristan et héros de ce premier pan guironien. En bref, on cherche Méliadus 
partout, on aimerait le voir à l’œuvre, on aimerait éprouver, constater au moins son 
titre de meilleur chevalier. Mais Méliadus n’est pas parfait: il va premièrement être 

étrangère de l’île, de mœurs corrompues de ses souverains, et d’une incapacité des rois légitimes à 
imposer une véritable éthique’ (Trachsler, Merlin l’Enchanteur, p. 122).
6 Il Ciclo di ‘Guiron le Courtois’. Romanzi in prosa del secolo XIII, edizione critica diretta da Lino 
Leonardi e Richard Trachsler, Firenze, Edizioni del Galluzzo per la Fondazione Ezio Franceschini, 
2020–: vol. i. Roman de Meliadus, parte prima, a cura di Luca Cadioli e Sophie Lecomte, 2021; vol. 
ii. Roman de Meliadus, parte seconda, a cura di Sophie Lecomte, 2021; vol. iii/1. Testi di raccordo, a 
cura di Véronique Winand, 2023; vol. iii/2. Continuazione del ‘Roman de Meliadus’, a cura di Nicola 
Morato e Barbara Wahlen, sous presse; vol. iv. Roman de Guiron, parte prima, a cura di Claudio 
Lagomarsini, 2020; vol. v. Roman de Guiron, parte seconda, a cura di Elena Stefanelli, 2020; vi. Conti-
nuazione del ‘Roman de Guiron’, a cura di Marco Veneziale, 2020; vol. vii. Suite Guiron, a cura di 
Massimo Dal Bianco, 2024.



4   Inès Conti

mis en échec par le Bon Chevalier sans Peur au cours du tant attendu duel qui les 
oppose au tournoi du Pin du Géant,7 premier point culminant du roman rassemblant 
toute la communauté arthurienne.8 Rongé de honte à l’issue de sa défaite, Méliadus 
quitte précipitamment le tournoi. Plus loin, le second grand événement narratif est 
également provoqué par le roi de Léonois qui scinde le royaume en deux en déci-
dant d’enlever la reine d’Écosse, déclenchant une gigantesque et prolixe guerre où 
la quasi-totalité du personnel arthurien prend parti contre lui.9 Méliadus est alors 
jeté en prison, mais bien vite libéré: les Saxons ont débarqué à la demande du roi 
d’Irlande qui s’est fait envahir par son voisin, le roi Urien, et cherche des alliés. Le 
Bon Chevalier sans Peur, meilleur ennemi de Méliadus, en exigera alors la libération 
pour se battre aux côtés d’Arthur.10

Le roi d’Irlande cherche donc le secours des Saxons, sollicitation justifiée par 
la maladie d’Arthur, qui ne peut lui venir en aide, tout comme par le lignage même 
du roi d’Irlande: la plupart de ses parents vivent en Sessoigne.11 On apprend alors 
notamment qu’

A celui tens avoit en Sessoigne un prince qui estoit apellez Aryohan, et estoit cil estrait de 
molt gentill lignage et avoit quatre fillz, touz petit enfant, et li meinz nez avoit nom Frole, 
puis conquesta il par sa proesce grant partie d’Alemaigne et puis vint il en France et conquist 
la greignor partie et au roi Artus meesmes se combati il devant Parys en une ysle et illuec le 
conquist li rois Artus et li copa la teste. Et en tel maniere com ge vos di conquesta li rois Artus 
France et la tint un grant tens en sa subjeccyon.12

Ariohan n’est pas encore connu de la littérature arthurienne, mais Frolle l’est déjà 
depuis le Brut de Wace.13 La Suite-Vulgate du Merlin conte sa longue guerre en Gaule 
portée aux côtés de son cousin Ponce Antoine, conseiller romain, et Claudas de la 

7 Roman de Meliadus, parte seconda, §§ 515–620.
8 Sauf Guiron le Courtois, Danain le Roux et le reste du personnel introduit dans le Roman de 
Guiron évidemment.
9 Roman de Meliadus, parte seconda, chap. xiii–xvi.
10 Je me permets de renvoyer à ce sujet à mon article ‘L’Autre face à la communauté arthurienne: 
l’invasion saxonne dans le Roman de Meliadus’, Écrire l’Autre: en Chine et en France, Actes de col-
loque (École Normale Supérieure, Paris, 2–3 juin 2023), à paraître.
11 ‘En tel guise com ge vos di s’en ala li rois d’Yllande en Sessoigne, ou estoient presque touz ses 
parent’ (Roman de Meliadus, parte seconda, § 920.1).
12 Roman de Meliadus, parte seconda, § 920.5–7.
13 Barbara Wahlen, L’écriture à rebours. Le ‘Roman de Meliadus’ du xiiie au xviiie siècle (Genève: 
Droz, 2010), p. 96, note 7, qui mentionne encore le passage de Frolle par le Perceval en prose, dans 
lequel il est même roi de France, et les textes suivants, sans toutefois relever la Suite-Vulgate du 
Merlin. Ni Ariohan, ni Frolle ne sont par ailleurs des anthroponymes saxons connus de la Chanson 
des Saisnes.



L’exception saxonne   5

Déserte, au royaume de Bénoïc; la version β du texte, sa version abrégée,14 en fait un 
empereur – ou duc15 d’Allemagne. La peinture de cette figure germanique est de fait 
déjà foncièrement péjorative. Frolle apparaît encore en comte d’Allemagne à partir 
du Lancelot,16 et comme Barbara Wahlen le souligne dans son analyse du Roman de 
Meliadus, l’inscription du personnage de Frolle dans le lignage d’Ariohan est ‘l’oc-
casion de rappeler – ou d’annoncer – un combat que le Roman de Brut, le Perceval 
et le Lancelot en prose relatent en détail’, remarquant que Frolle était connu de la 
littérature arthurienne comme ‘l’un des plus prestigieux adversaires d’Arthur’.17 
Face aux pertes qu’il subit durant son invasion, Frolle suggère en effet un duel à 
Arthur, que ce dernier accepte, livrant un rare combat royal ‘cors a cors’:18 ce roman 
en prose introduit donc déjà le règlement de la guerre par un duel entre un Germa-
nique et un Arthurien. Le Tristan en prose choisit d’ajouter à la conquête territoriale 
de Frolle, ici prince d’Allemagne arrivé en France, une raison amoureuse qui fera 
qu’Arthur, finalement, libérera la dame retenue par Frolle et la donnera à un che-
valier de la Table Ronde.19

Le Meliadus, préquel de ces deux sommes arthuriennes, était ainsi presque 
obligé de mentionner la décapitation de Frolle que contaient déjà le Lancelot et le 
Tristan, tant pour marquer la source de l’arrangement guerrier par le duel que pour 
reposer le chronotope arthurien, particulièrement celui de la prose, et pour rappeler 
l’exploit du roi de Logres. Frolle est donc finalement repris par le Cycle de Guiron le 
Courtois qui le fait originairement saxon, corroborant la tonalité païenne dont il est 

14 Voir les pages de Nathalie Koble, Les Suites du ‘Merlin en prose’: des romans de lecteurs. Donner 
suite (Paris: Champion, 2020), pp. 81–91 et plus généralement pp. 81–118. La version α reste, à l’heure 
actuelle, non éditée.
15 C’est le cas de Paris, BnF fr. 24394; je remercie Richard Trachsler pour l’accès à ses précieuses 
transcriptions du manuscrit.
16 Lancelot, t. vi, éd. Alexandre Micha (Genève: Droz, 1980), cv, § 6. Le conflit entre Ponce Antoine et 
le roi Ban, où le second tue le premier, ouvre même le Lancelot en prose, mais Frolle n’y est pas men-
tionné à ce stade du roman (Lancelot, t. vii, éd. Alexandre Micha (Genève: Droz, 1980), ia, §§ 5–6).
17 Wahlen, L’écriture à rebours, p. 96.
18 Lancelot, t. vi, cv, § 14.
19 Le Roman de Tristan, t. i, éd. Renée L. Curtis (Cambridge: Brewer, 1985 [München, Huber, 1963]), 
§§ 210–11. Barbara Wahlen propose ce passage comme source plus certaine de la prolepse du Roman 
de Meliadus que l’épisode du Lancelot (L’écriture à rebours, p. 96, note 7) de par la mention de l’île 
‘devant Parys’ tandis que le Lancelot plaçait le combat sur une île investie d’une charge épique 
notoire, ‘l’Ille Rolant’, proche du château de Bestoc assiégé par Frolle (Lancelot, t. vi, cv, §§ 12 et 16). 
J’ajouterai que la version tristanienne permet de constater le tournant esthétique qui s’effectue du 
Lancelot au Cycle de Guiron le Courtois en passant par le Tristan en prose avec l’enlèvement d’une 
femme comme motif récurrent, si ce n’est majeur, de conflits entre chevaliers, qu’ils soient du 
royaume de Logres ou non. Preuve en est peut-être l’épisode narrant la guerre entre Méliadus et 
le camp d’Arthur suite à l’enlèvement de la reine d’Écosse par le roi de Léonois, voir supra, note 9.



6   Inès Conti

héritier par maints avant-textes, et lui donne un père, alors que le Tristan en prose 
lui donnait un fils, Samaliel.20 Le Guiron respecte en cela son esthétique, reconstrui-
sant la généalogie arthurienne en amont alors que le Tristan la prolongeait en aval.

La filiation joue de fait un rôle essentiel tout au cours du Cycle de Guiron. Elle le 
définit par essence et se voit constamment tant rappelée que réinterprétée, réajus-
tée, déployée: les pères se définissent par les fils mais les caractérisent à rebours.21 
Tout personnage débarqué dans ce préquel doit être pourvu d’un lignage digne de 
ce nom pour gagner sa légitimité diégétique; Guiron le Courtois en est l’exemple le 
plus flagrant.22 Le prince Ariohan de Sessoigne n’y coupe pas non plus. Son lignage, 
on l’apprend, est donc noble, mais Ariohan ne fait figure d’exception qu’à partir des 
lignes qui suivent tout juste cette introduction:

De celui prince que ge vos di, qui Aryhoan avoit nom, porce qu’il estoit bons chevaliers dure-
ment et trop bons fereor d’espee, ne il ne savoient en toute Sessoigne un chevalier si hardi 
que cil ne fust encore plus, et en mainte trop grant besoigne s’estoit il ja trop bien esprovez et 
l’onor de Sessoigne avoit il maintenu par sa proesce en maint grant perill, por le grant bien qu’il 
savoient en lui li firent il mestre d’els toz et li jurerent tuit comunelment que, se il le reaume de 
Logres pooit conquerre a cestui point, il l’en donroient la seignorie et le coroneroient.23

À contrefil de l’horizon d’attente foncièrement dépréciatif qui enveloppe les 
Saxons, on découvre un dirigeant vraisemblablement courtois, tout du moins hardi, 
preux, aimé de son peuple, un personnage au fond tout à fait acceptable dans une 
chevalerie arthurienne. Là où la société saxonne est souvent considérée comme 
une masse informe au sein de laquelle on gomme toute trace d’individualité,24 une 
personnalité émerge, se devant toutefois d’être intrinsèquement comme génétique-
ment bonne pour pouvoir se targuer d’un tel destin. Cette technique, qui consiste 
à augmenter la population du monde de la fiction en individualisant à partir d’une 

20 Le Roman de Tristan en prose, t. ix, dir. Philippe Ménard, éd. Laurence Harf-Lancner (Genève: 
Droz, 1997), § 106. Sur Samaliel et son écho dans l’épisode d’Ariohan, voir infra p. 10.
21 Selon le titre de Wahlen, L’écriture à rebours.
22 Le texte le fait à la fois héritier de la couronne de Gaule et descendant de Joseph d’Arimathie, 
le pourvoyant ainsi d’un lignage tant historique qu’apostolique (Roman de Guiron, parte seconda, 
§ 1077.8–13).
23 Roman de Meliadus, parte seconda, § 921.1–6.
24 ‘[…] l’approche de la disposition des armées diffère de celle de l’auteur de la Suite Vulgate: 
l’auteur du Meliadus nomme certes les chefs des quatre bataillons de l’armée bretonne, mais passe 
sous silence ceux des Sesnes, tous laissés, sauf Ariohan (duquel il racontera ensuite les prouesses), 
dans un anonymat complet: les Sesnes existent en tant qu’armée collective, non en tant que guer-
riers’ (Marco Veneziale, ‘Anthroponymes épiques dans quelques romans arthuriens en prose’, in La 
Matière épique dans l’Europe romane au Moyen Âge. Persistances et trajectoires, dir. Anna Constan-
tinidis et Cesare Mascitelli (Paris: Classiques Garnier, 2020), pp. 67–79 (p. 74)).



L’exception saxonne   7

masse guerrière un ennemi prestigieux est déjà à l’œuvre dans la Suite-Vulgate et 
le Livre d’Artus, deux préquels du Lancelot, qui sortent ainsi du lot saxon les rois 
Arran, Aminaduf, et Hargodabran. Dans le Roman de Meliadus, le rôle d’Ariohan va 
justement se préciser.

Sortir de la masse: Ariohan, ou l’individualisation 
du héros saxon
C’est par la bouche d’un des sujets d’Arthur, échappé du camp saxon, que les qualités 
d’Ariohan vont être confirmées à l’aube des combats. Lorsqu’Arthur demande qui 
est à la tête des Saxons, le chevalier répond:

Sire, un prince de Sessoigne que l’en apele Aryoan, et est un des beaux chevaliers que ge 
onques veisse et grant home trop durement. Et disoient cil qui le c[on]oissoient qu’il ne sevent 
ore nul si bon chevalier ne pres ne loing. Trop li donent entr’els grant pris et grant lox de 
chevalerie.25

Logres valide donc la vertu de ce prince étranger, participant du duel final qui 
s’avèrera inévitable. La bataille contre les Saxons, qui finit par requérir tous les 
rois et chevaliers autour d’Arthur, est de fait la guerre de tous les superlatifs. Les 
combats font rage, les pertes sont extrêmement nombreuses.26 On apprend par 
ailleurs que si le Bon Chevalier sans Peur et le roi Méliadus n’avaient pas été là, 
‘bien peust li rois Artus dire qu’il eust esté pris ou mort s’il ne s’en fust foïz forz del 
champ’.27 Méliadus lui-même, en compagnie d’Arthur, reconnaît du reste la bra-
voure des Saxons, dans une incise intrigante à l’égard du peuple ennemi:

Se ge fusse assemblez as Sesnes a tel gent com ge vos demandoie, li Sesne, qui veissent bien 
que nos fussom un poi de gent, se fussent autrement abandonez qu’il ne firent, et par le trop 
grant abandonement qu’il feissent sor nos fuissent senz faille desconfit. Mes ne veistes vos 
hui coment il vindrent saigement sor nos bataille aprés bataille et coment il ont hui tout le jor 
soffert et enduré?

25 Roman de Meliadus, parte seconda, § 981.10–12.
26 ‘Il ne s’entrespargnent riens, ainçois se mostrent tout apertement qu’il sunt henemi mortel les 
uns as autres. Il s’entreocient et mahaignent et s’entrabatent par le champ en tel maniere que 
plusors places estoient covertes d’omes mort et des navrez autresint. Male jornee et felonesse fu 
cels por els. A pieça mes ne sera jor que cil del reaume de Logres n’en vaillent pis del domaige qu’il 
receurent cele jornee’ (Roman de Meliadus, parte seconda, § 987.8–11).
27 Roman de Meliadus, parte seconda, § 986.37.



8   Inès Conti

Or saichiez, sire, que onquemés a jor de ma vie ge ne vi si saiges combateors ne si soffrant, 
qu’il virent a la grant force que nos aviom de gent que, s’il se fussent folement abandonez, il 
fussent ja tuit pris et mort de ceste matinee.28

Un commentaire si positif et élogieux à l’égard de la masse barbare, porteuse d’un 
lourd héritage littéraire négatif, était-il nécessaire pour justifier qu’un Saxon aussi 
bon qu’Ariohan puisse être à leur tête? Peut-être sa valeur encore à peine effleurée 
est-elle plus crédible ainsi, mais la courtoisie de Méliadus, et son aptitude à juger 
positivement son ennemi en lui reconnaissait sa prouesse, est ici également mise 
en avant: c’est la reconnaissance d’un pair par un pair, par-delà les clivages. Mélia-
dus, justement, poursuit son discours en enchaînant sur la hardiesse d’Ariohan; il 
va jusqu’à affirmer qu’il n’est pas de si bon chevalier dans leurs rangs arthuriens, 
faisant preuve d’une modestie qui lui est plutôt inusuelle et insiste, encore une fois, 
sur sa courtoisie:

Or saichiez tot veraiement que vos n’avez chevalier en vostre ost qui tant feist hui d’armes 
com il fist. Et encor vos di ge une autre chose: ensint voirement m’aït Dex com ge ne vi un 
chevalier en toute ma vie tant faire d’armes en un jor com il fist hui. […] Ja a grant tens, ce di 
ge bien hardiement, que li reaume de Logres ne reçoit si grant domaige par une espee com il 
a hui receu par la soie.29

Au-delà de ses performances physiques, c’est à présent la bonté d’Ariohan qui va 
être reconnue du camp arthurien. Un duel qui puisse régler les combats et décider 
de l’armée victorieuse semble en effet être la seule solution viable aux yeux du 
dirigeant saxon à qui, selon les dires de ses messagers, ‘il [li] estoit avis qu’il ne 
seroit mie bons que si grant domaige avenist par tel querele com est ceste a il oren-
droit veu une autre chose por quoi nostre estrif puet remanoir a meindre perte’.30 
Comme Frolle dans le Lancelot et le Tristan en prose, Ariohan choisit de mettre un 
terme à la guerre par un combat un contre un. La générosité du prince de Sessoigne 
égalerait ses qualités de combattant. C’est ce que va soutenir Méliadus à nouveau:

Se il ne fust de halt affaire et de halt pris, ja n’eust hardement que il le soen cors volxist metre 
en aventure de morir por metre sa compaignie en salveté. Mes le grant cuer qu’il a el ventre 
li doné cest halt conseill d’enprendre ceste fort enprise. De trop grant cuer li est venu quant 
il osa apeler le meillor home de cest host de bataille, dom il en a ore des meillors homes de 
crystiens.31

28 Roman de Meliadus, parte seconda, § 988.3–6.
29 Roman de Meliadus, parte seconda, § 988.12–15.
30 Roman de Meliadus, parte seconda, § 991.5.
31 Roman de Meliadus, parte seconda, § 992.4–5.



L’exception saxonne   9

Il n’est pas d’éloge qui soit tari envers Ariohan, mais l’on voit bien comment 
s’esquisse la gradation: introduit positivement par son lignage qui en fait déjà 
quelqu’un de bien, le Saxon fait ses preuves au fur et à mesure, d’abord en éprou-
vant son corps sur le champ de bataille, puis en choisissant d’épargner ses hommes. 
Le texte ne s’arrête pas pour autant en si bon chemin. Arthur accepte la suggestion 
d’Ariohan, qui lui semble sage. Lorsque Méliadus est choisi pour représenter le 
royaume de Logres,32 un cousin d’Ariohan  – dont le nom, Danoys, augure déjà 
un lien avec le légendaire Ogier, comme on le verra – exprime ses craintes quant 
au combat face à Méliadus, implorant son parent de renoncer pour garder la vie 
sauve. La réponse d’Ariohan est sans appel: ‘Porroie ge donc mielz faire semblant 
de cohardie que retraire moi del fait que ge ai enpris par le comun assentement 
de touz celz de Sessoigne que ci sunt?’33 Le prince saxon invoque son peuple qu’il 
est hors de question d’abandonner, sans compter la couardise qu’il ne peut se 
permettre. Si ‘la vertu, entièrement désintéressée, est rare’,34 les bons chevaliers 
de Logres sont à la même enseigne: le pris et le los sont essentiels pour être un 
chevalier courtois et Ariohan ne déroge pas à la règle; la courtoisie traverse les 
frontières. Il est inadmissible de renoncer au duel pour le valeureux chevalier  
qu’il est.

L’affrontement va ainsi avoir lieu et être investi d’une teneur tant dramatique 
que symbolique: Arthur va prêter Excalibur à Méliadus pour le combat en préci-
sant: ‘Ge croi que vos soiez encor meillor chevalier qu’ele n’est bone espee’.35 Cette 
assertion est à double portée: Arthur reconnaît d’une part publiquement que Mélia-
dus est le meilleur chevalier du monde à ses yeux, puisqu’il surpasse même Excali-
bur. En même temps, il se dégrade peut-être lui-même, reconnaissant sa posture de 
jeune roi démuni face à l’envahisseur et devant encore faire ses preuves domina-
trices, de la même manière qu’il devait apaiser ses barons dans la Suite-Vulgate du 
Merlin, trop prompts à conquérir ses terres après son couronnement. Nous sommes 
ici bien loin du roi – presque trop – confortablement assis sur son trône, allant 
occasionnellement mettre de l’ordre dans son royaume de la même façon qu’il avait 
décapité Frolle dans le Lancelot et le Tristan en prose.

Par le transfert de l’épée, Arthur confère même à Méliadus le pouvoir de la 
couronne: l’objet, déposé entre les mains du chevalier, confirme que l’avenir de 
son royaume repose bien entre les siennes. Cette investiture n’est pas sans faire 

32 Le Bon Chevalier souhaite relever le défi, mais tout le camp arthurien vote pour Méliadus, 
supplié d’entrer en duel avec Ariohan.
33 Roman de Meliadus, parte seconda, § 1003.4.
34 Henri Dupin, La Courtoisie au Moyen Âge, d’après les textes du xiie et du xiiie siècle (Genève, 
Slatkine Reprints, 1973 [1931]), p. 81.
35 Roman de Meliadus, parte seconda, § 1014.6.



10   Inès Conti

écho à au moins deux épisodes du Tristan en prose36 qui viennent ici résonner: le 
premier est celui dans lequel Helyant, à la tête des Saxons, se bat contre Tristan. La 
critique s’accorde pour y voir la source de notre duel37 puisqu’il s’agit également de 
la solution proposée par Helyant pour venir à bout de la guerre,38 solution qui, nous 
l’avons vu, était aussi celle que Frolle choisissait face à Arthur dans le Lancelot déjà, 
duel dont il sortait les pieds devant. Tristan vainc Helyant mais décide de l’épar-
gner ‘car il est trop boins chevaliers’;39 aucun commentaire n’est fait sur les épées. 
Bien plus loin dans le Tristan apparaît, nous l’avons également vu, le fils de Frolle, 
Samaliel, petit-fils d’Ariohan d’après la généalogie tissée par le Meliadus. Souhaitant 
venger la mort de son père Frolle, tué par Arthur, Samaliel renonce de justesse; bien 
qu’il n’y ait aucun combat entre Arthur et le jeune chevalier, ce dernier s’empare 
de l’épée avec laquelle Arthur dormait, et lui laisse la sienne. On ne peut imagi-
ner que Samaliel se soit emparé d’Excalibur mais plutôt d’une autre épée; la sym-
bolique de l’arme est malgré tout bien présente et Arthur est par ailleurs ‘[mout] 
liés de ceste bele queance qui li est avenue a cest point, et mout s’esmerveille 
conment si jovenes hom conme estoit Samaliel faisoit si grant courtoisie com ceste a  
esté’.40

Le motif du bon étranger est ainsi déjà doublement en place dans le Tristan en 
prose; en le récupérant et l’embaumant d’une enveloppe épique supplémentaire, 
l’auteur du Roman de Meliadus cumule les symboliques et honore une fois de plus 
l’esthétique qu’il développe. Cette écriture de la surenchère replace toujours les 
pères au-devant des fils et conte systématiquement un âge d’or avant l’âge d’or 
tentant de surpasser toute la génération graalienne. Partant, le prêt d’Excalibur 
apparaît comme symptomatique de cette volonté de surpassement qui sous-tend 
tout le Cycle de Guiron le Courtois.

Lorsque le combat est lancé, il ne semble donc plus demeurer aucune trace 
d’altérité en la figure d’Ariohan: il est un chevalier aussi fort que Méliadus, de fait 
aussi fort que le meilleur chevalier du monde, que le héros du roman. Le prince 
de Sessoigne semble comme intégré à la communauté arthurienne, ayant fait ses 
preuves tant physiques que morales; il est non seulement toléré comme adversaire 
de Méliadus, mais lui est extrêmement proche, sorte de miroir païen néanmoins 
courtois, sur un pied d’égalité même: ‘assez sunt ygal de pooir, de valor et de lege-

36 Il en est un troisième, qui convoque Ogier le Danois, que j’aborderai infra.
37 Nicola Morato, Il Ciclo di ‘Guiron le Courtois’. Strutture e testi nella tradizione manoscritta (Fi-
renze: Edizioni del Galluzzo, 2010), p. 140, et Wahlen, L’écriture à rebours, p. 127.
38 Le Roman de Tristan en prose, t. iv, dir. Philippe Ménard, éd. Jean-Claude Faucon (Genève: Droz, 
1991), § 225.
39 Le Roman de Tristan en prose, t. iv, § 241.
40 Le Roman de Tristan en prose, t. ix, § 107.



L’exception saxonne   11

resce, et assez gietent ygalment et ygal cox’.41 Une indication semblable avait déjà 
été glissée au préalable lors des combats camp contre camp: ‘li bons chevaliers qui 
estoit apelez Aryhoan faisoit si grant merveilles de chevaliers abatre et ocirre qu’il 
n’ot en tout la place celui jor nul chevalier, ne li rois Melyadus ne autre, qui mielz 
le feist de son cors qu’il fist adonc’.42 On est alors bien loin de la violente image 
saxonne qui règne sur le chronotope arthurien et qui était par ailleurs également 
rappelée lors de leur invasion dans notre texte:

Quant a terre [les Saisnes] furent venuz, tout maintenant issirent fors del vassel chevaliers et 
serjant. Molt sunt liez et joiant quant il se voient arrivé en la terre de lor henemis. Grant joie 
funt et demandent au roi d’Yllande de cui est cist chastel ou il estoient arrivez. Et cil lor en dist 
toute la verité, car mainte foiz i avoit esté. Et cil dient qu’il le voloient prendre a force. Et li rois 
d’Yllande respont que bien le pooient faire.43

Ce passage nous rappelle bien les Saxons des avant-textes, pilleurs par définition 
depuis l’Historia Regum Britanniae. À présent, avec le Cycle de Guiron le Courtois, 
une individualité positive émerge de la dangereuse masse: Ariohan a été prouvé 
comme bon, fidèle à sa parole, courtois au sens guironien du terme, un chevalier 
preux comme valeureux. Il est d’ailleurs si validé par la communauté arthurienne 
qu’il apparaîtra, au xve siècle, dans l’Armorial de la Table Ronde, qui en recense les 
armoiries, comme s’il quittait la terrible masse saxonne pour être admis à la Table 
Ronde.44 Comme pour Helyant ou Samaliel, on assiste ainsi à une décollectivisation 
au profit d’une individualité autre, exotique.45 La fin du combat va confirmer l’im-
portance de ce couple de héros nouvellement formé.

41 Roman de Meliadus, parte seconda, § 1016.9.
42 Roman de Meliadus, parte seconda, § 986.41.
43 Roman de Meliadus, parte seconda, § 922.4–9.
44 L’Armorial de la Table Ronde a tendance à rester très général sur les informations qu’il donne 
dans ses micro-biographies arthuriennes, présentes dans l’une de ses deux générations manuscrites 
(voir à ce titre l’introduction à l’Armorial des chevaliers de la Table Ronde, éd. Stephanie Wittwer 
(Paris: Classiques Garnier, 2024), sous presse); il précise cependant que ‘guieres ne hanta le roy 
Artus’ (Paris, BnF, fr. 12597, fol. 14r). La description fait par ailleurs montre de toutes les bonnes 
qualités d’un chevalier arthurien, comme il est de rigueur dans le reste des descriptions; Ariohan 
est parfaitement intégré à la Table Ronde.
45 Ce qui vient infirmer l’assertion de Nicola Morato: ‘Passato il torneo del Pin du Geant, dopo un 
breve interludio, gli eventi cominciano a coinvolgere realtà più complesse; le individualità, come 
accennato più sopra, lasciano il posto all’intreccio dei poteri clanici e delle gerarchie feudali’ (Il 
Ciclo di ‘Guiron le Courtois’, p. 139).



12   Inès Conti

Ariohan contre Méliadus: un duel mémorable
Le duel est lui aussi celui de tous les superlatifs, lieu de drame, de peurs, de la part 
des combattants mais également des spectateurs. Lorsque Méliadus change de stra-
tégie et feint de manquer d’énergie pour tromper Ariohan, Arthur panique et le Bon 
Chevalier défend son acolyte, reprochant au roi de douter de la bravoure du héros; 
le roi Pellinor, quant à lui, est ‘tant […] espoentee de ce qu’il veoit qui touz li cuers li 
tremble el ventre’.46 Quant à Méliadus,

Quant [il] voit l’espee de son compaignon qui taint estoit de son propre sanc, toz li cuers li 
esprent et art. Il en est assez plus puissant et plus hardant de venchier soi. Quant Aryhoan vait 
regardant l’espee que li rois Melyadus tenoit, qui taint estoit et vermoille del sanc de son cors, 
touz li cuers l’en fremist et art. Il dist a soi meesmes que bon ovrier est cestui chevalier senz 
faille: bien set traire sanc d’autrui char par fine force. Icestui geu n’est mie a gas.47

L’observation presque obsessionnelle des épées couvertes de sang renvoie encore 
une fois à l’investissement symbolique de l’objet dans cette scène, à sa charge 
épique, mais aussi à une immobilisation se rapprochant d’un état hypnotique qui 
n’est pas sans rappeler l’épisode mémorable des gouttes de sang sur la neige dans 
le Perceval en vers: le regard comme extérieur des deux chevaliers sur ce qu’ils 
sont en train de commettre leur permet d’en comprendre la gravité. L’assistance, 
elle, ‘die[nt] bien tout plainement que onques dui si prodome ne furent mis en une 
place por desresnier une querele com cist dui sunt’.48 Le duel est terrassant pour 
toute la plaine, le ton de la scène se dramatise. Alors même que les adversaires ont 
perdu épées et écus, ils les récupèrent et les voilà, comme le dit Ariohan, ‘retorné au 
comencement’.49 Finalement, après moult pages de lutte, Méliadus finit par prendre 
le dessus. Tous deux sont si éreintés ‘qu’il n’i faisoit autre chose fors que li uns regar-
doit l’autre’50 et Ariohan finit par rendre les armes:

Ge di que ce est duel et domaige de ce que nos venismes ensemble par ceste bataille desrener, 
car ge ai tant esprové ta grant proesce, ta force et ton merveilleux pooir que ge di bien tot 
hardiement que tu es le meillor chevalier que ge trovasse, voir le meillor del monde, si com ge 
croi. Ge resui tex com tu as auques esprové.51

46 Roman de Meliadus, parte seconda, § 1024.1.
47 Roman de Meliadus, parte seconda, § 1030.6–10.
48 Roman de Meliadus, parte seconda, § 1037.7.
49 Roman de Meliadus, parte seconda, § 1044.18.
50 Roman de Meliadus, parte seconda, § 1048.1.
51 Roman de Meliadus, parte seconda, § 1048.8–9. Ariohan passe brutalement au tutoiement pour 
exprimer son constat, tandis que Méliadus maintient le vouvoiement tout du long. Ce revirement 
isolé nous paraît ici plus relever de la confusion que d’une réelle marque de proximité (voir Lucien 



L’exception saxonne   13

Méliadus, qui pourrait alors exécuter Ariohan, ne peut s’y résoudre. Il se tourne 
vers Arthur et invoque, lui aussi, le code chevaleresque auquel les deux adversaires 
se plient:

‘[…] Vos avez veu tout clerement la halte proesce de lui; il nel vos covient mie a dire. Por la 
grant bonté de chevalerie que ge ai trové en lui et porce qu’il n’est mie encor si durement 
navrez que encor ne peust trop bien eschaper par aventure, et d’ocirre un si bon chevalier 
com est cestui ce seroit oltrageux domaige, vos pri ge que vos metez en cestui fait tel conseill 
que il en peust vis eschaper et qu’il nel me coviegne ocirre, que bien saichiez tout veraiement 
que ge me tendroie a mort et a hony se ge ocioie un si bon chevalier com cestui est por que ge 
li puisse salver la vie.’52

Tuer un bon chevalier est une infamie: cet argument est employé tout au long du 
cycle lorsqu’un chevalier est sur le point d’en exécuter un autre digne de ce nom.53 
Ariohan mérite la vie sauve aux yeux de Méliadus, puis d’Arthur, qui ira jusqu’à 
refuser que les Saxons transportent Ariohan blessé, plaidant pour qu’il puisse se 
remettre de ses blessures en Logres. Les Saxons, en retour, acceptent de quitter le 
territoire: voici la pax arturiana rétablie.

Cette bataille, dont on dit ‘bien que onquemés el reaume de Logres n’avoit esté 
feru une si merveilleuse bataille com ele fu, ne li reaume de Logres n’avoit esté a 
lors tens en si perilleuse aventure com en ceste’,54 méritera de surcroît son propre 
autel: Arthur fait bâtir une église commémorative du combat55 dont chacune des 

Foulet, ‘Le tutoiement en ancien français’, Romania, 45, nos 179–180 (1919), pp. 501–03, et la remarque 
de Pascale Bourgain sur le latin tardif, ‘La courtoisie, le respect et l’amitié. Usages du pluriel de 
politesse au Moyen Âge’, in ‘Fleur de clergie’. Mélanges en l’honneur de Jean-Yves Tilliette, éd. Oli-
ver Collet, Yasmina Foehr-Janssens et Jean-Claude Mühlethaler, avec la collaboration de Prunelle 
Deleville (Genève: Droz, 2019), pp. 65–82 (p. 79)). Le cas étant par ailleurs isolé, il serait inadéquat 
d’avancer l’hypothèse d’une soumission verbale de Méliadus par Ariohan, le tutoiement pouvant, 
déjà au Moyen Âge, impliquer une hiérarchie entre les sujets parlants (Gabriela Signori, ‘“Den Her-
rscher duzen …” Oder: Geschichten vom Ursprung der Herrschaft’, in Abwesenheit beobachten: zu 
Kommunikation auf Distanz in der frühen Neuzeit, hrsg. Mark Hengerer (Berlin [u.  a.], LIT, 2013), 
pp. 29–40 ou encore Franz Lebsanft, ‘Kontinuität und Diskontinuität antiker Anrede- und Grußfor-
men im romanischen Mittelalter. Aspekte der Sprach- und Gesellschaftskritik’, in Kontinuität und 
Transformation der Antike im Mittelalter. Veröffentlichung der Kongreßakten zum Freiburger Sym-
posion des Mediävistenverbandes, hrsg. Willi Erzgräber (Sigmaringen: Jan Thorbecke Verlag, 1989), 
pp. 285–99).
52 Roman de Meliadus, parte seconda, § 1050.10–13.
53 Tant Guiron que Danain invoqueront cette raison dans le Roman de Guiron pour renoncer à 
s’exécuter l’un l’autre après leurs trahisons respectives.
54 Roman de Meliadus, parte seconda, § 1054.8.
55 En l’honneur de Saint-Jean ‘car le jor de la feste del saint Johan droitement avoit esté faite cele 
bataille’ (Roman de Meliadus, parte seconda, § 1054.12). Barbara Wahlen précise que la Saint-Jean est 



14   Inès Conti

portes contient un lai, l’un à la gloire de Méliadus, l’autre d’Ariohan, tous deux pro-
noncés à la première personne. On érige à présent Méliadus et Ariohan en pro-
tecteurs officiels de leurs royaumes.56 La procédure est bien peu déroutante pour 
Méliadus, meilleur chevalier du monde à travers le roman; elle l’est en revanche 
tout à fait pour un prince païen qui trouve sa place dans une chapelle dressée 
sur la demande d’Arthur lui-même. Une fois les octosyllabes développées, une 
dernière filiation est brodée au personnage d’Ariohan, doublée d’une association 
historique:57 on apprend ainsi qu’Ariohan, honteux d’avoir perdu face à Méliadus 
malgré l’issue pacifique du combat, ne retourne pas en Sessoigne mais s’exile au 
Danemark, où il marie la fille du roi, non sans faire écho aux noces de Vortiger avec 
la fille d’Hengis, seigneur saxon;58 à la mort de ce dernier, c’est Ariohan qui est cou-
ronné, l’union faisant de lui l’ancêtre d’Ogier le Danois.59 De fait, nous dit le texte, 
Charlemagne souhaite plus tard visiter la chapelle après avoir conquis l’Angleterre; 
les épitaphes y montant la garde servent alors de passerelle temporelle entre les 

également le jour auquel arrive Pharamond à la cour d’Arthur en ouverture du roman (L’écriture à 
rebours, p. 107); cette date semble être à marquer d’une croix blanche dans le calendrier arthurien 
et mériterait d’être explorée systématiquement au sein du cycle. Elle est évidemment centrale dans 
les avant-textes, étant déjà la date à laquelle la Dame du Lac insiste pour que Lancelot soit adoubé 
à la cour d’Arthur (Lancelot, t. vii, xxia, § 22). À ce sujet, voir Philippe Walter, La Mémoire du temps. 
Fêtes et calendriers de Chrétien de Troyes à ‘La Mort Artu’ (Paris: Champion, 1989), pp. 652–53, ainsi 
que les pp. 269–74 qui évoquent notamment la qualité de cette fête à commémorer une guerre 
passée.
56 ‘Le choix du monument n’est pas innocent: construire une église pour commémorer la beauté 
d’une bataille, c’est élever des actes certes héroïques – mais ô combien séculiers et terrestres – au 
niveau de ceux des personnages bibliques et des saints qui ornent habituellement les édifices reli-
gieux’ (Wahlen, L’écriture à rebours, p. 92).
57 Ou, comme le met en mots Barbara Wahlen encore, ‘[…] Ariohan est l’enjeu d’une double cap-
tation, puisqu’il assure le lien entre la geste arthurienne, telle qu’on la trouve dans les chroniques, 
et celle de Charlemagne, qui est justement appelée à renouveler et prolonger l’héritage arthurien’ 
(L’écriture à rebours, p. 97). Sophie Albert résume elle ainsi: ‘Chevalier admirable, ayant par sa vertu 
gagné la main et le royaume d’une princesse étrangère, Ariohan réunit toutes les qualités d’un bon 
chef de lignage’ (‘Ensemble ou par pieces’. ‘Guiron le Courtois’ (xiiie–xve siècles): la cohérence en 
question (Paris: Champion, 2010), p. 253).
58 Voir supra, note 4.
59 Pour Sophie Albert, ‘Il n’est sans doute pas anodin qu’Ogier intervienne dans la matière arthu-
rienne, lui qui sera intégré après le xiiie siècle à des textes qui mêleront la matière arthurienne à 
l’héritage épique’ (‘Ensemble ou par pieces’, p. 252, note 124). Pour un panorama du personnage, voir 
Knud Togeby, Ogier le Danois dans les littératures européennes (København: Munksgaard, 1969), 
qui brosse les apparitions d’Ogier à travers les textes du xie au xxe siècle, et Emmanuelle Poulain-
Gautret, La tradition littéraire d’Ogier le Danois après le xiiie siècle. Permanence et renouvellement 
du genre épique médiéval (Paris: Champion, 2005), qui étudie plutôt la fortune des textes fondés sur 
la figure d’Ogier, principalement la Chevalerie et les Enfances Ogier, et de leur forme épique.



L’exception saxonne   15

fictions arthurienne et carolingienne.60 Charlemagne s’y rend avec Ogier et y révèle 
que selon lui, ‘li rois Melyadus valut mielz que Tristan’.61 Il y dépose même sa cou-
ronne sur la tête de la statue de Méliadus et son écu et son heaume auprès de celle 
d’Ariohan, investissant les deux héros d’objets royaux et historiques, alors qu’Ar-
thur, nous l’avons vu, avait déjà insisté sur la symbolique de la relique guerrière 
auparavant en tendant Excalibur au roi de Léonois pour son combat. Le prêt de 
l’arme renvoie d’ailleurs à un troisième épisode du Tristan en prose dans lequel 
Charlemagne donne l’épée de Tristan à Ogier le Danois. L’épisode a intéressé plu-
sieurs chercheuses et chercheurs62 et appuie encore l’importance de l’objet en lien 
avec les contrées païennes fidèles aux textes arthuriens. Selon Richard Trachsler, 
la matière allogène ainsi véhiculée par ces ornatus permet de rendre ‘[les] person-
nages […] plus forts et plus beaux, leurs aventures plus extraordinaires et intenses 
que tout ce qu’on a pu écrire auparavant’,63 ce qui corrobore particulièrement l’as-
piration à la surenchère du Meliadus. ‘Li rois Melyadus valut mielz que Tristan’, et 

60 ‘Toutes les épitaphes mettent en scène le paradoxe d’une connexion entre deux mondes qui ne 
peuvent pas communiquer, celui des vivants et celui des morts’ (Lais, épîtres et épigraphes en vers 
dans le cycle de ‘Guiron le Courtois’, éd. Claudio Lagomarsini (Paris: Classiques Garnier, 2015), p. 33).
61 Roman de Meliadus, parte seconda, § 1058.21.
62 Notamment Wahlen, L’écriture à rebours, pp. 90–91. Le Tristan précise de surcroît que l’épée de 
Palamède est meilleure que celle de Roland; c’est donc celle-ci que Charlemagne choisit de garder 
pour lui. ‘Choisir Palamède, ce n’est pas choisir le meilleur chevalier, mais celui qui est peut-être le 
plus profondément et le plus tragiquement amoureux, celui qui, en tout cas, proclame inlassable-
ment sa foi en l’amour, cet amour qui est l’unique source de sa prouesse et qui seul pourrait le faire 
renoncer à sa religion’, complète Wahlen. Giulia Murgia nuance cependant le propos de Wahlen au 
sujet de cet épisode: ‘Ma potrebbe anche trattarsi di una sortita dal sapore parodico: non bisogna in-
fatti dimenticare che Palamede è un cavaliere non solo genericamente pagano, ma, in quanto figlio 
del sultano di Babilonia, è niente meno che un saraceno. È vero che verso la conclusione del Tristan 
en prose, nella V. II, si assiste alla sua conversione e che di fatto il trattamento che riceve dagli altri 
cavalieri dimostra ch’egli è pressoché perfettamente integrato nella civiltà arturiana, ma asserire 
che la spada di un saraceno sia migliore di quella di Orlando è un particolare che non doveva las-
ciare indifferenti gli attenti fruitori di romanzi arturiani, a dimostrazione di come questi passaggi 
siano continui ammiccamenti e sollecitazioni intertestuali rivoli al proprio pubblico’ (‘L’attesa della 
venuta di Carlomagno nei romanzi arturiani in prosa’, in L’attesa. Forme, retorica, interpretazioni. 
Atti del XLV Convegno Interuniversitario (Bressanone, 7–9 luglio 2017) a cura di Gianfelice Peron e 
Fabio Sangiovanni (Padova: Esedra editrice, 2018), pp. 101–14 (p. 108)). En effet, bien que les épisodes 
résonnent entre eux, point d’amour pour justifier la bravoure d’un chevalier au travers d’une épée 
métonymique dans le cas d’Ariohan: seule sa valor intrinsèquement chevaleresque, tournée vers  
personne d’autre que lui-même, a permis de rendre le chevalier païen si bon, aussi bon que Mélia-
dus. Cette différence est symptomatique, sinon caractéristique, du Roman de Meliadus, et rejoint 
plutôt le point de vue de Murgia.
63 Richard Trachsler, Disjointures – Conjointures. Étude sur l’interférence des matières narratives 
dans la littérature française du Moyen Âge (Tübingen; Basel: A. Francke Verlag, 2000), p. 108.



16   Inès Conti

ainsi se boucle la boucle: grâce à Ariohan, miroir païen du parfait Méliadus, le héros 
est érigé en meilleur chevalier du monde, même meilleur que Tristan. Le duel a su 
prouver et éprouver cette supériorité du père sur le fils; partant, le roman se clôt 
sur cette conclusion à laquelle il aspire durant plus de mille pages.

Saxon et courtois: Ariohan, dédoublé
Ainsi avons-nous trouvé un Saxon courtois. Arrivés pour piller et conquérir, trop 
heureux d’avoir une nouvelle occasion pour envahir le royaume d’Arthur, les 
Saxons rentrent paisiblement chez eux, tant et si bien qu’ils y laissent leur prince 
pour panser ses blessures de guerre. Ce dernier a su les protéger, se hisser au rang 
d’un chevalier arthurien par sa lignée, sa loyauté devant ses promesses, sa courtoi-
sie somme toute. Il a surtout su se désolidariser de la masse informe et barbare pour 
être individualisé: cas saxon à part, Ariohan prend chair sous la plume de l’auteur 
du Roman de Meliadus avec une filiation digne de ce nom, faisant à la fois le pont 
avec le Tristan en prose et la grande Histoire carolingienne qui suivra. La transfigu-
ration d’un Autre devenant courtois n’a pourtant rien de saugrenu – elle était sans 
doute même nécessaire: pour mettre à l’épreuve le meilleur chevalier du monde, il 
fallait un ennemi suffisamment bon, valeureux tant sur le plan physique que moral, 
qui puisse également permettre de vérifier la bonté de ce meilleur chevalier du 
monde, capable même de reconnaître à haute voix la bravoure des terribles Saxons 
devant Arthur. En vainquant tout en épargnant Ariohan, le roi de Léonois fait ses 
preuves sur toute la ligne et pour la postérité, gravées dans le cuivre des huis qui 
closent la chapelle, que Charlemagne fréquentera plus tard.

On pourrait questionner la nécessité de cet Ariohan: le duel contre le Bon Che-
valier sans Peur lors du tournoi du Pin du Géant, bien avant les phases belliqueuses 
du roman, aurait-il pu suffire à prouver la bonté de Méliadus? L’issue y aurait pu se 
solder autrement que par sa défaite. Force est de constater que l’altérité, justement, 
était ici essentielle à l’auteur pour sécuriser la place, la force, l’importance de son 
meilleur chevalier, venant proposer un reflet arthurien dans l’exotisme d’un Saxon, 
si bien intégré par la suite, héritier de la tradition littéraire d’un Palamède converti, 
qu’il intègrera l’inventaire de Logres dans sa version héraldique au xve siècle. La 
cour de Logres est-elle si incapable de tolérer l’altérité qu’elle doit forcément l’ab-
sorber pour la rendre acceptable? Au contraire de la position des textes face aux 
barons rebelles qui n’ont de cesse de tenter une percée dans le royaume d’Arthur 
dès que ce dernier témoigne d’une quelconque faiblesse, la communauté arthu-
rienne fait plutôt preuve d’une capacité d’intégration face aux païens, qu’ils soient 
orientaux ou germaniques, témoignant peut-être une fois de plus de sa bonté sans 



L’exception saxonne   17

limites, de sa perfection sociale, courtoise, même face au plus coriace et exotique 
des envahisseurs. De fait, la matière arthurienne n’attend pas le xve  siècle pour 
compter Ariohan parmi ses rangs: lorsque Méliadus revient à la cour d’Arthur 
à la fin du Roman de Guiron, il demande des nouvelles de ses compatriotes à un 
chevalier qui brosse une sorte de résumé des deux romans, faisant état des divers 
emprisonnements et maladies;64 tous les chevaliers ont été pris aux pièges de leurs 
aventures, seul Méliadus est encore libre. L’auteur semble ici choisir son camp au 
moment de mettre un terme à son texte: Méliadus se dégage bien du groupe des 
pères comme meilleur chevalier du monde, le seul parmi les grands à être encore 
en circuit lorsque l’état des lieux est dressé. Au-delà de cet état de fait, notons préci-
sément que le chevalier résumant la situation à Méliadus mentionne bien Ariohan, 
considéré donc comme membre à part entière de la prestigieuse génération comp-
tant encore le Morholt d’Irlande, le Bon Chevalier sans Peur, le roi Lac, Guiron le 
Courtois et Danain le Roux. Il fallait donc bien le duel de tous les superlatifs, stig-
mate de l’esthétique hyperbolique si chère au Meliadus qui ne peut s’en passer pour 
réhabiliter les pères au-devant de leurs fils, pour incorporer un Saxon au royaume 
de Logres.

Le prince de Sessoigne ne manquera pas de complexité au sein du cycle: il trou-
vera en effet son double, un autre Ariohan, dans l’un des raccords entre le Roman 
de Meliadus et le Roman de Guiron, égarant par ce biais certains copistes qui évo-
queront le combat que nous avons étudié ici sans pour autant le narrer dans leur 
manuscrit. Ariohan en figure gémellaire, complexe, livre ainsi de précieux indices 
sur la tradition manuscrite du Cycle de Guiron le Courtois.65 Le nôtre, prince de 
Sessoigne et héroïque adversaire de Méliadus, est venu servir l’un des buts pre-
miers du cycle, qui se révèlent au fur et à mesure des lectures du Guiron encore 
si nombreuses à effectuer et qu’Annie Combes constatait déjà avec les Saxons du 
Lancelot en prose:

[…] En effet, dans l’Historia et le Brut, les Saxons apparaissent avant la parenthèse de sérénité, 
tandis que dans le Lancelot, ils sont absents à l’époque où Arthur assoit son pouvoir […]. La 
thématique saxonne, écartée de la phase des guerres féodales, a donc été déplacée à l’intérieur 
du type narratif breton. L’ennemi fondamental – fondateur – du prestigieux Arthur, l’ingré-
dient majeur de la tradition historique arthurienne, apparaît ainsi dans un environnement 
qui modifie sa signification. De fait […] ce n’est pas Arthur qui sort grandi de l’épisode, mais 
Lancelot.66

64 Roman de Guiron, parte seconda, § 1398.
65 Voir les constats de Nicola Morato, Il Ciclo di ‘Guiron le Courtois’, pp. 38–45, sur la tradition 
manuscrite du Guiron tirés à l’aide du double personnage d’Ariohan, et de Sophie Albert, ‘Ensemble 
ou par pieces’, pp. 121–28.
66 Combes, Les voies de l’aventure, p. 149.



18   Inès Conti

Les Saxons sont bien un peuple malléable, exploité à l’envi par les auteurs arthu-
riens médiévaux pour servir les besoins de leurs narrations, de leurs héros. Dans le 
cas du Roman de Meliadus, il s’agit exactement de démontrer cette supériorité face 
aux fils, face aux avant-textes, pour dessiner une communauté arthurienne meil-
leure encore que toutes celles que le lecteur du xiiie siècle avait déjà pu découvrir. 
À la hauteur du combat extraordinaire qu’il conte, l’auteur du Roman de Meliadus 
érige sa propre chapelle, attendant elle aussi patiemment les générations à venir 
qui ne pourront que l’admirer.


