DE GRUYTER Journal of Early Modern Christianity 2019; 6(1): 19-41

Ulrich A. Wien*
Flucht hinter den ,,Osmanischen Vorhang®.
Glaubensfliichtlinge in Siebenbiirgen

https://doi.org/10.1515/jemc-2019-2001

Abstract: The article deals with several periods and phenomena of migration to
Transylvania behind the “Ottoman curtain” and its impacts between the first half
of the sixteenth to the midst of the eighteenth century. In the fifteenth and
sixteenth century the mental, political and confessional diverted or inhomoge-
neous frame conditions preordained the region as an area which was open
minded for heterogeneous thinking, experiments and individuals or groups. Espe-
cially the dominance of the Ottoman Empire in the Balkans enabled adopting the
reformation without Habsburg renitancy as a laboratory for religious heteroge-
neity. First, we notice that the later Reformer of Brasov (Johannes Honterus)
imported the German Reformation to Transylvania after the end of his political
exile in several centres of Reformation. After an expulsion order by the Habsburg
King Ferdinand I, the Wittenberg minded reformer Paulus Wiener from Ljubljana
(Slovenia) settled in Sibiu and became in 1553 the first superintendent and
fortified the reform. Italian deviant preachers travelled through the realm of
Queen Isabella Jagiellonica and King/Prince Janos II Zsigmond Szapolyai. After
expulsion from Poland because of antitrinitarian ideas, the court physician Gior-
gio Biandrata tried to establish an open-minded protestant country. Freedom of
preaching the gospel without hierarchical control — perhaps the aim of a Unitarian
established regional church in the Principality — opened the border for antitrini-
tarian thinkers who had flown from Heidelberg, Italy and other parts of Europe. In
the seventeenth century — in the 30 years’ war — the Calvinist Gabor Bethlen
founded an ambitious university Academy in Alba Iulia and offered resort to
Calvinist professors of central Europe. At the same time (1622), the Diet of Tran-
sylvania provided refuge to Hutterites (handcrafters called Habaner) from Moravia
to settle in Transylvania - interdicting mission. Their Anabaptist behaviour
attracted 130 years later some of the “Transmigrants” who were expelled by the
counterreformation minded Charles VI and Maria Theresia from Austrian, Styria
and Carinthian underground Protestants. About 3000 persons were exact reloca-
ted to the “heretic corner” of the conquered province of Transylvania — the former

Article Note: Adolf Martin Ritter zum 23.11.2018 gewidmet.

*Corresponding author: Ulrich A. Wien, Institut fiir Evangelische Theologie,Universitdt Koblenz-
Landau, Landau 76829, Germany, E-mail: wien@uni-landau.de



20 — U.A. Wien DE GRUYTER

Ottoman vassal — where the Habsburgs had to respect the Basic Constitutional
Law (by the Diploma Leopoldinum) including religious freedom of 1595. The
religiones receptae were Roman-catholic, Lutheran, Calvinist and Unitarian, but
also the “tolerated” Rumanian-orthodox churches.

There has to be some research to the question of Ottoman-Christian inter-
play, motives and strategies of the heteronomy of the estates and the problem
whether the non-absolutistic governance and policy was an advantage.

Keywords: humanist city reformation, Ottoman Empire, pioneer region of reli-
gious freedom, Transylvanian Antitrinitarism, Hutterites, Austrian Transmi-
grants, Frontier

Siebenbiirgen (ung. Erdély, rum. Ardeal) war bereits im Spéatmittelalter durch
intellektuelle und 6konomische Verbindungen mit Zentraleuropa eng verwoben.
Transferbeziehungen mit Siiddeutschland, aber auch Schlesien und Kleinpolen
wurden zwar im 16.Jahrhundert zeitweise beeintrachtigt, aber nie gdnzlich
unterbrochen.’

Die politische Gesamtlage fiihrte allerdings zu einer spezifischen Sondersitua-
tion. Nach der fiir das ungarische Heer und die bis dahin fiihrenden Magnatenfa-
milien verheerenden Niederlage gegen die Osmanen 1526 bei Mohécs, hatten sich
die Rahmenbedingungen grundlegend gedndert. Das mittelalterliche Konigreich
Ungarn war untergegangen und zerfiel — in drei gréfRere Einheiten.?

Exkurs: Vorgeschichte und Rahmenbedingungen

1 Konrad G. Giindisch, Siebenbiirgen und die Siebenbiirger Sachsen, Studienbuchreihe der
Stiftung Ostdeutscher Kulturrat 8 (Miinchen: Langen Miiller Verlag 1998), 58f; Harald Roth,
Hermannstadt. Eine kleine Geschichte einer Stadt in Siebenbiirgen. (K6ln: Bohlau Verlag, 2006)
22f; ders., Kronstadt in Siebenbiirgen. Eine kleine Stadtgeschichte (K6ln: Bohlau Verlag, 2010),
54-56; Marco Bogade, ,Memoria in der spdtmittelalterlichen und friihneuzeitlichen biirgerli-
chen Sepulchralkultur von Hermannstadt und Niirnberg®, Zeitschrift fiir Siebenbiirgische Lan-
deskunde 39 (2016): 2-18 (2f).

2 Katalin Péter, Studies on the History of the Reformation in Hungary and Transylvania, hg. von
Gabriella Erdélyi, Refo500 Academic Studies 45 (Gottingen: Vanderhoeck & Ruprecht, 2018);
Marta Fata, “The Kingdom of Hungary and Principality of Transylvania”, in A Companion to the
Reformation in Central Europe, hg. von Howard Louthan und Graeme Murdock, vol. 61, Brill’s
Companions to the Christian Tradition (Leiden, Boston: Brill, 2015), 68-91; Gerald Volkmer,
Siebenbiirgen zwischen Habsburgermonarchie und Osmanischem Reich. Volkerrechtliche Stellung
und Volkerrechtspraxis eines ostmitteleuropdischen Fiirstentums 1541-1699, vol. 56, Schriften des
Bundesinstituts fiir Kultur und Geschichte der Deutschen im &stlichen Europa (Miinchen: De
Gruyter, 2015), 28-42; Harald Roth, Kleine Geschichte Siebenbiirgens (Kéln: Bohlau Verlag
42012), 47-49; Istvan Keul, Early Modern Religious Communities in East-Central Europe. Ethnic
Diversity, Denominational Plurality, and Corporative Politics in the Principality of Transylvania



DE GRUYTER Flucht hinter den ,,Osmanischen Vorhang® =— 21

1 Disposition als ,,Fluchtraum*

Siebenbiirgen, im Karpatenbogen zwischen den Grofimachten des Habsburger-
reichs und des unter Suleiman dem Prachtigen expandierenden Osmanischen
Reiches gelegen, hatte aufgrund der im 15.Jahrhundert geschlossenen politi-
schen Union von drei politischen Stdnden (der jeweiligen — in einem Rechts-
raum privilegierten — ,natio“ der ungarischen Magnaten, der quasiadligen
Szekler und der privilegierten ,Saxones®) eine Sonderentwicklung im Reich
der Stefanskrone erfahren. Integrationsfaktor fiir die Zuwandernden waren im
Rahmen der 6konomischen und politischen Opportunitadt die jeweiligen Grup-
penrechte der jeweiligen ,natio“. Der spezifische rechtliche Schutzraum, die
O6konomische Prosperitiat und die religiose (christliche) Konformitét, die aller-
dings schon partiell Parallelgesellschaften von lateineuropdischer Katholizitat
und ostkirchlicher Orthodoxie kannte, bildeten die Basis der heterogenen Pro-
vinz-Gesellschaft(en). Die seit der Ansiedlung im 12.Jahrhundert auf ,,Konigs-
boden“ (fundus regius) privilegierte Gruppe der ,,Saxones“ hatten in der 1486
gegrilindeten ,,Nationsuniversitdt“ ihre politische Vertretungskorperschaft. Filial-
siedlungen auf Komitatsboden (mit Horigengemeinden) wurden vom magyari-
schen Adel reprasentiert, partizipierten aber teilweise an religiosen Rechten
(z. B. Pfarrwahlrecht der Gemeinden) der Saxones. Das Siedlungsgebiet dieser
deutschsprachigen Gemeinden gehorte Kkirchenrechtlich unterschiedlichen
Rechtsraumen an: Die Saxones mit der exemten Hermannstiddter Propstei gehor-
ten zum Erzbistum Gran (ung. Esztergom), die untertdnigen Gemeinden zum
Bistum Weifienburg (ung. Gyulafehérvar). Den Pfarrern stand auf Kénigsboden
der ganze Zehnte zu; und die kirchlichen Kapitel waren zum Abgabenverband
unter Leitung eines Generaldechanten zusammengeschlossen, der die Abgaben
an die Vertreter der Krone iibermittelte. Der Klerus war schon im 15. Jahrhundert
grofitenteils akademisch gebildet, das Konkubinat war immer noch die Regel.
Die Uberlappungszone von habsburgischem und osmanischem Einflussge-
biet war gekennzeichnet durch diverse Rechtsrdume (sowohl in kirchlicher als
auch politischer Hinsicht) mit differenzierten Rahmenbedingungen, also pluri-
polar strukturiert und ohne stringent durchgesetzte Option auf ,,Homogenit&t*
(intern) oder in der Gesamtregion, die sich ab 1541 zum Fiirstentum

(1526-1691), vol. 143, Studies in Medieval and Reformation Traditions (Leiden: Brill, 2009), 39—
41 (map on p. 52); Zoltan Csepregi, ,Konfessionsbildung und Einheitsbestrebungen im Konig-
reich Ungarn zur Regierungszeit Ferdinands I, Archiv fiir Reformationsgeschichte 94 (2003):
242-75; Marta Fata, Ungarn, das Reich der Stephanskrone, im Zeitalter der Reformation und
Konfessionalisierung. Multiethnizitdt, Land und Konfession 1500-1700, vol. 60, Katholisches
Leben und Kirchenreform im Zeitalter der Glaubensspaltung (Miinster: Aschendorff, 2000), 16 f.



22 — U.A. Wien DE GRUYTER

konstituierte. Heterogenitit herrschte auch in kirchlicher Hinsicht (partiell Epis-
kopalrechte fiir den Hermannstddter Stadtpfarrer), aber auch aufgrund huma-
nistisch gepragter Religiositat als Haltung und Grundkonstante, die sich auch in
der Phase der Konfessionsbildung nach der Inkubationsphase der von Mittel-
europa ausstrahlenden Reformation erhielt. Das Szenario einer mittelfristigen
Homogenisierung protestantischer Orientierungen war wegen theologischer Dif-
fusitdt eingeschrankt und ist kurz- und mittelfristig misslungen. Es blieb ein
humanistisch basierter, z.T. bewusst vermittlungstheologischer Schwebezu-
stand (auch in den sich ausformenden theologischen Richtungen), also eine
konfessionelle Unbestimmtheit bis nach der Wende zum 17.Jahrhundert erhal-
ten. Das politische Interesse der Osmanen an einer diversifizierten Zersplitterung
der Christenheit (und damit einer mangelnden machtpolitischen, antiosmani-
schen Opposition) in dem an der Peripherie ihres Herrschaftsraums gelegenen,
tributpflichtigen, aber nicht direkt regierten Siebenbiirgen (dar al ahd) war im
16. und 17.Jahrhundert erkennbar. Die Loyalitdt der Fiirsten gegeniiber den
Osmanen inklusive des fiirstlichen, politisch-6konomischem Pragmatismus war
wichtiger als die konfessionelle Orientierung.

Diese fiir Europa aufiergewthnlichen Rahmenbedingungen pradestinierten
Siebenbiirgen als Laboratorium von Religionsdiskursen und zugleich als Fluch-
traum fiir Individuen und Gruppen unterschiedlicher religitser Herkunft und
Orientierung.

2 Entwicklung im 16. Jahrhundert

Aufgrund einer klassischen Doppelwahl im November bzw. Dezember 1526
konkurrierten der Woiwode Johann I. Szapolyai und der Habsburger Ferdinand
um den ungarischen Koénigsthron.> Nach der Besetzung Budas 1541 konnte sich
Siebenbiirgen als zwar seit 1529 tributpflichtiges, aber innenpolitisch weitge-
hend autonomes Fiirstentum etablieren: eine Standemonarchie, die von drei
privilegierten ,,nationes®“ gemeinsam regiert und zusammen mit der fiirstlichen
Kanzlei verwaltet wurde. Das historische Siebenbiirgen mit den sogenannten
»Partes adnexae“ (offiziell gebrduchlicher Titel seit 1571: Regnum Transsylvaniae
cum Partibus regnis Hungariae eidem adnexis) bildete den 6stlichen ,,Nachfolge-
staat” des mittelalterlichen Kénigreiches Ungarn. Die Mitte regierten die Osma-
nen als Paschalik direkt. Der Westen und Norden (k6nigliches Ungarn) war von

3 Roth, Kleine Geschichte (wie Anm. 2), 48.



DE GRUYTER Flucht hinter den ,,Osmanischen Vorhang* =— 23

den Habsburgern dominiert, und diese fielen — abgesehen von voriibergehenden
Ausnahmephasen — als innersiebenbiirgischer Machtfaktor praktisch aus.”
Siebenbiirgen, das ab 1526 in den nidchsten Jahrzehnten mehrfach von
biirgerkriegsdahnlichen Wirren geschiittelt wurde, entwickelte eine religiose Son-
derkultur: Es entwickelte sich zu einer Pionierregion der Religionsfreiheit.” Der
Landtag fixierte 1595 — iiber verschiedene Zwischenstufen — die Anerkennung
des rémisch-katholischen, lutherischen, calvinistischen und antitrinitarischen/
unitarischen Glaubens, und die rumé&nisch-orthodoxe Konfession wurde mehr
oder weniger toleriert.® Insofern hatte sich Osteuropa, speziell Siebenbiirgen,
von den Entwicklungen in Mitteleuropa abgekoppelt. Deswegen ist einerseits
Thomas Maissen zuzustimmen, der feststellte: ,,Im Osten war dagegen ein kon-
fessionelles Nebeneinander moglich, das jedoch nicht als Toleranz im modernen
Sinne missverstanden werden sollte. Es beruhte darauf, dass hochadlige Herr-
schaftstrager ihresgleichen den politisch-religiosen Freiraum und die entsprech-
enden Verfligungsrechte nicht beschneiden wollten, den sie fiir sich selbst
beanspruchten.*” Fiir das Fiirstentum Siebenbiirgen mit seinen unterschiedli-
chen Rechtsrdumen ist festzuhalten, dass innerhalb des Territoriums des
Gesamtfiirstentums und der Partes adnexae auf den Landtagen 1564 und 1568
zundchst Verkiindigungsfreiheit gestattet wurde (die dem von Maissen

4 Volkmer, Stellung (wie Anm. 2), 113.

5 Ulrich A. Wien, ,Religionsfreiheit in der Pionierregion Siebenbiirgen*“ in Siebenbiirgen —
Pionierregion der Religionsfreiheit. Luther, Honterus und die Wirkungen der Reformation, vol.
15, ACADEMIA der Evangelischen Akademie Neppendorf (Bonn, Hermannstadt: Schiller Verlag,
2017), 7-16.

6 Edit Szegedi, ,,Zur Lutherrezeption in Siebenbiirgen. Die Klausenburger Antitrinitarier und
der Wittenberger Reformator im 16.Jahrhundert” in Der Luthereffekt im Gstlichen Europa, hg.
von Joachim Bahlcke, Beate Stortkuhl und Matthias Weber, vol. 64, Schriften des Bundes-
instituts fiir Kultur und Geschichte der Deutschen im Gstlichen Europa (Berlin: De Gruyter,
2017), 63-70 (65); Ulrich A. Wien, ,,What does evangelical mean? On the complexity of disputes
and religious debates between Wittenberg-, Swiss- and Unitarian-orientated groups in Trans-
ylvania” in Luther and Calvinism: Image and Reception of Martin Luther in the History and
Theology of Calvinism, hg. von Herman J. Selderhuis, J. Marius J. Lange van Ravenswaay, vol.
42, Refo500 Academic Studies (G6ttingen 2017), 355-78 (359); Ludwig Binder, Grundlagen und
Formen der Toleranz in Siebenbiirgen bis zur Mitte des 17. Jahrhunderts, vol. 11, Siebenbiirgisches
Archiv (K6ln, Wien, 1976), 157.

7 Thomas Maissen, ,,Die Folgen der Glaubensspaltung fiir die politischen Strukturen in Europa“
in 500 Jahre Reformation. Riickblicke und Ausblicke, hg. von Peter Opitz (Berlin: De Gruyter,
2018), 181-200 (196); vgl. dazu die mythenkritische Position von Mihaly Balazs, ,Tolerant
Country — Misunderstood Laws. Interpreting Sixteenth-Century Transylvanian Legislation Con-
cerning Religion”, Hungarian Historical Review 2, no. 1 (2013): 85-108.



24 —— U. A Wien DE GRUYTER

beschriebenen Phinomen entspricht). Héchstwahrscheinlich ist folgendes Sze-
nario: Die Meinungsfithrer (Franz Davidis und Giorgio Biandrata) strebten
im Windschatten der Autoritit des Regenten Janos II. Zsigmond Szapolyai
(1540-1571) eine unitarische Landeskirche an. Dessen frither Tod verhinderte
die Ausfiihrung der Absichten. Das gegen die Unitarier gerichtete Innovations-
verbot von 1572 verbunden mit einem Zensurgesetz des romisch-katholischen,
aber gegeniiber den Osmanen loyalen Regenten Istvan Bathory (1571-1585)%
erreichte sein Ziel nur bedingt und sistierte die bis dahin erfolgten Entwicklun-
gen. Andererseits gingen die gewissermafien grundgesetzlichen Regelungen des
Landtagsbeschlusses 1595 iiber die reine Verkiindigungsfreiheit hinaus:
Die zwischenzeitlich mit fiirstlicher Unterstiitzung erfolgte Konsolidierung der
protestantischen Bekenntnisgruppen inklusive der militdrisch erzwungenen
Anerkennung der romisch-katholischen Konfession proklamierte eine bis ins
19.Jahrhundert - trotz zeitweiliger Bevorzugung bzw. Benachteiligung — formal
geltende Plurikonfessionalitdt, die dem im 16.Jahrhundert iiblichen Prinzip ter-
ritorialer religidser Homogenitit® widersprach.

Hinter dem ,,osmanischen Vorhang* (bis ca. 1688) bildete sich ein religioses
Refugium aus, das zum zeitweiligen oder langer wahrenden Auffangbecken von
Religionsfliichtlingen oder devianter religidser Einzelgdnger bzw. Gruppen aus
anderen Regionen Europas werden konnte. Im Gegensatz dazu verwies der
Landtag mehrfach die von der katholischen Fiirstenfamilie Bathory angeworbe-
nen Jesuiten des Landes und untersagte die Wiederbesetzung der vakanten
Bistiimer WeiRenburg und Grofwardein.'®

Sechs Aspekte der unterschiedlichen Mobilitdts- bzw. Migrationsbewegun-
gen, die in Relation zu reformatorisch inspirierter Theologie stehen, sollen im
Folgenden vorgestellt werden:

8 Fata, Kingdom (wie Anm. 2), 118.

9 Volker Leppin, ,Toleranz im Horizont protestantischer Selbstverstindigung in der Frithen
Neuzeit“, In Schwierige Toleranz: der Umgang mit Andersdenkenden und Andersgldubigen in der
Christentumsgeschichte, hg. von Mariano Delgado, Volker Leppin und David Neuhold, vol. 17,
Studien zur christlichen Religions- und Kulturgeschichte (Fribourg, Stuttgart: Acad. Press/Kohl-
hammer, 2012), 81-90 (81).

10 Ulrich A. Wien, ,,Wirkungen des Calvinismus in Siebenbiirgen im 16. und 17.Jahrhundert®,
in Calvin und Calvinismus. Europdische Perspektiven, hg. von Irene Dingel und Herman ]J.
Selderhuis, vol. 84, Verdffentlichungen des Instituts fiir Europaische Geschichte Mainz (Gottin-
gen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2011), 127-153 (133f); jetzt erneut in Wien, Pionierregion (wie
Anm. 5), 90-123 (97f).



DE GRUYTER Flucht hinter den ,,Osmanischen Vorhang® =— 25

2.1 Politischer Fliichtling Johannes Honterus wird Reformator
Kronstadts

Johannes Honterus (1498/99-1549), iiber den bis zu einer ersten Notiz des
Humanisten Aventinus fast nichts sicher bekannt ist, musste wohl aus politi-
schen Griinden seine Heimatstadt Kronstadt (ung. Brass6, rum. Brasov) verlas-
sen. Aventin schildert ihn ,,auf der Flucht“." Der spiter als Pddagoge, Gelehrte,
Drucker und schliefilich als Reformator Kronstadts bekannte Humanist Honterus
war in seiner Heimatstadt — vermutlich aus politischen Griinden - nicht langer
geduldet. Niirnberg (ab 22.10.1529), Krakau und Basel waren Stationen seiner
Flucht/Exils zwischen 1529 und 1532.% Er stellte 1532 eine Siebenbiirgen-Karte in
Basel her. Widmungsverse lassen darauf schlief3en, er habe ein Signal seines
politischen Umschwenkens nach Hause gesandt.” Jedenfalls konnte er wohl im
Sommer 1533 in seine Heimatstadt zuriickkehren. In der Zwischenzeit hatte der
exilierte Intellektuelle allerdings ausreichend Gelegenheit, an seinen Aufent-
haltsorten die reformatorischen Gedanken und Konkretionen kennen zu lernen.
Zwar sind konkrete Schritte von ihm zu einer humanistisch profilierten Bil-
dungsreform mit anschliefender Stadtreformation in Kronstadt in Publikationen
erst ab 1539 nachzuweisen.® Es ist aber hochst wahrscheinlich, dass die

11 Johannes Turmair’s genannt Aventinus Sdmmtliche Werke, Band 1. (Miinchen: Christian Kai-
ser, 1881) 652ff.; vgl. auch Jan Andrea Bernhard, Konsolidierung des reformierten Bekenntnisses
im Reich der Stefanskrone. Ein Beitrag zur Kommunikationsgeschichte zwischen Ungarn und der
Schweiz in der Frithen Neuzeit (1500-1700), vol. 19, Refo500 Academic Studies (Gottingen:
Vandenhoeck & Ruprecht, 2015/22017), 42.

12 Thomas Sindilariu, ,,Der Beginn der Reformation in Kronstadt — Ansdtze zu einer Neube-
wertung®, in Quellen zur Geschichte der Stadt Kronstadt, Band VIII, Beiheft 2 Johannes Honterus.
Reformatio ecclesiae Coronensis ac totius Barcensis provinciae. Corona 1543, hg. von Bernhard
Heigl und Thomas Sindilariu. (Kronstadt 2017), 1-32 (3-9); Ludwig Binder, Johannes Honterus.
Schriften, Briefe, Zeugnisse (Bukarest: Kriterion Verlag, 1996); Karl Reinerth, Die Griindung der
evangelischen Kirchen in Siebenbiirgen, vol. 5, Studia Transylvanica (K6ln: Béhlau Verlag, 1979),
50-59; Oskar Wittstock, Johannes Honterus, der Siebenbiirger Humanist und Reformator. Der
Mann, das Werk, die Zeit (Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1970); Karl Kurt Klein, Der
Humanist und Reformator Johannes Honter. Untersuchungen zur siebenbiirgischen Geistes- und
Reformationsgeschichte (Hermannstadt: Krafft & Drotleff, a. g.; [etc., etc.], 1935); Oskar Neto-
liczka, Beitrdge zur Geschichte des Johannes Honterus und seiner Schriften: Festgabe d. ev.
Stadtpfarrgemeinde Kronstadt an den Landeskundeverein anldfSlich der Vereinstage im Sept.
1930 (Kronstadt: Verlag des evang. Preshbyteriums, 1930).

13 Erich Roth, Die Reformation in Siebenbiirgen. Ihr Verhdltnis zu Wittenberg und der Schweiz.
Teil I: Der Durchbruch, vol. 2, Siebenbiirgisches Archiv (Koln, Graz, 1962), 49-55.

14 Reinerth, Griindung (wie Anm. 12), 67f; Sindilariu, Beginn (wie Anm. 12), 15-18; Ulrich A.
Wien, ,,Der Humanist Johannes Honterus“, in Johannes Honterus. Rudimenta Cosmographica —
Grundziige einer Weltbeschreibung Corona/Kronstadt, 1542. Ins Deutsche, Ruméinische und



26 — U.A. Wien DE GRUYTER

Niirnberger Vorbilder," aber wohl auch Einfliisse von Okolampad von Honterus
wihrend seiner Flucht rezipiert und nach Siebenbiirgen importiert wurden.'® Der
politische Exilant importierte die Reformation.

2.2 Strafdeportierter Paul Wiener wird Superintendent

Der Laibacher Domherr und von Konig Ferdinand hoch geschétzte Finanzex-
perte Paul Wiener hatte sich in der humanistisch gesinnten und fiir die evange-
lische Theologie offenen Atmosphére des Bistums Laibach (slowen. Ljubljana)
unter anderem mit seinem Kollegen PrimoZ Trubar fiir die evangelische Position
exponiert — und als Witwer sogar wieder geheiratet."” Aufgrund einer relativ spit
erfolgten Anklage (1547) war er verfolgt und eingekerkert worden. Wohl wegen
der besonderen personlichen Beziehungen zu Konig Ferdinand blieb ihm ein
Martyrium erspart. Er wurde nach Wien verlegt, verhort und erhielt die Gelegen-
heit zur Stellungnahme bzw. zum Widerruf mittels eines untergeschobenen
Verhorprotokolls. Die Aufforderung zum Widerruf beantwortete er mit einer
umfassenden Apologie ,Inn causa fidei“, die auf 255 Seiten die Chancen, die

Ungarische {ibersetzte und kommentierte Faksimileausgabe, hg. von Robert Offner, Harald
Roth, Thomas Sindilariu und Ulrich A. Wien. (Hermannstadt, Bonn: Schiller Verlag, 2015), 11—
37 (27).

15 Erich Roth, Reformation (wie Anm 13), 78-86; Ute Monika Schwob, Kulturelle Beziehungen
zwischen Niirmberg und den Deutschen im Siidosten im 14. bis 16. Jahrhundert, vol. 22, Buchreihe
der Siidostdeutschen Historischen Kommission (Miinchen: Oldenbourg, 1969), 82-140; Heinz
Heltmann und Robert Offner, ,Tiere und Pflanzen, Sozialkunde, Anatomie und Krankheits-
namen®, in Johannes Honterus. Rudimenta Cosmographica (wie Anm. 12), 67-91 (73f).

16 Bernhard, Bekenntnis (wie Anm. 10), 81f.

17 Karl W. Schwarz, ,,Paul Wien(n)er“, in Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon, Band
38 (Nordhausen: Verlag Traugott Bautz GmbH, 2017), Sp. 1517-1521; Reinerth, Griindung (wie
Anm. 12), 190-208, der hier das Inhaltsreferat bietet seines Aufsatzes: Reinerth, ,,Das Glaubens-
bekenntnis Paul Wieners, des ersten evangelischen Bischofs der Siebenbiirger Sachsen®, Archiv
fiir Reformationsgeschichte 67 (1976): 203-31; Daniel Buda, ,,Hermannstadt/Sibiu — Paul Wie-
ner®, in Europa reformata. European Reformation Cities and their Reformers, hg. von Michael
Welker, Michael Beintker und Albert de Lange (Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt, 2016),
209-216; Ulrich A. Wien, ,,Kein Platz fiir die Rechtfertigungslehre in Siebenbiirgen?“ Konfluen-
zen — Jahrbuch der Abteilung Protestantische Theologie der Lucian Blaga Universitdt Sibiu 16/17
(2016-2017): 138-48 (143); Ders., ,,Pionierregion der Religionsfreiheit. Rezeption und Aushand-
lungsprozesse von Reformationen in Siebenbiirgen im 16.Jahrhundert, in Die Reformation im
ostlichen Mitteleuropa, hg. von Norbert Kersken (Marburg 2019 — Tagungen zur Ostmitteleuropa-
Forschung, im Druck).



DE GRUYTER Flucht hinter den ,,Osmanischen Vorhang* =— 27

das Augsburger Interim bot, so weit als moglich ausnutzte, um eine nah an der
Theologie Martin Luthers profilierte Stellungnahme vorzulegen.'® Durch Protek-
tion Konig Ferdinands wurde er ,,begnadigt“ zum Landesverweis nach Sieben-
biirgen. Seine Zwangs-Verschickung hatte Folgen. Dem 1548 nach Hermannstadt
(ung. Nagyszeben, rum. Sibiu) Verbannten ,,cuidam presbytero pauperi in cap-
tivitate detento” wurde laut Biirgermeisterrechnung am 12. Juni 1549 ein erstes
Almosen von zwei Gulden bewilligt.” Die anfingliche Zuriickhaltung des Her-
mannstadter Rates wich aber bald einer grofien Zustimmung. Wiener wurde
nicht nur vom Rat am 22. Juli 1549 als gut besoldeter Prediger bestellt, sondern
am 11. Mai 1552 zum Hauptpfarrer berufen und am 6. Februar 1553 mit der Wiirde
des ersten evangelischen Superintendenten ausgestattet.?’ Seine profiliert an der
Wittenbergischen Theologie orientierte Position hat die Hermannstadter und
weitere siebenbiirgische Theologen stark geprdgt und iiber seinen Tod wahrend
der Pest am 16. August 1554 hinaus gewirkt (vor allem bei seinem Amtsnachfol-
ger Matthias Hebler). Der Zwangsmigrant (Exulant) stabilisierte die Witten-
bergische Reformation in Siebenbiirgen und fiihrte sie faktisch und
kirchenrechtlich in die Unabhéngigkeit.!

2.3 Durchzugsstation italienischer Wanderprediger

Etwa zeitgleich mit Wiener kam es zu einer ersten, tempordren Begegnung
Francesco Stancaros in Hermannstadt (ung. Nagyszeben, rum. Sibiu). Die 1549
entwickelte Idee einer Universitatsgriindung in Siebenbiirgen lief3 sich aller-
dings nicht realisieren, und Stancaro zog 1551 weiter, womdoglich auch deshalb,
weil seine zundchst eher an der Schweizer Reformation orientierte Position keine
Resonanz fand.” Der wandernde Intellektuelle entwickelte subordinatianische

18 Abschrift des 16.Jahrhunderts in der Hamburger Staats- u. Universitatshibliothek, Signatur
Cod. Theol 1144; ONB, Signatur: Cod. 11,797; kritische Edition in Vorbereitung.

19 StA Hermannstadt, Biirgermeisterrechnung Martin Weiss, 1549, VII R.H.R. (Extradata pro-
vincialium et VII sedium).

20 Hermannstadter Kirchenbuch: ,,Paulus Wiener canonicus et concionator Laibacensis propter
evangelii confessionem in Transilvaniam exulans ac per triennium Cibinii verbum Dei docens
publico senatus stipendio in eiusdem ecclesiae patorem electus est XI. mensis Maii anno domini
etc LII. Idem Paulus VI. die mensis februarii anno ... LIII. electus est omnibus parochorum
suffragiis in superintendentem ...”; zit. nach Archiv des Vereins fiir siebenbiirgische Landeskunde
11 (1872), 365f; vgl. Reinerth, Griindung (wie Anm. 12), 206 f.

21 Pikanterweise wurde der Kathedralzins 1555 trotz dieser ,,Autonomie® an das Erzbistum Gran
(ung. Esztergom) gezahlt.

22 Reinerth, Griindung (wie Anm. 12), 211-16; vgl. Adolf Schullerus, ,,Die Augustana in Sieben-
biirgen®, in Ders. Luthers Sprache in Siebenbiirgen (Hermannstadt, 1923), 161-296 (168—84).



28 — U. A Wien DE GRUYTER

Positionen. Erst bei seiner Riickkehr aus Kénigsberg 1553 fand er Unterstiitzung
beim einflussreichen Adligen Péter Petrovics (ca. 1551-1557), dem er als Arzt
diente. Durch dessen Protektion nahm er Einfluss auf die kontroverstheologi-
schen Auseinandersetzungen in Siebenbiirgen. Die Theologen, Synoden und der
Landtag aber wiesen die schweizerisch-reformierte Theologie (der ,,Sakramenta-
rier*) noch zuriick.” Allerdings bereiteten seine Interventionen und Disputation
der Rezeption der reformierten Theologie nachhaltig den Boden.?* Nachfolgende
Zuwanderer konnten an diese Diskussionen ziemlich nahtlos ankniipfen.

2.4 Riickzugsgebiet europdischer Antitrinitarier

»The numbers of religious migrants grew after the 1550s-1560s as religious
identity became more closely tied to political disputes.“” Mit dem Ende des
Trienter Konzils verschirften sich die theologischen Abgrenzungen weiter. Die
humanistisch gesinnten, oft aus Italien stammenden Dogmenkritiker, die eine
vernunftbasierte Theologie betrieben und das von Luther propagierte Schrift-
prinzip - sola scriptura — radikal, traditionskritisch und voraufklarerisch
zuspitzten, suchten in einem biblizistisch begriindeten, ,historisch-ethischen
Religionsmodell“* ihre Ideen zu biindeln. Nicht wenige verabschiedeten sich
von der durch die spitantiken Okumenischen Konzilien zur Glaubensnorm
erhobenen Trinitdtslehre und entwickelten Variationen antitrinitarischer

23 Philipp Melanchthons Gutachten von 1553 wurde bei Valentin Wagner in Kronstadt 1554
gedruckt (Philipp Melantho, de controversiis Stancari. Scripta anno MDLIII). Auch die — noch
an Wittenberg orientierten — siebenbiirgischen Theologen verdffentlichten Gegenschriften: Kaspar
Helth (Confessio de mediatore generis humani Jesu Christo vero Deo et Homine, ... Vitebergae,
anno 1555 ... Ex officina typographica Viti Creutzer) und Franz Davidis (Dialysis scripti Stancari ...
Claudiopoli 1555). Die Synode positionierte sich am 13. Januar 1557 gegen ihn, und schliefllich
disputierte Davidis mit Stancaro am 31. Dezember 1557 vor Zeugen in Klausenburg, die Stancaro
wegen seiner Abreise nicht zu Ende fiihrte. Nach der Verurteilung von dessen Theologie auf der
ungarischen Synode am 1. Mai 1558 publizierte Davidis eine letzte kontroverstheologische Schrift
gegen Stancaro: Apologia adversus maledicentiam et calumnias Francisci Stancari, iussu et
voluntate omnium docentium coelestem doctrinam incorrupte in ecclesiis Transilvanicis consc-
ripta... . Claudiopoli 1558. Vgl. dazu Adolf Schullerus, Augustana (wie Anm. 22), 169-77.

24 Wien, Disputes (wie Anm. 6), 360 f.

25 Nicolas Terpstra, Religious Refugees in the Early Modern World. An Alternative History of the
Reformation (New York: Cambridge UP, 2015), 115.

26 Kestutis Daugirdas, Die Anfinge des Sozinianismus. Genese und Eindringen des historisch-
ethischen Religionsmodells in den universitdren Diskurs der Evangelischen in Europa, vol. 240,
Veroffentlichungen des Instituts fiir Europdische Geschichte Mainz (Gottingen: Vandenhoeck &
Ruprecht, 2016).



DE GRUYTER Flucht hinter den ,,Osmanischen Vorhang® =— 29

Vorstellungen. Diese wurden sowohl von romisch-katholischen als auch von fast
allen bereits protestantischen Theologen abgelehnt und als Haresie politisch
verfolgt. Giorgio Biandrata hatte als Hofarzt der 1551-1556 im polnischen Exil
lebenden Konigin Isabella Jagiellonica eine Vertrauensstellung innegehabt. Als
er schliefilich aus Polen fliichten musste, wandte sich der Antitrinitarier nach
Weiflenburg (ung. Gyulafehérvar, rum. Alba Iulia), um bei deren Sohn, dem
erwihlten ungarischen Konig/siebenbiirgischen Fiirsten Janos II. Zsigmond Sza-
polyai 1563 Aufnahme zu finden.” Der junge, krankliche und politisch eher
schwache Regent gewdhrte dem humanistischen Mediziner weitgehenden Ein-
fluss auf die Regierungs-, vor allem die Religionspolitik.?® Biandratas langfristi-
ges Ziel war es wohl, {iber die Zwischenstation einer politischen Legitimation der
reformiert-schweizerischen Theologie den Unitarismus als ,,Staatsreligion® ein-
zufiihren. Auf dem Weg zum schliefllich doch nicht erreichten Endstadium
wurden — wie oben erwdhnt — 1564 und 1568 die Bestimmungen der Verkiindi-
gungsfreiheit vom Landtag beschlossen.?® Als 1564 in einer konzertierten Aktion
der Landtag eine dissimulierende Formulierung beschlossen hatte, die die
erreichte konfessionelle Vielfalt (d. h. inklusive der schweizerisch-reformierten
Richtung) rechtlich absicherte, wandte sich der Hofprediger, der sdchsische
Stadtpfarrer Franz Hertel/Davidis (ungarisch David Ferenc) in Klausenburg
(ung. Kolozsvar, rum. Cluj) mit Biandratas Protektion bereits 1565 antitrinitari-
schen Vorstellungen zu, die er im Januar 1566 6ffentlich machte.® Unterstiitzt

27 Mihaly Balazs, ,,Franz Davidis“, in Radikale Reformation. Die Unitarier in Siebenbiirgen, hg.
von Ulrich A. Wien, Juliane Brandt, Andras Balogh, vol. 44, Studia Transylvana (K6ln: Béhlau
Verlag, 2013): 55-89 (70); vgl. dazu auch Mihaly Balazs und Gizella Keserii, ,,Der siebenbiirgi-
sche Unitarismus. Zum Forschungsstand®, in Radikale Reformation, ebenda, 11-36; vgl. auch
die weiteren Beitrdge auf den ersten 300 Seiten dieses Bandes; Daugirdas: Religionsmodell (wie
Anm. 23), 165-76.

28 Balazs, Davidis (wie Anm. 27), 70f; Reinerth, Griindung (wie Anm. 12), 278-89; Keul,
Communities (wie Anm. 2), 106-11.

29 Die evangelischen Kirchenordnungen des XVI. Jahrhunderts, 24. Band, Siebenbiirgen: Das
Fiirstentum Siebenbiirgen. Das Rechtsgebiet und die Kirche der Siebenbiirger Sachsen, bearbeitet
von Martin Armgart unter Mitwirkung von Karin Meese (Tiibingen: Mohr Siebeck, 2012), 76; Edit
Szegedi, Von konfessioneller Unbestimmtheit zu konfessioneller Konfrontation (Manuskript, 2017);
Ulrich A. Wien, ,,Abschied von der Trinitdtstheologie? Zur Komplexitdt von Disputationen und
Religionsgesprachen in Siebenbiirgen®, in Zwischen theologischem Dissens und politischer Dul-
dung. Religionsgesprdche in der Frithen Neuzeit, hg. von Irene Dingel, Volker Leppin und Kathrin
Paasch, vol. 121, Verdffentlichungen des Instituts fiir Europdische Geschichte Mainz (Gottingen:
Vandenhoeck & Ruprecht, 2018), 77-110 (82).

30 Reinerth, Griindung (wie Anm. 12); Fata, Ungarn (wie Anm. 2), 105; Szegedi, Lutherrezeption
(wie Anm. 6), 66; Mihaly Balazs, Ungarldndische Antitrinitarier IV. Ferenc David, vol. 26,
Bibliotheca Dissidentium (Baden-Baden, Bouxviller, 2008), 28.



30 — U.A. Wien DE GRUYTER

von Biandrata kam es zu mehrfachen Interventionen und Disputationen. Der
Landtag wiederholte 1568 seinen Beschluss zur Sicherung der Verkiindigungs-
und Religionsfreiheit (,dass aller Orten die Prediger das Evangelium predigen,
verkiindigen, jeder nach seinem Verstdandnis, und wenn es die Gemeinde anneh-
men will, gut, wenn nicht, so soll sie niemand mit Gewalt zwingen [...] denn der
Glaube ist Gottes Geschenk®).>! SchlieBlich ergriff auf der Disputation in Grof3-
wardein (ung. Nagyvarad, rum. Oradea) im November 1569 der Regent Janos II.
Zsigmond Szapolyai eindeutig zu Gunsten der antitrinitarischen Bewegung das
Wort.>? Im Januar 1571 wurde die Religionspriferenz des Fiirsten dezidiert in den
Geltungsbereich der Verkiindigungsfreiheit aufgenommen.>* Wie oben bereits
angedeutet, ging es nicht um religiose Toleranz im modernen Sinn. Hier wurde
in Ubereinstimmung mit dem von Davidis in seinem Traktat ,.De falsa et vera
unius Dei ... cognitione“ entwickelten Konzept eine vom Regenten angestrebte,
auch die Differenzen zur Habsburgerdynastie markierende einheitliche Grund-
haltung der Reformgesinnten gefrdert: den Diskurs biblizistisch und ohne
Riicksicht auf die dogmengeschichtlichen Entscheidungen der Antike zu begriin-
den und darin die formale Einheit der Kirchenorganisation zu wahren.>*

In der vom Massenphdnomen religiéser Fliichtlinge®® gekennzeichneten
Epoche wirkten weitere antitrinitarisch gesinnte Glaubensfliichtlinge zusammen
mit Biandrata und Franz Davidis in Siebenbiirgen. Mancherorts in Zentraleuropa
hatte sich das Geriicht verbreitet, Siebenbiirgen sei bereits ein antitrinitarisch

31 EKO 24, Siebenbiirgen (wie Anm. 29), 84. Hierher gehort auch die Castellio-Rezeption durch
die siebenbiirgischen Antitrinitarier, vgl. dazu Balazs (wie Anm. 27); vgl. ebenfalls dazu Barbara
Mahlmann-Bauer, ,,Glaubenskonformismus und Macht. Castellios Anthropologie der Verfol-
gung®, in Dies. (Hg.), Sebastian Castellio (1515-1563) - Dissidenz und Toleranz. Beitrdge zu
einer internationalen Tagung auf dem Monte Verita in Ascona 2015, vol. 46, Refo500 Academic
Studies (Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2018), 489-523; vergleiche dazu ebenfalls
Daniela Kohler, ,,Das Unkrautgleichnis (Mt 13,24-30) und seine Bedeutung fiir religiose Tole-
ranz. Die Exegesen in De haereticis im Vergleich mit denjenigen Calvins, Bezas, Luthers und
Bullingers“, in Barbara Mahlmann-Bauer (Hg.), Sebastian Castellio (1515-1563) - Dissidenz und
Toleranz. Beitrdge zu einer internationalen Tagung auf dem Monte Verita in Ascona 2015, vol. 46,
Refo500 Academic Studies (Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2018), 251-68 (266).

32 Wien, Disputes (wie Anm. 6); ders., Abschied (wie Anm. 29), 100-10.

33 EKO 24, Siebenbiirgen (wie Anm. 29), 86.

34 Mihaly Balazs, “Antitrinitarism”, in A Companion to the Reformation in Central Europe, hg.
von Howard Louthan und Graeme Murdock, vol. 61, Brill’s Companions to the Christian Tradi-
tion (Leiden, Boston: Brill, 2015), 171-94 (182).

35 Terpstra, Refugees (wie Anm. 25), 5: ,Even a mass phenomenon, religious exile had an
individual face*.



DE GRUYTER Flucht hinter den ,,Osmanischen Vorhang® =— 31

orientiertes Fiirstentum geworden.*® Dort versammelten sich nun entsprechend
gesinnte Glaubensfliichtlinge wie beispielsweise Jacobus Paldologus (urspriingli-
cher Dominikaner aus Chios),” Johannes Sommer (aus Pirna),>® Matthias Vehe-
Glirius (Kaiserslautern/Heidelberger Antitrinitarier),>® Christian Francken™® sowie
Fausto Socini.*" Aus der Gruppe der Heidelberger Antitrinitarier war Johannes
Sylvanus 1572 wegen des Vorwurfs des Hochverrats in Heidelberg gekdpft und
verbrannt worden.*? Der ebenfalls dieser Gruppe angehérende, des Hochverrats
verdichtige, vor der Verhaftung gewarnte Adam Neuser®® fliichtete und suchte
sich nach einer anderthalbjahrigen Irrfahrt publizistisch zu rechtfertigen. Von
Siebenbiirgen kommend beabsichtigte er, seine Rechtfertigung bei einer Wan-
derdruckerei im osmanisch besetzten Ungarn drucken zu lassen, weil er als

36 Martin Mulsow, ,,Der Haupttiter entkam®, in Madrasa of TIME, 4. (https://madrasaoftime.
wordpress.com/2011/04/28/der-haupttater-entkam/, letzter Zugriff 5.9.2018); vgl. auch Terpstra,
Refugees (wie Anm. 25), 114, 119.

37 Martin Rothkegel, ,Jacobus Palaeologus und die Reformation. Antireformatorische Polemik
in der Schrift Pro Serveto contra Calvinum®, in Ulrich A. Wien et al. (Hgg.), Radikale Reforma-
tion (wie Anm. 27), 91-134.

38 Lore Poelchau, De clade Moldavica elegiae XV. Vita Jacobi Basilici Heraclidis, vol. 8,
Bibliotheca neolatina (Heidelberg: Manutius, 2001), 10-16.

39 Balazs, Ungarldndische Antitrinitarier IV (wie Anm. 30), 38—41; Christopher J. Burchill, The
Heidelberg Antitrinitarians, vol. 11, Bibliotheca Dissidentium (Baden-Baden, Bouxviller, 1989),
125-68; Robert Dan, Matthias Vehe-Glirius. Life and Work of a radical Antitrinitarian with his
collected Writings, vol. 4, Studia Humanitatis (Leiden: Brill, 1982). Vehe nahm auch an den
Diskussionen des von Biandrata zu Hilfe gerufenen Fausto Sozzini mit Franz Davidis teil (,,Et
sane memini, cum ipso Francisco praesente Glirium eius symmystam et ex parte praeceptorem
inter colloquendum urgerem, ut mihi diceret, an crederet Jesum Nasarenum iam revera esse
Christum, illum nihil respondere voluisse, et sermonem nostrum praefracte alio detorsisse®, vgl.
Dan, Vehe, 130).

40 Jozsef Simon, Die Religionsphilosophie Christian Franckens 1552-1610? Atheismus und radi-
kale Reformation im Friihneuzeitlichen Ostmitteleuropa, vol. 117, Wolfenbiitteler Forschungen
(Wiesbaden: Harrassowitz, 2008).

41 Erich Wenneker, ,Sozini (Socini, Sozzini) Fausto“, in Biographisch-Bibliographisches Kir-
chenlexikon 10 (Herzberg, 1995), Sp. 849-57; Dan, Vehe-Glirius (wie Anm. 39), 134-38.

42 Burchill, Heidelberg (wie Anm. 39), 16—84; Paul Philippi, ,,Sylvanus und Transsylvanien. Ein
Stiick Toleranzgeschichte zwischen Heidelberg und Siebenbiirgen®, in Sechshundert Jahre Rup-
recht-Karls-Universitit Heidelberg 1386-1986, vol. 1, Semper Apertus (Heidelberg: Springer,
1985), 213-30.

43 Martin Mulsow, “Antitrinitarians and conversion to Islam. Adam Neuser reads Murad b.
Abdullah in Ottoman Istanbul”, in Conversion and Islam in the Early Modern Mediterranean. The
Lure of the Other, hg. von Claire Norton. (London/New York: Routledge, 2017), 181-93 (Literatur-
verzeichnis!); ders., ,,Eine Konversion zum Islam. Adam Neuser (ca. 1530-1576), in Kriminelle,
Freidenker, Alchemisten. Rdume des Untergrunds in der Friihen Neuzeit (K6ln: Bohlau Verlag,
2014), 33-59; Burchill, Heidelberg (wie Anm. 39), 85-123.



32 — U. A Wien DE GRUYTER

Ausldander seine Darstellung in Siebenbiirgen nicht drucken lassen konnte. Er
fiel den Osmanen in Temeswar (ung. Temesvar, rum. Timisoara) in die Hinde,
wurde wegen Spionageverdachts verhaftet, lie3 sich beschneiden und konver-
tierte zum Islam. Anschlielend wurde er nach Konstantinopel verbracht und
bekam den Namen Mustafa Beg.** ,It’s fair to regard him as a religious refu-
gee.“” Er korrespondierte weiterhin mit den Antitrinitariern in Siebenbiirgen.*®
Auflerdem unterstiitzte er politisch — erfolglos — den Anspruch des antitrinita-
risch gesinnten (aber habsburgtreuen) Kaspar Bekes auf den Fiirstenthron in
Siebenbiirgen gegen den Gefolgsmann der Osmanen, den katholischen Istvan
Bathory.”” Bei einem Besuch des antitrintarischen Iacobus Palaeologus in Kon-
stantinopel (tiirk. Istanbul) suchte Mustafa Beg diesen mithilfe eines Konver-
titentraktats von Murad ibn Abdullah zur Konversion zum Islam zu bewegen,
was dieser ablehnte.*®

Matthias Vehe, den Johannes Sylvanus*® in Kaiserslautern geprégt hatte,
war 1569/70 in die innere Emigration gegangen (iibte wohl eine klandestine
unitarische Religiositit), war 1576—79 Lehrer am unitarischen Kollegium in
Klausenburg geworden und nannte sich Glirius.’® In Anlehnung an Palaeolo-
gus‘ Konzeption verfasste er ,,Mattanjah* und gilt als Inspirator der sabbatari-
schen Bewegung in Siebenbiirgen.”® Fiir den in der Haft auf der Burg Deva 1579
verstorbenen Franz Davidis schrieb er eine ,,Defensio®. In K6ln hatte er sich um
1574 dem Judentum zugewandt und erhielt eine Ausbildung bei Rabbinern. Der

44 Der Gelegenheitsdolmetscher und tragische Doppelagent suchte sich westlichen Besuchern
als undercover-Agent zu présentieren. Seine Konversion war aus Uberzeugung, aber auch aus
seinem Pragmatismus zu erkldren. Er suchte eine Synthese von Islam und Antitrinitarismus
mithilfe der Erforschung von in Konstantinopel zu findenden spatantiken christlichen Texten zu
erreichen (,,Ex quibis [sic!] historiis videtur aparire Christianismum et Alcuranum non dissen-
tire*, Mulsow, Antitrinitarians [wie Anm. 43], 190, Anmerkung 25) und arbeitete an der Uber-
setzung (von Teilen) des Quran ins Lateinische. Der schon fiir Heidelberg bezeugte
Alkoholmissbrauch (Burchill, Heidelberg [wie Anm. 39], 10, 85, 89) verstirkte sich im Exil.
Vgl. auch Mulsow, Haupttdter (wie Anm. 36), 6; Tobias P. Graf, The Sultan’s Renegades.
Christian-European Converts to Islam and the Making of the Ottoman Elite, 1575-1610 (Oxford:
Oxford University Press, 2017), 82, 101, 149-55, 166, 197-201.

45 Graf, Renegades (wie Anm. 44), 82. Graf hilt es aufgrund unzureichender Quellenbasis fiir
unmoglich, eine seritse zahlenméaflige Schatzung {iber die Fliichtlingszahlen in Istanbul abzu-
geben; immerhin zeigt die Grafik 4.1 ein deutsch-ungarisches Netzwerk mit circa 20 Personen;
vgl. Graf, Renegades, 150.

46 Graf, Renegades (wie Anm. 44), 154, Funote 145.

47 Graf, Renegades (wie Anm. 44), 154.

48 Mulsow, Fluchtrdume (wie Anm. 42), 33-59, 49-51.

49 Burchill, Heidelberg (wie Anm. 39), 125; ebenda, 16-21.

50 Burchill, Heidelberg (wie Anm. 39), 125-68; Dan, Vehe-Glirius (wie Anm. 39), 133f.

51 Balazs, Antitrinitarism (wie Anm. 37), 187; Burchill, Heidelberg (wie Anm. 39), 125-29.



DE GRUYTER Flucht hinter den ,,Osmanischen Vorhang® =— 33

Jesuit Possevino beschrieb ihn als ,,Glirio tutto dato al Giudaismo“,>? dessen
selbstgestecktes Ziel es war, eine antitrinitarische Ubersetzung der Hebrii-
schen Bibel zu erstellen. Mit seiner radikalen Theologie verstarkte er die
zunehmend sich isolierende Haltung des nonadorantistisch eingestellten
Franz Davidis. Nach seiner Entlassung 1579 aus dem Schulamt® (,,lector scho-
lae Claudiacae“**) in Klausenburg lebte er rund ein Jahrzehnt in Polen. Im
Herbst 1589 nach Deutschland zuriickgekehrt, wurde er sofort aufgespiirt und
verstarb nach fast einjdhriger Haft im Verlief3 von Greetsiel 1590 und wurde,
weil er ,hesst geholden de besnidunge® und ,,in velen anderen stiicken den

Joden gelick gewest, [...] in loco inhonesto begraven®.”®

2.5 Aufnahme reformierter Professoren — die Akademie
Weiflenburg

Waihrend des 30-jdhrigen Krieges in Zentraleuropa wechselten mit dem jeweili-
gen Kriegserfolg auch die konfessionellen Vorgaben der Méachtigen fiir Unter-
tanen und Personal. Die Universitdt Heidelberg wurde zunachst voriibergehend
(1626-29) und dann 1632 fiir mehr als 22 Jahre geschlossen.”® Die reformierten
siebenbiirgischen Fiirsten Gabriel Bethlen und Georg I. Rakoczi beteiligten sich
partiell am Dreif3igjahrigen Krieg. Besonders Gabriel Bethlen ergriff 1628 die
Chance, die in der Entwurzelung der reformierten Professoren lag und begriin-
dete in Weifienburg die Reformierte Akademie. Sie sollte den Rang einer inter-
national konkurrenzfihigen Hochschule erhalten. Friedrich Pauli, Jakob Kopisch
und - insbesondere auch fiir dessen personliche, individuelle Entwicklung ent-
scheidend — Martin Opitz lehrten dort.>” Als erste waren die reformierten

52 Antonio Possevino, Transilvania, 1584, hg. von A. Veress (Budapest, 1913), 104, zitiert nach
Dan, Vehe-Glirius (wie Anm. 39), 131. Dan (S136) zitiert die Einschitzung von Possevino:
Transilvania, 136 und 139, ,et pervertire le manifestissime profetie del testamento antico,
stimolati da quel Glirio Giudaizante, et da altri [ ... |“.

53 Dan, Vehe-Glirius (wie Anm. 39), 137.

54 Dan, Vehe-Glirius (wie Anm. 39), 131.

55 Dan, Vehe-Glirius (wie Anm. 39), 221.

56 Eike Wolgast, ,,Die Universitdt Heidelberg als Landesuniversitat der Pfalzer®, in Weisheit und
Wissenstransfer. Beitrdge zur Bildungsgeschichte der Pfalz, hg. von Angelo Van Gorp und Ulrich
A. Wien, vol. 1, Forschungen zur Pfilzischen Landesgeschichte (Ubstadt-Weiher: Verlag Regio-
nalkultur, 2018), 29-42 (36f).

57 Achim Aurnhammer, , Tristia ex Transilvania. Martin Opitz’ Ovid-Imitatio im siebenbiirgi-
schen Exil (1622/23)%, in Deutschland und Ungarn in ihren Bildungs- und Wissenschaftsbeziehun-
gen wdhrend der Renaissance, hg. von Wilhelm Kiithlmann und Anton Schindling, vol. 62,
Contubernium (Stuttgart: Franz Steiner Verlag, 2004), 253-72.



34 —— U.A. Wien DE GRUYTER

Theologen Johann Heinrich Alsted (1588-1538), Johann Heinrich Bisterfeld
(1605-1655) und Ludwig Piscator (ca. 1575-1656?) schlief3lich im Herbst 1629
dem Ruf nach Weifenburg gefolgt und verlief3en das kriegserschiitterte nassaui-
sche Herborn im Westerwald.’® Alsted wurde Griindungsrektor, der mit seinen
Kollegen gleich zu Beginn des Jahres 1630 die Aufbauarbeit begann.”® Die
Akademie war mit jahrlich 20.000 Gulden/Forint dotiert; adelige und nicht
adelige Studierende wurden getrennt unterrichtet. Die Hochschule zog sogar
ausldndische Studenten aus Holland, Deutschland, Bohmen und Polen an.
Weitere Schulen in Broos (ung. Szaszvaros, rum. Orastie), Dej (ung. Dés), Neu-
markt (ung. Marosvasarhély, rum. Targu Mures) und Klausenburg wurden mate-
riell unterstiitzt. Schlie8lich unterrichtete sogar Jan Amos Komensky/Comenius
(1592-1670) seit 1650 in Sarospatak und ab 1654 auch in Weifenburg.®® Trotz
vereinzelter Kritik wurde die internationale Bildungsatmosphidre unter den
ungarisch-reformierten Siebenbiirgern sehr geschétzt, weil die Anstrengungen,
den Bildungsstandard zu heben, als elementarer Baustein des ganzen religiosen
Reformprozesses und der Starkung der reformierten Kirche gegeniiber den kon-
fessionellen Rivalen angesehen wurde.®!

In Weiflenburg gelang es also, mithilfe von zum Teil gefliichteten, inter-
national renommierten Gelehrten, eine akademische Hochschule in Siebenbiir-
gen zu griinden.

2.6 Zufluchtsregion fiir Hutterer nach 1622

Die Taufergemeinden waren 1536 in den habsburgischen Territorien fast ausge-
rottet worden. In Mdhren konnten 1537 neue Tdaufergemeinden gegriindet wer-
den, wo es 1545 bereits 31 ,,Haushaben® (Hofe mit bis zu 500 Einwohnern®?)

58 Gerhard Menk, ,,Das Restitutionsedikt und die kalvinistische Wissenschaft. Die Berufung
Johann Heinrich Alsteds, Philipp Ludwig Piscators und Johann Heinrich Bisterfelds nach Sie-
benbiirgen“, in Ders., Zwischen Katheder und Kanzel. Protestantische Pfarrer- und Professoren-
profile zwischen dem 16. und 20. Jahrhundert (Marburg: Jonas Verlag, 2011), 697-734, 722-34.
59 Menk, Restitutionsedikt (wie Anm. 58), 733.

60 Graeme Murdock, Calvinism on the Frontier 1600-1660. International Calvinism and the
Reformed Church in Hungary and Transylvania (Oxford: Oxford University Press, 2000), 82-83
und 86-93; Menk, Restitutionsedikt (wie Anm. 58), 733.

61 Murdock, Calvinism (wie Anm. 60), 109.

62 Astrid von Schlachta, ,Die Geschichte der Tdufer in Tirol. Die Tdufer im europdischen
Kontext“, in Verbrannte Visionen? Erinnerungsorte der Tdufer in Tirol, hg. von Astrid von



DE GRUYTER Flucht hinter den ,,Osmanischen Vorhang® =— 35

gah.®®> Besonders in Siidméhren, wo Fliichtlingsgruppen aus Siiddeutschland,
Tirol und der Schweiz Zuflucht gefunden hatten, iiberlebten diese bis 1622. Sie
lebten in Giitergemeinschaft, hatten Gemeinschaftskiichen und Refektorien, und
Kinder wurden kollektiv erzogen. Weil die meisten Hutterer Handwerker waren,
hatte der mahrische Landtag die gnadenhalber Tolerierten als de facto steuer-
zahlende ,,ordentliche“ Bewohner akzeptiert.64 Der seit Januar 1622 in Mdhren
als kaiserlicher Gubernator amtierende Kardinal Dietrichstein gab den Befehl,
die an der Wende zum 17.Jahrhundert auf 20 000 Personen geschitzte Gruppe
der Taufer des Landes zu verweisen, sofern sie nicht bekehrungswillig waren.
Etwa ein Drittel der hutterischen Bevilkerung wahlte die Auswanderung nach
Oberungarn oder Siebenbiirgen.®” Spitestens 1629 diirften die letzten nicht
assimilierungswilligen Hutterer das Land verlassen haben. Thnen hatte der sie-
benbiirgischen Landtag 1622 — unter Vorbehalt des Missionsverbots — die unge-
hinderte Ausiibung ihres Glaubens und freie Ausiibung in allen Handwerken
versprochen. Nach der Vertreibung aus Mahren zogen ca. 1200 Personen nach
Unterwinz (ung. Alvinc, rum. Vintu de Jos) in Siebenbiirgen (nach); die Morta-
litat betrug 50 %. Weitere gleichgesinnte Gruppen folgten ihnen 1629, 1635, 1644
sowie 1649.°¢ Eine zum Teil zuvor schon bestehende Spezialisierung auf Topferei
und Fayence-Herstellung betrieben diese Gruppen weiter, deren Produkte als
,Habaner“-Ware bekannt sind.®’

Schlachta, Ellinor Forster, Giovanni Merola. (Innsbruck: Innsbruck University Press, 2007), 8—47
(29).

63 Thomas Winkelbauer, ,,Die Vertreibung der Hutterer aus Mahren 1622: Massenexodus oder
Abzug der letzten Standhaften?”, in Glaubensfliichtlinge. Ursachen, Formen und Auswirkungen
frithneuzeitlicher Konfessionsmigration in Europa, hg. von Joachim Bahlcke (Berlin: LIT, 2008),
207-33 (211); vgl. auch Astrid von Schlachta, ,The Austrian Lands“, in A Companion to the
Reformation in Central Europe, hg. von Howard Louthan und Graeme Murdock, vol. 61, Brill’s
Companions to the Christian Tradition (Leiden, Boston: Brill, 2015), 68-91.

64 Winkelbauer, Hutterer (wie Anm. 63), 212f.

65 von Schlachta, Tdufer (wie Anm. 62), 40f: dies., The Austrian Lands (wie Anm. 63), 85;
Heinold Fast, ,Hutterische Briider® in Theologische Realenzyklopddie, Band 15 (Berlin/New
York: De Gruyter, 1986), 752-56 (754); James M. Stayer, ,, Taufer/Tauferische Gemeinschaften,
in Theologische Realenzyklopddie, Band 32 (Berlin/New York: De Gruyter, 2001), 597-617 (605f,
613).

66 Winkelbauer, Hutterer (wie Anm. 63), 219.

67 von Schlachta, Tdufer (wie Anm. 62), 36-38. Siehe Abbildungen 1 und 2 von Habaner
Topferware aus dem Siebenbiirgischen Museum (Gundelsheim/Neckar).



36 — U.A. Wien DE GRUYTER

Abbildung 1: Habaner Krug H 20, Rd 7, Bd 6,4, D max. 11,3 (1759), Halbfayence, bemalt.
Inventarnummer: SMG 05623. Foto: Dr Markus Lorz.

In Grof3schiitzen (Slowakei) und Unterwinz wurde 1667-1695 die Giitergemein-
schaft aufgegeben. Die auf wenige Dutzend zusammen geschmolzenen Hutterer
von Unterwinz®® wurden von urspriinglich klandestinen Kérntner ,, Transmigran-
ten“ verstarkt, die sich 1755 als Tagel6hner bei den fast in Auflésung begriffenen
Hutterern in Unterwinz verdingt und sich ihnen angeschlossen hatten.®® Die Kon-
vertiten folgten den urspriinglichen Regeln. Die Siedlung in Unterwinz l16sten die
Habsburger Behorden auf und zerstreuten die Bevolkerung in Siebenbiirgen. Dem
politischen Verfolgungsdruck wichen die Hutterer koordiniert 1767 aus und wan-
derten heimlich {iber die Karpaten in die Walachei und 1770/71 nach Russland und

68 Buchinger, ,,Die Geschichte der Kértner Hutterischen Briider in Siebenbiirgen und in der
Walachei (1755-1770), in RufSland und Amerika. Ein Beitrag zum Schicksal von Kérntner Trans-
migranten und zur Geschichte der heutigen Hutterischen Bruderhofe in den USA und Kanada, vol.
172, Carinthia. Zeitschrift fiir Geschichtliche Landeskunde von Kérnten (Klagenfurt: Verlag des
Geschichtsvereins fiir Kdrnten, 1982), 145-302 (155).

69 Buchinger (wie Anm. 68), 173-75, 180-236; von Schlachta, Hutterer (wie Anm. 62), 42.



DE GRUYTER Flucht hinter den ,,Osmanischen Vorhang® =— 37

Abbildung 2: Habaner Teller H max. 6, min. 4, D 30,3 (1707), Halbfayence, bemalt. Inventar-
nummer: SMG 07753. Foto: Dr Markus Lorz.

in die heutige Ukraine weiter. Sie entzogen sich der dort 1874 auferlegten Militar-
pflicht durch Auswanderung in die USA und Kanada (mit 300 Bruderh&fen).”®

2.7 Nachwirkungen. Nach dem Fall des ,,osmanischen
Vorhangs“: Zwangsverschickung im Habsburgerreich

Die in drei Wellen zwischen 1734/37, 1752/57 und 1773/75 verfolgten oberdster-
reichischen, Karntner und steirischen Geheimprotestanten wurden durch Kaiser
Karl VI. und Kaiserin Maria Theresia — euphemistisch als , Transmigranten®
bezeichnet — zwar ebenfalls nach Siebenbiirgen deportiert, aber nicht mehr
hinter den ,,osmanischen Vorhang“. Denn die formale Anerkennung der Reli-
gionsgesetze Siebenbiirgens inklusive der kirchlichen Unabhéangigkeit durch die
Habsburger im Diploma Leopoldinum (1690/91)"* hatte dazu gefiihrt, dass die

70 Buchinger (wie Anm. 68), 236-58; von Schlachta, Hutterer (wie Anm. 62), 42f; Winkelbauer,
Hutterer (wie Anm. 63), 221.

71 Paul W. Roth, “Das Diploma Leopoldinum”, in Zsolt K. Lengyel, Ulrich A. Wien (Hg.),
Siebenbiirgen in der Habsburgermonarchie. Vom Leopoldinum bis zum Ausgleich (1690-1867),
vol 34, Archiv fiir Siebenbiirgische Landeskunde. (K6ln: Béhlau Verlag, 1998), 1-11.



38 — U. A Wien DE GRUYTER

Geheimprotestanten in diese multikonfessionell und -religios geprdgte Region
zwangsumgesiedelt werden sollten. Unter dem Vorwand, sie seien Ketzer, politi-
sche Unruhestifter und Aufwiegler, wurden die kriminalisierten Evangelischen oft
in ihren Eigentums- und Personlichkeitsrechten beschnitten. Sie mussten das Land
meist ohne den teilweise erst spater erzielten Verkaufserlos ihres Hofes verlassen,
nicht zu selten auch ihre Kinder unter 16 Jahren zuriicklassen. In drei Zeitab-
schnitten sind diese sogenannten ,, Transmigranten® allerdings aus religiosen Griin-
den zwangsdeportiert worden. Die kaiserliche Regierung hatte aber aus den
Fehlern des Salzburger Bischofs von Firmian gelernt, der 20 000 Evangelische
aus seinem Land 1731/32 vertrieben hatte. Folglich entschloss sich Kaiser Karl VI.
zur Zwangsumsiedlung der hartndckigen evangelischen Bevilkerung innerhalb
seines Reiches. Einerseits wollten er und die Landesherren rein katholische Gebiete
regieren, um die absolutistische Macht auszubauen. Andererseits wollte der Kaiser
die ,,Transmigranten® aber als Steuerzahler behalten und zugleich das durch die
verschiedenen Kriege entvélkerte Siebenbiirgen durch einen Bevolkerungszufluss
wirtschaftlich kraftigen. Auflerdem gab es dort die von ihm zu duldenden
,Akatholiken®, zu denen man die , Ketzer* aus Osterreich hinschicken konnte.”

In einer ersten Phase zwischen 1734 und 1737 kam es zur Umsiedlung von
iiber 700 Evangelischen aus dem Salzkammergut und Karnten, die iiber die
Donau und Theify verschifft wurden und schliellich zum grofien Teil in den
siebenbiirgischen Doérfern Neppendorf (ung. Kistorony, rum. Turnisor) und
Grof3au (ung. Kereszténysziget, rum. Christian) angesiedelt wurden.

In einer zweiten Phase unter der Kaiserin Maria Theresia wurden zwischen
1752 und 1757 vorwiegend aus OberoOsterreich, Karnten und aus der Steiermark
(von dort sehr wenige) evangelische Familien umgesiedelt. Anfangs mussten sie
ihre Kinder zuriicklassen, ab 1755 wurden die Familien nicht mehr so haufig
auseinandergerissen. Zwischen 1752 und 1757 gingen insgesamt 39 Transporte
mit rund 3000 Personen ab, von denen ein erheblicher Teil in dem entvolkerten
siebenbiirgischen Dorf Grofpold (ung. Nagyapold, rum. Apoldu de Sus)”

72 Der vorangehende Abschnitt fasst kompakt die neuesten Forschungsergebnisse zusammen;
er basiert auf den Beitrdgen von Stephan Steiner, Transmigration. Ansichten einer Zwangsge-
meinschaft, S331-60; Astrid von Schlachta, Die Emigration der Salzburger Kryptoprotestanten,
63-92; Rudolf K. Hofer, Geheimprotestantismus in der Steiermark, 93-122; Christine Tropper,
Geheimprotestantismus in Karnten, 123-54 und Andreas Hochmeir, Geheimprotestantismus im
Land ob der Enns, 155-84, in dem Sammelband von Rudolf Leeb, Martin Scheutz, Dietmar
Weikl (Hgg.): Geheimprotestantismus und evangelische Kirchen in der Habsburgermonarchie und
im Erzstift Salzburg (17./18. Jahrhundert), vol. 51, Verdffentlichungen des Instituts fiir Oster-
reichische Geschichtsforschung (Wien, Miinchen, 2009).

73 Mathias Beer, ,,Die Landler. Ein Versuch eines geschichtlichen Uberblicks®, in Die sieben-
biirgischen Landler, hg. von Martin Bottesch, Franz Grieshofer und Wilfried Schabus (Koln:



DE GRUYTER Flucht hinter den ,,Osmanischen Vorhang® =— 39

angesiedelt wurde.” Diese ,,Exulanten® wurden schwer benachteiligt. Obwohl
viele als wohlhabend gelten konnten, kamen die meisten praktisch mittellos in
Siebenbiirgen an. Dort aber erging es ihnen erst richtig schlecht. Der Leiter des
»Iransmigranten-Inspektorats“, Hofrat Martin Vankhel von Seeberg, verschleu-
derte durch Misswirtschaft einen Grof3teil der mit grof3er Verzogerung eintreff-
enden Verkaufserlése des friiheren Besitzes der Deportierten. Er baute einen
kasernenartigen Wohnblock, das ,,Retranchement” in Hermannstadt, in dem die
zwangsumgesiedelten Bauern jeweils in einem Zimmer wohnen sollten. Obwohl
sie meist keine Handwerker waren, sollten sie dort auch ihre Werkstatten haben.
Binnen des ersten Jahres verstarben fast 40 % der Deportierten, teils noch auf
dem — vom ersten bis zum letzten Tag militdrisch gesicherten — Transport (auf
Schiffen iiber die Drau und Donau sowie auf dem Landweg von Temeswar bis
Hermannstadt) oder unmittelbar nach der Ankunft. Dass die von den Politikern
verharmlosend ,, Transmigration“ genannte Deportation fiir etwa ein Drittel der
insgesamt Betroffenen gewissermaflen die Todesstrafe war, wurde von den
Verantwortlichen billigend in Kauf genommen. Die dlteren starben haufiger als
die jlingeren Deportierten, vermutlich nicht nur wegen der Strapazen, sondern
auch auf Grund der grofen seelischen Belastungen.

Erst unter dem Nachfolger des abgesetzten von Seeberg, Hofkammerrat Freiherr
Johann von Dietrich, kam es 1756 zur Zuteilung von Hofstellen, Land- und Garten-
parzellen in Grof3pold und zum Bau von 90 Hausern in vier Kategorien zur Ansied-
lung der iiberlebenden, wohlhabenden , Transmigranten®.”” Von den rund 3000
zwangsdeportierten Menschen waren allerdings nur noch rund 2000 am Leben.

Schlief3lich folgten 1773 bis 1775 in einer dritten Zeitspanne vier Transporte
aus der Steiermark (hauptsachlich aus der Pfarre Stadl) mit 188 Personen, die in
Siebenbiirgen angesiedelt wurden. Auch aus dem ober0Osterreichischen Haus-
ruckviertel waren die sich offen zu ihrer religitsen Uberzeugung bekennenden
Evangelischen zur Deportation bestimmt worden.”®

Bohlau Verlag, 2002), 23-80 (53f); Ulrich A. Wien, ,Zuwanderung der Landler nach Sieben-
biirgen®“, in Grofipold. Ein Dorf in Siebenbiirgen, hg. von Martin Bottesch und Ulrich A. Wien
(DoRel: Stekovics, 2011), 66-73 (67-71).

74 Heimo Begusch, ,,Der Geheimprotestantismus®, in Kirchengeschichte der Steiermark, hg. von
Karl Anton und Maximilian Liebmann (Graz: Styria Verlag, 1993), 206-19 (215).

75 Buchinger, Hutterer (wie Anm. 68), 57. In Broos (rum. Orastie) wurden knapp 40 Hiuser
erworben oder gebaut.

76 Andreas Hochmeir, ,,Geheimprotestantismus im Land ob der Enns“ in Geheimprotestantis-
mus und evangelische Kirchen in der Habsburgermonarchie und im Erzstift Salzburg (17./18.
Jahrhundert), hg. von Rudolf Leeb, Martin Scheutz, und Dietmar Weikl, vol. 51, Veroffentlich-
ungen des Instituts fiir Osterreichische Geschichtsforschung (Miinchen: Béhlau, 2009), 155-84
(163f).



40 — U. A. Wien DE GRUYTER

In drei kompakten Siedlungen, in den sogenannten Landler-Dérfern (Nep-
pendorf, Groflau, Grof3pold), konnte die durch mehrfache Differenzen sich
abgrenzende Gruppe bedingt durch wechselseitig sich verstiarkende Faktoren
bis zur Auswanderung am Ende des 20.]Jahrhunderts ihre Identitat erhalten.

3 Zusammenfassung

Verschiedene Aspekte des in Relation zur reformatorischen Theologie stehenden
Refugiums Siebenbiirgen konnten benannt werden. Unter der Vorherrschaft der
Osmanen wurden (1) durch einen politischen Exilanten (Johannes Honterus) auf
seinen Exilstationen reformatorische Einfliisse rezipiert, nach Siebenbiirgen
importiert und mit einiger Verzégerung als humanistisch gepragte Stadtreforma-
tion realisiert. (2) Der nach Siebenbiirgen zwangsmigrierte und rasch zum ersten
Superintendenten erkorene Paul Wiener stabilisierte die Wittenbergisch orien-
tierte Reformation. (3) Unstete kontroverstheologisch agitierende Wanderer —
wie Francesco Stancaro — bereiteten den Boden fiir die nachfolgende Zuwande-
rungswelle. (4) Der Antitrinitarier Giorgio Biandrata strebte mit Verbiindeten —
letztlich vergeblich — danach, in der Staindemonarchie Siebenbiirgens eine uni-
tarische ,,Staatsreligion“ zu verankern. Unterstiitzt durch dissimulierende Land-
tagsbeschliisse (1564/1568) entwickelte sich Siebenbiirgen daher zur
Pionierregion der Religionsfreiheit, in der die aus der Reformation entstandenen
Glaubensgemeinschaften politisch anerkannt wurden. Siebenbiirgen wurde
voriibergehend zum Refugium devianter, vornehmlich antitrinitarisch gesinnter
Fliichtlinge aus ganz Europa. Das vom Landtag 1595 schlief3lich sanktionierte
System der vier rezipierten Religionen (r6m.-katholisch, lutherisch, calvinistisch,
unitarisch) einschliefSlich der mehr oder weniger tolerierten ostkirchlichen
Orthodoxie galt als Grundgesetz im Fiirstentum Siebenbiirgen. Das mussten
selbst die Habsburger nach der Riickeroberung im Diploma Leopoldinum formal
anerkennen. (5) Wahrend des 30-jahrigen Krieges lehrten an der 1622 begriinde-
ten Reformierten Akademie in Weiflenburg renommierte, aus Zentraleuropa
gefliichtete Universititslehrer. (6) Im selben Zeitraum erfolgte die Aufnahme
der vertriebenen Taufergemeinden der Hutterer in Siebenbiirgen (besonders in
Unterwinz), die nicht zuletzt durch Zuwachs von sog. ,, Transmigranten® im
18.Jahrhundert nicht ausstarben.

Die religionsrechtlichen Grundbedingungen in der Pionierregion der Reli-
gionsfreiheit nutzten die Habsburger Karl VI. und Maria Theresia, um — auch
nach dem Ende der osmanischen Praponderanz in der Region Siebenbiirgen —
diese Sonderkultur fiir ihre absolutistische Regentschaft zu nutzen. Um die



DE GRUYTER Flucht hinter den ,,Osmanischen Vorhang® =— 41

religiose, romisch-katholische Homogenitdt innerhalb des Kernterritoriums zu
erzwingen, wurden grof3flichig Geheimprotestanten in OberGsterreich, Steier-
mark und Karnten aufgespiirt und durch Zwangsmigration innerhalb des Habs-
burger Imperiums ohne Riicksicht auf Verluste umgesiedelt. Trotz der
anfdnglichen Mortalitdit von etwa 30% konnten diese Gruppen von Trans-
migranten in drei Ortschaften eine eigene Identitdt entwickeln, bewahren und
zugleich die durch die Wirkungen der Reformation als ethnisch-religiose Sonder-
gruppe der evangelischen ,,Sachsen® Siebenbiirgens profiliert starken.

4 Resultate und Perspektiven

Die politische und religiose Sonderstellung und -entwicklung Siebenbiirgens im
Spatmittelalter pradisponierte die Region zum Laboratorium fiir religiése Hetero-
genitdt. Die spezifischen regionalen, heterogenen Rechtsrdaume beforderten vor
dem Hintergrund humanistischer Grundhaltungen die Entfaltung zum Teil diffu-
ser, mindestens aber nicht stringent an festen konfessionellen Konturen ausge-
richteter Religionskulturen.

Gepaart mit politisch-6konomischem Pragmatismus und politisch eingehegt
durch die Prdponderanz der Osmanen (1540-1690) entstand innerhalb der —
nicht zu idealisierenden — Pionierregion der Religionsfreiheit ein ,, Fluchtraum®,
der sich — trotz zeitweiliger Parallelen in Ostmitteleuropa — schliefilich als ein-
zige Region dauerhaft als normgebundenes, plurikonfessionelles Gemeinwesen
nicht zuletzt durch den Zuzug von Religionsfliichtlingen stabilisierte.

Zu erforschen bleiben die Wechselwirkungen zwischen Istanbul und Sieben-
biirgen, die wechselnden Motive und Strategien der heteronomen Stinde/nationes
sowie die Frage, ob das nicht-absolutistische Regierungsmodell Siebenbiirgens
diese Konstellationen begiinstigt haben.





