
Ulrich A. Wien*

Flucht hinter den „Osmanischen Vorhang“.
Glaubensflüchtlinge in Siebenbürgen

https://doi.org/10.1515/jemc-2019-2001

Abstract: The article deals with several periods and phenomena of migration to
Transylvania behind the “Ottoman curtain” and its impacts between the first half
of the sixteenth to the midst of the eighteenth century. In the fifteenth and
sixteenth century the mental, political and confessional diverted or inhomoge-
neous frame conditions preordained the region as an area which was open
minded for heterogeneous thinking, experiments and individuals or groups. Espe-
cially the dominance of the Ottoman Empire in the Balkans enabled adopting the
reformation without Habsburg renitancy as a laboratory for religious heteroge-
neity. First, we notice that the later Reformer of Braşov (Johannes Honterus)
imported the German Reformation to Transylvania after the end of his political
exile in several centres of Reformation. After an expulsion order by the Habsburg
King Ferdinand I, the Wittenberg minded reformer Paulus Wiener from Ljubljana
(Slovenia) settled in Sibiu and became in 1553 the first superintendent and
fortified the reform. Italian deviant preachers travelled through the realm of
Queen Isabella Jagiellonica and King/Prince János II Zsigmond Szápolyai. After
expulsion from Poland because of antitrinitarian ideas, the court physician Gior-
gio Biandrata tried to establish an open-minded protestant country. Freedom of
preaching the gospel without hierarchical control – perhaps the aim of a Unitarian
established regional church in the Principality – opened the border for antitrini-
tarian thinkers who had flown from Heidelberg, Italy and other parts of Europe. In
the seventeenth century – in the 30 years’ war – the Calvinist Gábor Bethlen
founded an ambitious university Academy in Alba Iulia and offered resort to
Calvinist professors of central Europe. At the same time (1622), the Diet of Tran-
sylvania provided refuge to Hutterites (handcrafters called Habaner) from Moravia
to settle in Transylvania – interdicting mission. Their Anabaptist behaviour
attracted 130 years later some of the “Transmigrants” who were expelled by the
counterreformation minded Charles VI and Maria Theresia from Austrian, Styria
and Carinthian underground Protestants. About 3000 persons were exact reloca-
ted to the “heretic corner” of the conquered province of Transylvania – the former

*Corresponding author: Ulrich A. Wien, Institut für Evangelische Theologie,Universität Koblenz-
Landau, Landau 76829, Germany, E-mail: wien@uni-landau.de

Article Note: Adolf Martin Ritter zum 23.11.2018 gewidmet.

Journal of Early Modern Christianity 2019; 6(1): 19–41



Ottoman vassal – where the Habsburgs had to respect the Basic Constitutional
Law (by the Diploma Leopoldinum) including religious freedom of 1595. The
religiones receptae were Roman-catholic, Lutheran, Calvinist and Unitarian, but
also the “tolerated” Rumanian-orthodox churches.

There has to be some research to the question of Ottoman-Christian inter-
play, motives and strategies of the heteronomy of the estates and the problem
whether the non-absolutistic governance and policy was an advantage.

Keywords: humanist city reformation, Ottoman Empire, pioneer region of reli-
gious freedom, Transylvanian Antitrinitarism, Hutterites, Austrian Transmi-
grants, Frontier

Siebenbürgen (ung. Erdély, rum. Ardeal) war bereits im Spätmittelalter durch
intellektuelle und ökonomische Verbindungen mit Zentraleuropa eng verwoben.
Transferbeziehungen mit Süddeutschland, aber auch Schlesien und Kleinpolen
wurden zwar im 16. Jahrhundert zeitweise beeinträchtigt, aber nie gänzlich
unterbrochen.1

Die politische Gesamtlage führte allerdings zu einer spezifischen Sondersitua-
tion. Nach der für das ungarische Heer und die bis dahin führenden Magnatenfa-
milien verheerenden Niederlage gegen die Osmanen 1526 bei Mohács, hatten sich
die Rahmenbedingungen grundlegend geändert. Das mittelalterliche Königreich
Ungarn war untergegangen und zerfiel – in drei größere Einheiten.2

Exkurs: Vorgeschichte und Rahmenbedingungen

1 Konrad G. Gündisch, Siebenbürgen und die Siebenbürger Sachsen, Studienbuchreihe der
Stiftung Ostdeutscher Kulturrat 8 (München: Langen Müller Verlag 1998), 58f; Harald Roth,
Hermannstadt. Eine kleine Geschichte einer Stadt in Siebenbürgen. (Köln: Böhlau Verlag, 2006)
22f; ders., Kronstadt in Siebenbürgen. Eine kleine Stadtgeschichte (Köln: Böhlau Verlag, 2010),
54–56; Marco Bogade, „Memoria in der spätmittelalterlichen und frühneuzeitlichen bürgerli-
chen Sepulchralkultur von Hermannstadt und Nürnberg“, Zeitschrift für Siebenbürgische Lan-
deskunde 39 (2016): 2–18 (2f).
2 Katalin Péter, Studies on the History of the Reformation in Hungary and Transylvania, hg. von
Gabriella Erdélyi, Refo500 Academic Studies 45 (Göttingen: Vanderhoeck & Ruprecht, 2018);
Márta Fata, “The Kingdom of Hungary and Principality of Transylvania”, in A Companion to the
Reformation in Central Europe, hg. von Howard Louthan und Graeme Murdock, vol. 61, Brill’s
Companions to the Christian Tradition (Leiden, Boston: Brill, 2015), 68–91; Gerald Volkmer,
Siebenbürgen zwischen Habsburgermonarchie und Osmanischem Reich. Völkerrechtliche Stellung
und Völkerrechtspraxis eines ostmitteleuropäischen Fürstentums 1541–1699, vol. 56, Schriften des
Bundesinstituts für Kultur und Geschichte der Deutschen im östlichen Europa (München: De
Gruyter, 2015), 28–42; Harald Roth, Kleine Geschichte Siebenbürgens (Köln: Böhlau Verlag
42012), 47–49; István Keul, Early Modern Religious Communities in East-Central Europe. Ethnic
Diversity, Denominational Plurality, and Corporative Politics in the Principality of Transylvania

20 U. A. Wien



1 Disposition als „Fluchtraum“

Siebenbürgen, im Karpatenbogen zwischen den Großmächten des Habsburger-
reichs und des unter Suleiman dem Prächtigen expandierenden Osmanischen
Reiches gelegen, hatte aufgrund der im 15. Jahrhundert geschlossenen politi-
schen Union von drei politischen Ständen (der jeweiligen – in einem Rechts-
raum privilegierten – „natio“ der ungarischen Magnaten, der quasiadligen
Szekler und der privilegierten „Saxones“) eine Sonderentwicklung im Reich
der Stefanskrone erfahren. Integrationsfaktor für die Zuwandernden waren im
Rahmen der ökonomischen und politischen Opportunität die jeweiligen Grup-
penrechte der jeweiligen „natio“. Der spezifische rechtliche Schutzraum, die
ökonomische Prosperität und die religiöse (christliche) Konformität, die aller-
dings schon partiell Parallelgesellschaften von lateineuropäischer Katholizität
und ostkirchlicher Orthodoxie kannte, bildeten die Basis der heterogenen Pro-
vinz-Gesellschaft(en). Die seit der Ansiedlung im 12. Jahrhundert auf „Königs-
boden“ (fundus regius) privilegierte Gruppe der „Saxones“ hatten in der 1486
gegründeten „Nationsuniversität“ ihre politische Vertretungskörperschaft. Filial-
siedlungen auf Komitatsboden (mit Hörigengemeinden) wurden vom magyari-
schen Adel repräsentiert, partizipierten aber teilweise an religiösen Rechten
(z. B. Pfarrwahlrecht der Gemeinden) der Saxones. Das Siedlungsgebiet dieser
deutschsprachigen Gemeinden gehörte kirchenrechtlich unterschiedlichen
Rechtsräumen an: Die Saxones mit der exemten Hermannstädter Propstei gehör-
ten zum Erzbistum Gran (ung. Esztergom), die untertänigen Gemeinden zum
Bistum Weißenburg (ung. Gyulafehérvár). Den Pfarrern stand auf Königsboden
der ganze Zehnte zu; und die kirchlichen Kapitel waren zum Abgabenverband
unter Leitung eines Generaldechanten zusammengeschlossen, der die Abgaben
an die Vertreter der Krone übermittelte. Der Klerus war schon im 15. Jahrhundert
größtenteils akademisch gebildet, das Konkubinat war immer noch die Regel.

Die Überlappungszone von habsburgischem und osmanischem Einflussge-
biet war gekennzeichnet durch diverse Rechtsräume (sowohl in kirchlicher als
auch politischer Hinsicht) mit differenzierten Rahmenbedingungen, also pluri-
polar strukturiert und ohne stringent durchgesetzte Option auf „Homogenität“
(intern) oder in der Gesamtregion, die sich ab 1541 zum Fürstentum

(1526–1691), vol. 143, Studies in Medieval and Reformation Traditions (Leiden: Brill, 2009), 39–
41 (map on p. 52); Zoltán Csepregi, „Konfessionsbildung und Einheitsbestrebungen im König-
reich Ungarn zur Regierungszeit Ferdinands I“, Archiv für Reformationsgeschichte 94 (2003):
242–75; Márta Fata, Ungarn, das Reich der Stephanskrone, im Zeitalter der Reformation und
Konfessionalisierung. Multiethnizität, Land und Konfession 1500–1700, vol. 60, Katholisches
Leben und Kirchenreform im Zeitalter der Glaubensspaltung (Münster: Aschendorff, 2000), 16 f.

Flucht hinter den „Osmanischen Vorhang“ 21



konstituierte. Heterogenität herrschte auch in kirchlicher Hinsicht (partiell Epis-
kopalrechte für den Hermannstädter Stadtpfarrer), aber auch aufgrund huma-
nistisch geprägter Religiosität als Haltung und Grundkonstante, die sich auch in
der Phase der Konfessionsbildung nach der Inkubationsphase der von Mittel-
europa ausstrahlenden Reformation erhielt. Das Szenario einer mittelfristigen
Homogenisierung protestantischer Orientierungen war wegen theologischer Dif-
fusität eingeschränkt und ist kurz- und mittelfristig misslungen. Es blieb ein
humanistisch basierter, z. T. bewusst vermittlungstheologischer Schwebezu-
stand (auch in den sich ausformenden theologischen Richtungen), also eine
konfessionelle Unbestimmtheit bis nach der Wende zum 17. Jahrhundert erhal-
ten. Das politische Interesse der Osmanen an einer diversifizierten Zersplitterung
der Christenheit (und damit einer mangelnden machtpolitischen, antiosmani-
schen Opposition) in dem an der Peripherie ihres Herrschaftsraums gelegenen,
tributpflichtigen, aber nicht direkt regierten Siebenbürgen (dar al ahd) war im
16. und 17. Jahrhundert erkennbar. Die Loyalität der Fürsten gegenüber den
Osmanen inklusive des fürstlichen, politisch-ökonomischem Pragmatismus war
wichtiger als die konfessionelle Orientierung.

Diese für Europa außergewöhnlichen Rahmenbedingungen prädestinierten
Siebenbürgen als Laboratorium von Religionsdiskursen und zugleich als Fluch-
traum für Individuen und Gruppen unterschiedlicher religiöser Herkunft und
Orientierung.

2 Entwicklung im 16. Jahrhundert

Aufgrund einer klassischen Doppelwahl im November bzw. Dezember 1526
konkurrierten der Woiwode Johann I. Szapolyai und der Habsburger Ferdinand
um den ungarischen Königsthron.3 Nach der Besetzung Budas 1541 konnte sich
Siebenbürgen als zwar seit 1529 tributpflichtiges, aber innenpolitisch weitge-
hend autonomes Fürstentum etablieren: eine Ständemonarchie, die von drei
privilegierten „nationes“ gemeinsam regiert und zusammen mit der fürstlichen
Kanzlei verwaltet wurde. Das historische Siebenbürgen mit den sogenannten
„Partes adnexae“ (offiziell gebräuchlicher Titel seit 1571: Regnum Transsylvaniae
cum Partibus regnis Hungariae eidem adnexis) bildete den östlichen „Nachfolge-
staat“ des mittelalterlichen Königreiches Ungarn. Die Mitte regierten die Osma-
nen als Paschalik direkt. Der Westen und Norden (königliches Ungarn) war von

3 Roth, Kleine Geschichte (wie Anm. 2), 48.

22 U. A. Wien



den Habsburgern dominiert, und diese fielen – abgesehen von vorübergehenden
Ausnahmephasen – als innersiebenbürgischer Machtfaktor praktisch aus.4

Siebenbürgen, das ab 1526 in den nächsten Jahrzehnten mehrfach von
bürgerkriegsähnlichen Wirren geschüttelt wurde, entwickelte eine religiöse Son-
derkultur: Es entwickelte sich zu einer Pionierregion der Religionsfreiheit.5 Der
Landtag fixierte 1595 – über verschiedene Zwischenstufen – die Anerkennung
des römisch-katholischen, lutherischen, calvinistischen und antitrinitarischen/
unitarischen Glaubens, und die rumänisch-orthodoxe Konfession wurde mehr
oder weniger toleriert.6 Insofern hatte sich Osteuropa, speziell Siebenbürgen,
von den Entwicklungen in Mitteleuropa abgekoppelt. Deswegen ist einerseits
Thomas Maissen zuzustimmen, der feststellte: „Im Osten war dagegen ein kon-
fessionelles Nebeneinander möglich, das jedoch nicht als Toleranz im modernen
Sinne missverstanden werden sollte. Es beruhte darauf, dass hochadlige Herr-
schaftsträger ihresgleichen den politisch-religiösen Freiraum und die entsprech-
enden Verfügungsrechte nicht beschneiden wollten, den sie für sich selbst
beanspruchten.“7 Für das Fürstentum Siebenbürgen mit seinen unterschiedli-
chen Rechtsräumen ist festzuhalten, dass innerhalb des Territoriums des
Gesamtfürstentums und der Partes adnexae auf den Landtagen 1564 und 1568
zunächst Verkündigungsfreiheit gestattet wurde (die dem von Maissen

4 Volkmer, Stellung (wie Anm. 2), 113.
5 Ulrich A. Wien, „Religionsfreiheit in der Pionierregion Siebenbürgen“ in Siebenbürgen –
Pionierregion der Religionsfreiheit. Luther, Honterus und die Wirkungen der Reformation, vol.
15, ACADEMIA der Evangelischen Akademie Neppendorf (Bonn, Hermannstadt: Schiller Verlag,
2017), 7–16.
6 Edit Szegedi, „Zur Lutherrezeption in Siebenbürgen. Die Klausenburger Antitrinitarier und
der Wittenberger Reformator im 16. Jahrhundert“ in Der Luthereffekt im östlichen Europa, hg.
von Joachim Bahlcke, Beate Störtkuhl und Matthias Weber, vol. 64, Schriften des Bundes-
instituts für Kultur und Geschichte der Deutschen im östlichen Europa (Berlin: De Gruyter,
2017), 63–70 (65); Ulrich A. Wien, „What does evangelical mean? On the complexity of disputes
and religious debates between Wittenberg-, Swiss- and Unitarian-orientated groups in Trans-
ylvania” in Luther and Calvinism: Image and Reception of Martin Luther in the History and
Theology of Calvinism, hg. von Herman J. Selderhuis, J. Marius J. Lange van Ravenswaay, vol.
42, Refo500 Academic Studies (Göttingen 2017), 355–78 (359); Ludwig Binder, Grundlagen und
Formen der Toleranz in Siebenbürgen bis zur Mitte des 17. Jahrhunderts, vol. 11, Siebenbürgisches
Archiv (Köln, Wien, 1976), 157.
7 Thomas Maissen, „Die Folgen der Glaubensspaltung für die politischen Strukturen in Europa“
in 500 Jahre Reformation. Rückblicke und Ausblicke, hg. von Peter Opitz (Berlin: De Gruyter,
2018), 181–200 (196); vgl. dazu die mythenkritische Position von Mihály Balázs, „Tolerant
Country – Misunderstood Laws. Interpreting Sixteenth-Century Transylvanian Legislation Con-
cerning Religion”, Hungarian Historical Review 2, no. 1 (2013): 85–108.

Flucht hinter den „Osmanischen Vorhang“ 23



beschriebenen Phänomen entspricht). Höchstwahrscheinlich ist folgendes Sze-
nario: Die Meinungsführer (Franz Davidis und Giorgio Biandrata) strebten
im Windschatten der Autorität des Regenten János II. Zsigmond Szapolyai
(1540–1571) eine unitarische Landeskirche an. Dessen früher Tod verhinderte
die Ausführung der Absichten. Das gegen die Unitarier gerichtete Innovations-
verbot von 1572 verbunden mit einem Zensurgesetz des römisch-katholischen,
aber gegenüber den Osmanen loyalen Regenten István Báthory (1571–1585)8

erreichte sein Ziel nur bedingt und sistierte die bis dahin erfolgten Entwicklun-
gen. Andererseits gingen die gewissermaßen grundgesetzlichen Regelungen des
Landtagsbeschlusses 1595 über die reine Verkündigungsfreiheit hinaus:
Die zwischenzeitlich mit fürstlicher Unterstützung erfolgte Konsolidierung der
protestantischen Bekenntnisgruppen inklusive der militärisch erzwungenen
Anerkennung der römisch-katholischen Konfession proklamierte eine bis ins
19. Jahrhundert – trotz zeitweiliger Bevorzugung bzw. Benachteiligung – formal
geltende Plurikonfessionalität, die dem im 16. Jahrhundert üblichen Prinzip ter-
ritorialer religiöser Homogenität9 widersprach.

Hinter dem „osmanischen Vorhang“ (bis ca. 1688) bildete sich ein religiöses
Refugium aus, das zum zeitweiligen oder länger währenden Auffangbecken von
Religionsflüchtlingen oder devianter religiöser Einzelgänger bzw. Gruppen aus
anderen Regionen Europas werden konnte. Im Gegensatz dazu verwies der
Landtag mehrfach die von der katholischen Fürstenfamilie Báthory angeworbe-
nen Jesuiten des Landes und untersagte die Wiederbesetzung der vakanten
Bistümer Weißenburg und Großwardein.10

Sechs Aspekte der unterschiedlichen Mobilitäts- bzw. Migrationsbewegun-
gen, die in Relation zu reformatorisch inspirierter Theologie stehen, sollen im
Folgenden vorgestellt werden:

8 Fata, Kingdom (wie Anm. 2), 118.
9 Volker Leppin, „Toleranz im Horizont protestantischer Selbstverständigung in der Frühen
Neuzeit“, In Schwierige Toleranz: der Umgang mit Andersdenkenden und Andersgläubigen in der
Christentumsgeschichte, hg. von Mariano Delgado, Volker Leppin und David Neuhold, vol. 17,
Studien zur christlichen Religions- und Kulturgeschichte (Fribourg, Stuttgart: Acad. Press/Kohl-
hammer, 2012), 81–90 (81).
10 Ulrich A. Wien, „Wirkungen des Calvinismus in Siebenbürgen im 16. und 17. Jahrhundert“,
in Calvin und Calvinismus. Europäische Perspektiven, hg. von Irene Dingel und Herman J.
Selderhuis, vol. 84, Veröffentlichungen des Instituts für Europäische Geschichte Mainz (Göttin-
gen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2011), 127–153 (133f); jetzt erneut in Wien, Pionierregion (wie
Anm. 5), 90–123 (97f).

24 U. A. Wien



2.1 Politischer Flüchtling Johannes Honterus wird Reformator
Kronstadts

Johannes Honterus (1498/99–1549), über den bis zu einer ersten Notiz des
Humanisten Aventinus fast nichts sicher bekannt ist, musste wohl aus politi-
schen Gründen seine Heimatstadt Kronstadt (ung. Brassó, rum. Braşov) verlas-
sen. Aventin schildert ihn „auf der Flucht“.11 Der später als Pädagoge, Gelehrte,
Drucker und schließlich als Reformator Kronstadts bekannte Humanist Honterus
war in seiner Heimatstadt – vermutlich aus politischen Gründen – nicht länger
geduldet. Nürnberg (ab 22.10.1529), Krakau und Basel waren Stationen seiner
Flucht/Exils zwischen 1529 und 1532.12 Er stellte 1532 eine Siebenbürgen-Karte in
Basel her. Widmungsverse lassen darauf schließen, er habe ein Signal seines
politischen Umschwenkens nach Hause gesandt.13 Jedenfalls konnte er wohl im
Sommer 1533 in seine Heimatstadt zurückkehren. In der Zwischenzeit hatte der
exilierte Intellektuelle allerdings ausreichend Gelegenheit, an seinen Aufent-
haltsorten die reformatorischen Gedanken und Konkretionen kennen zu lernen.
Zwar sind konkrete Schritte von ihm zu einer humanistisch profilierten Bil-
dungsreform mit anschließender Stadtreformation in Kronstadt in Publikationen
erst ab 1539 nachzuweisen.14 Es ist aber höchst wahrscheinlich, dass die

11 Johannes Turmair’s genannt Aventinus Sämmtliche Werke, Band I. (München: Christian Kai-
ser, 1881) 652ff.; vgl. auch Jan Andrea Bernhard, Konsolidierung des reformierten Bekenntnisses
im Reich der Stefanskrone. Ein Beitrag zur Kommunikationsgeschichte zwischen Ungarn und der
Schweiz in der Frühen Neuzeit (1500–1700), vol. 19, Refo500 Academic Studies (Göttingen:
Vandenhoeck & Ruprecht, 2015/22017), 42.
12 Thomas Şindilariu, „Der Beginn der Reformation in Kronstadt – Ansätze zu einer Neube-
wertung“, in Quellen zur Geschichte der Stadt Kronstadt, Band VIII, Beiheft 2 Johannes Honterus.
Reformatio ecclesiae Coronensis ac totius Barcensis provinciae. Corona 1543, hg. von Bernhard
Heigl und Thomas Sindilariu. (Kronstadt 2017), 1–32 (3–9); Ludwig Binder, Johannes Honterus.
Schriften, Briefe, Zeugnisse (Bukarest: Kriterion Verlag, 1996); Karl Reinerth, Die Gründung der
evangelischen Kirchen in Siebenbürgen, vol. 5, Studia Transylvanica (Köln: Böhlau Verlag, 1979),
50–59; Oskar Wittstock, Johannes Honterus, der Siebenbürger Humanist und Reformator. Der
Mann, das Werk, die Zeit (Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1970); Karl Kurt Klein, Der
Humanist und Reformator Johannes Honter. Untersuchungen zur siebenbürgischen Geistes- und
Reformationsgeschichte (Hermannstadt: Krafft & Drotleff, a. g.; [etc., etc.], 1935); Oskar Neto-
liczka, Beiträge zur Geschichte des Johannes Honterus und seiner Schriften: Festgabe d. ev.
Stadtpfarrgemeinde Kronstadt an den Landeskundeverein anläßlich der Vereinstage im Sept.
1930 (Kronstadt: Verlag des evang. Presbyteriums, 1930).
13 Erich Roth, Die Reformation in Siebenbürgen. Ihr Verhältnis zu Wittenberg und der Schweiz.
Teil I: Der Durchbruch, vol. 2, Siebenbürgisches Archiv (Köln, Graz, 1962), 49–55.
14 Reinerth, Gründung (wie Anm. 12), 67f; Şindilariu, Beginn (wie Anm. 12), 15–18; Ulrich A.
Wien, „Der Humanist Johannes Honterus“, in Johannes Honterus. Rudimenta Cosmographica –
Grundzüge einer Weltbeschreibung Corona/Kronstadt, 1542. Ins Deutsche, Rumänische und

Flucht hinter den „Osmanischen Vorhang“ 25



Nürnberger Vorbilder,15 aber wohl auch Einflüsse von Ökolampad von Honterus
während seiner Flucht rezipiert und nach Siebenbürgen importiert wurden.16 Der
politische Exilant importierte die Reformation.

2.2 Strafdeportierter Paul Wiener wird Superintendent

Der Laibacher Domherr und von König Ferdinand hoch geschätzte Finanzex-
perte Paul Wiener hatte sich in der humanistisch gesinnten und für die evange-
lische Theologie offenen Atmosphäre des Bistums Laibach (slowen. Ljubljana)
unter anderem mit seinem Kollegen Primož Trubar für die evangelische Position
exponiert – und als Witwer sogar wieder geheiratet.17 Aufgrund einer relativ spät
erfolgten Anklage (1547) war er verfolgt und eingekerkert worden. Wohl wegen
der besonderen persönlichen Beziehungen zu König Ferdinand blieb ihm ein
Martyrium erspart. Er wurde nach Wien verlegt, verhört und erhielt die Gelegen-
heit zur Stellungnahme bzw. zum Widerruf mittels eines untergeschobenen
Verhörprotokolls. Die Aufforderung zum Widerruf beantwortete er mit einer
umfassenden Apologie „Inn causa fidei“, die auf 255 Seiten die Chancen, die

Ungarische übersetzte und kommentierte Faksimileausgabe, hg. von Robert Offner, Harald
Roth, Thomas Sindilariu und Ulrich A. Wien. (Hermannstadt, Bonn: Schiller Verlag, 2015), 11–
37 (27).
15 Erich Roth, Reformation (wie Anm 13), 78–86; Ute Monika Schwob, Kulturelle Beziehungen
zwischen Nürnberg und den Deutschen im Südosten im 14. bis 16. Jahrhundert, vol. 22, Buchreihe
der Südostdeutschen Historischen Kommission (München: Oldenbourg, 1969), 82–140; Heinz
Heltmann und Robert Offner, „Tiere und Pflanzen, Sozialkunde, Anatomie und Krankheits-
namen“, in Johannes Honterus. Rudimenta Cosmographica (wie Anm. 12), 67–91 (73f).
16 Bernhard, Bekenntnis (wie Anm. 10), 81 f.
17 Karl W. Schwarz, „Paul Wien(n)er“, in Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon, Band
38 (Nordhausen: Verlag Traugott Bautz GmbH, 2017), Sp. 1517–1521; Reinerth, Gründung (wie
Anm. 12), 190–208, der hier das Inhaltsreferat bietet seines Aufsatzes: Reinerth, „Das Glaubens-
bekenntnis Paul Wieners, des ersten evangelischen Bischofs der Siebenbürger Sachsen“, Archiv
für Reformationsgeschichte 67 (1976): 203–31; Daniel Buda, „Hermannstadt/Sibiu – Paul Wie-
ner“, in Europa reformata. European Reformation Cities and their Reformers, hg. von Michael
Welker, Michael Beintker und Albert de Lange (Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt, 2016),
209–216; Ulrich A. Wien, „Kein Platz für die Rechtfertigungslehre in Siebenbürgen?“ Konfluen-
zen – Jahrbuch der Abteilung Protestantische Theologie der Lucian Blaga Universität Sibiu 16/17
(2016–2017): 138–48 (143); Ders., „Pionierregion der Religionsfreiheit. Rezeption und Aushand-
lungsprozesse von Reformationen in Siebenbürgen im 16. Jahrhundert“, in Die Reformation im
östlichen Mitteleuropa, hg. von Norbert Kersken (Marburg 2019 – Tagungen zur Ostmitteleuropa-
Forschung, im Druck).

26 U. A. Wien



das Augsburger Interim bot, so weit als möglich ausnutzte, um eine nah an der
Theologie Martin Luthers profilierte Stellungnahme vorzulegen.18 Durch Protek-
tion König Ferdinands wurde er „begnadigt“ zum Landesverweis nach Sieben-
bürgen. Seine Zwangs-Verschickung hatte Folgen. Dem 1548 nach Hermannstadt
(ung. Nagyszeben, rum. Sibiu) Verbannten „cuidam presbytero pauperi in cap-
tivitate detento“ wurde laut Bürgermeisterrechnung am 12. Juni 1549 ein erstes
Almosen von zwei Gulden bewilligt.19 Die anfängliche Zurückhaltung des Her-
mannstädter Rates wich aber bald einer großen Zustimmung. Wiener wurde
nicht nur vom Rat am 22. Juli 1549 als gut besoldeter Prediger bestellt, sondern
am 11. Mai 1552 zum Hauptpfarrer berufen und am 6. Februar 1553 mit der Würde
des ersten evangelischen Superintendenten ausgestattet.20 Seine profiliert an der
Wittenbergischen Theologie orientierte Position hat die Hermannstädter und
weitere siebenbürgische Theologen stark geprägt und über seinen Tod während
der Pest am 16. August 1554 hinaus gewirkt (vor allem bei seinem Amtsnachfol-
ger Matthias Hebler). Der Zwangsmigrant (Exulant) stabilisierte die Witten-
bergische Reformation in Siebenbürgen und führte sie faktisch und
kirchenrechtlich in die Unabhängigkeit.21

2.3 Durchzugsstation italienischer Wanderprediger

Etwa zeitgleich mit Wiener kam es zu einer ersten, temporären Begegnung
Francesco Stancaros in Hermannstadt (ung. Nagyszeben, rum. Sibiu). Die 1549
entwickelte Idee einer Universitätsgründung in Siebenbürgen ließ sich aller-
dings nicht realisieren, und Stancaro zog 1551 weiter, womöglich auch deshalb,
weil seine zunächst eher an der Schweizer Reformation orientierte Position keine
Resonanz fand.22 Der wandernde Intellektuelle entwickelte subordinatianische

18 Abschrift des 16. Jahrhunderts in der Hamburger Staats- u. Universitätsbibliothek, Signatur
Cod. Theol 1144; ÖNB, Signatur: Cod. 11,797; kritische Edition in Vorbereitung.
19 StA Hermannstadt, Bürgermeisterrechnung Martin Weiss, 1549, VII R.H.R. (Extradata pro-
vincialium et VII sedium).
20 Hermannstädter Kirchenbuch: „Paulus Wiener canonicus et concionator Laibacensis propter
evangelii confessionem in Transilvaniam exulans ac per triennium Cibinii verbum Dei docens
publico senatus stipendio in eiusdem ecclesiae patorem electus est XI. mensis Maii anno domini
etc LII. Idem Paulus VI. die mensis februarii anno … LIII. electus est omnibus parochorum
suffragiis in superintendentem …”; zit. nach Archiv des Vereins für siebenbürgische Landeskunde
11 (1872), 365f; vgl. Reinerth, Gründung (wie Anm. 12), 206 f.
21 Pikanterweise wurde der Kathedralzins 1555 trotz dieser „Autonomie“ an das Erzbistum Gran
(ung. Esztergom) gezahlt.
22 Reinerth, Gründung (wie Anm. 12), 211–16; vgl. Adolf Schullerus, „Die Augustana in Sieben-
bürgen“, in Ders. Luthers Sprache in Siebenbürgen (Hermannstadt, 1923), 161–296 (168–84).

Flucht hinter den „Osmanischen Vorhang“ 27



Positionen. Erst bei seiner Rückkehr aus Königsberg 1553 fand er Unterstützung
beim einflussreichen Adligen Péter Petrovics (ca. 1551–1557), dem er als Arzt
diente. Durch dessen Protektion nahm er Einfluss auf die kontroverstheologi-
schen Auseinandersetzungen in Siebenbürgen. Die Theologen, Synoden und der
Landtag aber wiesen die schweizerisch-reformierte Theologie (der „Sakramenta-
rier“) noch zurück.23 Allerdings bereiteten seine Interventionen und Disputation
der Rezeption der reformierten Theologie nachhaltig den Boden.24 Nachfolgende
Zuwanderer konnten an diese Diskussionen ziemlich nahtlos anknüpfen.

2.4 Rückzugsgebiet europäischer Antitrinitarier

„The numbers of religious migrants grew after the 1550s–1560s as religious
identity became more closely tied to political disputes.“25 Mit dem Ende des
Trienter Konzils verschärften sich die theologischen Abgrenzungen weiter. Die
humanistisch gesinnten, oft aus Italien stammenden Dogmenkritiker, die eine
vernunftbasierte Theologie betrieben und das von Luther propagierte Schrift-
prinzip – sola scriptura – radikal, traditionskritisch und voraufklärerisch
zuspitzten, suchten in einem biblizistisch begründeten, „historisch-ethischen
Religionsmodell“26 ihre Ideen zu bündeln. Nicht wenige verabschiedeten sich
von der durch die spätantiken Ökumenischen Konzilien zur Glaubensnorm
erhobenen Trinitätslehre und entwickelten Variationen antitrinitarischer

23 Philipp Melanchthons Gutachten von 1553 wurde bei Valentin Wagner in Kronstadt 1554
gedruckt (Philipp Melantho, de controversiis Stancari. Scripta anno MDLIII). Auch die – noch
an Wittenberg orientierten – siebenbürgischen Theologen veröffentlichten Gegenschriften: Kaspar
Helth (Confessio de mediatore generis humani Jesu Christo vero Deo et Homine, … Vitebergae,
anno 1555 … Ex officina typographica Viti Creutzer) und Franz Davidis (Dialysis scripti Stancari …
Claudiopoli 1555). Die Synode positionierte sich am 13. Januar 1557 gegen ihn, und schließlich
disputierte Davidis mit Stancaro am 31. Dezember 1557 vor Zeugen in Klausenburg, die Stancaro
wegen seiner Abreise nicht zu Ende führte. Nach der Verurteilung von dessen Theologie auf der
ungarischen Synode am 1. Mai 1558 publizierte Davidis eine letzte kontroverstheologische Schrift
gegen Stancaro: Apologia adversus maledicentiam et calumnias Francisci Stancari, iussu et
voluntate omnium docentium coelestem doctrinam incorrupte in ecclesiis Transilvanicis consc-
ripta… . Claudiopoli 1558. Vgl. dazu Adolf Schullerus, Augustana (wie Anm. 22), 169–77.
24 Wien, Disputes (wie Anm. 6), 360 f.
25 Nicolas Terpstra, Religious Refugees in the Early Modern World. An Alternative History of the
Reformation (New York: Cambridge UP, 2015), 115.
26 Kestutis Daugirdas, Die Anfänge des Sozinianismus. Genese und Eindringen des historisch-
ethischen Religionsmodells in den universitären Diskurs der Evangelischen in Europa, vol. 240,
Veröffentlichungen des Instituts für Europäische Geschichte Mainz (Göttingen: Vandenhoeck &
Ruprecht, 2016).

28 U. A. Wien



Vorstellungen. Diese wurden sowohl von römisch-katholischen als auch von fast
allen bereits protestantischen Theologen abgelehnt und als Häresie politisch
verfolgt. Giorgio Biandrata hatte als Hofarzt der 1551–1556 im polnischen Exil
lebenden Königin Isabella Jagiellonica eine Vertrauensstellung innegehabt. Als
er schließlich aus Polen flüchten musste, wandte sich der Antitrinitarier nach
Weißenburg (ung. Gyulafehérvár, rum. Alba Iulia), um bei deren Sohn, dem
erwählten ungarischen König/siebenbürgischen Fürsten János II. Zsigmond Sza-
polyai 1563 Aufnahme zu finden.27 Der junge, kränkliche und politisch eher
schwache Regent gewährte dem humanistischen Mediziner weitgehenden Ein-
fluss auf die Regierungs-, vor allem die Religionspolitik.28 Biandratas langfristi-
ges Ziel war es wohl, über die Zwischenstation einer politischen Legitimation der
reformiert-schweizerischen Theologie den Unitarismus als „Staatsreligion“ ein-
zuführen. Auf dem Weg zum schließlich doch nicht erreichten Endstadium
wurden – wie oben erwähnt – 1564 und 1568 die Bestimmungen der Verkündi-
gungsfreiheit vom Landtag beschlossen.29 Als 1564 in einer konzertierten Aktion
der Landtag eine dissimulierende Formulierung beschlossen hatte, die die
erreichte konfessionelle Vielfalt (d. h. inklusive der schweizerisch-reformierten
Richtung) rechtlich absicherte, wandte sich der Hofprediger, der sächsische
Stadtpfarrer Franz Hertel/Davidis (ungarisch Dávid Ferenc) in Klausenburg
(ung. Kolozsvár, rum. Cluj) mit Biandratas Protektion bereits 1565 antitrinitari-
schen Vorstellungen zu, die er im Januar 1566 öffentlich machte.30 Unterstützt

27 Mihály Balázs, „Franz Davidis“, in Radikale Reformation. Die Unitarier in Siebenbürgen, hg.
von Ulrich A. Wien, Juliane Brandt, András Balogh, vol. 44, Studia Transylvana (Köln: Böhlau
Verlag, 2013): 55–89 (70); vgl. dazu auch Mihály Balázs und Gizella Keserü, „Der siebenbürgi-
sche Unitarismus. Zum Forschungsstand“, in Radikale Reformation, ebenda, 11–36; vgl. auch
die weiteren Beiträge auf den ersten 300 Seiten dieses Bandes; Daugirdas: Religionsmodell (wie
Anm. 23), 165–76.
28 Balázs, Davidis (wie Anm. 27), 70f; Reinerth, Gründung (wie Anm. 12), 278–89; Keul,
Communities (wie Anm. 2), 106–11.
29 Die evangelischen Kirchenordnungen des XVI. Jahrhunderts, 24. Band, Siebenbürgen: Das
Fürstentum Siebenbürgen. Das Rechtsgebiet und die Kirche der Siebenbürger Sachsen, bearbeitet
von Martin Armgart unter Mitwirkung von Karin Meese (Tübingen: Mohr Siebeck, 2012), 76; Edit
Szegedi, Von konfessioneller Unbestimmtheit zu konfessioneller Konfrontation (Manuskript, 2017);
Ulrich A. Wien, „Abschied von der Trinitätstheologie? Zur Komplexität von Disputationen und
Religionsgesprächen in Siebenbürgen“, in Zwischen theologischem Dissens und politischer Dul-
dung. Religionsgespräche in der Frühen Neuzeit, hg. von Irene Dingel, Volker Leppin und Kathrin
Paasch, vol. 121, Veröffentlichungen des Instituts für Europäische Geschichte Mainz (Göttingen:
Vandenhoeck & Ruprecht, 2018), 77–110 (82).
30 Reinerth, Gründung (wie Anm. 12); Fata, Ungarn (wie Anm. 2), 105; Szegedi, Lutherrezeption
(wie Anm. 6), 66; Mihály Balázs, Ungarländische Antitrinitarier IV. Ferenc Dávid, vol. 26,
Bibliotheca Dissidentium (Baden-Baden, Bouxviller, 2008), 28.

Flucht hinter den „Osmanischen Vorhang“ 29



von Biandrata kam es zu mehrfachen Interventionen und Disputationen. Der
Landtag wiederholte 1568 seinen Beschluss zur Sicherung der Verkündigungs-
und Religionsfreiheit („dass aller Orten die Prediger das Evangelium predigen,
verkündigen, jeder nach seinem Verständnis, und wenn es die Gemeinde anneh-
men will, gut, wenn nicht, so soll sie niemand mit Gewalt zwingen […] denn der
Glaube ist Gottes Geschenk“).31 Schließlich ergriff auf der Disputation in Groß-
wardein (ung. Nagyvárad, rum. Oradea) im November 1569 der Regent János II.
Zsigmond Szapolyai eindeutig zu Gunsten der antitrinitarischen Bewegung das
Wort.32 Im Januar 1571 wurde die Religionspräferenz des Fürsten dezidiert in den
Geltungsbereich der Verkündigungsfreiheit aufgenommen.33 Wie oben bereits
angedeutet, ging es nicht um religiöse Toleranz im modernen Sinn. Hier wurde
in Übereinstimmung mit dem von Davidis in seinem Traktat „De falsa et vera
unius Dei … cognitione“ entwickelten Konzept eine vom Regenten angestrebte,
auch die Differenzen zur Habsburgerdynastie markierende einheitliche Grund-
haltung der Reformgesinnten gefördert: den Diskurs biblizistisch und ohne
Rücksicht auf die dogmengeschichtlichen Entscheidungen der Antike zu begrün-
den und darin die formale Einheit der Kirchenorganisation zu wahren.34

In der vom Massenphänomen religiöser Flüchtlinge35 gekennzeichneten
Epoche wirkten weitere antitrinitarisch gesinnte Glaubensflüchtlinge zusammen
mit Biandrata und Franz Davidis in Siebenbürgen. Mancherorts in Zentraleuropa
hatte sich das Gerücht verbreitet, Siebenbürgen sei bereits ein antitrinitarisch

31 EKO 24, Siebenbürgen (wie Anm. 29), 84. Hierher gehört auch die Castellio-Rezeption durch
die siebenbürgischen Antitrinitarier, vgl. dazu Balázs (wie Anm. 27); vgl. ebenfalls dazu Barbara
Mahlmann-Bauer, „Glaubenskonformismus und Macht. Castellios Anthropologie der Verfol-
gung“, in Dies. (Hg.), Sebastian Castellio (1515–1563) - Dissidenz und Toleranz. Beiträge zu
einer internationalen Tagung auf dem Monte Verità in Ascona 2015, vol. 46, Refo500 Academic
Studies (Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2018), 489–523; vergleiche dazu ebenfalls
Daniela Kohler, „Das Unkrautgleichnis (Mt 13,24–30) und seine Bedeutung für religiöse Tole-
ranz. Die Exegesen in De haereticis im Vergleich mit denjenigen Calvins, Bezas, Luthers und
Bullingers“, in Barbara Mahlmann-Bauer (Hg.), Sebastian Castellio (1515–1563) - Dissidenz und
Toleranz. Beiträge zu einer internationalen Tagung auf dem Monte Verità in Ascona 2015, vol. 46,
Refo500 Academic Studies (Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2018), 251–68 (266).
32 Wien, Disputes (wie Anm. 6); ders., Abschied (wie Anm. 29), 100–10.
33 EKO 24, Siebenbürgen (wie Anm. 29), 86.
34 Mihály Balázs, “Antitrinitarism”, in A Companion to the Reformation in Central Europe, hg.
von Howard Louthan und Graeme Murdock, vol. 61, Brill’s Companions to the Christian Tradi-
tion (Leiden, Boston: Brill, 2015), 171–94 (182).
35 Terpstra, Refugees (wie Anm. 25), 5: „Even a mass phenomenon, religious exile had an
individual face“.

30 U. A. Wien



orientiertes Fürstentum geworden.36 Dort versammelten sich nun entsprechend
gesinnte Glaubensflüchtlinge wie beispielsweise Jacobus Paläologus (ursprüngli-
cher Dominikaner aus Chios),37 Johannes Sommer (aus Pirna),38 Matthias Vehe-
Glirius (Kaiserslautern/Heidelberger Antitrinitarier),39 Christian Francken40 sowie
Fausto Socini.41 Aus der Gruppe der Heidelberger Antitrinitarier war Johannes
Sylvanus 1572 wegen des Vorwurfs des Hochverrats in Heidelberg geköpft und
verbrannt worden.42 Der ebenfalls dieser Gruppe angehörende, des Hochverrats
verdächtige, vor der Verhaftung gewarnte Adam Neuser43 flüchtete und suchte
sich nach einer anderthalbjährigen Irrfahrt publizistisch zu rechtfertigen. Von
Siebenbürgen kommend beabsichtigte er, seine Rechtfertigung bei einer Wan-
derdruckerei im osmanisch besetzten Ungarn drucken zu lassen, weil er als

36 Martin Mulsow, „Der Haupttäter entkam“, in Madrasa of TIME, 4. (https://madrasaoftime.
wordpress.com/2011/04/28/der-haupttater-entkam/, letzter Zugriff 5.9.2018); vgl. auch Terpstra,
Refugees (wie Anm. 25), 114, 119.
37 Martin Rothkegel, „Iacobus Palaeologus und die Reformation. Antireformatorische Polemik
in der Schrift Pro Serveto contra Calvinum“, in Ulrich A. Wien et al. (Hgg.), Radikale Reforma-
tion (wie Anm. 27), 91–134.
38 Lore Poelchau, De clade Moldavica elegiae XV. Vita Jacobi Basilici Heraclidis, vol. 8,
Bibliotheca neolatina (Heidelberg: Manutius, 2001), 10–16.
39 Balázs, Ungarländische Antitrinitarier IV (wie Anm. 30), 38–41; Christopher J. Burchill, The
Heidelberg Antitrinitarians, vol. 11, Bibliotheca Dissidentium (Baden-Baden, Bouxviller, 1989),
125–68; Robert Dán, Matthias Vehe-Glirius. Life and Work of a radical Antitrinitarian with his
collected Writings, vol. 4, Studia Humanitatis (Leiden: Brill, 1982). Vehe nahm auch an den
Diskussionen des von Biandrata zu Hilfe gerufenen Fausto Sozzini mit Franz Davidis teil („Et
sane memini, cum ipso Francisco praesente Glirium eius symmystam et ex parte praeceptorem
inter colloquendum urgerem, ut mihi diceret, an crederet Jesum Nasarenum iam revera esse
Christum, illum nihil respondere voluisse, et sermonem nostrum praefracte alio detorsisse“, vgl.
Dán, Vehe, 130).
40 József Simon, Die Religionsphilosophie Christian Franckens 1552–1610? Atheismus und radi-
kale Reformation im Frühneuzeitlichen Ostmitteleuropa, vol. 117, Wolfenbütteler Forschungen
(Wiesbaden: Harrassowitz, 2008).
41 Erich Wenneker, „Sozini (Socini, Sozzini) Fausto“, in Biographisch-Bibliographisches Kir-
chenlexikon 10 (Herzberg, 1995), Sp. 849–57; Dán, Vehe-Glirius (wie Anm. 39), 134–38.
42 Burchill, Heidelberg (wie Anm. 39), 16–84; Paul Philippi, „Sylvanus und Transsylvanien. Ein
Stück Toleranzgeschichte zwischen Heidelberg und Siebenbürgen“, in Sechshundert Jahre Rup-
recht-Karls-Universität Heidelberg 1386–1986, vol. 1, Semper Apertus (Heidelberg: Springer,
1985), 213–30.
43 Martin Mulsow, “Antitrinitarians and conversion to Islam. Adam Neuser reads Murad b.
Abdullah in Ottoman Istanbul”, in Conversion and Islam in the Early Modern Mediterranean. The
Lure of the Other, hg. von Claire Norton. (London/New York: Routledge, 2017), 181–93 (Literatur-
verzeichnis!); ders., „Eine Konversion zum Islam. Adam Neuser (ca. 1530–1576)“, in Kriminelle,
Freidenker, Alchemisten. Räume des Untergrunds in der Frühen Neuzeit (Köln: Böhlau Verlag,
2014), 33–59; Burchill, Heidelberg (wie Anm. 39), 85–123.

Flucht hinter den „Osmanischen Vorhang“ 31



Ausländer seine Darstellung in Siebenbürgen nicht drucken lassen konnte. Er
fiel den Osmanen in Temeswar (ung. Temesvár, rum. Timişoara) in die Hände,
wurde wegen Spionageverdachts verhaftet, ließ sich beschneiden und konver-
tierte zum Islam. Anschließend wurde er nach Konstantinopel verbracht und
bekam den Namen Mustafa Beg.44 „It’s fair to regard him as a religious refu-
gee.“45 Er korrespondierte weiterhin mit den Antitrinitariern in Siebenbürgen.46

Außerdem unterstützte er politisch – erfolglos – den Anspruch des antitrinita-
risch gesinnten (aber habsburgtreuen) Kaspar Bekes auf den Fürstenthron in
Siebenbürgen gegen den Gefolgsmann der Osmanen, den katholischen István
Báthory.47 Bei einem Besuch des antitrintarischen Iacobus Palaeologus in Kon-
stantinopel (türk. Istanbul) suchte Mustafa Beg diesen mithilfe eines Konver-
titentraktats von Murad ibn Abdullah zur Konversion zum Islam zu bewegen,
was dieser ablehnte.48

Matthias Vehe, den Johannes Sylvanus49 in Kaiserslautern geprägt hatte,
war 1569/70 in die innere Emigration gegangen (übte wohl eine klandestine
unitarische Religiosität), war 1576–79 Lehrer am unitarischen Kollegium in
Klausenburg geworden und nannte sich Glirius.50 In Anlehnung an Palaeolo-
gus‘ Konzeption verfasste er „Mattanjah“ und gilt als Inspirator der sabbatari-
schen Bewegung in Siebenbürgen.51 Für den in der Haft auf der Burg Deva 1579
verstorbenen Franz Davidis schrieb er eine „Defensio“. In Köln hatte er sich um
1574 dem Judentum zugewandt und erhielt eine Ausbildung bei Rabbinern. Der

44 Der Gelegenheitsdolmetscher und tragische Doppelagent suchte sich westlichen Besuchern
als undercover-Agent zu präsentieren. Seine Konversion war aus Überzeugung, aber auch aus
seinem Pragmatismus zu erklären. Er suchte eine Synthese von Islam und Antitrinitarismus
mithilfe der Erforschung von in Konstantinopel zu findenden spätantiken christlichen Texten zu
erreichen („Ex quibis [sic!] historiis videtur aparire Christianismum et Alcuranum non dissen-
tire“, Mulsow, Antitrinitarians [wie Anm. 43], 190, Anmerkung 25) und arbeitete an der Über-
setzung (von Teilen) des Qur’an ins Lateinische. Der schon für Heidelberg bezeugte
Alkoholmissbrauch (Burchill, Heidelberg [wie Anm. 39], 10, 85, 89) verstärkte sich im Exil.
Vgl. auch Mulsow, Haupttäter (wie Anm. 36), 6; Tobias P. Graf, The Sultan’s Renegades.
Christian-European Converts to Islam and the Making of the Ottoman Elite, 1575–1610 (Oxford:
Oxford University Press, 2017), 82, 101, 149–55, 166, 197–201.
45 Graf, Renegades (wie Anm. 44), 82. Graf hält es aufgrund unzureichender Quellenbasis für
unmöglich, eine seriöse zahlenmäßige Schätzung über die Flüchtlingszahlen in Istanbul abzu-
geben; immerhin zeigt die Grafik 4.1 ein deutsch-ungarisches Netzwerk mit circa 20 Personen;
vgl. Graf, Renegades, 150.
46 Graf, Renegades (wie Anm. 44), 154, Fußnote 145.
47 Graf, Renegades (wie Anm. 44), 154.
48 Mulsow, Fluchträume (wie Anm. 42), 33–59, 49–51.
49 Burchill, Heidelberg (wie Anm. 39), 125; ebenda, 16–21.
50 Burchill, Heidelberg (wie Anm. 39), 125–68; Dán, Vehe-Glirius (wie Anm. 39), 133 f.
51 Balázs, Antitrinitarism (wie Anm. 37), 187; Burchill, Heidelberg (wie Anm. 39), 125–29.

32 U. A. Wien



Jesuit Possevino beschrieb ihn als „Glirio tutto dato al Giudaismo“,52 dessen
selbstgestecktes Ziel es war, eine antitrinitarische Übersetzung der Hebräi-
schen Bibel zu erstellen. Mit seiner radikalen Theologie verstärkte er die
zunehmend sich isolierende Haltung des nonadorantistisch eingestellten
Franz Davidis. Nach seiner Entlassung 1579 aus dem Schulamt53 („lector scho-
lae Claudiacae“54) in Klausenburg lebte er rund ein Jahrzehnt in Polen. Im
Herbst 1589 nach Deutschland zurückgekehrt, wurde er sofort aufgespürt und
verstarb nach fast einjähriger Haft im Verließ von Greetsiel 1590 und wurde,
weil er „hesst geholden de besnidunge“ und „in velen anderen stücken den
Joden gelick gewest, […] in loco inhonesto begraven“.55

2.5 Aufnahme reformierter Professoren – die Akademie
Weißenburg

Während des 30-jährigen Krieges in Zentraleuropa wechselten mit dem jeweili-
gen Kriegserfolg auch die konfessionellen Vorgaben der Mächtigen für Unter-
tanen und Personal. Die Universität Heidelberg wurde zunächst vorübergehend
(1626–29) und dann 1632 für mehr als 22 Jahre geschlossen.56 Die reformierten
siebenbürgischen Fürsten Gabriel Bethlen und Georg I. Rákoczi beteiligten sich
partiell am Dreißigjährigen Krieg. Besonders Gabriel Bethlen ergriff 1628 die
Chance, die in der Entwurzelung der reformierten Professoren lag und begrün-
dete in Weißenburg die Reformierte Akademie. Sie sollte den Rang einer inter-
national konkurrenzfähigen Hochschule erhalten. Friedrich Pauli, Jakob Kopisch
und – insbesondere auch für dessen persönliche, individuelle Entwicklung ent-
scheidend – Martin Opitz lehrten dort.57 Als erste waren die reformierten

52 Antonio Possevino, Transilvania, 1584, hg. von A. Veress (Budapest, 1913), 104, zitiert nach
Dán, Vehe-Glirius (wie Anm. 39), 131. Dán (S 136) zitiert die Einschätzung von Possevino:
Transilvania, 136 und 139, „et pervertire le manifestissime profetie del testamento antico,
stimolati da quel Glirio Giudaizante, et da altri [ … ]“.
53 Dán, Vehe-Glirius (wie Anm. 39), 137.
54 Dán, Vehe-Glirius (wie Anm. 39), 131.
55 Dán, Vehe-Glirius (wie Anm. 39), 221.
56 Eike Wolgast, „Die Universität Heidelberg als Landesuniversität der Pfälzer“, in Weisheit und
Wissenstransfer. Beiträge zur Bildungsgeschichte der Pfalz, hg. von Angelo Van Gorp und Ulrich
A. Wien, vol. 1, Forschungen zur Pfälzischen Landesgeschichte (Ubstadt-Weiher: Verlag Regio-
nalkultur, 2018), 29–42 (36f).
57 Achim Aurnhammer, „Tristia ex Transilvania. Martin Opitz’ Ovid-Imitatio im siebenbürgi-
schen Exil (1622/23)“, in Deutschland und Ungarn in ihren Bildungs- und Wissenschaftsbeziehun-
gen während der Renaissance, hg. von Wilhelm Kühlmann und Anton Schindling, vol. 62,
Contubernium (Stuttgart: Franz Steiner Verlag, 2004), 253–72.

Flucht hinter den „Osmanischen Vorhang“ 33



Theologen Johann Heinrich Alsted (1588–1538), Johann Heinrich Bisterfeld
(1605–1655) und Ludwig Piscator (ca. 1575–1656?) schließlich im Herbst 1629
dem Ruf nach Weißenburg gefolgt und verließen das kriegserschütterte nassaui-
sche Herborn im Westerwald.58 Alsted wurde Gründungsrektor, der mit seinen
Kollegen gleich zu Beginn des Jahres 1630 die Aufbauarbeit begann.59 Die
Akademie war mit jährlich 20.000 Gulden/Forint dotiert; adelige und nicht
adelige Studierende wurden getrennt unterrichtet. Die Hochschule zog sogar
ausländische Studenten aus Holland, Deutschland, Böhmen und Polen an.
Weitere Schulen in Broos (ung. Szászváros, rum. Orăştie), Dej (ung. Dés), Neu-
markt (ung. Marosvásárhély, rum. Târgu Mureş) und Klausenburg wurden mate-
riell unterstützt. Schließlich unterrichtete sogar Jan Amos Komenský/Comenius
(1592–1670) seit 1650 in Sárospatak und ab 1654 auch in Weißenburg.60 Trotz
vereinzelter Kritik wurde die internationale Bildungsatmosphäre unter den
ungarisch-reformierten Siebenbürgern sehr geschätzt, weil die Anstrengungen,
den Bildungsstandard zu heben, als elementarer Baustein des ganzen religiösen
Reformprozesses und der Stärkung der reformierten Kirche gegenüber den kon-
fessionellen Rivalen angesehen wurde.61

In Weißenburg gelang es also, mithilfe von zum Teil geflüchteten, inter-
national renommierten Gelehrten, eine akademische Hochschule in Siebenbür-
gen zu gründen.

2.6 Zufluchtsregion für Hutterer nach 1622

Die Täufergemeinden waren 1536 in den habsburgischen Territorien fast ausge-
rottet worden. In Mähren konnten 1537 neue Täufergemeinden gegründet wer-
den, wo es 1545 bereits 31 „Haushaben“ (Höfe mit bis zu 500 Einwohnern62)

58 Gerhard Menk, „Das Restitutionsedikt und die kalvinistische Wissenschaft. Die Berufung
Johann Heinrich Alsteds, Philipp Ludwig Piscators und Johann Heinrich Bisterfelds nach Sie-
benbürgen“, in Ders., Zwischen Katheder und Kanzel. Protestantische Pfarrer- und Professoren-
profile zwischen dem 16. und 20. Jahrhundert (Marburg: Jonas Verlag, 2011), 697–734, 722–34.
59 Menk, Restitutionsedikt (wie Anm. 58), 733.
60 Graeme Murdock, Calvinism on the Frontier 1600–1660. International Calvinism and the
Reformed Church in Hungary and Transylvania (Oxford: Oxford University Press, 2000), 82–83
und 86–93; Menk, Restitutionsedikt (wie Anm. 58), 733.
61 Murdock, Calvinism (wie Anm. 60), 109.
62 Astrid von Schlachta, „Die Geschichte der Täufer in Tirol. Die Täufer im europäischen
Kontext“, in Verbrannte Visionen? Erinnerungsorte der Täufer in Tirol, hg. von Astrid von

34 U. A. Wien



gab.63 Besonders in Südmähren, wo Flüchtlingsgruppen aus Süddeutschland,
Tirol und der Schweiz Zuflucht gefunden hatten, überlebten diese bis 1622. Sie
lebten in Gütergemeinschaft, hatten Gemeinschaftsküchen und Refektorien, und
Kinder wurden kollektiv erzogen. Weil die meisten Hutterer Handwerker waren,
hatte der mährische Landtag die gnadenhalber Tolerierten als de facto steuer-
zahlende „ordentliche“ Bewohner akzeptiert.64 Der seit Januar 1622 in Mähren
als kaiserlicher Gubernator amtierende Kardinal Dietrichstein gab den Befehl,
die an der Wende zum 17. Jahrhundert auf 20 000 Personen geschätzte Gruppe
der Täufer des Landes zu verweisen, sofern sie nicht bekehrungswillig waren.
Etwa ein Drittel der hutterischen Bevölkerung wählte die Auswanderung nach
Oberungarn oder Siebenbürgen.65 Spätestens 1629 dürften die letzten nicht
assimilierungswilligen Hutterer das Land verlassen haben. Ihnen hatte der sie-
benbürgischen Landtag 1622 – unter Vorbehalt des Missionsverbots – die unge-
hinderte Ausübung ihres Glaubens und freie Ausübung in allen Handwerken
versprochen. Nach der Vertreibung aus Mähren zogen ca. 1200 Personen nach
Unterwinz (ung. Alvinc, rum. Vinţu de Jos) in Siebenbürgen (nach); die Morta-
lität betrug 50%. Weitere gleichgesinnte Gruppen folgten ihnen 1629, 1635, 1644
sowie 1649.66 Eine zum Teil zuvor schon bestehende Spezialisierung auf Töpferei
und Fayence-Herstellung betrieben diese Gruppen weiter, deren Produkte als
„Habaner“-Ware bekannt sind.67

Schlachta, Ellinor Forster, Giovanni Merola. (Innsbruck: Innsbruck University Press, 2007), 8–47
(29).
63 Thomas Winkelbauer, „Die Vertreibung der Hutterer aus Mähren 1622: Massenexodus oder
Abzug der letzten Standhaften?“, in Glaubensflüchtlinge. Ursachen, Formen und Auswirkungen
frühneuzeitlicher Konfessionsmigration in Europa, hg. von Joachim Bahlcke (Berlin: LIT, 2008),
207–33 (211); vgl. auch Astrid von Schlachta, „The Austrian Lands“, in A Companion to the
Reformation in Central Europe, hg. von Howard Louthan und Graeme Murdock, vol. 61, Brill’s
Companions to the Christian Tradition (Leiden, Boston: Brill, 2015), 68–91.
64 Winkelbauer, Hutterer (wie Anm. 63), 212 f.
65 von Schlachta, Täufer (wie Anm. 62), 40f: dies., The Austrian Lands (wie Anm. 63), 85;
Heinold Fast, „Hutterische Brüder“ in Theologische Realenzyklopädie, Band 15 (Berlin/New
York: De Gruyter, 1986), 752–56 (754); James M. Stayer, „Täufer/Täuferische Gemeinschaften“,
in Theologische Realenzyklopädie, Band 32 (Berlin/New York: De Gruyter, 2001), 597–617 (605f,
613).
66 Winkelbauer, Hutterer (wie Anm. 63), 219.
67 von Schlachta, Täufer (wie Anm. 62), 36–38. Siehe Abbildungen 1 und 2 von Habaner
Töpferware aus dem Siebenbürgischen Museum (Gundelsheim/Neckar).

Flucht hinter den „Osmanischen Vorhang“ 35



In Großschützen (Slowakei) und Unterwinz wurde 1667–1695 die Gütergemein-
schaft aufgegeben. Die auf wenige Dutzend zusammen geschmolzenen Hutterer
von Unterwinz68 wurden von ursprünglich klandestinen Kärntner „Transmigran-
ten“ verstärkt, die sich 1755 als Tagelöhner bei den fast in Auflösung begriffenen
Hutterern in Unterwinz verdingt und sich ihnen angeschlossen hatten.69 Die Kon-
vertiten folgten den ursprünglichen Regeln. Die Siedlung in Unterwinz lösten die
Habsburger Behörden auf und zerstreuten die Bevölkerung in Siebenbürgen. Dem
politischen Verfolgungsdruck wichen die Hutterer koordiniert 1767 aus und wan-
derten heimlich über die Karpaten in die Walachei und 1770/71 nach Russland und

Abbildung 1: Habaner Krug H 20, Rd 7, Bd 6,4, D max. 11,3 (1759), Halbfayence, bemalt.
Inventarnummer: SMG 05623. Foto: Dr Markus Lörz.

68 Buchinger, „Die Geschichte der Kärtner Hutterischen Brüder in Siebenbürgen und in der
Walachei (1755–1770)“, in Rußland und Amerika. Ein Beitrag zum Schicksal von Kärntner Trans-
migranten und zur Geschichte der heutigen Hutterischen Bruderhöfe in den USA und Kanada, vol.
172, Carinthia. Zeitschrift für Geschichtliche Landeskunde von Kärnten (Klagenfurt: Verlag des
Geschichtsvereins für Kärnten, 1982), 145–302 (155).
69 Buchinger (wie Anm. 68), 173–75, 180–236; von Schlachta, Hutterer (wie Anm. 62), 42.

36 U. A. Wien



in die heutige Ukraine weiter. Sie entzogen sich der dort 1874 auferlegten Militär-
pflicht durch Auswanderung in die USA und Kanada (mit 300 Bruderhöfen).70

2.7 Nachwirkungen. Nach dem Fall des „osmanischen
Vorhangs“: Zwangsverschickung im Habsburgerreich

Die in drei Wellen zwischen 1734/37, 1752/57 und 1773/75 verfolgten oberöster-
reichischen, Kärntner und steirischen Geheimprotestanten wurden durch Kaiser
Karl VI. und Kaiserin Maria Theresia – euphemistisch als „Transmigranten“
bezeichnet – zwar ebenfalls nach Siebenbürgen deportiert, aber nicht mehr
hinter den „osmanischen Vorhang“. Denn die formale Anerkennung der Reli-
gionsgesetze Siebenbürgens inklusive der kirchlichen Unabhängigkeit durch die
Habsburger im Diploma Leopoldinum (1690/91)71 hatte dazu geführt, dass die

Abbildung 2: Habaner Teller H max. 6, min. 4, D 30,3 (1707), Halbfayence, bemalt. Inventar-
nummer: SMG 07753. Foto: Dr Markus Lörz.

70 Buchinger (wie Anm. 68), 236–58; von Schlachta, Hutterer (wie Anm. 62), 42f; Winkelbauer,
Hutterer (wie Anm. 63), 221.
71 Paul W. Roth, “Das Diploma Leopoldinum”, in Zsolt K. Lengyel, Ulrich A. Wien (Hg.),
Siebenbürgen in der Habsburgermonarchie. Vom Leopoldinum bis zum Ausgleich (1690–1867),
vol 34, Archiv für Siebenbürgische Landeskunde. (Köln: Böhlau Verlag, 1998), 1–11.

Flucht hinter den „Osmanischen Vorhang“ 37



Geheimprotestanten in diese multikonfessionell und -religiös geprägte Region
zwangsumgesiedelt werden sollten. Unter dem Vorwand, sie seien Ketzer, politi-
sche Unruhestifter und Aufwiegler, wurden die kriminalisierten Evangelischen oft
in ihren Eigentums- und Persönlichkeitsrechten beschnitten. Sie mussten das Land
meist ohne den teilweise erst später erzielten Verkaufserlös ihres Hofes verlassen,
nicht zu selten auch ihre Kinder unter 16 Jahren zurücklassen. In drei Zeitab-
schnitten sind diese sogenannten „Transmigranten“ allerdings aus religiösen Grün-
den zwangsdeportiert worden. Die kaiserliche Regierung hatte aber aus den
Fehlern des Salzburger Bischofs von Firmian gelernt, der 20 000 Evangelische
aus seinem Land 1731/32 vertrieben hatte. Folglich entschloss sich Kaiser Karl VI.
zur Zwangsumsiedlung der hartnäckigen evangelischen Bevölkerung innerhalb
seines Reiches. Einerseits wollten er und die Landesherren rein katholische Gebiete
regieren, um die absolutistische Macht auszubauen. Andererseits wollte der Kaiser
die „Transmigranten“ aber als Steuerzahler behalten und zugleich das durch die
verschiedenen Kriege entvölkerte Siebenbürgen durch einen Bevölkerungszufluss
wirtschaftlich kräftigen. Außerdem gab es dort die von ihm zu duldenden
„Akatholiken“, zu denen man die „Ketzer“ aus Österreich hinschicken konnte.72

In einer ersten Phase zwischen 1734 und 1737 kam es zur Umsiedlung von
über 700 Evangelischen aus dem Salzkammergut und Kärnten, die über die
Donau und Theiß verschifft wurden und schließlich zum großen Teil in den
siebenbürgischen Dörfern Neppendorf (ung. Kistorony, rum. Turnişor) und
Großau (ung. Kereszténysziget, rum. Christian) angesiedelt wurden.

In einer zweiten Phase unter der Kaiserin Maria Theresia wurden zwischen
1752 und 1757 vorwiegend aus Oberösterreich, Kärnten und aus der Steiermark
(von dort sehr wenige) evangelische Familien umgesiedelt. Anfangs mussten sie
ihre Kinder zurücklassen, ab 1755 wurden die Familien nicht mehr so häufig
auseinandergerissen. Zwischen 1752 und 1757 gingen insgesamt 39 Transporte
mit rund 3000 Personen ab, von denen ein erheblicher Teil in dem entvölkerten
siebenbürgischen Dorf Großpold (ung. Nagyapold, rum. Apoldu de Sus)73

72 Der vorangehende Abschnitt fasst kompakt die neuesten Forschungsergebnisse zusammen;
er basiert auf den Beiträgen von Stephan Steiner, Transmigration. Ansichten einer Zwangsge-
meinschaft, S 331–60; Astrid von Schlachta, Die Emigration der Salzburger Kryptoprotestanten,
63–92; Rudolf K. Höfer, Geheimprotestantismus in der Steiermark, 93–122; Christine Tropper,
Geheimprotestantismus in Kärnten, 123–54 und Andreas Hochmeir, Geheimprotestantismus im
Land ob der Enns, 155–84, in dem Sammelband von Rudolf Leeb, Martin Scheutz, Dietmar
Weikl (Hgg.): Geheimprotestantismus und evangelische Kirchen in der Habsburgermonarchie und
im Erzstift Salzburg (17./18. Jahrhundert), vol. 51, Veröffentlichungen des Instituts für Öster-
reichische Geschichtsforschung (Wien, München, 2009).
73 Mathias Beer, „Die Landler. Ein Versuch eines geschichtlichen Überblicks“, in Die sieben-
bürgischen Landler, hg. von Martin Bottesch, Franz Grieshofer und Wilfried Schabus (Köln:

38 U. A. Wien



angesiedelt wurde.74 Diese „Exulanten“ wurden schwer benachteiligt. Obwohl
viele als wohlhabend gelten konnten, kamen die meisten praktisch mittellos in
Siebenbürgen an. Dort aber erging es ihnen erst richtig schlecht. Der Leiter des
„Transmigranten-Inspektorats“, Hofrat Martin Vankhel von Seeberg, verschleu-
derte durch Misswirtschaft einen Großteil der mit großer Verzögerung eintreff-
enden Verkaufserlöse des früheren Besitzes der Deportierten. Er baute einen
kasernenartigen Wohnblock, das „Retranchement“ in Hermannstadt, in dem die
zwangsumgesiedelten Bauern jeweils in einem Zimmer wohnen sollten. Obwohl
sie meist keine Handwerker waren, sollten sie dort auch ihre Werkstätten haben.
Binnen des ersten Jahres verstarben fast 40% der Deportierten, teils noch auf
dem – vom ersten bis zum letzten Tag militärisch gesicherten – Transport (auf
Schiffen über die Drau und Donau sowie auf dem Landweg von Temeswar bis
Hermannstadt) oder unmittelbar nach der Ankunft. Dass die von den Politikern
verharmlosend „Transmigration“ genannte Deportation für etwa ein Drittel der
insgesamt Betroffenen gewissermaßen die Todesstrafe war, wurde von den
Verantwortlichen billigend in Kauf genommen. Die älteren starben häufiger als
die jüngeren Deportierten, vermutlich nicht nur wegen der Strapazen, sondern
auch auf Grund der großen seelischen Belastungen.

Erst unter demNachfolger des abgesetzten von Seeberg, Hofkammerrat Freiherr
Johann von Dietrich, kam es 1756 zur Zuteilung von Hofstellen, Land- und Garten-
parzellen in Großpold und zum Bau von 90 Häusern in vier Kategorien zur Ansied-
lung der überlebenden, wohlhabenden „Transmigranten“.75 Von den rund 3000
zwangsdeportierten Menschen waren allerdings nur noch rund 2000 am Leben.

Schließlich folgten 1773 bis 1775 in einer dritten Zeitspanne vier Transporte
aus der Steiermark (hauptsächlich aus der Pfarre Stadl) mit 188 Personen, die in
Siebenbürgen angesiedelt wurden. Auch aus dem oberösterreichischen Haus-
ruckviertel waren die sich offen zu ihrer religiösen Überzeugung bekennenden
Evangelischen zur Deportation bestimmt worden.76

Böhlau Verlag, 2002), 23–80 (53f); Ulrich A. Wien, „Zuwanderung der Landler nach Sieben-
bürgen“, in Großpold. Ein Dorf in Siebenbürgen, hg. von Martin Bottesch und Ulrich A. Wien
(Dößel: Stekovics, 2011), 66–73 (67–71).
74 Heimo Begusch, „Der Geheimprotestantismus“, in Kirchengeschichte der Steiermark, hg. von
Karl Anton und Maximilian Liebmann (Graz: Styria Verlag, 1993), 206–19 (215).
75 Buchinger, Hutterer (wie Anm. 68), 57. In Broos (rum. Orăştie) wurden knapp 40 Häuser
erworben oder gebaut.
76 Andreas Hochmeir, „Geheimprotestantismus im Land ob der Enns“ in Geheimprotestantis-
mus und evangelische Kirchen in der Habsburgermonarchie und im Erzstift Salzburg (17./18.
Jahrhundert), hg. von Rudolf Leeb, Martin Scheutz, und Dietmar Weikl, vol. 51, Veröffentlich-
ungen des Instituts für Österreichische Geschichtsforschung (München: Böhlau, 2009), 155–84
(163f).

Flucht hinter den „Osmanischen Vorhang“ 39



In drei kompakten Siedlungen, in den sogenannten Landler-Dörfern (Nep-
pendorf, Großau, Großpold), konnte die durch mehrfache Differenzen sich
abgrenzende Gruppe bedingt durch wechselseitig sich verstärkende Faktoren
bis zur Auswanderung am Ende des 20. Jahrhunderts ihre Identität erhalten.

3 Zusammenfassung

Verschiedene Aspekte des in Relation zur reformatorischen Theologie stehenden
Refugiums Siebenbürgen konnten benannt werden. Unter der Vorherrschaft der
Osmanen wurden (1) durch einen politischen Exilanten (Johannes Honterus) auf
seinen Exilstationen reformatorische Einflüsse rezipiert, nach Siebenbürgen
importiert und mit einiger Verzögerung als humanistisch geprägte Stadtreforma-
tion realisiert. (2) Der nach Siebenbürgen zwangsmigrierte und rasch zum ersten
Superintendenten erkorene Paul Wiener stabilisierte die Wittenbergisch orien-
tierte Reformation. (3) Unstete kontroverstheologisch agitierende Wanderer –
wie Francesco Stancaro – bereiteten den Boden für die nachfolgende Zuwande-
rungswelle. (4) Der Antitrinitarier Giorgio Biandrata strebte mit Verbündeten –
letztlich vergeblich – danach, in der Ständemonarchie Siebenbürgens eine uni-
tarische „Staatsreligion“ zu verankern. Unterstützt durch dissimulierende Land-
tagsbeschlüsse (1564/1568) entwickelte sich Siebenbürgen daher zur
Pionierregion der Religionsfreiheit, in der die aus der Reformation entstandenen
Glaubensgemeinschaften politisch anerkannt wurden. Siebenbürgen wurde
vorübergehend zum Refugium devianter, vornehmlich antitrinitarisch gesinnter
Flüchtlinge aus ganz Europa. Das vom Landtag 1595 schließlich sanktionierte
System der vier rezipierten Religionen (röm.-katholisch, lutherisch, calvinistisch,
unitarisch) einschließlich der mehr oder weniger tolerierten ostkirchlichen
Orthodoxie galt als Grundgesetz im Fürstentum Siebenbürgen. Das mussten
selbst die Habsburger nach der Rückeroberung im Diploma Leopoldinum formal
anerkennen. (5) Während des 30-jährigen Krieges lehrten an der 1622 begründe-
ten Reformierten Akademie in Weißenburg renommierte, aus Zentraleuropa
geflüchtete Universitätslehrer. (6) Im selben Zeitraum erfolgte die Aufnahme
der vertriebenen Täufergemeinden der Hutterer in Siebenbürgen (besonders in
Unterwinz), die nicht zuletzt durch Zuwachs von sog. „Transmigranten“ im
18. Jahrhundert nicht ausstarben.

Die religionsrechtlichen Grundbedingungen in der Pionierregion der Reli-
gionsfreiheit nutzten die Habsburger Karl VI. und Maria Theresia, um – auch
nach dem Ende der osmanischen Präponderanz in der Region Siebenbürgen –
diese Sonderkultur für ihre absolutistische Regentschaft zu nutzen. Um die

40 U. A. Wien



religiöse, römisch-katholische Homogenität innerhalb des Kernterritoriums zu
erzwingen, wurden großflächig Geheimprotestanten in Oberösterreich, Steier-
mark und Kärnten aufgespürt und durch Zwangsmigration innerhalb des Habs-
burger Imperiums ohne Rücksicht auf Verluste umgesiedelt. Trotz der
anfänglichen Mortalität von etwa 30% konnten diese Gruppen von Trans-
migranten in drei Ortschaften eine eigene Identität entwickeln, bewahren und
zugleich die durch die Wirkungen der Reformation als ethnisch-religiöse Sonder-
gruppe der evangelischen „Sachsen“ Siebenbürgens profiliert stärken.

4 Resultate und Perspektiven

Die politische und religiöse Sonderstellung und -entwicklung Siebenbürgens im
Spätmittelalter prädisponierte die Region zum Laboratorium für religiöse Hetero-
genität. Die spezifischen regionalen, heterogenen Rechtsräume beförderten vor
dem Hintergrund humanistischer Grundhaltungen die Entfaltung zum Teil diffu-
ser, mindestens aber nicht stringent an festen konfessionellen Konturen ausge-
richteter Religionskulturen.

Gepaart mit politisch-ökonomischem Pragmatismus und politisch eingehegt
durch die Präponderanz der Osmanen (1540–1690) entstand innerhalb der –
nicht zu idealisierenden – Pionierregion der Religionsfreiheit ein „Fluchtraum“,
der sich – trotz zeitweiliger Parallelen in Ostmitteleuropa – schließlich als ein-
zige Region dauerhaft als normgebundenes, plurikonfessionelles Gemeinwesen
nicht zuletzt durch den Zuzug von Religionsflüchtlingen stabilisierte.

Zu erforschen bleiben die Wechselwirkungen zwischen Istanbul und Sieben-
bürgen, die wechselnden Motive und Strategien der heteronomen Stände/nationes
sowie die Frage, ob das nicht-absolutistische Regierungsmodell Siebenbürgens
diese Konstellationen begünstigt haben.

Flucht hinter den „Osmanischen Vorhang“ 41




