
Erinnerungskultur – Lernen aus der Geschichte? [Sammelrezension]

Knigge, Volkhard (Hrsg.): Jenseits der Erinnerung – Verbrechensgeschichte
begreifen. Impulse für die kritische Auseinandersetzung mit dem
Nationalsozialismus nach dem Ende der Zeitgenossenschaft. Göttingen:
Wallstein, 2022. – ISBN 978-3-8353-1914-1. 428 Seiten, € 26,00.
Dreier, Werner; Pingel, Falk (Hrsg.): Nationalsozialismus und Holocaust –
Materialien, Zeitzeugen und Orte der Erinnerung in der schulischen Bildung.
20 Jahre _erinnern.at_. Innsbruck: StudienVerlag, 2021. –
ISBN 978-3-7065-6165-5. 314 Seiten, € 24,90.

Besprochen von Silke Ghobeyshi: Bielefeld

https://doi.org/10.1515/infodaf-2024-0009

Die beiden hier besprochenen Bücher beinhalten eine große Bandbreite verschie-
denster Beiträge von Geschichtswissenschaftler*innen, Geschichtsdidaktiker*in-
nen, Gedenkstättenpädagog*innen und -mitarbeiter*innen, Pädagog*innen, Leh-

Info DaF 2024; 51(2–3): 83–93

http://www.telegraph.co.uk/news/2016/10/03/theresa-may-vows-to-protect-troops-from-legal-witch-hunt-by-opti/
http://www.echr.coe.int/Documents/Stats_violation_1959_2015_ENG.pdf
http://www.echr.coe.int/Documents/Stats_violation_1959_2015_ENG.pdf


rer*innen, Projektmitarbeiter*innen und Psychonalytiker*innen und sind sowohl
thematisch als auch in Hinblick auf die vertretenen (pädagogischen, geschichts-
didaktischen etc., aber auch persönlichen) Ansätze äußerst heterogen. Der von
Knigge, dem ehemaligen Leiter der Gedenkstätte Buchenwald, herausgegebene
Sammelband Jenseits der Erinnerung – Verbrechensgeschichte begreifen ist das
Ergebnis einer 2015 in Berlin durchgeführten Tagung mit dem Titel „70 Jahre
danach. Historisches Begreifen und politisch-ethische Orientierung in der Ge-
denkstättenarbeit des 21. Jahrhunderts“. Aufgrund des verspäteten Erscheinens
des Buches sind einige der Beiträge bereits vorher in anderen Publikationen
erschienen, außerdem gibt es inzwischen eine von der Bundeszentrale für politi-
sche Bildung publizierte günstigere Ausgabe.

Der sich auf die schulische Bildung in Österreich beziehende, von Dreier und
Pingel editierte Sammelband Nationalsozialismus und Holocaust ist im Wesentli-
chen eine reflektierte Rückschau auf die 20-jährige Arbeit des vom österrei-
chischen Bildungsministerium beauftragten und geförderten Projekts _erinnern.
at_.

Vorwegzunehmen sei, dass keine*r der Beitragenden einen DaF-/DaZ-Bezug
hat und insgesamt auch nur am Rande (Ausnahmen: Messerschmidts Beitrag
„Geschichtsbewusstsein ohne Identitätsbesetzungen. Kritische Gedenkstättenpä-
dagogik in der Migrationsgesellschaft“ und Omars Aufsatz „Verknüpfte Gedächt-
nisse: Zum Antisemitismus bei arabischen Migranten und Migrantinnen in
Deutschland“, beide in Knigge 2022) auf die in der Auseinandersetzung mit den
Themen Nationalsozialismus und Shoah manchmal notwendige, aber immer
herausfordernde und voraussetzungsreiche Einbeziehung divergierender Ge-
schichtsbilder und -narrative eingegangen wird. Im Folgenden wird dennoch ver-
sucht, die Überlegungen, die für eine zeitgemäße und gegenstandsadäquate Be-
handlung in DaF- und insbesondere in DaZ-Kontexten relevant sein können,
herauszuarbeiten.

Das von Knigge herausgegeben Buch Jenseits der Erinnerung beinhaltet
insgesamt 26 Beiträge, die in drei thematische Blöcke (Theoretische Interventionen
und Orientierungen, Kontexte im Wandel und Reflektierte Praxis) untergliedert
sind. Knigge selbst ist mit drei Beiträgen vertreten. Er beginnt in seinem titel-
gebenden Beitrag „Jenseits der Erinnerung – Verbrechensgeschichte begreifen.
Impulse für die kritische Auseinandersetzung mit dem Nationalsozialismus nach
dem Ende der Zeitgenossenschaft“ mit einer kritischen Betrachtung der bun-
desdeutschen Erinnerungskultur. Wie alle Beitragenden – in beiden Büchern –
demontiert er die weitverbreitete Annahme, dass Gedenkstättenbesuche, Erinne-
rungserzählungen und z. B. digitale „Vergegenwärtigungsmittel“ „gegen Neo-
nazismus, Antisemitismus, antidemokratische Einstellungen [...] verlässlich
immunisieren“ (10). Nach einer Skizzierung der Gedenkstättenarbeit von den

84 Rezensionen



1970er-Jahren („Graswurzelforschung der Geschichtswerkstätten“, 17) und der
dann seit den 1990er-Jahren einsetzenden „raumgreifende[n] Rhetorik des Er-
innerns“ (ebd.) plädiert er für die Trennung von Erinnern und historisch-politisch-
ethischem Lernen, wobei er Letzteres „historisches Begreifen“ (21) nennt. Dessen
Merkmale werden als „erkenntnisorientierte[r], nachhaltige[r] Modus (selbst-)kri-
tischer Auseinandersetzung mit Geschichte und historischer Erfahrung“ (21–22)
zusammenfasst. Das vorliegende Buch, so Knigge, liefere kein „in sich geschlosse-
nes Konzept des historisch-politisch-ethischen Lernens“ (33), sondern möchte
einen Beitrag dazu leisten, ein solches interdisziplinär zu entwickeln.

In seinem zweiten Beitrag nennt Knigge die Geschichte des Nationalsozialis-
mus und der Shoah mit Imre Kertész „unannehmbar“ (71) und stellt ganz grund-
sätzliche Fragen: nach den unterschiedlichen Dimensionen von Erinnerung (74),
nach dem Lernen aus dieser unannehmbaren Geschichte (75), nach Handlungs-
rezepten aus einer Geschichte, die eine „Normalitätserschütterung“ beinhaltet
und die zeigt, „wie inaktiv das moralische Selbstbewusstsein geblieben ist, wie
schnell Gerechtigkeitsgefühl und moralisches Empfinden erodieren“ (80). Die
Auseinandersetzung mit den nationalsozialistischen Verbrechen kann zu Beängs-
tigung und Abwehr führen, was Knigge aufgreift, wenn er von „bewusster Selbst-
beunruhigung“ als didaktische Konsequenz für die Einsicht spricht, „dass das mit
der nationalsozialistischen Geschichte verbundene Beunruhigende nicht abge-
schlossen ist“ (ebd.).

Der letzte Beitrag von Knigge ist bereits in dem ebenfalls vom ihm und
Steinbacher 2019 herausgegebenen Buch Geschichte von gestern für Deutsche von
morgen? erschienen. In seinem Problemaufriss geht er einleitend auf die wieder-
holt laut werdenden Forderungen nach verpflichtenden KZ-Gedenkstätten (z. B.
durch die Aufnahme in den „Ausbildungskatalog von Integrationskursen“, 358)
ein. Die Erwartung an Gedenkstättenbesuche, „kathartisch, schlagartig läuternd
und einstellungsverändert“ (ebd.) zu sein, bezeichnet er als unerfüllbar, gleich-
zeitig kritisiert er die mit solchen Anliegen einhergehende Stereotypisierung und
Homogenisierung von Menschen mit Migrationshintergrund und Flüchtlingen
(359). Er formuliert überzeugende Voraussetzungen und Einbettungen für das
historisch-politische Lernen, unterstreicht die Notwendigkeit vonWissen über die
„geschichtskulturellen Herkunftswelten und Prägungen“ (365, Hervorh. im Origi-
nal) zugewanderter Menschen, warnt gleichzeitig und richtigerweise davor, „>An-
dersheit< zu imaginieren, zu behaupten und zuzuschreiben“ (ebd.), und schließt
mit einer fundierten Betrachtung von „Erinnerung und Identitätsparadigma“
(368).

Thematisch daran anschließend setzt sich Messerschmidt in ihrem Beitrag
„Geschichtsbewusstsein ohne Identitätsbesetzung. Kritische Gedenkstättenpäda-
gogik in der Migrationsgesellschaft“ (373, Hervorh. im Original) mit den Einflüssen

Rezensionen 85



der Migration auf die historisch-politische Bildung auseinander. Auch sie pro-
blematisiert „die sozialen Prozesse des Fremdmachens“ (ebd.), die hinterfragt
werden müssen, und kritisiert die „Verfestigung national-kulturalisierender Un-
terscheidungspraktiken in der auf den Holocaust bezogenen Pädagogik“ (377).
Zentral ist hier die Feststellung, dass „die Geschichte der Vorfahren“ weniger
Einfluss auf die Beziehung zur Geschichte hat als „die erfahrenen Geschichts-
thematisierungen in der eigenen Biographie [...]“ (ebd.). Nachdem sie dann das
Konzept einer rassismuskritischen Bildung erörtert (378), „[m]achtreflexive Per-
spektiven auf die Geschichtsvermittlung in der Migrationsgesellschaft“ (380) auf-
gezeigt und über die Rolle von identitären Mustern im Verhältnis zum abstam-
mungsunabhängigen „Konzept der Verantwortung“ (384) reflektiert hat,
plausibilisiert sie ihr Plädoyer für einen forschenden „forensischen Zugang“ an
den Tatorten der NS-Verbrechen, „abseits moralisch aufgeladener Lernerwartun-
gen“ (387) und mit konkreten Anknüpfungspunkten durch die Frage „Was hat
das mit mir zu tun?“ (384).

Der darauffolgende Beitrag von Kamil (ebenfalls bereits in Knigge/Steinba-
cher 2019 abgedruckt) begegnet gewissermaßen der Forderung, sich mit Vor-
wissen und Geschichtsbildern der jeweiligen Adressaten zu beschäftigen und sich
Wissen über „geschichtskulturelle[n] Herkunftswelten und Prägungen“ (s. o.) an-
zueignen. Unter dem Titel „Verknüpfte Gedächtnisse“ versucht er, den vielzitier-
ten und -bemühten Antisemitismus unter arabischen Migrant*innen in Deutsch-
land historisch einzuordnen. Nach seiner Skizzierung der Entstehung und
Entwicklung antisemitischer Tendenzen in der Geschichte einiger arabischer
Länder beleuchtet er die Rolle der kolonialen Erfahrungen, insbesondere in den
Maghreb-Staaten. Auch wenn sein Schluss, der arabische Antisemitismus sei „im
heutigen Westeuropa eine Folge diskriminierter Erinnerungen“ (405), sicherlich
zu kurz greift, sind seine Ausführungen ebenso informativ wie bewegend und
leisten einen wichtigen Beitrag zur Diskussion um den Umgang mit Antisemitis-
mus und um die im postkolonialen Diskurs geforderte „Anerkennung von trau-
matischen Gewalterfahrungen“ (408) auch jenseits des Holocaust.

Der insgesamt wohl praxisorientierteste Beitrag in dem Band stammt von
Proske und Haug. Ausgehend von den vereinfachten Annahmen, auf denen die
„hohen Wirkungserwartungen an den schulischen Geschichtsunterricht und an
die Gedenkstättenpädagogik“ (299) beruhen, nehmen sie das „pädagogische Feld
der Erinnerung“ (ebd.) genauer in den Blick.

Das Feld besteht für sie aus vier Teilen einer Formation, „bestehend aus 1)
dem kulturellen Gedächtnis einer Nation, in dem das offizielle Wissen und die
autorisierten Praktiken der Erinnerung und des Gedenkens bewahrt und öffent-
lich aktualisiert werden“ (300). Damit eng verbunden sind, zweitens, „die päda-
gogischen Programme/Konzepte und Semantiken der Vermittlung der NS-Ge-

86 Rezensionen



schichte“ (ebd.). Diese stoßen, drittens, auf „Vorwissen und Geschichtsbilder“
(ebd.), sowohl auf Pädagog*innenseite als auch auf Adressat*innenseite, „in
denen wiederum in eigensinniger Weise offizielle und private, meist milieu-
gebundene Geschichtsdeutungen verschmelzen“ (ebd.). Im schulischen Unter-
richt oder in Gedenkstätten kommt es dann, viertens, zu „eigensinnige[n] in-situ-
Aushandlungen der Bedeutung der NS-Geschichte“ (ebd.).

Proske und Haug führen weiter genau aus, worin Herausforderungen, Risiken
und Paradoxien der pädagogischen Kommunikation in diesem Feld bestehen,
und ihre Schilderungen erinnern nicht zufällig an Erfahrungsberichte von Leh-
renden in Orientierungskursen, in denen im Modul II divergierendes Vorwissen
und divergierende Geschichtsbilder der Lernenden zu Tage treten – ohne dass es
irgendwo irgendeine Hilfestellung für die Lehrenden gäbe, die sich mit Äußerun-
gen und Einstellungen ihrer Lernenden, die „die autorisierten Praktiken der
Erinnerung und des Gedenkens“ (s. o.) verletzen, überfordert fühlen. Es würde
sich zweifellos lohnen, das von Proske und Haug beschriebene Feld (und hier
insbesondere die strukturellen Bedingungen) einmal systematisch und grund-
legend auf die Behandlung der Themen Nationalsozialismus und Shoah in den
Orientierungskursen zu übertragen.

Weitere Beiträge, die weniger anschlussfähig an DaF-/DaZ-Kontexte sind,
aber zentrale Aspekte der deutschen Erinnerungskultur kritisch betrachten, wer-
den im Folgenden in aller Kürze vorgestellt. In seinem kurzen, verschriftlichten
Vortrag „Erinnerung ohne Geschichte – Geschichte ohne Erinnerung?“ geht Niet-
hammer auf den Beitrag von Zeitzeug*innen zum öffentlichen Gedächtnis (42) ein
und betrachtet den oft unreflektierten Gebrauch der Wörter „erinnern“ (41),
„Gedächtnis“ und „Geschichte“ (43). Dem Wegsterben der „Erlebnisgeneration“
(das Wort Zeitzeuge findet Niethammer unsinnig, da es nur „Zeugen für etwas
Bestimmtes“ gibt, 42) misst er aufgrund der Sicherung und Erschließung ihrer
Zeugnisse der Überlebenden keine fundamentale Bedeutung bei (ebd.).

Rüsen stellt „einige theoretische Fragen der Gedenkstättenarbeit“ (63), wobei
es ihm im Wesentlichen um eine Unterscheidung zwischen dem Erinnerungsdis-
kurs und dem Geschichtsbewusstseinsdiskurs geht. Interessant ist hierbei, dass
er in Anbetracht der Tatsache, „dass viele Besucher der Gedenkstätten eine
Herkunft mitbringen, zu der die dargestellte Geschichte nicht gehört“ (70), gleich-
zeitig für eine Herausarbeitung der „menschlichen Dimension dieser Geschichte“
(ebd.) eintritt und den Herkunftsanderen einen anderen „Umgang mit den NS-
Verbrechen im Vergleich zu den unmarkiert bleibenden Herkunftsdeutschen“
(Messerschmidt in ihrem Beitrag, 382) zuschreibt.

Den von Knigge geprägten Begriff „bewusste Selbstbeunruhigung“ (98)
nimmt auch Süß auf, der unter dem Titel „Muss man aus der Geschichte lernen?
Geschichts- und politikwissenschaftliche Kontroversen in der >alten< Bundesrepu-

Rezensionen 87



blik“ (85, Hervorh. im Original) ausgewählte Diskurse in der BRD nachzeichnet
und im politisch-pädagogischen Umgang mit dem Nationalsozialismus eine
Grundspannung ausmacht, einen „Konflikt zwischen >Verstehen-Wollen< und
kritischer Distanzierung“ (98), den es auszuhalten gelte. Der nachfolgende Bei-
trag von Sandkühler „Vergangene Fehler nicht aus Gedankenlosigkeit wieder-
holen“ (100 ff.) ist ebenso ein Querschnitt durch die bundesrepublikanische Ge-
denkpraxis von 1945 bis heute und liefert zudem interessante Informationen über
die Anfänge der politischen Bildung in der BRD. Wenn etwa noch 1955 vom
„Deutschen Ausschuss für das Erziehungs- und Bildungswesen“ festgestellt wird,
dass „in breiten Schichten noch keine Übereinstimmung in der Beurteilung des
Nationalsozialismus und der Widerstandsbewegung erreicht worden sei“ und als
Aufgabe für die politische Bildung formuliert wird, „die kriegsbedingte >Verstüm-
melung< Deutschlands zu überwinden und ein >gesundes Staatsgefühl< in den
Jugendlichen auszubilden“ (108), wird deutlich, welch steinigen Weg die damals
neue Disziplin Geschichtsdidaktik und – parallel dazu, aber nicht kooperierend –
die Gedenkstättenpädagogik zu gehen hatten.

Siebeck und Garbe gehen in den nächsten beiden Beiträgen auf die Geschich-
te und Entwicklungen der Gedenkstättenarbeit ein. Siebeck warnt davor, die
„Gedenkstättengeschichte als Erfolgsgeschichte“ zu erzählen, und macht auf die
Notwendigkeit immer wieder aktualisierter und neuer Aushandlungsprozesse
aufmerksam (128). Verbreitete „Läuterungs- und Überwindungserzählungen“
und ein „unangemessene[r] Aufarbeitungsstolz“ (129) würden den gesellschaftli-
chen Umgang mit der NS-Geschichte verklären. Garbe weist am Ende seines Auf-
satzes, in dem er die Geschichte der bundesdeutschen Gedenkstätten kenntnis-
und detailreich veranschaulicht, darauf hin, dass es gegenwärtig „geschichts-
politische Deutungskämpfe“ gibt, und stellt fest, dass „Angriffe auf die Erinne-
rungskultur und die Gedenkstätten“ (157) zunehmen. Die aktuellen politischen
Entwicklungen nimmt auch Frei in seinem Beitrag („Infrastruktur und Engage-
ment. Nationale Identität und Erinnerungspolitik in Deutschland nach 1989/
1990“, 158 ff.) in den Blick. Wenn er zu bedenken gibt, dass womöglich eine
Situation eintrifft, in der sowohl die finanzielle Ausstattung der Gedenkstätten als
auch „die normative Unterstützung eines kritisch-aufklärerischen Geschichts-
bewusstseins nicht mehr ohne weiteres vorausgesetzt werden können“ (163),
nimmt er dezidiert Bezug zum Erstarken rechter Parteien, Bewegungen und Ideo-
logien, auch jenseits der AfD.

Einen weiteren Rückblick auf die die gesellschaftlichen Entwicklungen im
Umgang mit den NS-Verbrechen liefert Sabrow. Die erneute Rückschau auf die
Formen der (Nicht-)Auseinandersetzung seit 1945 wirkt etwas redundant, Sabrow
greift aber durchaus neue Aspekte auf – schon, weil hier erstmals auch die
Aufarbeitung in der DDR mitbetrachtet wird. Sabrow beklagt die „Sakralisierung

88 Rezensionen



der Vergangenheit“, die sich unter anderem in der Vorstellung von Gedenkstätten
als „Läuterungsraum“ (175) äußert, ebenso wie einen „geschichtskulturelle[n]
Generalkonsens“, der „das Kontroversitätsgebot des Beutelsbacher Konsens in
Nöte bringen und im öffentlichen Raum einer zunehmenden gedenkpolitischen
Ritualisierung Vorschub leisten muss“ (174). Auf die Frage, was (wie) stattdessen
zu tun ist, geht Sabrow indes nicht ein (abgesehen von der vagen Mahnung, „das
>Primärgefühl der Fassungslosigkeit< wachzuhalten“, 188).

Skriebeleit fasst seine Überlegungen zu „Historisierung und Entkonkretisie-
rung“ in Form einer moralischen Fabel zusammen. Auch hier werden das „Schul-
terklopfen auf die Errungenschaften deutscher Erinnerungskultur“ (225) und die
„nach gesellschaftlichen Eruptionen oft reflexartig laut werdenden“ Forderungen
nach verpflichtenden Besuchen von KZ-Gedenkstatten mit dem Ziel der „mora-
lischen Läuterung beziehungsweise Immunisierung“ (227) kritisiert, darüber
hinaus weist er begründet auf die Gefahren einer „entkontextualisierten und
generalisierten Holocaust-Education“ (228) hin. Der Beitrag von Doßmann „Über-
forderte Zeitzeugenschaft“ (234 ff.) beginnt und endet mit der bewegenden Ge-
schichte einer 1946 interviewten Zeitzeugin. Doßmanns Überlegungen zur Be-
deutung von „Erinnerung und Zeitzeugenschaft für historisches Lernen und
politische Handlungsorientierungen“ (235) und zur „sekundären Zeugenschaft“
(250) sind zur Beantwortung der Fragestellung, was von den Berichten der Zeit-
zeug*innen zu lernen ist, zentral und lesenswert. Kurz und prägnant schildert er
in diesem Zusammenhang auch das Projekt Dimensions in Testimony der USC
Shoah Foundation, bei dem vorher videografierte Überlebende als Hologramme
auftreten, eine Spracherkennungssoftware die an sie gerichteten Fragen deko-
diert und ein Logarithmus darüber entscheidet, „welche der vorher indexierten
Aufzeichnungen mit höchster Wahrscheinlichkeit als Antwort akzeptiert werden
kann“ (244). Vielleicht, so fragt er abschließend, sind weder die Zeug*innen noch
ihre „gespeicherten Repräsentationen“ (254) für ein historisches Begreifen des
Nationalsozialismus geeignet?

Auf den Topos „Authentizität und (mediale) Gestaltung“ (259) geht auch
Pingel ein, Hauptgegenstand seines Beitrags ist aber das Verhältnis zwischen
„Geschichtsdidaktik und NS-Gedenkstätten“ (ebd.), deren pädagogische Ansätze
sowie das jeweilige Verhältnis zu einem „reflexiven Geschichtsbewusstsein“
(269). Auch Pingel kritisiert die überzogenen Erwartungen an die Gedenkstätten
(-pädagogik) sowie damit verbundene Überfrachtungen und Funktionalisierun-
gen, die er „Geschichtsmechanik“ (285) nennt.

„Überlegungen zur historischen Auseinandersetzung mit NS-Vergangenheit
und Holocaust“ (286) stellt auch Holger Thünemann in seinem Beitrag „Lernen
aus der Geschichte?“ (ebd.) an. Neben einer problematisierenden Betrachtung des
„historischen Kompetenzerwerbs“ (287) geht er auf ernüchternde empirische

Rezensionen 89



Befunde aus Besucherbefragungen ein und formuliert abschließend „Perspekti-
ven historischen Lernens“ (294), in deren Zentrum die Berücksichtigung individu-
eller, gesellschaftlicher, bildungspolitischer und bildungsbiografischer Kontexte
stehen.

Die Tatsache, dass sich aus der soziokulturellen Vielfalt in Migrationsgesell-
schaften auch Fragen nach anderen Formen der Betroffenheit und andere Perspek-
tiven ergeben, nimmt auch Ziegler in ihrem Beitrag auf. Sie stellt eine Zeitenwende
im Umgang mit der Shoah fest und nennt als Gründe das Verschwinden der
Zeitzeug*innen, die durch staatliche Förderung und, so Ziegler, auch Steuerung
verursachten Veränderungen in der Gedenkstättenarbeit, die durch die steigende
Diversität der Gesellschaft stattfindende Auflösung einer „kollektiven Betroffen-
heitsgemeinschaft mit gemeinsamer Vergangenheit“ (312) und die Globalisierung
von (geschichts-)politischen Diskursen, durch die das Erinnern an den Holocaust
zur „transnationalen hoheitlichen Norm“ (313) geworden sei. Sie fordert, die Bot-
schaft „Nie wieder!“ mit konkreten Inhalten zu füllen (320). Den Ansätzen der
Geschichtsdidaktik folgend, spricht sie sich für einen multiperspektivischen Zu-
gang und dabei vor allem für eine stärkere Betrachtung der Tätergesellschaft aus
und fordert die Vermittlung von „soliden Kenntnissen darüber, welches die his-
torisch kontextualisierten Handlungsmöglichkeiten und Entscheidungssituatio-
nenwaren, in denen etwas hätte verhindertwerden können [...]“ (320).

Abschließend sei noch der Beitrag eines Zeitzeugens erwähnt, der kein Zeit-
zeuge mehr sein will. Der heute 95-jährige Ivan Ivanji begründet seine Weigerung
nicht etwa mit Zweifeln an der Wirkung oder Wirkmacht von Zeitzeugenberich-
ten, sondern damit, dass er mit seinem Leben nicht zufrieden wäre, wenn er „im
Leben nichts vollbracht hätte, als >als Jude< im Konzentrationslager gewesen zu
sein“ (36) – und auch damit, dass „für jene zu kämpfen, die heute leiden“ (ebd.),
wichtiger sei als erinnern.

Auch das zweite hier besprochene Buch ist mit insgesamt 28 Beiträgen sehr
vielfältig. Fast alle Beitragenden beziehen sich auf die Arbeit des Instituts für
Holocaust Education _erinnern.at_ des österreichischen Bundesministeriums für
Bildung, Wissenschaft und Forschung. _erinnern.at_ feierte im Jahre 2020 sein
20-jähriges Jubiläum und der Band ist eine Würdigung dieser langjährigen Arbeit.
Wie dem Untertitel des Buches bereits zu entnehmen ist, werden zahlreiche
Materialien, Erinnerungsorte und (Zeitzeugen-)Projekte vorgestellt und reflek-
tiert.

Insgesamt liefern viele der Beiträge einen interessanten Einblick in die so-
genannte Aufarbeitung der NS-Geschichte in Österreich. Trotz des lange vorherr-
schenden Narrativs von Österreich als dem „ersten Opfer des Nationalsozialis-
mus“ (142, 199, 215, 225) setzten sich ministerielle Stellen bereits seit Mitte der
1970er-Jahre für eine intensivere Vermittlung der nationalsozialistischen Vergan-

90 Rezensionen



genheit Österreichs ein (9). Bereits seit 1978 gibt es einen auf die Initiative des
Holocaust-Überlebenden und -Chronisten Hermann Langbein zurückgehenden
„Referentenvermittlungsdienst für Zeitgeschichte“ (119), der Zeitzeug*innen an
Schulen vermittelt und die Besuche in Seminaren gemeinsam mit Wissenschaft-
ler*innen, Lehrkräften und Zeitzeug*innen vorbereitet (9). Darüber hinaus orga-
nisiert _erinnern.at_ regelmäßig Fortbildungen für Lehrer*innen und zwei jähr-
lich stattfindende Seminare in der staatlichen Holocaustgedenkstätte Yad
Vashem in Jerusalem (47). An den Pädagogischen Hochschulen in Oberösterreich
und in Salzburg gibt es Lehrgänge, die eng mit _erinnern.at_ kooperieren, außer-
dem trägt die Pädagogik der KZ-Gedenkstätte Mauthausen die Handschrift von
_erinnern.at_ (217), charakterisiert durch eine multiperspektivische Geschichts-
darstellung („Opfer-, Täter- und Bystander-Perspektiven“, ebd.) und die Betrach-
tung der „Geschichte des Nationalsozialismus als Gesellschaftsgeschichte“ (Ana-
lyse von konkreten Situationen und Biografien, 218).

In den ersten neun Beiträgen geht es zunächst allgemein um Erinnerungs-
politik und um die Aufgaben der politischen Bildung. Verschiedene Autor*innen,
alle mit aktuellem oder vergangenem Bezug zu _erinnern.at_, reflektieren ihre
Erfahrungen und betrachten die heutigen Herausforderungen bei der Vermittlung
von Nationalsozialismus und Holocaust (Dreier, Gautschi, Kumar, Schreilechner,
Larndorfer). Die Herausgeber des Buches, Pingel und Dreier, beleuchten die
Darstellung des Themas Nationalsozialismus (und die Darstellung von Juden und
Jüdinnen) in Schulbüchern und die Gegenstände der deutsch-israelischen bzw.
deutsch-österreichischen Schulbuchgespräche. Siegel stellt Materialien zum
„Schicksal der europäischen Sinti und Roma während des Holocaust“ (107) vor.

Die darauffolgenden Beiträge sind unter der Überschrift Unterricht(s-Materia-
lien) mit Zeitzeugen zusammengefasst. Sie reichen von einer Rückschau auf die
Anfänge der „Zeitzeugen Aktion“ (119) und die Rolle Hermann Langbeins (Pelin-
ka) über grundsätzliche Überlegungen zu Schulbesuchen von Zeitzeug*innen
(Ecker-Angerer) bis hin zu Projektbeschreibungen (Laumer, Bibermann, Ecker-
Angerer/Dreier).

Eine Schilderung der konkreten Arbeit an konkreten Orten erfolgt im themati-
schen Block Alle Erinnerung hat ihren Ort (177 ff.). Neben Beschreibungen einzel-
ner Projekte in den verschiedenen Bundesländern (Kremser über ein Kunstprojekt
in Niederösterreich, Obermair über einen Gedenkort am Krimmler Tauernpass,
Dangmaier über Erinnerungsarbeit in Kärnten, Spiel über die Vorarlberger Ju-
gendbücher und Brettl über ein dezentrales Netzwerk im Burgenland) wird von
Lamprecht das Projekt DERLA (Digitale Erinnerungslandschaft in Österreich, 184)
vorgestellt. In Bezug auf die Möglichkeiten und Herausforderungen der his-
torisch-politische Bildungsarbeit sind die Beiträge von Lichtblau (über eine Aus-
stellungskonzeption und einen Besuch in der Gedenkstätte des Vernichtungs-

Rezensionen 91



lagers Auschwitz), Angerer (über die Geschichte des Bildungsorts der KZ-Gedenk-
stätte Mauthausen) und Larndorfer (über die Darstellung des Nationalsozialismus
im Haus der Geschichte Österreich) besonders reflektiert und aufschlussreich.

Den Abschluss des Buches bildet der Block Auseinandersetzung mit Antise-
mitismus, zu dem Dreier, Ecker-Angerer und Schacht beitragen und der verschie-
dene Projekte und Materialien zur Behandlung von Antisemitismus – auch im
Kontext von Israel und dem Nahostkonflikt – vorstellt. Ein Blick auf die Website
www.erinnern.at zeigt, dass dieses Thema aus bekanntem Anlass aktuell im Vor-
dergrund steht.

Zusammengefasst gelingt es dem Buch, durch didaktische Reflexionen einer-
seits und die reflektierte Darstellung unterrichtspraktischer Projekte und Materia-
lien andererseits Einblicke in die engagierte Arbeit von _erinnern.at_ zu bekom-
men. Die österreichischen Diskurse unterscheiden sich dabei nicht grundlegend
von denen in Deutschland: die mediale und digitale Revolution (80) erfordert die
Stärkung von „Medien- und Informationskompetenz von Jugendlichen [...], um
diese gegen Stereotypen, Verschwörungstheorien und Manipulationsversuche zu
wappnen“ (39)– zumal dasWeb „zentraler Ort vonHolocaust- Leugnung ist“ (191).

Auch in Österreich sind die Lerngruppen „von einer hohen (sozio-)kulturellen
Diversität und von diversifizierenden Präkonzepten aller Teilnehmenden ge-
prägt“ (40), was die Expert*innen von _erinnern.at_ auch „verhandeln und
adressieren“ (41). Die wachsende Bedeutung „konkurrierender und konfliktbe-
ladener Geschichts- und Erinnerungsnarrative“ (180) wird wahr- und ernst-
genommen, und es werden daraus Aufgaben für die politische Bildung abgeleitet
(250). Auch in Österreich gibt es Rufe nach verpflichtenden Besuchen von NS-
Gedenkstätten, z. B. im Rahmen der „Wertekurse“ für Asylbewerber*innen und
Migrant*innen (52) – „eine Forderung, die auch durch ihre vielfache Wieder-
holung nicht klüger wird [...]“ (Larndorfer, 62)1.

Die Arbeit von _erinnern.at_ wird dem Anlass der Publikation entsprechend
sehr positiv dargestellt. Das deutlich werdende persönliche Engagement der
Autor*innen und das umfangreiche Angebot auf der Website sprechen aber für
sich, und man wünscht sich nach der Lektüre beider Bücher die Etablierung einer
interdisziplinären Arbeitsgruppe, die das BAMF davon überzeugen kann, dass die

1 NRW-Ministerpräsident Wüst sagte jüngst in seiner 2024er-Neujahrsansprache: „Ich möchte,
dass jede Schülerin und jeder Schüler einmal im Schulleben die Chance hat, ein KZ [sic!] oder eine
NS-Gedenkstätte zu besuchen. So erreichen wir die Herzen junger Menschen. So hat Antise-
mitismus keine Chance.“ Neujahrsansprache von Ministerpräsident Hendrik Wüst für das
Jahr 2024. Online: https://www.land.nrw/pressemitteilung/neujahrsansprache-von-ministerprae
sident-hendrik-wuest-fuer-das-jahr-2024 (11.01.2024).

92 Rezensionen

https://www.carap.ecml.at/
https://www.carap.ecml.at/


in den Orientierungskursen eingesetzten Lehrmaterialien zum Thema Nationalso-
zialismus dringend einer Überarbeitung bedürfen.

Literatur

Knigge, Volkhard; Steinbacher, Sybille (Hrsg.) (2019): Geschichte von gestern für Deutsche von
morgen? Die Erfahrung des Nationalsozialismus und historisch-politisches Lernen in der
Migrationsgesellschaft. Göttingen: Wallstein.


