
Steinke, Ronen: Antisemitismus in der Sprache. Warum es auf die Wortwahl
ankommt. 2. erweiterte und aktualisierte Ausgabe. Berlin: Dudenverlag, 2022
(Debattenbücher). – ISBN 978-3-411-75679-7. 79 Seiten, € 8,00.

Besprochen von Cornelius Partsch: Bellingham, WA / USA

https://doi.org/10.1515/infodaf-2023-0052

Steinkes Buch wird vom Dudenverlag als Teil der Reihe Debattenbücher auf-
geführt, und somit bezeichnet der Autor seinen Text, der in acht kurze Kapitel
aufgeteilt ist, auch als „Streitschrift” (11). Steinke beginnt mit der Feststellung des
Unbehagens von nicht jüdischen und jüdischen Menschen gleichermaßen, das
Wort Jude1 auszusprechen. Das Wort ist behaftet mit einem Klang, einer Geschich-
te und einem Assoziationsfeld und ist daher für viele so negativ konnotiert, dass
sie lieber zu Ersatzformulierungen greifen, wie zum Beispiel jüdische Mitbürger
oder jüdische Menschen, wie es die ehemaligen Präsident:innen des Zentralrats
der Juden in Deutschland, Heinz Galinski und Charlotte Knobloch, vorzugsweise
taten und tun. Die Geschichte der diskriminierenden und erniedrigenden Ver-
wendung des Wortes, die oft losgelöst von realer jüdischer Religion oder Herkunft
funktioniert, geht weit zurück, bis ins Mittelalter. Steinke merkt an, dass es ihm in
diesem Buch nicht so sehr um die Thematisierung dumpfer, antisemitischer
Klischees gehe und auch nicht umWörter, die für sich genommen nichts Anstößi-
ges bedeuten, wie zum Beispiel Ostküste oder Hochfinanz – er charakterisiert die
ressentimentgeladene Absicht hinter solchen Wörtern als „durchsichtig” (15).
Vielmehr interessiert er sich für jene Vokabeln, denen der Antisemitismus „rich-
tiggehend eingeschrieben ist” (15), wie mauscheln. Darüber hinaus untersucht
Steinke auch Synonyme für jüdisch, wiemosaisch oder israelitisch, die in Reaktion
auf Antisemitismus geprägt wurden, als verständliche Versuche des Rebran-
dings.

In dem Kapitel über Jiddisch, eine eigenständige Sprache, die im 13. Jahr-
hundert entstand, weist der Autor darauf hin, dass das Jiddische zwar im Alltag
heutzutage fast nirgendwo mehr gesprochen wird, aber dennoch fortlebt, oft
eingestreut in die jeweiligen Landessprachen der europäischen Juden als Slang-
ausdrücke oder Insiderwitze. Auch nicht jüdische Sprecher:innen im deutschen
Sprachraum halten das Jiddische für liebenswert und verwenden ausgiebig Wör-
ter wie Tacheles, Schlamassel, meschugge, Chuzpe oder koscher. Für Steinke stellt
diese Sprachpraxis ein Kompliment an die Sprache dar, aus der die Lehnwörter

1 Die kursive Schreibweise des Autors wird im Folgenden übernommen.

Info DaF 2023; 50(2–3): 277–280



kommen, und er bezeichnet es als bemerkenswert, dass die deutsche Sprache
diese Wörter aufnimmt, ohne sie zu verbiegen oder umzudeuten.

Aber die dunklere Seite solcher Jiddizismen existiert natürlich ebenso, und so
lauert hinter einer oft vergessenen oder verharmlosten Geschichte der abwertende
und stigmatisierende Beiklang einiger Begriffe. Am Beispiel des Wortes ische, das
im Jiddischen eigentlich nur wertneutral Frau heißt, im deutschen Gebrauch aber
oft abwertend intendiert ist, führt Steinke kurz durch die Geschichte solcher
Assoziationen und Umdeutungen. Bei ische hört er das mit, was vormals Nicht-
juden meinten, wenn sie über eine Frau redeten, die Jiddisch sprach. Auch in der
Ganovensprache gibt es zahlreiche historische Verwendungen des Jiddischen,
aber die Assoziationen mit Verbrechertum, Elend und Anrüchigkeit, die damals
wie auch heute noch mitklingen, geben dem Gebrauch eine problematische
Dimension, weil die Juden als Gruppe so sprachlich fixiert werden. Dies erläutert
Steinke am Beispiel des Wortes mischpoke und seiner sinistren Untertöne. Viel-
leicht noch herabsetzender ist die mitschwingende Bedeutung von mauscheln
und schachern. Beide werden dennoch nicht selten in den angesehensten
deutschsprachigen Medien benutzt.

Wiederholt setzt Steinke auch den Sprachgebrauch jüdischer Deutscher in
Szene und legt dar, dass es sich dabei oftmals um Wiedervereinnahmungen
handelt, die als polemische Kommunikationsakte fungieren, gleichzeitig aber auf
die verletzende Wirkung eines Wortgebrauchs verweisen, wie wenn etwa der
Schriftsteller Max Czollek sich selbst als Judenautor bezeichnet. Eine andere Art
der Wiedervereinnahmung tritt als ironisches Spiel mit einem negativ konnotier-
ten Begriff auf. Dies taten beispielsweise die Veranstalter des internationalen
jüdischen Sportfestes Makkabiade in Berlin 2015 mit dem Werbeslogan Die ganze
Mischpoke ist am Start. Steinkes Empfehlung „für Außenstehende” (37) lautet
immer wieder, Vorsicht und Umsicht walten zu lassen, anstatt die vielschichti-
gen, witzig-ironisch-polemischen Interventionen jüdischer Deutscher nachzuah-
men. Eine Kehrseite des Wunsches, der herabsetzenden Etikettierung als Jude zu
entkommen und diese durch unbelastete, neue Begriffe zu umgehen, sind pro-
blematische Rebrandings, „Synonyme zum Davonlaufen“ (63) in Steinkes süffi-
santer Einschätzung. Dennoch erläutert der Autor den historischen Kontext der
Synonyme israelitisch und mosaisch und wertet sie als verständliche Reaktionen
auf antisemitische Abwertung und Diskriminierung.

In seinem letzten Kapitel kommt Steinke zur identitären Grundfrage seiner
Namensschreibung mit Hilfe der altmodischen Praxis des Buchstabierens nach
der Buchstabiertafel, die es einmal für Telefonist:innen und Funker:innen gab.
Die Nationalsozialisten haben 1934 diese Buchstabiertafel, die in jedem Telefon-
buch abgedruckt wurde, arisiert: aus Nathan wurde so Nordpol, aus David wurde
Dora, aus Samuelwurde Siegfried, aus Zachariaswurde Zeppelin. Jüdische Namen

278 Rezensionen



sollten nicht mehr zur Nation gehören, unsichtbar gemacht werden, und somit
sollte kaschiert werden, dass schon seit der Römerzeit Juden auf dem Gebiet des
heutigen Deutschlands gelebt haben. Auf diesen Schritt zur Ausradierung des
Jüdischen wies vor einigen Jahren der Antisemitismusbeauftragte von Baden-
Württemberg Michael Blume hin. Steinke nimmt diesen historischen Moment als
Anlass dafür, daran zu erinnern, dass die Unsichtbarmachung nie korrigiert
wurde und deshalb bis heute fortwirkt. Die Streitschrift endet mit einer sprach-
lichen Selbstbehauptung; der Autor formuliert seinen Vornamen als Richard,
Otto, Nathan, Emil, Nathan und stellt sich vor, dass er mit dieser Buchstabierung
eine kleine Irritation am Telefon bewirken könnte, als Ausbruch aus den Gewohn-
heiten (würde man ihn dann womöglich bitten, das Wort Nathan zu buchstabie-
ren?). Darin zeigt sich konzis die Hoffnung, die Steinke mit seinem Text verfolgt
hat, „dass ein bewussterer Gebrauch von Sprache auch ein selbstbewussterer
Gebrauch von Sprache ist” (79) – praktisch „ein Auflehnen” (79), das auf sprach-
lichem Hintergrundwissen beruht.

Man darf in dem bündigen, gut lesbaren Text keine wissenschaftliche Gründ-
lichkeit oder Fundierung erwarten, etwa in Form von längeren analytischen
Passagen, Kontextualisierung, Fußnoten oder einem Quellenverzeichnis. Wie
angekündigt, möchte Steinke eine Position vertreten und dabei einen Beitrag zu
einer gegenwartsrelevanten Debatte formulieren. Er möchte Sprachsensibilität
fördern/fordern, Vergessenes aufdecken, manchmal provozieren, Anlässe zum
Diskutieren und zum Nachdenken liefern. Mitunter ist der Ton salopp und locker.
In solchen Momenten lässt der Autor keinen Zweifel daran, dass ihm etwas miss-
fällt, und treibt dadurch eine intendierte Debatte pointiert und mit Nachdruck
voran („WTF“, 37; „ein Schmarrn“, 45; „zum Davonlaufen“, 63).

Es ist aber trotz der Kürze dieser Streitschrift verwunderlich, dass antise-
mitischer Sprachgebrauch in den sozialen Medien und anderen digitalen Kom-
munikationsformaten überhaupt keine Erwähnung findet. Beispielweise hätte ein
Blick auf die algorithmengesteuerte Verbreitung und Gewichtung von oft hass-
erfülltem Sprachgebrauch Steinkes Streitschrift eine weitreichendere und auch
aktuellere Dimension verliehen. Ebenso fehlt eine Thematisierung des Zusam-
menhangs zwischen antisemitischem Sprachgebrauch und dem gefährlichen Ge-
misch von Verschwörungstheorien, Rechtsextremismus, Holocaustrelativierung
und -leugnung und Anti-Israelismus.

Steinke lässt zahlreiche Kommentator:innen zum Antisemitismus, zum anti-
semitischen Sprachgebrauch und, darüber hinaus, zu den diversen Konfiguratio-
nen und Lebenserfahrungen einer jüdisch-deutschen Identität zu Wort kommen,
wie zum Beispiel Lena Gorelik, Mirna Funk, Charlotte Knobloch, Max Czollek,
Philippe Sands, Juna Grossmann, Micha Brumlik, Anetta Kahane und Dmitrij
Belkin. Eine Liste weiterführender Literatur für Leser:innen, die sich eingehender

Rezensionen 279



mit der Thematik beschäftigen möchten, ist ein Desideratum für diesen Band. Ein
Debattierbuch will Debatten auslösen und ermöglichen und könnte daher nicht
nur Diskussionsfragen, sondern auch weitere Informationsquellen zur Verfügung
stellen. Die Leser:innen von Steinkes Buch könnten mit einer solchen Liste von
Texten der erwähnten Persönlichkeiten, im Anhang oder am Ende der Kapitel
platziert, noch näher an das Thema herangeführt werden und eineWissensgrund-
lage für genau den bewussten Gebrauch aufbauen, den Steinke mit seiner Schrift
selbst nähren möchte. Als parallele und ergänzende Lektüren wären unter ande-
rem Blumes Warum der Antisemitismus uns alle bedroht: Wie neue Medien alte
Verschwörungsmythen befeuern (2019) sowie Brumliks Antisemitismus. 100 Seiten
(2020) denkbar, dazu die relevanten Publikationen der von Steinke zitierten
Autor:innen, eine Einführung ins Jiddische, oder auch ein Verweis auf die zahl-
reichen kostengünstigen Texte zum Thema, die von der Bundeszentrale für Politi-
sche Bildung zu beziehen sind, wie etwa die Ausgabe von Aus Politik und Zeit-
geschichte über Antisemitismus (26–27, 2020; online: https://www.bpb.de/shop/
zeitschriften/apuz/311634/antisemitismus/ [6.1.2023]).

Literatur

Blume, Michael (2019):Warum der Antisemitismus uns alle bedroht: Wie neue Medien alte
Verschwörungsmythen befeuern.Ostfildern: Patmos.

Brumlik, Micha (2020): Antisemitismus. 100 Seiten. Ditzingen: Reclam.


