325

Multikulturalismus, Hyperkulturalitit und Inter-

kulturelle Kompetenz

Lutz Gotze

Zusammenfassung

Der Verfasser setzt sich auseinander mit neuen theoretischen Konzepten zum Kulturbegriff:
Transkulturalitat, Hybridkultur und Hyperkultur. Er kritisiert diese Ansdtze und wirft
ihnen Beliebigkeit des Kulturrelativismus sowie ein fehlendes Wertekonzept vor. Stattdes-
sen vertritt er einen Kulturbegriff des interkulturellen Dialogs auf der Grundlage der
Erklarung der Menschenrechte der Vereinten Nationen, um ein Miteinander der Kulturen
im globale Sinne zu ermdglichen, Vorurteile abzubauen und das Entstehen von Parallelge-

sellschaften in den Zentren zu verhindern.

0. Einfiihrung

Neuerliche Auseinandersetzungen in
den Kklassischen Einwanderungsléndern
Kanada und Vereinigte Staaten von
Nordamerika, aber auch in européischen
Staaten, haben die Diskussion um das
Mit- und Gegeneinander von Kulturen
neu belebt, zugleich aber die Auseinan-
dersetzung um den Kulturbegriff erneut
entfacht. Wir setzen damit unsere Argu-
mentation aus dem Jahr 2005 fort (Gotze
2005).

In Kanada hat eine Expertengruppe unter
Leitung von Gérard Bouchard und
Charles Taylor ein document de consulta-
tion vorgelegt, in dem, neben zahlreichen
anderen Fragen des Zusammenlebens,
die ethnisch-kulturellen Differenzen in
der Provinz Québec analysiert wurden.
Kanada ist seit langem bekannt fiir seine
Vielzahl von Ethnien: In Toronto stammt
fast jeder zweite Einwohner aus einer
Einwandererfamilie und im Herzen
Montréals liegt der Ausldnderanteil bei
knapp einem Dirittel. Trotz dieser — im
Vergleich zu Deutschland — hohen Pro-
zentanteile aber sind aus Kanada bislang

Info DaF 36, 4 (2009), 325-333

weder Rassenunruhen noch nennens-
werte Zunahmen rechtsradikaler Par-
teien bekannt geworden. Die Forscher-
gruppe hat den Ursachen dieses Zustan-
des mit einem Fragebogen nachgespiirt
und ist zu bemerkenswerten Ergebnissen
gekommen. Im Abschlussbericht spricht
sich die Kommission fiir ein »accommo-
dement raisonnable« (verniinftige Uber-
einkunft) aller Kulturen und Interessen-
gruppen aus und pladdiert entschieden
fiir einen Interkulturalismus und die un-
bedingte Anerkennung der Grundrechte
durch alle Gruppen, seien es Ethnien,
Katholiken, Protestanten, Juden, Mus-
lime, Freimaurer, Atheisten, Homosexu-
elle, Parteien oder Gewerkschaften. Son-
derrechte fiir einzelne Religionsvereine
oder gesellschaftliche Gruppen und da-
mit der Gedanke des Multikulturalismus
als eines lockeren Nebeneinanders unter-
schiedlicher Interessenvereine werden
verworfen: Eine eigene muslimische Ge-
richtsbarkeit nach dem Vorbild der sha-
riah mit ihren Empfehlungen, Geboten
und Verboten lehnt die Kommission ent-
schieden ab; gleiches gilt fiir alle anderen



326

Gruppierungen. Der Grundwertekatalog
der Menschenrechtserklarung der Ver-
einten Nationen sei, so der Bericht, fur
alle Biirgerinnen und Biirger Québecs
gleichermaflen verbindlich. Parallelge-
sellschaften mit eigenen Rechten und
Pflichten werden nicht geduldet. So heift
es:

»Cette perspective invitait a revenir sur
lI'interculturalisme, 'immigration, la laicité
et la thématique de l'identité québecoise«.
(Bouchard/Taylor 2008: V)

1. Multikulturalitit und mehrfache
Identitat

Der Inder Amartya Sen, Nobelpreistréager
fiir Okonomie 1998 und Hochschullehrer
an der Harvard University, setzt sich in
sechs Vorlesungen, die jetzt vorliegen,
mit Samuel Huntingtons Thesen zum
Kampf der Kulturen auseinander. Er wirft
Huntington und dessen Anhdngern vor,
den Menschen in seiner Vielfalt und
mehrfachen Identitéat radikal zu verkiir-
zen.

»Tatsachlich ist die Annahme, man konne
Menschen ausschliefllich aufgrund der Re-
ligion oder Kultur zuordnen, eine kaum zu
unterschétzende Ursache potentieller Kon-
flikte in der heutigen Welt. Der darin ent-
haltene Glaube an die alles beherrschende
Macht einer singuldren Klassifikation kann
die ganze Welt in ein Pulverfal verwan-
deln. Oft wird die Welt ausschliefllich als
eine Ansammlung von Religionen (oder
»Zivilisationen« oder »Kulturen«) betrach-
tet, unter Absehung von anderen Identi-
taten, welche die Menschen haben und
schitzen, darunter Klasse, Geschlecht, Be-
ruf, Sprache, Wissenschaft, Moral und Poli-
tik. Eine solche einseitige Einteilung 16st
mehr Konflikte aus als das Universum der
pluralen und mannigfaltigen Zuord-
nungen, welche die Welt préagen, in der wir
heute leben. Der Reduktionismus der ho-
hen Theorie kann, oft ungewollt, zur Ge-
walt der niederen Politik beitragen«. (Sen
2007: 11£.)

Sens Ziel ist es daher, die Illusion einer
einzigartigen Identitit zu iiberwinden

und dadurch Gewalt, Hass und Terroris-
mus zwischen Religionen und Kulturen
abzubauen. Zugleich wendet er sich ge-
gen einen »pluralen Monokulturalis-
mus«, den er scharf von einem Multikul-
turalismus abgrenzt. Der plurale Mono-
kulturalismus bedeutet fiir Sen nichts an-
deres, als dass verschiedene Ethnien,
Stile und Traditionen nebeneinander -
also in Parallelgesellschaften — existieren,
einen kulturellen Konservativismus pfle-
gen und ihren eigenen Geboten und Nor-
men automatisch Vorrang vor anderen
geben. Multikulturalismus hingegen sei
die Forderung des Tages, also das Aner-
kennen vielféltiger Identitdten und deren
friedliches Miteinander der Kooperation
und des Dialogs. Sen versteht >Multikul-
turalismus« also positiv und voéllig an-
ders als Bouchard und Taylor. Sein Fazit
lautet: Alle miissen lernen, nicht nur die
Alteritdt des Anderen zu tolerieren und
anzuerkennen, sondern auch dessen plu-
rale Identitit, die gepragt ist durch Ethnie,
Religion, Klassenzugehorigkeit, Ge-
schlecht, Beruf und Sprache. Gelinge das,
wiirden Hass und Terror gegen andere
bald der Vergangenheit angehoren.

2. Hybridkultur und Hyperkultur

Sens Argumentation hat etwas Verfiihre-
risches und beriihrt sich mit Homi Bhab-
has Konzept einer Hybridkultur. Darin
wird der Hybriditét in Zeiten des Multi-
kulturalismus eine Kulturen schaffende
Kraft zugewiesen:

»Hybrid ist alles, was sich einer Vermi-
schung von Traditionslinien oder von Signi-
fikanten verdankt, was unterschiedliche
Diskurse, Technologien verkniipft, was
durch Techniken der collage, des samplings,
des Bastelns zustande gekommen ist«.
(Bronfen/Marius/Steffen 1997: 14)

Noch weiter geht der Koreaner Byung-
Chul Han, Philosoph in Basel, mit seinem
postmodernen Konzept der Hyperkultur,
einem Modell also,



327

»was nicht vom Entweder-Oder, sondern
Sowohl-als-auch, nicht von der Kontradik-
tion oder vom Antagonismus, sondern von
gegenseitiger Aneignung bestimmt ware«.
(Han 2005: 32)

An anderer Stelle wird Han genauer:

»Die >intertwingularity« oder das >structan-
gle« charakterisiert auch die Kultur von
heute. Die Kultur verliert zunehmend [sic —
L. G.] jene Struktur, die der eines konventi-
onellen Textes oder Buches gleicht [...]. Die
Grenzen oder Umzdunungen, denen der
Schein einer kulturellen Authentizitit oder
Urspriinglichkeit aufgepragt ist, 16sen sich
auf [...]. Heterogene kulturelle Inhalte
drangen sich in einem Nebeneinander. Kul-
turelle Rdume {iiberlagern und durchdrin-
gen sich. [...]. Nicht das Gefiihl des Trans-,
Inter- oder Multi-, sondern das des Hyper-
gibt exakter die Raumlichkeit der heutigen
Kultur wieder. Die Kulturen implodieren,
d.h., sie werden ent-fernt zu Hybridkul-
turen«. (Han 2005: 16 f.)

Han sieht im Ergebnis dieses Prozesses
ein »Mehr an Kultur«. Sie wiirde dem
Globalisierungsprozess angepasst und
damit einerseits befreit von den kultu-
rellen Gegensatzen und deren versuchter
Uberwindung durch einen Dialog von
Eigen- und Fremdperspektive — wie es
dem Konzept des Interkulturellen zu-
grunde liegt —, andererseits aber auch
von der romantischen Konzeption der
Nationalkulturen, wie sie Herder entwi-
ckelt hat: Kultur ist unverandert stets jene
eines Volkes, die Bliite seines Daseins. Kul-
tur in Herders Sinne dient der Vereinheit-
lichung nach innen und der Abgrenzung
nach aufsen: deutsche Kultur, franzo-
sische Kultur, russische Kultur — der man
durch Geburt zugehort.

An anderer Stelle bekennt Herder:

»Je mehr die Linder zusammen riickten, die
Kultur der Wissenschaften, die Gemeinschaft
der Stinde, Provinzen, Konigreiche und
Welttheile zunahm; je mehr also, wie alle
Litteratur, so auch Poesie an Raum und
Obverfliche die Wiirkung gewann, desto
mehr verlor sie an Eindrang, Tiefe und Be-
stimmtheit«. (Herder 1989: 413)

Fiir Herder also ist Kulturenmischung
gleichbedeutend mit Verfall.

Ohne Zweifel ist Herders Kulturbegriff
heute nicht mehr akzeptabel. Zum einen
sind Kulturen nicht durch Nationen oder
Ethnien definiert, sondern Multikulturen
als Ergebnis globaler Migration. Sie waren
iibrigens Mischkulturen schon zu antiker
Zeit. Kulturenmischung aber ist Bereiche-
rung und kein Verfall. Zum zweiten ist das
Konzept der Nationalkulturen auch des-
halb zu verwerfen, weil diese Nationalkul-
turen in der Vergangenheit allzu haufig
Ursache von Hass, Feindseligkeit und
Kriegen waren. So schloss z. B. das Verein-
heitlichungsgebot von innen wahrend der
Zeit des Faschismus in Deutschland Juden
als Reprasentanten der Kultur aus, weil sie
anderen Glaubens waren, den die Natio-
nalsozialisten kurzerhand zur Grundlage
einer vermeintlichen jiidischen Rasse
missbrauchten. Nach auflen aber wurden
Nationalkulturen konsequent als Mittel
der Abgrenzung, der Diskriminierung
und zum Ausschluss des Fremden ver-
wendet. Ergebnis waren Eroberungen,
Verwiistungen und Kriege. In seinem
Kern ist der Begriff der Nationalkultur
daher kultur-rassistisch.

3. Transkulturalitit

Gegen das Konzept der Interkulturalitat
wendet sich auch Welsch (vgl. Welsch
1994: 95f1.). Er kritisiert, dass die Vertreter
des interkulturellen Denkens zunéchst
die Fehler des Herder’schen Konzepts
uberndhmen — die These von einer insel-
oder kugelartigen Verfassung der Kul-
turen, die einander diffamieren und be-
kdmpfen —, um dann auf einer sekunda-
ren Ebene Methoden vorzuschlagen, wie
die Kulturen dennoch friedlich miteinan-
der umgingen und zum Dialog féhig
seien. Dies sei nicht moglich, weil die
Grundthese der Homogenitdt und Sepa-
riertheit jeder Kultur nicht aufgegeben
werde.



328

Welsch stellt dagegen sein Konzept der
Transkulturalitit:

»Ich vertrete dabei vier Thesen: 1. Heutige
Kulturen sind grundsétzlich nicht mehr
einzelkulturell, sondern transkulturell ver-
fasst. 2. Transkulturalitdt gilt nicht nur auf
der Ebene der Kulturen, sondern ebenso auf
der Ebene der Lebensformen. 3. Sie wirkt
sich sogar bis in die Struktur der individu-
ellen Identitdt hinein aus. 4. Zudem sind
heute analoge Veranderungen auch im Be-
reich der Wissenschaft insbesondere in der
Rationalitdts- und Disziplinentheorie fest-
zustellen«. (Welsch 1994: 95)

Wie Homi Bhabha geht Welsch von einer
Hybridisierung der Kulturen als Folge
der weltweiten Migrationsprozesse so-
wie technologischer Veranderungen aus.
Es gebe folglich kein strikt Fremdes oder
strikt Eigenes mehr:

»Authentizitat ist zum Bestandteil der Folk-
lore geworden, ist simulierte Eigenheit fiir
andere, zu denen man als Einheimischer
langst selber gehort. Das Regionalspezi-
fische ist zum Dekor, zur Oberflache, zur
asthetischen Gesinnung geworden. Es gibt
zwar noch eine Rhetorik der Nationalkul-
turen, aber in der Substanz ist alles trans-
kulturell«. (Welsch 1994: 96)

Das Ergebnis seien transkulturelle Le-
bensformen, keineswegs mehr national
unterschiedliche; sogenannte cross-cul-
ture people (also Menschen mit Eltern aus
unterschiedlichen Kulturkreisen) be-
herrschten die globale Szene und auch
die Identitdten seien transkulturell. Mit
Daniel Bell ist Welsch der Ansicht, dass
wir »alle mehrfache Anhianglichkeiten
und Identitdten« besitzen (Bell 1980: 243):

»Nur transkulturelle Ubergangsfahigkeit
wird uns auf Dauer noch Identitat und so
etwas wie Autonomie und Souveranitat
verbiirgen konnen«. (Welsch 1994: 99)

Es ist unmittelbar evident, dass Welschs
Konzept der Transkulturalitdt mit ihrer
Vermischung der Einzelkulturen deut-
liche Beriihrungspunkte mit Homi Bhab-
has Hybridkultur aufweist.

Er versucht weiterhin, sein Konzept auch
in den Wissenschaften nachzuweisen:
Diese seien durch einen Wechsel von den
Einzeldisziplinen zur Transdisziplinari-
tat gekennzeichnet. Vernetzungen und
Synergieeffekte pragten die Wissen-
schaftslandschaft statt traditioneller Fa-
chergrenzen.

Erstaunlicherweise reklamiert Welsch fiir
sein Konzept der Trankulturalitdt auch
noch den Theoretiker der Nationalkul-
turen Johann Gottfried Herder — dessen
Konzept er wenige Seiten vorher ent-
schieden kritisiert hatte — und Johann
Wolfgang Goethe als Ahnherren. Dessen
Konzept der Weltliteratur sei keineswegs
nur - hier stimmen wir zu — die Gegenpo-
sition zur Ausgrenzung fremder Kul-
turen und Literaturen, sondern im Kern
ein transkulturelles Konzept:

»Eine wahrhaft allgemeine Duldung wird
am sichersten erreicht, wenn man das Be-
sondere der einzelnen Menschen und Vol-
kerschaften auf sich beruhen lafit, bei der
Uberzeugung jedoch festhdlt, dafl das
wahrhaft Verdienstliche sich dadurch aus-
zeichnet, dafl es der ganzen Menschheit
angehort«. (Goethe 1977: Band 14, 932)

An anderer Stelle freilich — und dies
verschweigt Welsch — dufsert sich Goethe
weitaus skeptischer in Hinblick auf die
Rolle der Weltliteratur beim friedlichen
Zusammenleben der Volker in der Zu-
kunft:

»Wenn nun aber eine solche Weltliteratur,
wie bey der sich immer vermehrenden
Schnelligkeit des Verkehrs unausbleiblich
ist, sich nachstens bildet, so diirfen wir nur
nicht mehr und nichts anderes von ihr er-
warten als was sie leisten kann und leistet.

Die weite Welt, so weit sie auch ausgedehnt
sey, ist immer nur ein erweitertes Vaterland
und wird, genau besehen, uns nicht mehr
geben als was der einheimische Boden auch
verlieh; was der Menge zusagt, wird sich
granzenlos ausbreiten und, wie wir jetzt
schon sehen, sich in allen Zonen und Ge-
genden empfehlen; dies wird aber dem
Ernsten und eigentlich Tiichtigen weniger



329

gelingen; diejenigen aber die sich dem Ho-
heren und dem héoher Fruchtbaren gewid-
met haben, werden sich geschwinder und
naher kennen lernen. [...] Die Ernsten miis-
sen deshalb eine stille, fast gedriickte Kir-
che bilden, da es vergebens ware der brei-
ten Tagesfluth sich entgegen zu setzen;
standhaft aber mufl man seine Stellung zu
behaupten suchen, bis die Strémung vorii-
ber gegangen ist«. (Goethe 1907: 502 £.)
Goethe betrachtet also das Zusammenrii-
cken der Volker durch Verkehr und an-
dere Verbindungen durchaus skeptisch.
Er sieht Vermassung und Niveauverlust
voraus; fur die >Ernstens, also die Dichter
und die geistige Elite, gilt es Widerstand
zu leisten gegen die immer grofiere Be-
schleunigung — Goethe spricht an ande-
rer Stelle von der veloziferischen Gesell-
schaft (vgl. Gotze 2004) — und die Unter-
werfung der Kiinste unter das Diktat der
Vermarktung.

Goethe also lasst sich nicht fiir ein postmo-
dernes Konzept der Hybridisierung, wie
es Welsch vertritt, vereinnahmen. Goethe
ging es um ein Verstehen des Anderen,
um die bessere Kenntnis anderer Kul-
turen, die nicht nur toleriert, sondern als
gleichrangig anerkannt werden sollten.

In den Maximen und Reflexionen schreibt
Goethe:

»Toleranz sollte eigentlich nur eine vor-
iibergehende Gesinnung sein; sie mufs zur
Anerkennung fithren. Dulden heifit beleidi-
gen. Die wahre Liberalitat ist Anerken-
nung«. (Goethe 1977: 9. Band: 614)

Diese, in moderner Sprache, Anerken-
nung des Anderen {iber die Entwicklung
einer Fremdperspektive aber ist bei Goe-
the deutlich wertorientiert. Schon frith von
Winckelmanns Studien iiber die Antike
beeinflusst, sah Goethe die Vollendung
der Kiinste — als wesentliches Element
jeder Kultur — im griechischen Vorbild: in
Plastiken des Phidias, den Werken von
Homer, Aischylos, Euripides und Sopho-
Kles, in der Philosophie des Platon: das
Edle, Schéne und Wahre.

4. Wertorientierung und Normativitit

Dieser zentrale Gedanke eines Kulturbe-
griffs der Wertorientierung und Normati-
vitdt fehlt durchgangig in allen postmo-
dernen Kulturtheorien, seien sie nun der
Hybriditat, dem Multikulturalismus, der
Hyperkultur oder der Transkulturalitét
verpflichtet. Mit immer neuen Termino-
logien wird hier im Grunde der gleiche
Inhalt lediglich paraphrasiert: Die Welt
ist durch Migration geprégt, die Vermi-
schung schreitet voran, Grenzen werden
uberwunden oder nicht mehr erkennbar,
Authentizitdt und Einmaligkeit gehoren
der Vergangenheit an, Kulturen gehen
ineinander auf. Bei der Suche nach im-
mer neuen Benennungen aber setzt gele-
gentlich der Verstand aus, so beim Begriff
der Transkulturalitit: Trans im Wortsinn
bedeutet jenseits, auf der anderen Seite,
daher z.B. Transatlantik. Was also soll
transkulturell oder transdisziplinir heiflen?
Gibt es ein Jenseits der Kulturen oder ein
analoges Jenseits der Disziplinen? Wie
sollte das aussehen?

Ernst Cassirer hat, auf Kant fuSend, des-
sen fundamentale Vernunftkritik weiter-
geschrieben und in eine Kritik der Kultur
umgewandelt. Den Begriff der Vernunft
ersetzt er durch Kultur, den des Seins
durch jenen des Tuns (Cassirer 1988: 11;
Band 8). Kultur und Tun werden aufein-
ander verwiesen: Kultur als Entduflerung
der Vernunft findet ihren sichtbaren Aus-
druck im Tun, im taglichen Handeln. Ein
solcher Kulturbegriff umfasst daher
mehr als das Edle, Schone und Wahre
Winckelmanns, das freilich Goethe be-
reits 1790 — wahrend der Vorbereitungen
zur zweiten italienischen Reise — um das
Alltagshandeln erweitert hatte: Acker-
bau, Strafienbau, Gewerbe, Beziehungen
der Menschen untereinander. In diesem
Sinne hatten wir den von uns vertretenen
erweiterten Kulturbegriff verstanden,
der



330

»nicht im Winckelmann’schen Sinne auf das
Edle, Wahre und Schone beschrankt ist,
sondern auch solche Leistungen umfafst
wie Anbaumethoden, Erziehungssysteme,
Umgang mit alten Menschen und Mitbe-
stimmungsmodelle«. (Gotze/Pommerin-
Gotze 1992: 118)

Damit wurden die Enge der traditio-
nellen Winkelmann’schen, aber auch die
Fehler des Herder’schen Kulturbegriffs
iiberwunden: Weder die Begrenzung auf
die Hochkultur noch die Reduktion des
Begriffs auf Nationalkulturen ist fiir ei-
nen modernen Kulturbegriff akzeptabel.
Unser Kulturbegriff geht von der grund-
satzlichen Gleichwertigkeit aller Kulturen
aus. Nach unserem Verstdndnis sollten
unter diesem erweiterten und wertorien-
tierten Kulturbegriff alle Handlungen
und Leistungen des menschlichen Geis-
tes wie der manuellen Tatigkeit subsu-
miert werden, die — und das ist der uner-
lasslich normative Aspekt der Definition
— der Erklarung der Menschenrechte
durch die Vollversammlung der Verein-
ten Nationen von 1948 geniigen. Basie-
rend auf dem allgemeinen Sittengesetz Im-
manuel Kants — und damit ein Produkt
der Aufklarung — sowie der Déclaration
des Droits de I’'Homme et du Citoyen der
Franzosischen Revolution hatten 1948 in
San Francisco weit {iber einhundert Staa-
ten einem Grundrechtekatalog zuge-
stimmt, der die Schrecken des Zweiten
Weltkriegs hinfort bannen, weltweite
Giltigkeit haben und dessen Verletzung
Sanktionen gegeniiber den Verantwort-
lichen nach sich ziehen sollte, beispiels-
weise die derzeitigen Prozesse vor dem
Kriegsverbrecher-Tribunal in Den Haag.
In den Folgejahren unterzeichneten wei-
tere Staaten die Erkldrung, so dass heute
ohne jede Einschrankung die Menschen-
rechtserklarung als das weltweit am
meisten anerkannte Dokument der Vol-
kergemeinschaft bezeichnet werden
kann.

Zu den Menschenrechten und nicht dis-
kutierbaren Grundforderungen gehort in
unserem Verstdndnis heute die Freiheit
der Meinungsauflerung, die Demonstra-
tions- und Versammlungsfreiheit, die
Gleichwertigkeit von Mann und Frau, die
Freiheit der Presse und anderer Medien,
die Religionsfreiheit, die korperliche Un-
versehrtheit und damit die Achtung jegli-
cher Folter, die Ablehnung jeglicher bio-
medizinischer Technologien wie des re-
produktiven Klonens oder der Forschung
mit embryonalen Stammzellen, die Ableh-
nung der Gleichsetzung des menschlichen
Gehirns mit dem Computer, schliefSlich
die Verurteilung von Eroberungskriegen.
Von gleichem Rang aber sind die vor allem
in den Landern des Siidens zu fordernden
Grundrechte auf Erndhrung und Gesund-
heitsvorsorge, auf menschenwiirdige
Wohnung, schulische Ausbildung und
das Recht auf eine gesunde Umwelt.

Alle diese Grundwerte sind weltweit ge-
fahrdet: Die Zerstorung der lebensnot-
wendigen Grundlagen der menschlichen
Existenz schreitet voran und erreicht bei-
spielsweise in Landern siidlich der Sa-
hara bereits heute Menschen bedrohende
Dimensionen. Zahl und Brutalitdt von
Kriegen um Ressourcen wie Wasser, En-
ergie und Nahrung wachsen dramatisch,
das Foltern und To6ten kritischer Geister
in Diktaturen nimmt zu, Presse und Mei-
nungsfreiheit werden nicht nur in Russ-
land und China mit Fiifien getreten, die
Computerwissenschaften wollen den
Menschen, seine Vernunft und seinen
Geist durch den Computer ersetzen. Das
Schlagwort von der instrumental-kiinstli-
chen Intelligenz ist zum Mythos gewor-
den, zum Schlachtruf der Moderne (vgl.
Gotze 1995).

Wir hatten unseren Kulturbegriff auf
zwei Ebenen definiert: der Ethisch-Nor-
mativen Ebene sowie der Kulturspezi-
fisch-Deskriptiven Ebene (vgl. Gotze
2005: 125).



331

Kultur

1. Ethisch-Normative
Ebene (global)

Grundlage:

Kultur <= Unkultur (Barbarei)

Immanuel Kants Sittengesetz;

Erklarung der Menschenrechte
durch die Vereinten Nationen 1948;

Grundrechtekatalog
II. Kulturspezifisch- Begriffsinhalt:
Deskriptive Ebene
Kultur
Kiinste Kulturelles Alltags-
Gedaéchtnis Kultur

Gefordertes Verhalten: Toleranz gegeniiber dem Anderen/Fremden
Kulturstandards unterscheiden,
Eigen- und Fremdperspektive
dialektisch versohnen;
Interkulturelles Verstehen

Unser Anliegen ist heute, den Gegensatz
von Kultur und Unkultur deutlicher als
zuvor zu betonen und damit die Wertori-
entierung dieses Kulturbegriffs zu unter-
streichen. Gerade in einer Epoche, in der
weltweit die Freiheit des Andersdenken-
den und die Kritik an den herrschenden
Systemen Zug um Zug eingeschrankt
werden, brauchen Intellektuelle und an-
dere kritische Geister, die den Repressi-
onen und Folterungen in ihren jeweiligen
Heimatléndern ausgesetzt sind — Russ-
land, China, Kamerun, Syrien, Birma
seien pars pro toto genannt —das Erbe der
Aufklarung, das den vernunftbegabten
Menschen in das Zentrum riickt — einen
Menschen also, der selbstindig denkt
und seine Ansichten vertritt, aber sich
auch fiir die Konsequenzen seiner Hand-
lungen verantwortlich fiihlt, nicht ge-
lenkt oder manipuliert durch Gotter, Ob-
rigkeit oder andere vernunftwidrige Ins-
titutionen. Diesen Anspruch an die unbe-
dingte Kraft und Macht der Vernunft
diirfen die demokratisch verfassten Lan-
der des Westens niemals aufgeben, und
sie miissen diese Kraft deshalb offensiv
gegen alle jene Machte verteidigen, die

unter Missbrauch der Verfassung Son-
derrechte und eigene Gerichtsbarkeit for-
dern. Konkret: Es darf an Schulen Euro-
pas keine eigenstindigen Gesetze fiir
muslimische Schiilerinnen und Schiiler
geben, weder Kopftuch noch Befreiung
vom Sportunterricht oder dhnliches. Der-
gleichen in falsch verstandener Toleranz
zu akzeptieren heifst Ghettoisierung und
Parallelgesellschaften fordern und etab-
lieren. Das friedliche Zusammenleben
unterschiedlicher Ethnien kann nur ge-
waéhrleistet werden, wenn fiir alle Grup-
pen — Mehrheit wie Minderheiten — das
gleiche Grundrecht gilt. Bei aller Anerken-
nung von Unterschiedlichkeiten und dar-
aus folgender Alteritdt kann dieses
Grundrecht nur im Menschenrechtskata-
log der Vereinten Nationen, konkretisiert
in den Artikeln des Grundgesetzes der
Bundesrepublik Deutschland, niederge-
schrieben sein. Bei aller Verschiedenheit
von Kulturen muss dieses {iberwolbende
Dach fiir alle am friedlichen Dialog Inter-
essierten verbindlich sein. Wer diesen
Dialog nicht will, darf logischerweise
auch nicht mit der Toleranz der Anderen
rechnen.



332

Es fiihrt in dieser Debatte kultureller
Grundwerte nicht weiter, die verschie-
denartigen Identititen jedes Individu-
ums — wie es Sen tut — aufzuzidhlen oder
Kulturen grundsatzlich als hybrid, multi-
oder transkulturell zu bezeichnen, die
nebeneinander herleben, wie der ur-
spriingliche Multikulturalismus es
wollte. Es miissen Regelungen unter dem
gemeinsamen Dach der fiir alle verbind-
lichen Menschenrechte gefunden wer-
den, die Figen- und Fremdperspektive
verbinden und den Dialog der Kulturen
ermoglichen. Grundlage einer Diversifi-
zierung (Vielfalt) der Kulturen aber ist
die 6konomisch-soziale Angleichung von
Zentren und Peripherie, traditionell: Ers-
ter und Dritter Welt. Ziel muss die Uber-
windung von Vorurteilen und Fremdheit
sein, doch hdufig endet das Gesprach
zwischen den Kulturen, indem die Un-
vereinbarkeit der Positionen festgestellt
wird. Gerade dann werden Regelungen
notwendig, die Gewalt und Kriege ver-
hindern. Es ist naiv zu glauben — wie Han,
Bhabha und Welsch es tun —, im Zeitalter
der Globalisierung riickten die Kulturen
naher zueinander, vermischten sich und
seien als authentisches und eigenstandi-
ges Phanomen nicht mehr erkennbar. An
der Oberflache der touristischen Kon-
sumwelt, auch der Machtblécke, mag das
zutreffen; im Kern und im Wesen freilich
ist heute bereits eher wieder eine Dissozi-
ation erkennbar, eine Riickbesinnung auf
kulturelle Wurzeln. Sprechakte sind nicht
universaler Natur, sondern kulturspezi-
fisch, Akte der Begriifung und Ausdrii-
cke der Hoflichkeit oder des Dankes sind
es ebenso, in Zeit- und Raumvorstellun-
gen unterscheiden sich Kulturen erheb-
lich. Die Fremdheit bleibt uns also erhal-
ten, die Alteritat besteht fort, das kultu-
relle Gedachtnis ist kulturspezifisch und
nicht globalisiert. Und das ist gut so.

Deswegen ist die kanadische Dokumen-
tation wichtig: Sie betont die Unabding-

barkeit der Grundrechte fiir alle und ver-
wirft gruppen- und kulturspezifische
Rechtsprechungen oder Gesetzesausle-
gungen. Sie fordert dariiber hinaus alle
Biirgerinnen und Biirger auf, interkultu-
rellen Dialog mit dem Ziel des friedlichen
Miteinanders unterschiedlicher Ethnien
zu pflegen und voranzubringen. Dem
Multikulturalismus hingegen — das ab-
sichtsvolle oder nur akzeptierte Nebenein-
ander unterschiedlicher Kulturen — wird
eine Absage erteilt, weil daraus allzu
leicht Diskriminierung und Hass gegen
andere entstehen konnen. Der interkultu-
relle Dialog ist der schwierigere Weg,
doch er ist ohne sinnvolle Alternative.

Literatur

Bhabha, Homi K.: Die Verortung der Kultur.
Tiibingen: Stauffenburg, 2000.

Bell, Daniel: The Winding Passage. Essays and
Sociological Journeys 1960-1980. Cam-
bridge/Mass.: Abt. Books, 1980.

Bouchard, Gérard; Taylor, Charles: Docu-
ment de Consultation. 2008. www.accomo-
dements.qc.ca.

Bronfen, Elisabeth; Marius, Benjamin; Stef-
fen, Therese (Hrsg.): Hybride Kulturen.
Beitrige zur anglo-amerikanischen Multikul-
turalismusdebatte. Tiibingen: Stauffen-
burg, 1997 (Stauffenburg Diskussion, 4).

Cassirer, Ernst: Gesammelte Werke (Hambur-
ger Ausgabe). Hrsg. durch die Ernst-Cas-
sirer-Arbeitsstelle. Hamburg: Meiner,
1998.

Goethe, Johann Wolfgang: Simtliche Werke.
Hrsg. von Ernst Beutler. Band 9, 14. Zii-
rich: Artemis, 1977.

Goethe, Johann Wolfgang: Werke (Sophien-
Ausgabe oder Weimarer Ausgabe). Hrsg.
im Auftrage der Groflherzogin Sophie
von Sachsen. Reprint der Ausgabe Wei-
mar, Bohlau 1887 ff. Lizenzausgabe der
Sansyusya Publ. Co. 143 Bande. Und 3
Bande Nachtrage, Erlauterungen und Re-
gister zu Abt. IV Briefe. — zusammen 146
Bande. Hier Band 42, 2. Abteilung.

Gotze, Lutz: »Multikulturelle Gesellschaft:
Realitdt und Visionen«, magazin for-
schung. Universitat des Saarlandes, Saar-
briicken, 2 (1995), 59-63.



333

Gotze, Lutz: Zeitkulturen. Gedanken iiber die
Zeit in den Kulturen. Berlin u.a.: Lang,
2004.

Gotze, Lutz: »Zum Kulturbegriff«, Mont
Cameroun. Afrikanische Zeitschrift fiir inter-
kulturelle Studien im deutschsprachigen
Raum. Hrsg. von Albert Gouaffo und
Salifou Traoré. Dschang (Kamerun), 2
(2005), 125-141.

Gotze, Lutz; Pommerin-Gotze, Gabriele:
»Multikultur und Interkulturelles Ler-
nen«. In: Pommerin-Gotze, Gabriele;
Jehle-Santoso, Bernhard; Bozikake-
Leisch, Eleni (Hrsg.): »Es geht auch an-
ders!« Leben und Lernen in einer multikultu-
rellen Gesellschaft. Frankfurt: Dagyeli,
1992, 102-121.

Han, Byung-Chul: Hyperkulturalitit. Kultur
und Globalisierung. Berlin: Merve, 2005.
Herder, Johann Gottfried: »Uber die Wiir-
kung der Dichtkunst auf die Sitten der
Volker in alten und neuen Zeiten«. In:
Herders siamtliche Werke. Hrsg. von Bern-
hard Suphan, Band 8. Berlin: Weiden-

mannsche Buchhandlung, 1892.

Herder, Johann Gottfried: Ideen zur Philoso-
phie der Geschichte der Menschheit. Hrsg.
von Martin Bollander. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp, 1989.

Huntington, Samuel P.: Kampf der Kulturen.
Die Neugestaltung der Weltpolitik im 21.
Jahrhundert. Wien: Europa-Verlag, 1996.

Kant, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft.
Werke in 12 Banden. Band III. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp, 1992.

Sen, Amartya: Die Identititsfalle. Warum es
keinen Krieg der Kulturen gibt. Miinchen:
Beck, 2007.

Welsch, Wolfgang: »Transkulturalitat — die
verdnderte Verfassung heutiger Kultu-
ren«. In: Duwe, Freimut (Hrsg.): Sichtwei-
sen. Die Vielfalt in der Einheit. Weimar:
Edition Weimarer Klassik, 1994, 83-122.

Lutz Gotze

Prof. Dr. phil; geb. 1943 in Schleffin/
Pommern; von 1961-1966 Studium der
Germanistik, Anglistik und Niederlandi-
stik an der Universitat Leipzig; Lektor fiir
deutsche Sprache in Conakry (Rep. Gui-
nea); von 1968-1981 Mitarbeiter des Goe-
the-Instituts Miunchen; 1978 Promotion
zum Dr. phil. an der Albrecht-Ludwig-
Universitdt Freiburg i. Br. mit dem
Thema »Valenzbeschreibung deutscher
Verben und Adjektive«. 1981 Ruf an die
Ruhr-Universitat Bochum; von 1992 bis
2009 Professor fiir Deutsch als Fremd-
sprache an der Universitat des Saarlan-
des.



