
325

Multikulturalismus, Hyperkulturalität und Inter-
kulturelle Kompetenz 

Lutz Götze 

Zusammenfassung 
Der Verfasser setzt sich auseinander mit neuen theoretischen Konzepten zum Kulturbegriff:
Transkulturalität, Hybridkultur und Hyperkultur. Er kritisiert diese Ansätze und wirft
ihnen Beliebigkeit des Kulturrelativismus sowie ein fehlendes Wertekonzept vor. Stattdes-
sen vertritt er einen Kulturbegriff des interkulturellen Dialogs auf der Grundlage der
Erklärung der Menschenrechte der Vereinten Nationen, um ein Miteinander der Kulturen
im globale Sinne zu ermöglichen, Vorurteile abzubauen und das Entstehen von Parallelge-
sellschaften in den Zentren zu verhindern. 

0. Einführung 
Neuerliche Auseinandersetzungen in
den klassischen Einwanderungsländern
Kanada und Vereinigte Staaten von
Nordamerika, aber auch in europäischen
Staaten, haben die Diskussion um das
Mit- und Gegeneinander von Kulturen
neu belebt, zugleich aber die Auseinan-
dersetzung um den Kulturbegriff erneut
entfacht. Wir setzen damit unsere Argu-
mentation aus dem Jahr 2005 fort (Götze
2005). 
In Kanada hat eine Expertengruppe unter
Leitung von Gérard Bouchard und
Charles Taylor ein document de consulta-
tion vorgelegt, in dem, neben zahlreichen
anderen Fragen des Zusammenlebens,
die ethnisch-kulturellen Differenzen in
der Provinz Québec analysiert wurden.
Kanada ist seit langem bekannt für seine
Vielzahl von Ethnien: In Toronto stammt
fast jeder zweite Einwohner aus einer
Einwandererfamilie und im Herzen
Montréals liegt der Ausländeranteil bei
knapp einem Drittel. Trotz dieser – im
Vergleich zu Deutschland – hohen Pro-
zentanteile aber sind aus Kanada bislang

weder Rassenunruhen noch nennens-
werte Zunahmen rechtsradikaler Par-
teien bekannt geworden. Die Forscher-
gruppe hat den Ursachen dieses Zustan-
des mit einem Fragebogen nachgespürt
und ist zu bemerkenswerten Ergebnissen
gekommen. Im Abschlussbericht spricht
sich die Kommission für ein »accommo-
dement raisonnable« (vernünftige Über-
einkunft) aller Kulturen und Interessen-
gruppen aus und plädiert entschieden
für einen Interkulturalismus und die un-
bedingte Anerkennung der Grundrechte
durch alle Gruppen, seien es Ethnien,
Katholiken, Protestanten, Juden, Mus-
lime, Freimaurer, Atheisten, Homosexu-
elle, Parteien oder Gewerkschaften. Son-
derrechte für einzelne Religionsvereine
oder gesellschaftliche Gruppen und da-
mit der Gedanke des Multikulturalismus
als eines lockeren Nebeneinanders unter-
schiedlicher Interessenvereine werden
verworfen: Eine eigene muslimische Ge-
richtsbarkeit nach dem Vorbild der sha-
riah mit ihren Empfehlungen, Geboten
und Verboten lehnt die Kommission ent-
schieden ab; gleiches gilt für alle anderen

Info DaF 36, 4 (2009), 325–333



326

Gruppierungen. Der Grundwertekatalog
der Menschenrechtserklärung der Ver-
einten Nationen sei, so der Bericht, für
alle Bürgerinnen und Bürger Québecs
gleichermaßen verbindlich. Parallelge-
sellschaften mit eigenen Rechten und
Pflichten werden nicht geduldet. So heißt
es: 
»Cette perspective invitait à revenir sur
l’interculturalisme, l’immigration, la laïcité
et la thématique de l’identité québecoise«.
(Bouchard/Taylor 2008: V) 

1. Multikulturalität und mehrfache
Identität 
Der Inder Amartya Sen, Nobelpreisträger
für Ökonomie 1998 und Hochschullehrer
an der Harvard University, setzt sich in
sechs Vorlesungen, die jetzt vorliegen,
mit Samuel Huntingtons Thesen zum
Kampf der Kulturen auseinander. Er wirft
Huntington und dessen Anhängern vor,
den Menschen in seiner Vielfalt und
mehrfachen Identität radikal zu verkür-
zen. 
»Tatsächlich ist die Annahme, man könne
Menschen ausschließlich aufgrund der Re-
ligion oder Kultur zuordnen, eine kaum zu
unterschätzende Ursache potentieller Kon-
flikte in der heutigen Welt. Der darin ent-
haltene Glaube an die alles beherrschende
Macht einer singulären Klassifikation kann
die ganze Welt in ein Pulverfaß verwan-
deln. Oft wird die Welt ausschließlich als
eine Ansammlung von Religionen (oder
»Zivilisationen« oder »Kulturen«) betrach-
tet, unter Absehung von anderen Identi-
täten, welche die Menschen haben und
schätzen, darunter Klasse, Geschlecht, Be-
ruf, Sprache, Wissenschaft, Moral und Poli-
tik. Eine solche einseitige Einteilung löst
mehr Konflikte aus als das Universum der
pluralen und mannigfaltigen Zuord-
nungen, welche die Welt prägen, in der wir
heute leben. Der Reduktionismus der ho-
hen Theorie kann, oft ungewollt, zur Ge-
walt der niederen Politik beitragen«. (Sen
2007: 11 f.) 
Sens Ziel ist es daher, die Illusion einer
einzigartigen Identität zu überwinden

und dadurch Gewalt, Hass und Terroris-
mus zwischen Religionen und Kulturen
abzubauen. Zugleich wendet er sich ge-
gen einen »pluralen Monokulturalis-
mus«, den er scharf von einem Multikul-
turalismus abgrenzt. Der plurale Mono-
kulturalismus bedeutet für Sen nichts an-
deres, als dass verschiedene Ethnien,
Stile und Traditionen nebeneinander –
also in Parallelgesellschaften – existieren,
einen kulturellen Konservativismus pfle-
gen und ihren eigenen Geboten und Nor-
men automatisch Vorrang vor anderen
geben. Multikulturalismus hingegen sei
die Forderung des Tages, also das Aner-
kennen vielfältiger Identitäten und deren
friedliches Miteinander der Kooperation
und des Dialogs. Sen versteht ›Multikul-
turalismus‹ also positiv und völlig an-
ders als Bouchard und Taylor. Sein Fazit
lautet: Alle müssen lernen, nicht nur die
Alterität des Anderen zu tolerieren und
anzuerkennen, sondern auch dessen plu-
rale Identität, die geprägt ist durch Ethnie,
Religion, Klassenzugehörigkeit, Ge-
schlecht, Beruf und Sprache. Gelinge das,
würden Hass und Terror gegen andere
bald der Vergangenheit angehören. 

2. Hybridkultur und Hyperkultur 
Sens Argumentation hat etwas Verführe-
risches und berührt sich mit Homi Bhab-
has Konzept einer Hybridkultur. Darin
wird der Hybridität in Zeiten des Multi-
kulturalismus eine Kulturen schaffende
Kraft zugewiesen: 
»Hybrid ist alles, was sich einer Vermi-
schung von Traditionslinien oder von Signi-
fikanten verdankt, was unterschiedliche
Diskurse, Technologien verknüpft, was
durch Techniken der collage, des samplings,
des Bastelns zustande gekommen ist«.
(Bronfen/Marius/Steffen 1997: 14) 

Noch weiter geht der Koreaner Byung-
Chul Han, Philosoph in Basel, mit seinem
postmodernen Konzept der Hyperkultur,
einem Modell also, 



327

»was nicht vom Entweder-Oder, sondern
Sowohl-als-auch, nicht von der Kontradik-
tion oder vom Antagonismus, sondern von
gegenseitiger Aneignung bestimmt wäre«.
(Han 2005: 32) 
An anderer Stelle wird Han genauer: 
»Die ›intertwingularity‹ oder das ›structan-
gle‹ charakterisiert auch die Kultur von
heute. Die Kultur verliert zunehmend [sic –
L. G.] jene Struktur, die der eines konventi-
onellen Textes oder Buches gleicht […]. Die
Grenzen oder Umzäunungen, denen der
Schein einer kulturellen Authentizität oder
Ursprünglichkeit aufgeprägt ist, lösen sich
auf […]. Heterogene kulturelle Inhalte
drängen sich in einem Nebeneinander. Kul-
turelle Räume überlagern und durchdrin-
gen sich. […]. Nicht das Gefühl des Trans-,
Inter- oder Multi-, sondern das des Hyper-
gibt exakter die Räumlichkeit der heutigen
Kultur wieder. Die Kulturen implodieren,
d. h., sie werden ent-fernt zu Hybridkul-
turen«. (Han 2005: 16 f.) 
Han sieht im Ergebnis dieses Prozesses
ein »Mehr an Kultur«. Sie würde dem
Globalisierungsprozess angepasst und
damit einerseits befreit von den kultu-
rellen Gegensätzen und deren versuchter
Überwindung durch einen Dialog von
Eigen- und Fremdperspektive – wie es
dem Konzept des Interkulturellen zu-
grunde liegt –, andererseits aber auch
von der romantischen Konzeption der
Nationalkulturen, wie sie Herder entwi-
ckelt hat: Kultur ist unverändert stets jene
eines Volkes, die Blüte seines Daseins. Kul-
tur in Herders Sinne dient der Vereinheit-
lichung nach innen und der Abgrenzung
nach außen: deutsche Kultur, franzö-
sische Kultur, russische Kultur – der man
durch Geburt zugehört. 
An anderer Stelle bekennt Herder: 
»Je mehr die Länder zusammen rückten, die
Kultur der Wissenschaften, die Gemeinschaft
der Stände, Provinzen, Königreiche und
Welttheile zunahm; je mehr also, wie alle
Litteratur, so auch Poesie an Raum und
Oberfläche die Würkung gewann, desto
mehr verlor sie an Eindrang, Tiefe und Be-
stimmtheit«. (Herder 1989: 413) 

Für Herder also ist Kulturenmischung
gleichbedeutend mit Verfall. 
Ohne Zweifel ist Herders Kulturbegriff
heute nicht mehr akzeptabel. Zum einen
sind Kulturen nicht durch Nationen oder
Ethnien definiert, sondern Multikulturen
als Ergebnis globaler Migration. Sie waren
übrigens Mischkulturen schon zu antiker
Zeit. Kulturenmischung aber ist Bereiche-
rung und kein Verfall. Zum zweiten ist das
Konzept der Nationalkulturen auch des-
halb zu verwerfen, weil diese Nationalkul-
turen in der Vergangenheit allzu häufig
Ursache von Hass, Feindseligkeit und
Kriegen waren. So schloss z. B. das Verein-
heitlichungsgebot von innen während der
Zeit des Faschismus in Deutschland Juden
als Repräsentanten der Kultur aus, weil sie
anderen Glaubens waren, den die Natio-
nalsozialisten kurzerhand zur Grundlage
einer vermeintlichen jüdischen Rasse
missbrauchten. Nach außen aber wurden
Nationalkulturen konsequent als Mittel
der Abgrenzung, der Diskriminierung
und zum Ausschluss des Fremden ver-
wendet. Ergebnis waren Eroberungen,
Verwüstungen und Kriege. In seinem
Kern ist der Begriff der Nationalkultur
daher kultur-rassistisch. 

3. Transkulturalität 
Gegen das Konzept der Interkulturalität
wendet sich auch Welsch (vgl. Welsch
1994: 95 f.). Er kritisiert, dass die Vertreter
des interkulturellen Denkens zunächst
die Fehler des Herder’schen Konzepts
übernähmen – die These von einer insel-
oder kugelartigen Verfassung der Kul-
turen, die einander diffamieren und be-
kämpfen –, um dann auf einer sekundä-
ren Ebene Methoden vorzuschlagen, wie
die Kulturen dennoch friedlich miteinan-
der umgingen und zum Dialog fähig
seien. Dies sei nicht möglich, weil die
Grundthese der Homogenität und Sepa-
riertheit jeder Kultur nicht aufgegeben
werde. 



328

Welsch stellt dagegen sein Konzept der
Transkulturalität: 
»Ich vertrete dabei vier Thesen: 1. Heutige
Kulturen sind grundsätzlich nicht mehr
einzelkulturell, sondern transkulturell ver-
fasst. 2. Transkulturalität gilt nicht nur auf
der Ebene der Kulturen, sondern ebenso auf
der Ebene der Lebensformen. 3. Sie wirkt
sich sogar bis in die Struktur der individu-
ellen Identität hinein aus. 4. Zudem sind
heute analoge Veränderungen auch im Be-
reich der Wissenschaft insbesondere in der
Rationalitäts- und Disziplinentheorie fest-
zustellen«. (Welsch 1994: 95) 

Wie Homi Bhabha geht Welsch von einer
Hybridisierung der Kulturen als Folge
der weltweiten Migrationsprozesse so-
wie technologischer Veränderungen aus.
Es gebe folglich kein strikt Fremdes oder
strikt Eigenes mehr: 
»Authentizität ist zum Bestandteil der Folk-
lore geworden, ist simulierte Eigenheit für
andere, zu denen man als Einheimischer
längst selber gehört. Das Regionalspezi-
fische ist zum Dekor, zur Oberfläche, zur
ästhetischen Gesinnung geworden. Es gibt
zwar noch eine Rhetorik der Nationalkul-
turen, aber in der Substanz ist alles trans-
kulturell«. (Welsch 1994: 96)

Das Ergebnis seien transkulturelle Le-
bensformen, keineswegs mehr national
unterschiedliche; sogenannte cross-cul-
ture people (also Menschen mit Eltern aus
unterschiedlichen Kulturkreisen) be-
herrschten die globale Szene und auch
die Identitäten seien transkulturell. Mit
Daniel Bell ist Welsch der Ansicht, dass
wir »alle mehrfache Anhänglichkeiten
und Identitäten« besitzen (Bell 1980: 243):
»Nur transkulturelle Übergangsfähigkeit
wird uns auf Dauer noch Identität und so
etwas wie Autonomie und Souveränität
verbürgen können«. (Welsch 1994: 99) 

Es ist unmittelbar evident, dass Welschs
Konzept der Transkulturalität mit ihrer
Vermischung der Einzelkulturen deut-
liche Berührungspunkte mit Homi Bhab-
has Hybridkultur aufweist. 

Er versucht weiterhin, sein Konzept auch
in den Wissenschaften nachzuweisen:
Diese seien durch einen Wechsel von den
Einzeldisziplinen zur Transdisziplinari-
tät gekennzeichnet. Vernetzungen und
Synergieeffekte prägten die Wissen-
schaftslandschaft statt traditioneller Fä-
chergrenzen. 
Erstaunlicherweise reklamiert Welsch für
sein Konzept der Trankulturalität auch
noch den Theoretiker der Nationalkul-
turen Johann Gottfried Herder – dessen
Konzept er wenige Seiten vorher ent-
schieden kritisiert hatte – und Johann
Wolfgang Goethe als Ahnherren. Dessen
Konzept der Weltliteratur sei keineswegs
nur – hier stimmen wir zu – die Gegenpo-
sition zur Ausgrenzung fremder Kul-
turen und Literaturen, sondern im Kern
ein transkulturelles Konzept: 
»Eine wahrhaft allgemeine Duldung wird
am sichersten erreicht, wenn man das Be-
sondere der einzelnen Menschen und Völ-
kerschaften auf sich beruhen läßt, bei der
Überzeugung jedoch festhält, daß das
wahrhaft Verdienstliche sich dadurch aus-
zeichnet, daß es der ganzen Menschheit
angehört«. (Goethe 1977: Band 14, 932) 

An anderer Stelle freilich – und dies
verschweigt Welsch – äußert sich Goethe
weitaus skeptischer in Hinblick auf die
Rolle der Weltliteratur beim friedlichen
Zusammenleben der Völker in der Zu-
kunft: 
»Wenn nun aber eine solche Weltliteratur,
wie bey der sich immer vermehrenden
Schnelligkeit des Verkehrs unausbleiblich
ist, sich nächstens bildet, so dürfen wir nur
nicht mehr und nichts anderes von ihr er-
warten als was sie leisten kann und leistet. 
Die weite Welt, so weit sie auch ausgedehnt
sey, ist immer nur ein erweitertes Vaterland
und wird, genau besehen, uns nicht mehr
geben als was der einheimische Boden auch
verlieh; was der Menge zusagt, wird sich
gränzenlos ausbreiten und, wie wir jetzt
schon sehen, sich in allen Zonen und Ge-
genden empfehlen; dies wird aber dem
Ernsten und eigentlich Tüchtigen weniger



329

gelingen; diejenigen aber die sich dem Hö-
heren und dem höher Fruchtbaren gewid-
met haben, werden sich geschwinder und
näher kennen lernen. […] Die Ernsten müs-
sen deshalb eine stille, fast gedrückte Kir-
che bilden, da es vergebens wäre der brei-
ten Tagesfluth sich entgegen zu setzen;
standhaft aber muß man seine Stellung zu
behaupten suchen, bis die Strömung vorü-
ber gegangen ist«. (Goethe 1907: 502 f.) 
Goethe betrachtet also das Zusammenrü-
cken der Völker durch Verkehr und an-
dere Verbindungen durchaus skeptisch.
Er sieht Vermassung und Niveauverlust
voraus; für die ›Ernsten‹, also die Dichter
und die geistige Elite, gilt es Widerstand
zu leisten gegen die immer größere Be-
schleunigung – Goethe spricht an ande-
rer Stelle von der veloziferischen Gesell-
schaft (vgl. Götze 2004) – und die Unter-
werfung der Künste unter das Diktat der
Vermarktung. 
Goethe also lässt sich nicht für ein postmo-
dernes Konzept der Hybridisierung, wie
es Welsch vertritt, vereinnahmen. Goethe
ging es um ein Verstehen des Anderen,
um die bessere Kenntnis anderer Kul-
turen, die nicht nur toleriert, sondern als
gleichrangig anerkannt werden sollten.
In den Maximen und Reflexionen schreibt
Goethe: 
»Toleranz sollte eigentlich nur eine vor-
übergehende Gesinnung sein; sie muß zur
Anerkennung führen. Dulden heißt beleidi-
gen. Die wahre Liberalität ist Anerken-
nung«. (Goethe 1977: 9. Band: 614) 

Diese, in moderner Sprache, Anerken-
nung des Anderen über die Entwicklung
einer Fremdperspektive aber ist bei Goe-
the deutlich wertorientiert. Schon früh von
Winckelmanns Studien über die Antike
beeinflusst, sah Goethe die Vollendung
der Künste – als wesentliches Element
jeder Kultur – im griechischen Vorbild: in
Plastiken des Phidias, den Werken von
Homer, Aischylos, Euripides und Sopho-
kles, in der Philosophie des Platon: das
Edle, Schöne und Wahre. 

4. Wertorientierung und Normativität 
Dieser zentrale Gedanke eines Kulturbe-
griffs der Wertorientierung und Normati-
vität fehlt durchgängig in allen postmo-
dernen Kulturtheorien, seien sie nun der
Hybridität, dem Multikulturalismus, der
Hyperkultur oder der Transkulturalität
verpflichtet. Mit immer neuen Termino-
logien wird hier im Grunde der gleiche
Inhalt lediglich paraphrasiert: Die Welt
ist durch Migration geprägt, die Vermi-
schung schreitet voran, Grenzen werden
überwunden oder nicht mehr erkennbar,
Authentizität und Einmaligkeit gehören
der Vergangenheit an, Kulturen gehen
ineinander auf. Bei der Suche nach im-
mer neuen Benennungen aber setzt gele-
gentlich der Verstand aus, so beim Begriff
der Transkulturalität: Trans im Wortsinn
bedeutet jenseits, auf der anderen Seite,
daher z. B. Transatlantik. Was also soll
transkulturell oder transdisziplinär heißen?
Gibt es ein Jenseits der Kulturen oder ein
analoges Jenseits der Disziplinen? Wie
sollte das aussehen? 
Ernst Cassirer hat, auf Kant fußend, des-
sen fundamentale Vernunftkritik weiter-
geschrieben und in eine Kritik der Kultur
umgewandelt. Den Begriff der Vernunft
ersetzt er durch Kultur, den des Seins
durch jenen des Tuns (Cassirer 1988: 11;
Band 8). Kultur und Tun werden aufein-
ander verwiesen: Kultur als Entäußerung
der Vernunft findet ihren sichtbaren Aus-
druck im Tun, im täglichen Handeln. Ein
solcher Kulturbegriff umfasst daher
mehr als das Edle, Schöne und Wahre
Winckelmanns, das freilich Goethe be-
reits 1790 – während der Vorbereitungen
zur zweiten italienischen Reise – um das
Alltagshandeln erweitert hatte: Acker-
bau, Straßenbau, Gewerbe, Beziehungen
der Menschen untereinander. In diesem
Sinne hatten wir den von uns vertretenen
erweiterten Kulturbegriff verstanden,
der 



330

»nicht im Winckelmann’schen Sinne auf das
Edle, Wahre und Schöne beschränkt ist,
sondern auch solche Leistungen umfaßt
wie Anbaumethoden, Erziehungssysteme,
Umgang mit alten Menschen und Mitbe-
stimmungsmodelle«. (Götze/Pommerin-
Götze 1992: 118) 

Damit wurden die Enge der traditio-
nellen Winkelmann’schen, aber auch die
Fehler des Herder’schen Kulturbegriffs
überwunden: Weder die Begrenzung auf
die Hochkultur noch die Reduktion des
Begriffs auf Nationalkulturen ist für ei-
nen modernen Kulturbegriff akzeptabel.
Unser Kulturbegriff geht von der grund-
sätzlichen Gleichwertigkeit aller Kulturen
aus. Nach unserem Verständnis sollten
unter diesem erweiterten und wertorien-
tierten Kulturbegriff alle Handlungen
und Leistungen des menschlichen Geis-
tes wie der manuellen Tätigkeit subsu-
miert werden, die – und das ist der uner-
lässlich normative Aspekt der Definition
– der Erklärung der Menschenrechte
durch die Vollversammlung der Verein-
ten Nationen von 1948 genügen. Basie-
rend auf dem allgemeinen Sittengesetz Im-
manuel Kants – und damit ein Produkt
der Aufklärung – sowie der Déclaration
des Droits de l’Homme et du Citoyen der
Französischen Revolution hatten 1948 in
San Francisco weit über einhundert Staa-
ten einem Grundrechtekatalog zuge-
stimmt, der die Schrecken des Zweiten
Weltkriegs hinfort bannen, weltweite
Gültigkeit haben und dessen Verletzung
Sanktionen gegenüber den Verantwort-
lichen nach sich ziehen sollte, beispiels-
weise die derzeitigen Prozesse vor dem
Kriegsverbrecher-Tribunal in Den Haag.
In den Folgejahren unterzeichneten wei-
tere Staaten die Erklärung, so dass heute
ohne jede Einschränkung die Menschen-
rechtserklärung als das weltweit am
meisten anerkannte Dokument der Völ-
kergemeinschaft bezeichnet werden
kann.

Zu den Menschenrechten und nicht dis-
kutierbaren Grundforderungen gehört in
unserem Verständnis heute die Freiheit
der Meinungsäußerung, die Demonstra-
tions- und Versammlungsfreiheit, die
Gleichwertigkeit von Mann und Frau, die
Freiheit der Presse und anderer Medien,
die Religionsfreiheit, die körperliche Un-
versehrtheit und damit die Ächtung jegli-
cher Folter, die Ablehnung jeglicher bio-
medizinischer Technologien wie des re-
produktiven Klonens oder der Forschung
mit embryonalen Stammzellen, die Ableh-
nung der Gleichsetzung des menschlichen
Gehirns mit dem Computer, schließlich
die Verurteilung von Eroberungskriegen.
Von gleichem Rang aber sind die vor allem
in den Ländern des Südens zu fordernden
Grundrechte auf Ernährung und Gesund-
heitsvorsorge, auf menschenwürdige
Wohnung, schulische Ausbildung und
das Recht auf eine gesunde Umwelt. 
Alle diese Grundwerte sind weltweit ge-
fährdet: Die Zerstörung der lebensnot-
wendigen Grundlagen der menschlichen
Existenz schreitet voran und erreicht bei-
spielsweise in Ländern südlich der Sa-
hara bereits heute Menschen bedrohende
Dimensionen. Zahl und Brutalität von
Kriegen um Ressourcen wie Wasser, En-
ergie und Nahrung wachsen dramatisch,
das Foltern und Töten kritischer Geister
in Diktaturen nimmt zu, Presse und Mei-
nungsfreiheit werden nicht nur in Russ-
land und China mit Füßen getreten, die
Computerwissenschaften wollen den
Menschen, seine Vernunft und seinen
Geist durch den Computer ersetzen. Das
Schlagwort von der instrumental-künstli-
chen Intelligenz ist zum Mythos gewor-
den, zum Schlachtruf der Moderne (vgl.
Götze 1995). 
Wir hatten unseren Kulturbegriff auf
zwei Ebenen definiert: der Ethisch-Nor-
mativen Ebene sowie der Kulturspezi-
fisch-Deskriptiven Ebene (vgl. Götze
2005: 125). 



331

Unser Anliegen ist heute, den Gegensatz
von Kultur und Unkultur deutlicher als
zuvor zu betonen und damit die Wertori-
entierung dieses Kulturbegriffs zu unter-
streichen. Gerade in einer Epoche, in der
weltweit die Freiheit des Andersdenken-
den und die Kritik an den herrschenden
Systemen Zug um Zug eingeschränkt
werden, brauchen Intellektuelle und an-
dere kritische Geister, die den Repressi-
onen und Folterungen in ihren jeweiligen
Heimatländern ausgesetzt sind – Russ-
land, China, Kamerun, Syrien, Birma
seien pars pro toto genannt – das Erbe der
Aufklärung, das den vernunftbegabten
Menschen in das Zentrum rückt – einen
Menschen also, der selbständig denkt
und seine Ansichten vertritt, aber sich
auch für die Konsequenzen seiner Hand-
lungen verantwortlich fühlt, nicht ge-
lenkt oder manipuliert durch Götter, Ob-
rigkeit oder andere vernunftwidrige Ins-
titutionen. Diesen Anspruch an die unbe-
dingte Kraft und Macht der Vernunft
dürfen die demokratisch verfassten Län-
der des Westens niemals aufgeben, und
sie müssen diese Kraft deshalb offensiv
gegen alle jene Mächte verteidigen, die

unter Missbrauch der Verfassung Son-
derrechte und eigene Gerichtsbarkeit for-
dern. Konkret: Es darf an Schulen Euro-
pas keine eigenständigen Gesetze für
muslimische Schülerinnen und Schüler
geben, weder Kopftuch noch Befreiung
vom Sportunterricht oder ähnliches. Der-
gleichen in falsch verstandener Toleranz
zu akzeptieren heißt Ghettoisierung und
Parallelgesellschaften fördern und etab-
lieren. Das friedliche Zusammenleben
unterschiedlicher Ethnien kann nur ge-
währleistet werden, wenn für alle Grup-
pen – Mehrheit wie Minderheiten – das
gleiche Grundrecht gilt. Bei aller Anerken-
nung von Unterschiedlichkeiten und dar-
aus folgender Alterität kann dieses
Grundrecht nur im Menschenrechtskata-
log der Vereinten Nationen, konkretisiert
in den Artikeln des Grundgesetzes der
Bundesrepublik Deutschland, niederge-
schrieben sein. Bei aller Verschiedenheit
von Kulturen muss dieses überwölbende
Dach für alle am friedlichen Dialog Inter-
essierten verbindlich sein. Wer diesen
Dialog nicht will, darf logischerweise
auch nicht mit der Toleranz der Anderen
rechnen. 

Kultur 
1. Ethisch-Normative Kultur ↔ Unkultur (Barbarei) 

Ebene (global) 
Grundlage: Immanuel Kants Sittengesetz; 

Erklärung der Menschenrechte 
durch die Vereinten Nationen 1948; 
Grundrechtekatalog 

II. Kulturspezifisch- Begriffsinhalt: 
Deskriptive Ebene 

Kultur
 

Künste Kulturelles Alltags- 
Gedächtnis Kultur 

Gefordertes Verhalten: Toleranz gegenüber dem Anderen/Fremden 
Kulturstandards unterscheiden, 
Eigen- und Fremdperspektive 
dialektisch versöhnen; 
Interkulturelles Verstehen 



332

Es führt in dieser Debatte kultureller
Grundwerte nicht weiter, die verschie-
denartigen Identitäten jedes Individu-
ums – wie es Sen tut – aufzuzählen oder
Kulturen grundsätzlich als hybrid, multi-
oder transkulturell zu bezeichnen, die
nebeneinander herleben, wie der ur-
sprüngliche Multikulturalismus es
wollte. Es müssen Regelungen unter dem
gemeinsamen Dach der für alle verbind-
lichen Menschenrechte gefunden wer-
den, die Eigen- und Fremdperspektive
verbinden und den Dialog der Kulturen
ermöglichen. Grundlage einer Diversifi-
zierung (Vielfalt) der Kulturen aber ist
die ökonomisch-soziale Angleichung von
Zentren und Peripherie, traditionell: Ers-
ter und Dritter Welt. Ziel muss die Über-
windung von Vorurteilen und Fremdheit
sein, doch häufig endet das Gespräch
zwischen den Kulturen, indem die Un-
vereinbarkeit der Positionen festgestellt
wird. Gerade dann werden Regelungen
notwendig, die Gewalt und Kriege ver-
hindern. Es ist naiv zu glauben – wie Han,
Bhabha und Welsch es tun –, im Zeitalter
der Globalisierung rückten die Kulturen
näher zueinander, vermischten sich und
seien als authentisches und eigenständi-
ges Phänomen nicht mehr erkennbar. An
der Oberfläche der touristischen Kon-
sumwelt, auch der Machtblöcke, mag das
zutreffen; im Kern und im Wesen freilich
ist heute bereits eher wieder eine Dissozi-
ation erkennbar, eine Rückbesinnung auf
kulturelle Wurzeln. Sprechakte sind nicht
universaler Natur, sondern kulturspezi-
fisch, Akte der Begrüßung und Ausdrü-
cke der Höflichkeit oder des Dankes sind
es ebenso, in Zeit- und Raumvorstellun-
gen unterscheiden sich Kulturen erheb-
lich. Die Fremdheit bleibt uns also erhal-
ten, die Alterität besteht fort, das kultu-
relle Gedächtnis ist kulturspezifisch und
nicht globalisiert. Und das ist gut so. 
Deswegen ist die kanadische Dokumen-
tation wichtig: Sie betont die Unabding-

barkeit der Grundrechte für alle und ver-
wirft gruppen- und kulturspezifische
Rechtsprechungen oder Gesetzesausle-
gungen. Sie fordert darüber hinaus alle
Bürgerinnen und Bürger auf, interkultu-
rellen Dialog mit dem Ziel des friedlichen
Miteinanders unterschiedlicher Ethnien
zu pflegen und voranzubringen. Dem
Multikulturalismus hingegen – das ab-
sichtsvolle oder nur akzeptierte Nebenein-
ander unterschiedlicher Kulturen – wird
eine Absage erteilt, weil daraus allzu
leicht Diskriminierung und Hass gegen
andere entstehen können. Der interkultu-
relle Dialog ist der schwierigere Weg,
doch er ist ohne sinnvolle Alternative. 

Literatur 
Bhabha, Homi K.: Die Verortung der Kultur.

Tübingen: Stauffenburg, 2000. 
Bell, Daniel: The Winding Passage. Essays and

Sociological Journeys 1960–1980. Cam-
bridge/Mass.: Abt. Books, 1980. 

Bouchard, Gérard; Taylor, Charles: Docu-
ment de Consultation. 2008. www.accomo-
dements.qc.ca. 

Bronfen, Elisabeth; Marius, Benjamin; Stef-
fen, Therese (Hrsg.): Hybride Kulturen.
Beiträge zur anglo-amerikanischen Multikul-
turalismusdebatte. Tübingen: Stauffen-
burg, 1997 (Stauffenburg Diskussion, 4). 

Cassirer, Ernst: Gesammelte Werke (Hambur-
ger Ausgabe). Hrsg. durch die Ernst-Cas-
sirer-Arbeitsstelle. Hamburg: Meiner,
1998.

Goethe, Johann Wolfgang: Sämtliche Werke.
Hrsg. von Ernst Beutler. Band 9, 14. Zü-
rich: Artemis, 1977. 

Goethe, Johann Wolfgang: Werke (Sophien-
Ausgabe oder Weimarer Ausgabe). Hrsg.
im Auftrage der Großherzogin Sophie
von Sachsen. Reprint der Ausgabe Wei-
mar, Böhlau 1887 ff. Lizenzausgabe der
Sansyusya Publ. Co. 143 Bände. Und 3
Bände Nachträge, Erläuterungen und Re-
gister zu Abt. IV Briefe. – zusammen 146
Bände. Hier Band 42, 2. Abteilung. 

Götze, Lutz: »Multikulturelle Gesellschaft:
Realität und Visionen«, magazin for-
schung. Universität des Saarlandes, Saar-
brücken, 2 (1995), 59–63. 



333

Götze, Lutz: Zeitkulturen. Gedanken über die
Zeit in den Kulturen. Berlin u. a.: Lang,
2004. 

Götze, Lutz: »Zum Kulturbegriff«, Mont
Cameroun. Afrikanische Zeitschrift für inter-
kulturelle Studien im deutschsprachigen
Raum. Hrsg. von Albert Gouaffo und
Salifou Traoré. Dschang (Kamerun), 2
(2005), 125–141. 

Götze, Lutz; Pommerin-Götze, Gabriele:
»Multikultur und Interkulturelles Ler-
nen«. In: Pommerin-Götze, Gabriele;
Jehle-Santoso, Bernhard; Bozikake-
Leisch, Eleni (Hrsg.): »Es geht auch an-
ders!« Leben und Lernen in einer multikultu-
rellen Gesellschaft. Frankfurt: Dağyeli,
1992, 102–121. 

Han, Byung-Chul: Hyperkulturalität. Kultur
und Globalisierung. Berlin: Merve, 2005. 

Herder, Johann Gottfried: »Über die Wür-
kung der Dichtkunst auf die Sitten der
Völker in alten und neuen Zeiten«. In:
Herders sämtliche Werke. Hrsg. von Bern-
hard Suphan, Band 8. Berlin: Weiden-
mannsche Buchhandlung, 1892. 

Herder, Johann Gottfried: Ideen zur Philoso-
phie der Geschichte der Menschheit. Hrsg.
von Martin Bollander. Frankfurt a. M.:
Suhrkamp, 1989. 

Huntington, Samuel P.: Kampf der Kulturen.
Die Neugestaltung der Weltpolitik im 21.
Jahrhundert. Wien: Europa-Verlag, 1996. 

Kant, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft.
Werke in 12 Bänden. Band III. Frankfurt
a. M.: Suhrkamp, 1992. 

Sen, Amartya: Die Identitätsfalle. Warum es
keinen Krieg der Kulturen gibt. München:
Beck, 2007. 

Welsch, Wolfgang: »Transkulturalität – die
veränderte Verfassung heutiger Kultu-
ren«. In: Duwe, Freimut (Hrsg.): Sichtwei-
sen. Die Vielfalt in der Einheit. Weimar:
Edition Weimarer Klassik, 1994, 83–122. 

Lutz Götze 
Prof. Dr. phil; geb. 1943 in Schleffin/
Pommern; von 1961–1966 Studium der
Germanistik, Anglistik und Niederlandi-
stik an der Universität Leipzig; Lektor für
deutsche Sprache in Conakry (Rep. Gui-
nea); von 1968–1981 Mitarbeiter des Goe-
the-Instituts München; 1978 Promotion
zum Dr. phil. an der Albrecht-Ludwig-
Universität Freiburg i. Br. mit dem
Thema »Valenzbeschreibung deutscher
Verben und Adjektive«. 1981 Ruf an die
Ruhr-Universität Bochum; von 1992 bis
2009 Professor für Deutsch als Fremd-
sprache an der Universität des Saarlan-
des. 


