
645

Zum Begriff des Alltags im DaF-Unterricht

Achim Seiffarth

»Alltagsdeutsch«, »Kommunikation im 
Alltag«, »Alltagssituationen« – das Wort 
Alltag wird bei der Beschreibung dessen, 
was in Deutschkursen für Ausländer zu 
geschehen habe, so häufig verwendet, 
daß man inzwischen vermutlich einfach 
darüber hinwegliest. »Alltag? Was denn 
sonst!« möchte man sagen, und hat damit 
nicht einmal Unrecht: Alltag bedeutet an 
und für sich wenig oder gar nichts, wie 
im vorliegenden Aufsatz erläutert wer-
den soll. Das ist noch keine Kritik. Die 
Verwendung von Leerformeln könnte ja 
sinnvoll sein, wo man zum Beispiel nicht 
voraussehen kann, mit welchen persönli-
chen, regionalen, sozialen »Realitäten« 
man es noch zu tun haben wird – und 
trotzdem erklären muß, was man eigent-
lich vorhat. Auch auf dieses »Funktionie-
ren« des Alltagsbegriffs wird noch einzu-
gehen sein. Kritik am Alltagsbegriff wird 
erst da einsetzen, wo die Leerformel ver-
wendet wird, als ob sie keine wäre – wo 
man, mit anderen Worten, gerade die 
Anschlußchancen wieder verschenkt, 
welche die Leerformel doch herstellen 
könnte.
Alltag könnte an sich ja alles mögliche 
umfassen, auch Themen wie: schwarze 
Magie, ewige Wiederkehr des Gleichen, 
Traumdeutung oder Schokoladeneis. In 
der Beschreibung von DaF-Kursen ist 
hingegen mit Alltag eine endliche Menge 
praktischer Dinge und Aktivitäten ge-
meint: Essen bestellen, Wohnung suchen, 
Umwelt schützen. Hier wird eine ganze 

Welt vorausgesetzt und ein Individuum 
dazu.
Mancher hat ja erst unter den Hammer-
schlägen – vielleicht zweideutiger, wider-
sprüchlicher, gewiß modischer – postmo-
derner Philosophie die Begriffe des Sub-
jekts und der Realität wanken sehen. Da-
bei haben literarische und philosophi-
sche Bewegungen der letzten hundert 
Jahre schon das »Individuum« zum »Di-
viduum« erklärt und die eine in viele 
Welten, in bloße Weltbezüge zerlegt. Wie 
kommt es, daß die Fremdsprachendidak-
tik von alldem nichts wissen will und 
trotzig an der Idee einer einzigen, einer 
»wirklichen Wirklichkeit«, nämlich an 
der Vorstellung festhält, es gäbe »den 
Alltag«? Darf hier ein anti-modernisti-
scher Affekt vermutet werden? Sicher ist 
ab Themen (Aufderstraße/Bönzli/Loh-
fert 1986) Moralismus im Spiel. Die Be-
harrlichkeit, mit der auf Hausarbeit (Mo-
ment mal: Müller/Rusch/Scherling/
Schmidt/Wertenschlag/Wilms 1996) 
Krebstod (Memo: Häublein/Müller/
Rusch/Scherling/Wertenschlag 1995) 
und Altersheim (Themen und Themen neu: 
Aufderstraße/Bock/Gerdes/Müller, J./
Müller, H. 1986 und 1992) als auf Themen 
gewiesen wird, mit denen man sich zu 
beschäftigen habe, erinnert an die Beleh-
rung von Jugendlichen, die das Realitäts-
prinzip nicht recht verinnerlicht haben. 
Nicht umsonst ist »Müll« ein Lieblings-
thema deutscher und österreichischer 
Grundkurse. Mit dem barocken Lied auf 
die Hinfälligkeit, im Tanz um den Müll 

Info DaF 27, 6 (2000), 645–651



646

feiert sich der Moralismus selbst. Wohl 
lebt sich hier auch frühkindliche Lust am 
Vorzeigen aus; unverkennbar aber ist der 
Wille, die Leute zur Rede zu stellen: »Was 
tun Sie für die Natur?« »Trennen Sie 
Ihren Müll?« Wer mag da noch antwor-
ten, er werfe seinen Müll aus dem Fen-
ster?
Sollte es andere Gründe für die merk-
würdige Einhelligkeit geben, mit der 
Klassische Musik und Philosophie vom 
Grundkurs-Alltag grundsätzlich ausge-
schlossen, Wohnungseinrichtung und 
Kleidungskauf grundsätzlich einge-
schlossen werden? Das kann nicht ganz 
gleichgültig sein.
Schon auf den ersten Blick ist Alltag so 
stark an Personen, Weltbilder und Um-
stände gebunden, daß die Suche nach 
einem inhaltlich gefaßten und zugleich 
allgemeinen Alltagsbegriff wenig Erfolg 
verspricht. Trotzdem wird in der Didak-
tik des Deutschunterrichts hin und wie-
der versucht, dieses Problem zu lösen. 
Zwei Lösungsmodelle sollen im folgen-
den kurz diskutiert werden, die deshalb 
entstanden sind, weil nach der Wendung 
zum »interkulturellen Ansatz« die Defi-
nition von Alltag immerhin als Problem 
erkannt wird. Drei andere Deutungsmu-
ster können wir als unterhalb dieses Pro-
blembewußtseins liegend von vorneher-
ein ausschließen:
Erstens die Gleichsetzung von Alltag und 
Nicht-Schule in der Gegenüberstellung 
von »Lernen« und »Erwerben«, bei der 
Handlungsorientierung und die Verfol-
gung »reeller« Zwecke verwechselt wer-
den (zusammenfassend Königs 1989);
zweitens die Indienstnahme eines alltägli-
chen Vorverständnisses von Alltag: da 
wäre Alltag vor allem grau und befände 
sich also im Gegensatz schon zu einer 
gelungenen Party – weshalb Alltag kein 
Alltagsbegriff sein kann;
drittens den Rückgriff auf wichtige, aber 
in sich dishomogene und nicht (mehr) 

repräsentative Zielgruppen des DaF-Un-
terrichts (Baldegger u.  a. 1985), bei dem 
im übrigen mit der Frage nach dem, was 
die Leute brauchen, schon alles vorausge-
setzt ist.
Im Verhältnis zu solchen Festlegungsver-
suchen, die der ersten Phase des kommu-
nikativen Paradigmas zuzuordnen sind, 
arbeitet der interkulturelle Ansatz von 
vorneherein auf höherer Abstraktions-
ebene. Geht man von der Erwägung aus, 
daß Zielkultur und Zielsprache nicht ob-
jektiv gegeben sind, sondern von 
Deutschlernenden erst auf der Grund-
lage ihrer Ausgangskultur und Aus-
gangssprache jeweils konstruiert wer-
den, dürfte eigentlich auch die Frage, was 
wie zum Alltag gerechnet werden könne, 
nicht allgemein beantwortbar sein. Tief-
greifende Änderungen sucht man in 
Lehrwerken und theoretischen Arbeiten 
allerdings vergebens. Spricht man jetzt 
»über« Alltagssituationen (Rösler 1994), 
statt Alltagssituationen zu spielen, ist der 
Alltag offenbar derselbe geblieben, also 
undefiniert. Bei solcher Unbestimmtheit 
könnten wir auch stehen bleiben und 
»von oben« im Lernprozeß jeweils das 
klären lassen, was unter den Beteiligten 
wie als Alltagswelt gelten kann. Zu sol-
cher Abstraktion ist man jedoch nicht 
bereit. Man verwechselt Abstraktion mit 
Reflexion und verfällt dabei in traditio-
nelle Gegenüberstellungen des Typs: 
»Leben versus Geist«. Denn gerade da-
durch, daß in der neueren Didaktik ge-
fordert wird, Literatur in den DaF-Unter-
richt einzubeziehen, um Reflexion über das 
Alltagsleben anzuregen, wird ja Alltag zu 
einem Leben vor der Reflexion – und an 
Literatur interessiert mehr noch als Ein-
fachheit (die könnte man ja herstellen) 
die Eindeutigkeit der Texte, weshalb hier 
gern auf Selbstgeschriebenes zurückge-
griffen wird: »Ich habe Angst/daß es 
bald keine Fische mehr gibt«, oder: »Es ist 



647

alles so/zweideutig« [sic!] (Müller u.  a. 
1996  f.).
»Alltag«, lautet ein entsprechender Defi-
nitionsvorschlag, »ist das, was wir immer 
schon voraussetzen, ohne darüber zu re-
flektieren« (Bausinger 1988: 157). Das ist 
schon intuitiv nicht einleuchtend. Im All-
tag bringen wir es nämlich zu reflektori-
schen Glanzleistungen wie »Mußt du die 
Bilder immer so symmetrisch aufhän-
gen?«, »Spinnst du?« oder »Wieso sagst 
du das?« Tatsächlich gehen wir im tägli-
chen Handeln von dem aus, was Haber-
mas als »lebensweltliche Hintergrundge-
wißheiten« (Habermas 1981, Bd. 1, Erste 
Zwischenbetrachtung) beschreibt. Diese 
sind grundsätzlich formulierbar und 
können daher auch kritisiert werden. Wir 
können sie aber nicht aufzählen und wir 
können sie nicht alle auf einmal themati-
sieren. Es handelt sich um Ansichten der 
Art: »Wenn das Haus vor zehn Sekunden 
hier stand, kann es jetzt nicht woanders 
stehen.« oder »Männer sind tagsüber auf 
Arbeit.« Diese Überzeugungen werden 
bei der Verständigung zwischen Mann 
und Frau, von Ostwestfalen und West-
westfalen oder beider mit einem Austra-
lier – eben: im Alltag – problematisch. 
Der leitende Gegensatz ist also problema-
tisch/unproblematisch, nicht reflexiv/
vorreflexiv. Was unproblematisch bleibt, 
kann nicht Thema werden, und was pro-
blematisch wird, ist oft kein Alltags-
thema im Sinne der Fremdsprachendi-
daktik.
Die Nachteile dieser Art von Abgrenzun-
gen versuchen andere Autoren durch 
vorsichtige inhaltliche Bestimmungen, 
nämlich durch die »Annahme« zu umge-
hen, »daß bestimmte Inhalte wie Feiern, 
Gesundheit, Essen, Wohnen usw. univer-
sell sind« (Rösler 1994: 91; ähnlich Hun-
feld/Neuner 1993: 112  f.). Auch diese An-
nahme hilft uns nicht weiter. »Inhalte« 
wären interpretierte, nämlich Kommuni-
kationsbedürfnisse, während die Univer-

salitäts-Unterstellung sich auf die »Ob-
jektivität« der Bedürfnisse gründet. Alle 
Menschen müssen verdauen, alle müssen 
irgendwie und irgendwo wohnen oder 
hausen, aber nicht alle sprechen über ihre 
Verdauung, während viele sich das Recht 
nehmen, Wohnungsfragen zu ignorieren 
(zum Beispiel, weil sich jemand anders 
darum kümmert). Hier müßte ein Impe-
rativ mitgedacht sein, der an die Lernen-
den gerichtet ist, nämlich: Das sind die 
Leistungen, für deren Vollbringung du 
direkt oder indirekt gesorgt haben mußt, 
also sprich darüber! – Sprich über das, 
was du mit aller Welt gemein haben 
mußt! (Nur nicht über das, was tabu ist!).
Diese normative Wendung des Alltagsbe-
griffs unterscheidet denn auch die 
Fremdsprachendidaktik von anderen 
Disziplinen, etwa der »Geschichte des 
Alltags« im Bereich der Geschichtsschrei-
bung (vgl. Burke 1998) oder der Art, in 
der Max Weber Alltag als auf Dauer ge-
stelltes menschliches Handeln von einem 
Handeln unterscheidet, das durch Ein-
wirkung charismatischer Persönlichkei-
ten zeitweilig sich über eben diesen All-
tag erhebt (Weber 1980: 143). Ein kurzer 
Vergleich dürfte hier erhellend sein.
Wenn auch in Geschichte und Soziologie 
Alltag als das verstanden wird, was wir 
Tag für Tag vollbringen und was daher 
auch subjektiv interpretiert sein müßte, 
überwiegen die Unterschiede zur Didak-
tik des Deutschunterrichts. Erstens ist All-
tag in der Geschichtsschreibung eine heu-
ristische Kategorie, die in der Darstellung 
und Ordnung vorgefundenen Materials 
gleichsam aufgelöst wird, wobei auch die 
kategoriale Struktur des jeweiligen »All-
tags« bis hin zur Geschichte der Katego-
rien selbst thematisiert wird (in Ariès’ 
Studien über »Kindheit« z.  B.). Zweitens 
hat die »Geschichte des Alltags« eine 
Ergänzungs- oder Erweiterungsfunktion 
im Verhältnis zur Geschichte der großen 
Männer und Frauen, zur Geschichte der 



648

politischen, kulturellen und sozialen Er-
eignisse. Sie beschreibt Geschichte, inso-
fern sie nicht »groß«, nicht bedeutend, 
kein Ereignis ist.
Im Gegensatz dazu weiß die Fremdspra-
chendidaktik immer schon, was Alltag 
und wie der strukturiert ist, und sie for-
dert: wir sprechen über nichts anderes als 
das, was nicht »groß«, nicht bedeutend, 
kein Ereignis ist – hier bleibt nur eine 
Seite des Gegensatzes erhalten. Dazu ei-
nige Beispiele aus unseren Lehrwerken: 
Wer putzt die Wohnung? Wer freut sich, 
wenn er das Kind wickeln darf? (Müller 
u.  a. 1997) – Wir wollen ein Haus? Mutti 
geht am Bahnhof dazuverdienen (Auf-
derstraße/Bock/Gerdes/Müller, J./Mül-
ler, H. 1992). – Kunst? »Ein schönes Bild! 
Das würde ich mir gern ins Wohnzimmer 
hängen!« (Müller/Rusch/Scherling/
Schmidt/Wertenschlag/Wilms 1997) – 
Alt? Da brauchen wir nicht mehr viel 
(Aufderstraße/Bönzli/Lohfert 1986 und 
1992). – Ab und zu ein Träumchen, das 
pflücken wir vom Bäumchen (Müller/
Rusch/Scherling/Schmidt/Werten-
schlag/Wilms 1997) – Sollte »Alltags-
deutsch« einfach ein netterer Ausdruck 
für »Deutsch für kleine Leute« sein?
Mancher DaF-Theoretiker würde hier 
einwenden, das sei eben demokratische 
Kultur. Dieser Einwand ist überraschend, 
denn daß der kleine Mann (die kleine 
Frau) sich ans Kleine halten soll, klingt 
eigentlich eher vordemokratisch. Hinter 
dieser eigenartigen Wendung steckt 
deutsche Geistesgeschichte. In Deutsch-
land hielt man lange Zeit an einer Gegen-
überstellung von Zivilisation und Kultur
fest, bei der Zivilisation mit Lebensformen 
moderner Demokratien westlicher Prä-
gung identifiziert wurde und Kultur ent-
sprechend Abstand und Überlegenheit 
des deutschen Wesens im Verhältnis zu 
diesen Lebensformen ausdrückte. Mit 
solch antidemokratischem Begriffsunwe-
sen räume die Beschränkung auf »All-

tagsdeutsch« endlich auf, da so der Ge-
gensatz von hoher und niedriger Kultur 
zugunsten eines erweiterten Kulturbe-
griffs abgeschafft werde. Freilich sieht 
der Begriff des Alltags nicht gerade nach 
einem »erweiterten Kulturbegriff« aus, 
zu dem er sich vielmehr verhält wie der 
Morgenthau- zum Marshallplan. Vor al-
lem aber ist die »deutsche« Gegenüber-
stellung von Zivilisation und Kultur nicht 
am Gegensatz von »hoch« und »niedrig« 
gebildet (den setzt man überall voraus), 
sondern an dem von »tief« und »ober-
flächlich« (Plessner 1971: 73). Der deut-
sche Kulturbegriff hat mit der Frage 
»Kleist oder Küchenzettel?« wenig zu 
tun, sondern diente dazu, den festen 
Händedruck des deutschen Bauern ge-
gen französische Komplimente und an-
dere westlich-demokratische Oberfläch-
lichkeiten auszuspielen. Es liegt also eine 
Begriffsverwechslung zugrunde, wenn 
es so aussieht, als reihe betontes Interesse 
an höherer, etwa literarischer Kultur 
schon in deutsche antimodernistische 
Traditionen der schlimmsten Sorte ein. 
Sollte sich nicht gerade darin eine andere 
»verhängnisvolle« Tradition zeigen, 
nämlich deutscher Anti-Intellektualis-
mus? In mehr als einer Hinsicht kommt 
die DaF-Didaktik dem alten deutschen 
Kulturbegriff recht nahe. Entspricht zum 
Beispiel die in DaF-Lehrwerken bezeugte 
Vorliebe für Alltagspoesie und Schilde-
rungen entbehrungsreicher Jugend auf 
dem Lande (Aufderstraße u.  a. 1992) dem 
Grundsatz: »schlicht, aber gefühlt«, so 
dürfte in der Fixierung auf die »Schatten-
seiten des Lebens« (Fließbandarbeit, 
Krebs, Müll) die altdeutsche Ablehnung 
heiterer Oberflächlichkeit wiedergekehrt 
sein.
Nun sind solche ideologiehistorischen 
Zuweisungen voraussetzungsreich und 
folgenarm. Es geht hier nur darum, den 
Anspruch zurückzuweisen, die vorge-
nommene Festlegung auf Alltag habe be-



649

sondere Affinitäten zu einer demokrati-
schen Weltsicht. Dann bleibt aber zu er-
klären, warum die Vorstellung, Fremd-
sprachenerwerb habe dem Erwerb von 
Kompetenzen zu dienen, die im »Alltag« 
»nützlich« sind, gesamteuropäische Ma-
xime hat werden können, wenn doch 
Wörter wie Alltag und nützlich für sich 
genommen gar nichts bedeuten.
Das könnte damit zusammenhängen, 
daß bei der Entstehung der modernen 
Fremdsprachendidaktiken Leerformeln 
eingebaut werden müssen, die zudem an 
Verwaltungssprache anschließen kön-
nen. Vielleicht sind die um Alltag grup-
pierten Vorstellungen eher nach dem 
Muster des Paradigmas in den Naturwis-
senschaften zu betrachten. Selbst unbe-
gründbar, ist das Paradigma in den Ge-
setzeswissenschaften vor allem an der 
erfolgreichen Anleitung zu Experimen-
ten und Theoriebildungen zu messen. 
Funktion ist dann überzeugender als 
Gründe.
Welche Rolle spielt der Alltagsbegriff bei 
der Entstehung eines autonomen Fachs 
DaF? Versuchsweise seien im folgenden 
die Etappen der Entwicklung des Fachs 
im Blick auf den »Alltagsbegriff« skiz-
ziert (wobei von Luhmann/Schorr 1988 
großzügig Gebrauch gemacht wird):
Schritt 1: Mit der Gegenüberstellung von 
»Lernen« und »Erwerben« setzt sich die 
Fremdsprachendidaktik von der Schul-
pädagogik und -didaktik ab. Diese hatte 
es sich noch erlauben können, die Uni-
versalität grammatischer Begriffe und 
von Bildungsgütern vorauszusetzen. Die 
Fremdsprachendidaktik gibt diese Vor-
aussetzungen auf und sieht anstelle der 
Universalität Sprachsystemabhängigkeit 
der Bedeutung von Äußerungen und von 
Regeln. So kann sie sich in einzelsprachli-
che Fremdsprachendidaktiken auseinan-
derfalten.
Diese Fremdsprachendidaktiken be-
haupten gegenüber den Anforderungen 

des politischen, des Wirtschafts-, des Bil-
dungssystems ein eigenes Terrain: eben 
den Alltag; so werden sie von der allge-
meinen, der schulischen und der berufli-
chen Erziehungslehre und Didaktik un-
abhängig. Mit dem Wort Alltag wird zu-
dem als Eingangsvoraussetzung etwas 
angegeben, was alle Lernwilligen mit-
bringen (während Kenntnis grammati-
scher Termini etc. nicht mehr vorausge-
setzt werden soll, ja für sinnlos erklärt 
wird).
Schritt 2: Auf Alltag bezieht man auch die 
Zielsetzungen des Fremdsprachenunter-
richts: Verständigungsfähigkeit im All-
tag. Alltag wird mit Hilfe der Sprechakt-
theorie und einer voraussetzungs-
schwach scheinenden Bedürfnistheorie 
in Elemente zerlegt, die man unter dem 
Namen Situationen mit Elementen der 
älteren schulbezogenen Sprachdidaktik 
(Grammatik und Vokabeln) korreliert: et-
was schenken – Dativ, etwas bestellen – 
Modalverb mögen usw. Die Lernziele sind 
zugleich Voraussetzungen, deren Erfül-
lung man im Fortgang der Fremdspra-
chenvermittlung bei allen Lernenden 
wird voraussetzen können. Damit kann 
die Unterrichtsplanung auch ohne 
Kenntnis konkreter Lernsituationen wei-
terarbeiten. Schon an sich entlastet Ziel-
orientierung von der Berücksichtigung 
unterschiedlicher persönlicher und Bil-
dungsvoraussetzungen bei den Lernen-
den und unterschiedlicher Lernkontexte 
im allgemeinen. Zielorientierung ver-
deckt Selektion, und das scheint zur Zeit 
eine Bedingung für Konsens zu sein. Am 
Ende wird Selektion so gründlich wie 
möglich aus dem Unterrichtsgeschehen 
in ein standardisiertes Prüfungssystem 
ausgelagert.
Schritt 3: Zum Zwecke der Elementarisie-
rung (vgl. Luhmann/Schorr 1988: vor 
allem 136  ff.) des Lernziels haben aller-
dings Elemente aufgenommen werden 
müssen, durch welche die Allgemeinheit 



650

des Alltagsbegriffs bedroht wird. Die 
Verbreitung der DaF-Didaktik stößt da-
her auf Widerstände. Im »interkulturel-
len Ansatz« schlägt man »Reflexion« auf 
Besonderheiten vor. Die bewußtseinsphi-
losophische Metaphorik (reflexiv/vorre-
flexiv) erlaubt, das Problem auf eine 
Ebene oberhalb dessen zu verschieben, 
was eben weiterhin als Alltag gilt. Denn 
man denkt nicht daran, einen Begriff auf-
zugeben, der die Autonomie des Faches 
garantiert. Auf diese Weise bleibt aller-
dings die Anschlußfähigkeit der Diszi-
plin DaF vor allem im Ausland weiterhin 
beschränkt. Diesem Dilemma könnte 
man entkommen, wenn die eilige Kon-
kretisierung von Alltag zurückgenom-
men würde. Von DaF als akademischer 
Disziplin sollte man die vergleichende 
Betrachtung verschiedener Aufschlüsse-
lungen des Alltagsbegriffs wohl erwarten 
dürfen. Das betrifft übrigens auch die 
Weise, in der die einmal herauskristalli-
sierten Elemente zu Lehrplänen und im 
Lernmaterial verknüpft werden: in der 
Regel geschieht dies linear (allenfalls in 
doppelter Linienführung wie bei Müller 
u.  a. 1996), könnte aber natürlich auch in 
einer Baum- oder einer Kreisstruktur ge-
schehen oder als gerichtete Bewegung 
innerhalb eines drei- oder mehrdimensio-
nalen Raumes gedacht werden.
Eine jede Zerlegung des Alltagsbegriffs 
beruht auf Allgemeinheits- oder sogar 
Universalitäts-Unterstellungen, die nie 
einlösbar sind. Man kann ganz weit zu-
rückgehen und vorsokratisch von den 
vier Elementen ausgehen (Hunfeld/Pie-
pho 1996). Das wirkt auf gezwungene Art 
naiv, nämlich beliebig auch in der kon-
kreten Durchführung. Man könnte sich 
aber auch an Kategorien orientieren. 
Überall werden Zeit, Raum und Kausali-
tät vorausgesetzt, überall werden Unter-
scheidungen wie oben/unten, bedeutungs-
los/bedeutend, nah/fern (im übertragenen 
Sinne), wirklich/unwirklich und alltäglich/

nicht-alltäglich getroffen. Setzen wir auf 
dieser Ebene ein (in der Planung, nicht in 
der Präsentation), ist im Unterrichtsge-
schehen »Wirklichkeit« von vorneherein 
virtualisiert. Das wäre vorteilhaft, denn 
die bislang dominierende Orientierung 
an »wirklicher Welt« führt zu der be-
kannten inneren Widersprüchlichkeit 
hergestellter Natürlichkeit, welche kein 
programmatisches Element der kommu-
nikativen Methode(n) unberührt läßt: 
Was authentisch schien, kann es in der 
Rezeption im Unterricht schon deshalb 
nicht mehr sein, weil die Lernenden die 
Lektüre nicht ablehnen können; was als 
Kontext dem Text erst seinen Sinn geben 
soll, wird im Lernmaterial selbst zum 
Text; was konkret war, wird abstrakt, und 
was natürlich schien, könnte sich unter 
der Hand auch in ein Märchen verwan-
delt haben.
Was bleibt nach allem vom Alltag übrig? 
Zwei Abgrenzungen: Was Alltag ist, lehrt 
die Geschichtsschreibung, ist eben des-
halb kein historisches Ereignis. Wer sei-
nen Nachbarn denunziert, bewegt sich 
im Rahmen eines Alltagslebens, wer Dä-
nemark den Krieg erklärt, nicht. Alltag 
umgibt zudem als unspezifische Kom-
munikation ausdifferenzierte Bereiche 
wie Politik und Wissenschaft, womit die 
systematische Einbeziehung von Fach-
sprachen ausgeschlossen ist; aber auch 
darunter wird bekanntlich nicht immer 
und überall dasselbe verstanden.

Literatur
Aufderstraße, Hartmut; Bönzli, Werner; 

Lohfert, Walter: Themen. 3 Bde. München: 
Hueber, 1986  ff.

Aufderstraße, Hartmut; Bock, Heiko; Ger-
des, Mechthild; Müller, Jutta; Müller, Hel-
mut: Themen neu. 3 Bde. Ismaning: 
Hueber, 1992  ff.

Baldegger, Markus; Müller, Martin; Schnei-
der, Günther: Kontaktschwelle Deutsch als 
Fremdsprache. 5. Auflage. Berlin; Mün-
chen; Wien; Zürich: Langenscheidt, 1985.



651

Bausch, Karl-Richard; Christ, Herbert; Hül-
len, Werner; Krumm, Hans-Jürgen 
(Hrsg.): Handbuch Fremdsprachenunter-
richt. Tübingen: Francke, 1989.

Bausinger, Hermann: Stereotypie und Wirk-
lichkeit. In: Jahrbuch Deutsch als Fremd-
sprache 14 (1988), 157–170.

Burke, Peter: Offene Geschichte. Die Schule 
der ›Annales‹. Frankfurt a.  M.: Fischer, 
1998.

Habermas, Jürgen: Theorie des Komunikati-
ven Handelns. 2 Bde. Frankfurt a.  M.: 
Suhrkamp, 1981.

Häublein, Gernot; Müller, Martin; Rusch, 
Paul; Scherling, Theo; Wertenschlag, Lu-
kas: Memo. Wortschatz- und Fertigkeitstrai-
ning zum Zertifikat Deutsch als Fremdspra-
che. Berlin; München: Langenscheidt, 
1995.

Hunfeld, Hans; Neuner, Gerhard: Methoden 
des fremdsprachlichen Deutschunterrichts. 
Berlin; München: Langenscheidt, 1993.

Hunfeld, Hans; Piepho, Eberhardt (Hrsg.): 
Elemente 1. Regensburg: Dürr und Kess-
ler, 1996.

Königs, Frank G.: »Die Dichotomie Lernen/
Erwerben«. In: Bausch, Karl-Richard; 
Christ, Herbert; Hüllen, Werner; Krumm, 
Hans-Jürgen (Hrsg.): Handbuch Fremd-
sprachenunterricht. Tübingen: Francke, 
1989, 356–359.

Luhmann, Niklas; Schorr, Karl Eberhard: 
Reflexionsprobleme im Erziehungssystem.
Frankfurt a.  M.: Suhrkamp, 1988.

Mebus, Gudula; Pauldrach, Andreas; Rall, 
Marlene; Rösler, Dietmar: Sprachbrücke. 2 
Bde. München: Klett Edition Deutsch, 
1987, 1992.

Müller, Martin; Rusch, Paul; Scherling, 
Theo; Schmidt, Reiner; Wertenschlag, Lu-
kas; Wilms, Heinz: Moment mal. 2 Bde. 
Berlin; München: Langenscheidt, 1996  f.

Plessner, Helmut: Die verspätete Nation. 
Frankfurt a.  M.: Suhrkamp, 1974.

Rösler, Dietmar: Deutsch als Fremdsprache. 
Stuttgart; Weimar: Metzler, 1994 (Samm-
lung Metzler 280).

Weber, Max: Wirtschaft und Gesellschaft. Tü-
bingen: Mohr, 1972.


