Aufsatze

Wann ist ein Mann ein (Ehe-)Mann?

Der Nachweis gleichgeschlechtlicher Ehen und der Geschlechtsfluiditdt in
der romischen Kaiserzeit

von Jean Coert

I. Einleitung

LSWannist ein Mann ein Mann?“* —mit dieser und weiteren Liedzeilen stellte Her-
bert Gronemeyer 1984 in seinem prominenten Lied ,Mdnner* tradierte stereotype
maskuline Rollenbilder und gesellschaftliche Anspriiche an diese infrage und zeig-
te, wie wenig sie mit der facettenreichen Lebensrealitdt der Geschlechter zu tun ha-
ben. Rund 40 Jahre nach diesem Hit hat die Diskussion um geschlechtliche Norm-
bilder kein Ende gefunden; vielmehr polarisieren heutzutage die Fragen danach,
welche Charakteristika ein Geschlecht definieren, ob man sein Geschlecht wech-
seln kann und welche Geschlechtsvertreter miteinander den Ehebund eingehen
diirfen, unsere Gesellschaft in noch viel gréfferem Mafe.? Insbesondere der letzte
Punkt —die gleichgeschlechtliche Ehe —ist in den letzten Jahrzehnten ein Politikum
gewesen, das hitzige Debatten hervorrief. Vehement wurde und wird immer noch in

vielen Lindern der Welt fiir die Offnung der Ehe fiir homosexuelle Paare gekdmpft.

1 Herbert Gronemeyer, ,Manner®, 4630 Bochum (1984).

2 Dieser Text folgt den Sprachmustern der hier analysierten und besprochenen antiken Quellen und un-
terscheidet zwischen den grammatischen Phdnomenen Genus und Sexus. Mit dem Anspruch wissen-
schaftlicher Neutralitdt werden hier bewusst die inzwischen stark politisierten sowie polarisierten Debat-
ten um den Umgang mit Geschlecht in der Sprache nicht beriithrt. Zum Umgang mit Genus und Sexus in
der antiken Literatur vgl. Anthony Corbeill, Sexing the World. Grammatical Gender and biological Sex in

Ancient Rome. Princeton, NJ 2015.

DoI 10.1515/hzhz-2025-0001

I



Seit den 2000ern kann man beobachten, dass sukzessiv mehrere, vor allem westliche
Regierungen diesen Bitten und Forderungen nachkamen und die gleichgeschlecht-
liche Ehe in ihren Staaten einfithrten und legalisierten. Trotz dieses Wandels vieler-
orts ware es aber illusorisch, davon zu sprechen, dass dies mit einer breiten, allge-
meinen Akzeptanz einhergeht. Weder die Zahl der Andersdenkenden noch die der
Anfeindungen, die queere Menschen erleben, ist gering. Nicht selten sprechen kon-
servativ gesinnte Kritiker Homosexuellen das Heiratsrecht mit dem Verweis auf die
Geschichte der Ehe ab, deren Tradition sich bis in das Altertum nachverfolgen und
deren konzeptioneller Ursprung sich dort auch verorten lasst.

So kannte das romische Recht eine unmissverstandliche Definition fiir die Ehe,
die Gber ein Jahrtausend Giiltigkeit haben sollte: ,Ehe ist die Verbindung von Mann
und Frau und eine Vereinigung fiir das ganze Leben, eine Gemeinschaft gottlichen
und menschlichen Rechts.“3 Der Fall scheint klar: Der Ehebund kann nach diesem
Gesetznur zwischen Mann und Frau bestehen. Ex negativo daraus zu schlieffen, dass
gleichgeschlechtliche Ehen in Europa demnach nicht in dieser frithen Epoche der
Menschheitsgeschichte existierten und als ein Novum des 21.Jahrhunderts mit den
historischen, gesellschaftlichen Traditionen heutiger Kulturen brechen, wire je-
doch allzu naiv und kurzsichtig. Es ist die romische Jurisprudenz selbst, die uns
zeigt, dass dieses Gesetz wohl lange nicht so eindeutig war, wie es zundchst scheinen
mag, denn erst im 4.Jahrhundert n. u. Z. wurde es laut dem Codex Theodosianus un-
ter Strafe gestellt, ,wenn jemand, obwohl er ein Mann ist, wie eine Frau heiratet“
und damit folglich einen anderen Mann ehelichte. Ebendieser Befund konfrontiert
uns im Umkehrschluss mit den beiden Fragen, die auch diesen Text motivieren, ob
es fir Personen im Rémischen Reich vor der Verabschiedung dieses Gesetzes mog-
lich war, ihr soziales Geschlecht® zu wechseln und biologisch gleichgeschlechtlich

zu heiraten.

3 Dig. 23, 2, 1. ,Nuptiae sunt coniunctio maris et feminae et consortium omnis vitae, divini et humani
iuris communicatio.“ Dt. Ubersetzung von Okko Behrends, Rolf Kniitel, Berthold Kupisch, Hans Hermann
Seiler. Lat. Text nach der Edition von Pietro Bonfante. Ahnlich geht auch aus dem Zwélftafelgesetz und den
institutiones des Gaius hervor, dass die rémische Ehe als Verbindung zwischen Mann und Frau konzipiert
wurde. Vgl. Lex XII tab. 6, 4; Gai. Inst. 1, 56—-64.

4 Cod. Theod. 9, 7, 3. ,cum vir nubit in feminam*. Eigene Ubersetzung. Die Gesetzespassage wird im
sechsten Abschnitt dieses Textes vollstindig wiedergegeben und inklusive der dazu bestehenden For-
schungsliteratur besprochen.

5 In Anlehnung an die in der Forschung inzwischen weit verbreitete Aufteilung von Geschlechtskate-

gorien, fiir die hdufig die Anglizismen ,sex“ und ,gender” genutzt werden, wird auch in diesem Text eine

Historische Zeitschrift // BAND 320 / 2025



Ein erster Blick auf die Forschungsliteratur und die von ihr ausgewerteten Quel-
len scheint dahingehend erniichternd. Es ist mannigfach belegt und gut erforscht,
dass Formen der gleichgeschlechtlichen Sexualitat, Liebe und Partnerschaft im an-
tiken Griechenland und dem Rémischen Reich praktiziert wurden.® Auch das Phi-
nomen homosexueller Ehen taucht zwar in den altsprachlichen Texten auf, jedoch
sind diese Quellenausschnitte jeweils mit einem sehr diffizilen Interpretationspro-
zess verbunden. Fiir die Forschungsdiskussionen iiber die gleichgeschlechtliche Ehe
in der Antike werden immer wieder die drei skandalbehafteten romischen Politiker
M. Antonius’, Nero® und Elagabal? herangezogen, denen nicht wohlgesinnte Perso-
nen jeweils diffamierend zuschrieben, dass sie einen anderen Mann geheiratet und
dabei selbst eine weibliche Rolle eingenommen haben sollen. Nachvollziehbarist in

der Forschung gezeigt worden, dass es sich bei diesen Vorwiirfen nicht um sachliche

Unterscheidung zwischen dem biologischen Geburtsgeschlecht und dem sozialen Geschlecht — also der
Geschlechterrolle, die eine Person in der Offentlichkeit und in der Interaktion mit anderen Personen fiir
sich beansprucht und ausiibt — vorgenommen. Das biologische Geschlecht wird hier nach der Verteilung
der Geschlechtschromosomen definiert und orientiert sich damit an der Geschlechterdefinition des Evo-
lutionsbiologen Axel Meyer. Vgl. Axel Meyer, Adams Apfel und Evas Erbe. Wie die Gene unser Leben be-
stimmen und warum Frauen anders sind als Madnner. 3. Aufl. Minchen 2015, 24-26, 316—325. Da wir be-
reits in der Antike beobachten kénnen, dass bisweilen das biologische Geschlecht als nicht tibereinstim-
mend mit dem psychischen oder sozialen Geschlecht wahrgenommen wurde und so beispielsweise einem
Mann weibliche Charakteristika zugeschrieben werden konnten, erscheint es zielfiihrend, mit diesen Ka-
tegorien auch bei den hier zu untersuchenden Quellen zu operieren. Siehe dazu Eckhard Meyer-Zwiffelhof-
fer, Im Zeichen des Phallus. Die Ordnung des Geschlechtslebens im antiken Rom. Frankfurt/New York
1995, 139-153; Heinz-Jiirgen Vof3, Das differenzierte Geschlechterverstindnis der Antike, in: Gender — Zeit-
schrift fiir Geschlecht, Kultur und Gesellschaft 1/2, 2009, 61-74, 69—71; Fritz-Heiner Mutschler, Gender im
alten Rom: Zur Konstruktion der Geschlechterrollen in lateinischen Texten vom Beginn der romischen Li-
teratur bis in die augusteische Zeit, in: Stefan Horlacher (Hrsg.), ,Wann ist die Frau eine Frau?* ,Wann ist
der Mann ein Mann?“ Konstruktionen von Geschlechtlichkeit von der Antike bis ins 21.Jahrhundert.
Wiirzburg 2010, 47-73, 47-59; Filippo Carla-Uhink, ,Between the Human and the Divine“. Cross-Dressing
and Transgender Dynamics in the Graeco-Roman World, in: Domitilla Campanile/Filippo Carla-Uhink/
Margherita Facella (Eds.), TransAntiquity. Cross-Dressing and Transgender Dynamics in the Ancient
World. London/New York 2017, 3-37, 4-9.

6 Vgl. Kenneth J. Dover, Greek Homosexuality. 2. Aufl. Cambridge 1989; Eva Cantarella, Bisexuality in the
Ancient World (engl. tibersetzt von Cormac 0o Cuilleandin). New Haven, CT 1992; John Boswell, Same-sex
Unions in Pre-modern Europe. New York 1994, 53—107; Thomas K. Hubbard, Homosexuality in Greece and
Rome. A Sourcebook of Basic Documents. Berkeley/Los Angeles, CA London 2003; Craig A. Williams, Ro-
man Homosexuality. Oxford 2010.

7 Cic.Phil. 2, 45.

8 Tac.ann. 15, 37; Suet. Nero 28—29; Cass. Dio 62, 28, 2—3; Cass. Dio 63, 22, 4.

9 Cass. Dio 80, 15-16; SHA Heliog. 10, 2—5.

J. COERT, WANN IST EIN MANN EIN (EHE-)MANN?

3



Beobachtungen, sondern um gezielte, wahrscheinlich fingierte Rufschadigungen
handelte.*® Alleinstehend eignen sich somit diese Quellenstellen schwerlich als se-
riose Indizien fiir die Praktik gleichgeschlechtlicher Ehen in der alten Welt und er-
regen vielmehr groflen Zweifel daran, dass jenseits der Imagination solche Ehefor-
men existierten. ™

Trotz dieser komplizierten Quellenlage hielten einige Historiker ehedhnliche
Formen bei gleichgeschlechtlichen Paaren nicht fiir ausgeschlossen: Paul Veyne ver-
anlassten die gleichgeschlechtlichen Ehen, die Kaiser Nero zugeschrieben wurden,
zur Annahme, dass dies eine weiter verbreitete Praktik im ersten Jahrhundert gewe-
sensein konnte.**John Boswell stellte die Vermutung auf, dass es einige Formen von
gleichgeschlechtlichen Partnerschaften und Zeremonien gab, die gezielt heterose-
xuelle Ehen imitierten und ein Aquivalent zu ihnen darstellen sollten, auch wenn
sie wohl aus rechtlicher Perspektive keine gleichgeschlechtlichen Ehen waren.™

Ahnlich vermutete Craig Williams, dass es wohl heiratsihnliche Zeremonien fiir

10 Die Abweichung von heteronormativem Verhalten zu attackieren, war eine bewahrte Beleidigungs-
methode im antiken Rom. Insbesondere Cicero machte in seinen Reden davon Gebrauch. Vgl. Rosmarie
Giinther, Sexuelle Diffamierung und politische Intrigen in der Republik: P. Clodius Pulcher und Clodia, in:
Thomas Spath/Beate Wagner—Hasel (Hrsg.), Frauenwelten in der Antike. Geschlechterordnung und weib-
liche Lebenspraxis. Stuttgart/ Weimar 2000, 227-241, 227—236; Werner Krenkel, Transvestismus in der An-
tike, in: Ders. (Ed.), Naturalia non Turpia. Sex and Gender in Ancient Greece and Rome. Hildesheim 2006,
465-478, 483—485; Anabelle Thurn, Rufmord in der spaten romischen Republik. Charakterbezogene Diffa-
mierungsstrategien in Ciceros Reden und Briefen. Berlin/Boston, MA 2018, 116—148; Dennis Pausch, Virtu-
ose Niedertracht. Die Kunst der Beleidigung in der Antike. Miinchen 2021, 147-156. So unterstellte Cicero
in Reden seinen Gegnern Verres, Catilina und Clodius Pulcher homosexuelle Praktiken, um sie zu diffa-
mieren. Cic. Verr. 2, 2, 192; Cic. Catil. 2, 8; Cic. p. red.in sen. r1. Ahnlich wurden Formen sexueller und part-
nerschaftlicher Devianz minutios in antiken Politikerbiographien genutzt, um diese negativ zu charakte-
risieren. Dies hat Werner Krenkel detailreich fiir Suetons Kaiserbiographien und die ,Historia Augusta“
nachweisen kénnen. Folglich muss man in dieser Literaturform Informationen tber das Sexualleben mit
duflerster Vorsicht betrachten und deren intendierte Verzerrung mitbedenken. Vgl. dazu Werner Krenkel,
Sex und politische Biographie, in: Krenkel (Ed.), Naturalia non Turpia, 233-264. Ahnlich urteilte spiter
James H. Kim On Chong-Gossard, Who Slept with Whom in the Roman Empire? Women, Sex, and Scandal
in Suetonius’ Caesares, in: Andrew Turner/]. James H. Kim On Chong-Gossard/Frederik J. Vervaet (Eds.),
Private and Public Lies. The Discourse of Despotism and Deceit in the Graeco-Roman World. Leiden/Bos-
ton, MA 2010, 295—-327.

11 Ahnlich beurteilten Boswell, Same-sex Unions (wie Anm. 6), 80; Williams, Roman Homosexuality (wie
Anm. 6), 279 und Gergd Gellérfi, Nubit amicus: Same-sex Weddings in Imperial Rome, in: Graeco-Latina Bru-
nensia 25/1, 2020, 89—100, 91-95 das Quellenproblem.

12 Paul Veyne, La famille et 'amour sous le Haut-Empire romain, in: Annales 33/1, 1978, 35-63, 40.

13 Vgl Boswell, Same-sex Unions (wie Anm. 6), 80—107.

Historische Zeitschrift // BAND 320 / 2025



gleichgeschlechtliche Paare gab, aber er sprach diesen keine rechtliche Bedeutung
oder Akzeptanz zu.™* Diese Annahmen konnten sich in der Forschung bisher weder
durchsetzen noch einen breiteren Konsens finden. So negieren, unter anderem mit
Verweis auf die angesprochene Quellenproblematik, zum Beispiel Danilo Dalla, Eva
Cantarella, Hans Obermayer, Caroline Vout, Karen Hersch und Filippo Carla-Uhink
prononciert die Existenz der gleichgeschlechtlichen Ehe in der Antike.™

Trotz des geschilderten Quellenproblems und der vielfach in der Forschung for-
mulierten Leugnung der Existenz gleichgeschlechtlicher Ehen in der Antike, méch-
te dieser Artikel einen Beitrag zu dieser Forschungsdiskussion leisten: In Orientie-
rung an dem obigen Strafgesetz der Caesaren Constans und Constantius II. wird
nachfolgend eruiert, inwiefern sich im Quellenmaterial Indizien bzw. Beweise fir
den Wechsel von sozialen Geschlechterrollen und damit verkniipfte biologisch
gleichgeschlechtliche Eheschliefungen ' im romisch-griechischen Kulturkreis fin-
den lassen. Dafiir wird der Text sich nicht in die vorangegangenen Versuche anderer
Althistoriker einreihen, die sich auf die Quellen zu den Beziehungen von M. Anto-
nius, Nero und Elagabal konzentrierten und diese ausgewertet haben. Stattdessen
werden vorwiegend Quellen betrachtet, die, soweit ich sehe, bisher komplett bei der
Frage nach der Existenz von gleichgeschlechtlichen Ehen ignoriert wurden. So wer-
den in diesem Text insgesamt 17 Falle von Geschlechtsstatusinderungen, die im
Kontext von Eheschliefungen auftraten und tabellarisch im Anhang gelistet sind,
aus der griechisch-romischen Literatur untersucht und diskutiert. Zuerst werden Be-
schreibungen von Geschlechtstransformationen und damit verkniipften Eheplan-
ungen in den Wunderaufzihlungen von Plinius dem Alteren und Phlegon von Tral-

leis behandelt, die sich fiir diese Analyse vor allem dadurch qualifizieren, dass sie

14 Williams, Roman Homosexuality (wie Anm. 6), 279—286. Dieser These folgte Gergé Gellérfi, der auch
annahm, dass es zwar gleichgeschlechtliche Trauungszeremonien gab, aber keine giiltigen Ehen zwischen
Partnern des gleichen Geschlechts. Gellérfi, Nubit amicus (wie Anm. 11), 98-99.

15 Vgl Danilo Dalla, Ubi Venus mutatur. Omosessualita e diritto nel mondo romano. Mailand 1978, 63—
69; Cantarella, Bisexuality (wie Anm. 6), 176; Hans P. Obermayer, Martial und der Diskurs iiber ménnliche
,Homosexualitdt“in der Literatur der frithen Kaiserzeit. Tiibingen 1998, 135£., Fn. 183; Caroline Vout, Power
and Eroticism in Imperial Rome. Cambridge 2007, 151-157; Karen K. Hersch, The Roman Wedding. Ritual
and Meaning in Antiquity. Cambridge 2010, 33-39; Carla-Uhink, ,Between the Human and the Divine* (wie
Anm. 5), 21, 36, Fn. 237.

16 Hiermitsind 6ffentlich anerkannte sowie giiltige Vermdhlungen zwischen Personen des gleichen bio-
logischen Geschlechts gemeint, die mehrheitlich in der Offentlichkeit als Ehe wahrgenommen, bezeich-

net und kategorisiert wurden.

J. COERT, WANN IST EIN MANN EIN (EHE-)MANN?

5



weitgehend frei von intendierter politischer Firbung und historischer Bedeutung
fiir die Zeitgenossen waren und somit gerade nicht von jenen Problemen betroffen
sind, die die eben kursorisch angeschnittenen Quellen zu den genannten Politikern
teilen. So wird an die Wunderbeschreibungen jeweils die Frage herangetragen, ob
sie historisch dokumentierte Fille von gleichgeschlechtlichen Ehepartnern wieder-
geben. Auf diesen Abschnitt folgt eine Auseinandersetzung mit mythologischen
Vorbildern und Prazedenzfillen aus dem hellenistischen Osten, an denen nachvoll-
zogen wird, warum Plinius und Phlegon wahrscheinlich reale Ehen mit Partnern des
gleichen Geschlechts und Geschlechtsverwandlungen trotz der moglichen Uber-
priifbarkeit als Wunder klassifizierten. Daran ankniipfend werden mogliche kriti-
sche Reaktionen in der kaiserzeitlichen Literatur, vor allem bei Martial, Iuvenal und
Lukian, auf gleichgeschlechtliche Ehen und Geschlechtstransformationen bespro-
chen und es wird diskutiert, ob sie als Indiz bzw. Beweis fiir die zeitgendssische Exis-
tenz von gleichgeschlechtlichen Ehen taugen kénnen. In Verbindung mit den vori-
gen Quellenuntersuchungen werden abschlieffend einerseits kurz die Quellen zu
M. Antonius, Nero und Elagabal reevaluiert und andererseits das bereits zitierte
Strafgesetz sowie weitere Quellen aus dem 4.Jahrhundert n. u. Z., die wahrscheinlich
auf gleichgeschlechtliche Partnerschaften reagierten, betrachtet. Hieran wird eror-
tert, wann und warum es zu sozialen und juristischen Formen der Ablehnung gegen-
uber gleichgeschlechtlichen Ehen und Geschlechtsstatusainderungen kam und an
der jeweiligen Tabuisierung diskutiert, ob das Tabuisierte als existent angesehen
werden darf.

Bei der Betrachtung der 17 Fille sind verschiedene Aspekte zu beriicksichtigen:
Es werden nach Moglichkeiten die biologischen und sozialen Geschlechter der
Geschlechtswandler und Ehepartner rekonstruiert, um addquat zwischen konventi-
onellen und gleichgeschlechtlichen Ehepaaren unterscheiden zu konnen. Damit
verkniipft werden mehrfach moderne biologische Erklarungsmuster sowie das an-
tike medizinische Wissen herangezogen, um die antiken Beschreibungen der Ge-
schlechtsverwandlungen korrekt einordnen zu konnen. Daran anschlieffend wird
auch diskutiert, warum wahrscheinlich reale Personen, deren Geschlechtseigen-
schaften und Ehepaare unbestidndigen Geschlechts mehrfach als Wunder interpre-
tiert wurden. Zusdtzlich wird vielfach nachverfolgt, ob und warum der neue soziale
Geschlechtsstatus einzelner Individuen geduldet, sozial akzeptiert und/oder recht-
lich anerkannt wurde. Ganz dhnlich wird auch an entsprechenden Stellen erortert,

ob Ehen bzw. als Ehe gefithrte Beziehungen mit Partnern des gleichen sozialen Ge-

Historische Zeitschrift // BAND 320 / 2025



schlechts jeweils als solche sozial anerkannt wurden und rechtlich giiltig sowie mit
damaligen (Ehe-)Normen vereinbar waren und daher auf Toleranz stoffen konnten,
obwohl es fiir sie keine gesetzliche Grundlage gab. Hingegen wird bei der Auswer-
tung der Quellen bewusst davon Abstand genommen, das psychische Geschlecht*”
der untersuchten Personen zu rekonstruieren. Dies ist einerseits darin begriindet,
dass die althistorische Emotionsforschung deutlich die methodischen Schwierig-
keiten zeigen konnte, die sich ergeben, wenn man die Gefiithle und Selbstwahrneh-
mungen historischer Personen bestimmen und rekonstruieren mochte, iiber die wir
nur in den seltensten Fillen sicheren Aufschluss gewinnen konnen.’® Andererseits
eignen sich insbesondere die hier behandelten Quellen, die keine Selbstzeugnisse
sondern Wahrnehmungen und Urteile anderer Individuen darstellen, nicht dazu,
ein ,gefiihltes“ Geschlecht der untersuchten Personen zu erfassen. So konnen sie

nur Aufschluss iber das 6ffentlich ausgelebte Geschlecht geben.

II. Wundersame Verwandlungen des Geschlechts in Plinius’
»Naturalis Historia“

Die enzyklopddisch gestaltete ,Naturalis Historia“ ist eine bemerkenswerte Quel-
le, die es uns erlaubt, Einblick in das umfassende, zusammengetragene Gelehrten-
wissen zu Naturphdnomenen und auch zu damit verkniipften Kulturleistungen
sowie dessen Beurteilung durch Plinius zu nehmen. Das siebte Buch dieser Samm-
lung, das uns Einsicht in den Wissensstand des spaten 1.Jahrhunderts n. u. Z. ge-
wahrt, widmet sich der Anthropologie und beschreibt zahlreiche aufergewohn-
liche Erscheinungen, die im Konnex mit dem menschlichen Kérper stehen. Fir un-
ser Untersuchungsziel ist vornehmlich die folgende Passage von Interesse, die

dokumentierte Geschlechtsverwandlungen listet:

17 Mit dem Terminus psychisches Geschlecht ist hier das Geschlecht gemeint, zu dem sich eine Person
innerlich zugehorig fithlt. Dieses gefithlte Geschlecht muss nicht zwingend eine Parallelitit zu dem biolo-
gischen Geburtsgeschlecht und/oder der beanspruchten sozialen Geschlechtsidentitdt aufweisen.

18 Ausfiihrlich zu diesem Thema vgl. Angelos Chaniotis, Unveiling Emotions in the Greek World. Intro-
duction, in: Ders. (Ed.), Unveiling Emotions. Sources and Methods for the Study of Emotions in the Greek
World. Stuttgart 2012, 11-36; Douglas Cairns, Art. ,Emotions®, in: Tim Whitmarsh et al. (Eds.), The Oxford
Classical Dictionary. 5.Aufl. Oxford 2023: <https://oxfordre.com/classics/display/10.1093/acrefore/97801-
99381135.001.0001/acrefore-9780199381135-e-70347rskey=U6JodH&result=1> (letzter Zugriff 05.06.24).

J. COERT, WANN IST EIN MANN EIN (EHE-)MANN?

7



,DaR Frauen in Manner verwandelt werden, ist keine Fabel. [...] Licinius Mu-
cianus hat berichtet, er habe zu Argos einen gewissen Areskon gesehen, der
frither Areskusa geheiflen und als solche auch geheiratet habe, an dem aber
bald der Bart und mannliches Wesen zum Vorschein gekommen seien und
der dann auch eine Frau genommen habe; einen Knaben gleichen Geschicks
habe er auch zu Smyrna gesehen. Ich selbst sah in Afrika den L. Consitius,
einen Biirger aus Thysdrus, der sich an seinem Hochzeitstage in einen Mann
verwandelte.“"?

Beim Lesen dieser Passage fillt sofort auf, dass im Kontext der beschriebenen Fal-
le von Geschlechtsverwandlungen auch Ehen erwdahnt werden. Es wird suggeriert,
dass die Geschlechtstransformationen bedeutsam fir die extra erwdhnten eheli-
chen Verbindungen waren, die demzufolge keinen konventionellen Charakter hat-
ten und somit Potential fiir unser Untersuchungsinteresse aufweisen. Obwohl die
Passage bei Plinius in die Aufzdhlung von menschlichen Wundern zu zdhlen ist und
etwa Arthur Stein dazu veranlasst hat, die erwdhnten Personen schlicht als , Wun-

«20

derwesen“?° zu verstehen und zu bezeichnen, erscheint es lohnenswert, die Erzih-
lung analytisch zu betrachten und auf einen historischen Gehalt zu priifen, da Plini-
us entschieden behauptet, dass die Félle eben nicht fabulosus seien.?' Dass es leicht-
sinnig wadre, sie als reine Fiktion oder einen Publikumsfang abzutun, legt uns auch
Aulus Gellius nahe. In der mirabilia-Liste seiner ,Noctes Atticae“ gibt er mit explizi-
tem Verweis auf Plinius die oben zitierte Passage wieder. Die dort enthaltenen Infor-
mationen nimmt er nicht nur ernst, sondern betont die Autoritit von Plinius und
schreibtihm zu, dass er diese Erzdhlungen nicht durch reines Lesen und Hérensagen
zusammengetragen habe, sondern selbst sehend diese Geschichten gepriift und ge-
wusst habe, dass sie wahr seien. Aulus Gellius ergdnzt hierzu noch, dass die beschrie-
bene Person L. Consitius ein bekannter, lebender Zeitgenosse von Plinius gewesen
sei.?? Ebendiese Verifizierung ldsst es legitim erscheinen, sich mit den beschriebe-

nen Fillen auseinanderzusetzen.

19 Plin. nat. 7, 36. ,Ex feminis mutari in mares non est fabulosum. [...] Licinius Mucianus prodidit visum
a se Argis Arescontem, cui nomen Arescusae fuisse, nupsisse etiam, mox barbam et virilitatem provenisse
uxoremque duxisse; eiusdem sortis et Zmyrnae puerum a se visum, ipse in Africa vidi mutatum in marem
nuptiarum die L. Consitium, civem Thysdritanum.“ Dt. Ubersetzung von Roderich Kénig und Gerhard
‘Winkler. Lat. Text nach der Edition der Bibliotheca Teubneriana.

20  Arthur Stein, Art. ,Consitius®, in: RE 4,1, 932-933, 932.

21 Plin. nat. 7, 36.

22 Gell. g, 4, 13-15.

Historische Zeitschrift // BAND 320 / 2025



Beginnen wir mit jener Person aus dem Zitat, die Plinius selbst gesehen hat und
fiir deren wahre Geschichte Aulus Gellius biirgt: L. Consitius soll sich erst am Tag
seiner Hochzeit in einen Mann verwandelt haben. Wenn wir die oben erwédhnte ju-
ristische Festlegung bedenken, dass Ehen nur zwischen Mannern und Frauen ge-
schlossen werden diirfen*3, dann miisste Consitius an diesem Tag als frisch gebacke-
ner Mann eine Frau geehelicht haben. Damit liegt ein Paradoxon vor: Im Umkehr-
schluss ist Consitius vor seiner/ihrer Transformation ebenfalls eine Frau gewesen
und dirfte folglich eine homosexuelle Beziehung zu seiner/ihrer Verlobten gehabt
haben, deren Heirat hochstwahrscheinlich nicht erst am Hochzeitstag selbst ge-
plant wurde. Akzeptieren wir diese Pramisse, dann miissten diese beiden Frauen be-
reits vor dem Hochzeitstag und dem Wunder der erlangten Mannlichkeit diese Hei-
rat als ein gleichgeschlechtliches Paar geplant haben. Gleichermafen wire es vor-
stellbar, dass es sich um zwei Minner handelte, von denen sich einer vor der
Hochzeit als Frau ausgab, um die Ehe mit dem anderen Mann zu vollziehen und der
nach dem Eheschluss seine Mannlichkeit der Offentlichkeit offenbarte. Nach dem
Ehekonzept dieser Zeit war solch eine Heirat zwischen zwei Frauen oder Mdnnern
und die damit verbundene Planung dieser Hochzeit undenkbar. Warum sollten
zwei Personen eine gemeinsame Heirat planen, wenn sie keine Chancen hdtten, sie
zu verwirklichen? Dies scheint sich zu widersprechen.

Zu diesem Problem gesellt sich eine weitere Paradoxie, die ein jeder Mensch mit
dem Allgemeinwissen des frithen 21.Jahrhunderts erkennen mag: Wenn wir den
Wandel des Geschlechts nicht als géttliches Wunder oder Ahnliches begreifen wol-
len und stattdessen versuchen, es mit unserem heutigen Wissen iiber die Biologie
des menschlichen Korpers rational zu erkldren, stoffen wir schnell an eine Grenze.
Menschen kénnen nicht spontan innerhalb eines Tages ihr biologisches Geschlecht
wechseln bzw. die Geschlechtschromosomen ihres Kérpers verandern. Personen,
die heutzutage anstreben, ihre dufleren korperlichen Geschlechtsmerkmale zu ver-
dndern, durchlaufen langwierige und aufwendige Hormontherapien und/oder me-
dizinische Behandlungen, wie operative Eingriffe, um dieses Ziel erreichen zu kon-
nen. Diese medizinischen Moglichkeiten, die heute in Anspruch genommen wer-
den konnen, um die korperliche Erscheinung nachhaltig zu transformieren, gab es

vor zwei Jahrtausenden noch nicht und es darf zu Recht bezweifelt werden, dass

23 Dig.23,2, 1.

J. COERT, WANN IST EIN MANN EIN (EHE-)MANN?

9



I0

L. Consitius sogar in einem noch kiirzeren Zeitraum diese Verdnderungen an sei-
nem/ihrem Korper evozieren konnte, als es unsere Zeitgenossen konnen. Wenn wir
demnach aus biologischer Perspektive schlieflen durfen, dass L. Consitius seinen/ih-
ren Korper nicht innerhalb eines Tages von einem weiblichen in einen minnlichen
Kérper verwandelt hat, dann verbleibt folglich die Moglichkeit, dass diese Person
wohl nur ihr soziales Geschlecht verandert hat und dieser Wechsel von den Zeitge-
nossen toleriert wurde.

Nehmen wir diese Schlussfolgerung an, dann wiirde diese Erzahlung ihre wun-
derlichen und paradoxen Zuge verlieren: Es wére die Geschichte eines gleichge-
schlechtlichen Parchens, das den Plan verfolgte, heiraten zu diirfen, obwohl gleich-
geschlechtliche Paare von diesem Privileg ausgeschlossen waren. Auch wenn die ra-
ren Informationen bei Plinius es kaum zulassen zu rekonstruieren, wie dieser
Wandel der sozialen Geschlechterrolle ablief, so darf man davon ausgehen, dass eine
der Frauen bzw. Manner es erfolgreich schaffte, in ihrem sozialen Umfeld in der je-
weils anderen Geschlechterrolle akzeptiert zu werden und in dieser Geschlechter-
rolle den biologisch gleichgeschlechtlichen Partner zu ehelichen. Die wundersame
Verwandlung am Hochzeitstag ermoglichte somit eine gleichgeschlechtliche Ehe,
die unter dem Deckmantel einer konventionellen, heterosexuellen Ehe stattfand.

Dies mag eventuell zundchst wie eine spekulative Interpretation wirken, jedoch
weist die andere zitierte Geschichte von Plinius nicht nur den gleichen Indizien-
strang auf, sondern bestdtigt auch noch unmissverstdndlich eine gleichgeschlecht-
liche Ehe: Areskusa aus Argos soll im ersten Teil ihres Lebens als Frau gelebt und
auch geheiratet haben. Nach antiker Ehekonzeption miisste sie folglich zuerst einen
Mann geehelicht haben. Zu einem spdteren Zeitpunkt in ihrem Leben soll sie ein
Mann geworden sowie als solcher akzeptiert worden sein und fortan den Namen
Areskon getragen haben. Plinius ergénzt zu dieser Information, dass diese Person als
mannlicher Areskon auch noch eine Ehefrau hatte. Wenn wir nach den obigen
Uberlegungen auch hier davon ausgehen diirfen, dass Areskusa bzw. Areskon mit
den damaligen Mitteln schwerlich Einfluss auf das eigene, angeborene Geschlecht
nehmen und nur die ihr/ihm attribuierte soziale Geschlechterrolle wechseln konn-
te, dann miissen wir unweigerlich eine gleichgeschlechtliche Beziehung anneh-
men. Unabhdngig davon, mit welchem Geschlecht diese Person geboren wurde,
kann man festhalten, dass sie mit einer Person des gleichen und mit einer Person des
anderen biologischen Geschlechts verheiratet war. Auch hier scheint es so zu sein,

dass eine Frau im spateren Verlauf ihres Lebens anscheinend eine andere Frau hei-

Historische Zeitschrift // BAND 320 / 2025



raten wollte und ebendies durch den Wechsel der Geschlechterrolle ermdglicht
wurde.

Zusitzlich gibt uns Plinius Hinweise darauf, wie ihr das gelang. Er spricht davon,
dass bei ihr eine barba und die virilitas zum Vorschein kamen. Es waren also dufier-
liche, korperliche Merkmale, die den Wandel der Geschlechterrolle rechtfertigten;
die veranderte, duflere Erscheinung erlaubte das Einnehmen einer anderen Ge-
schlechterrolle. Wie Areskusa ihr Aussehen glaubhaft veranderte, wissen wir leider
nicht. Da der méannlich identifizierte Bartwuchs besonders hervorgehoben wird, lie-
e sich eine biologische Erkldrung erwdgen: Laut dem medizinischen Nachschlage-
werk Pschyrembel sind 5—10 Prozent der Frauen vor der Menopause von Hirsutis-
mus betroffen, eine Krankheit, die man im Volksmund nicht selten Damenbart
nennt. Das heif’t, dass nicht wenige junge, erwachsene Frauen damals und heute ver-
starkten Haarwuchs an Teilen ihres Korpers erleb(t)en, insbesondere im Gesicht, an
denen Haarwachstum nur fiir Madnner typisch ist.>* Auch das polyzystische Ovari-
alsyndrom, von dem durchschnittlich 8-13 Prozent der Frauen im reproduktiven
Alter betroffen sind, kann solche typisch mannlichen Haarwuchssymptome hervor-
rufen, zu einem unregelmafiigen bzw. ausfallenden Zyklus fithren und durch eine
Steigerung des Androgenspiegels die Virilisierung des Korpers — die Auspragung
mannlicher Kérpermerkmale — fordern.?> Obwohl in der antiken Medizin diese
Krankheitsbilder noch nicht verstanden wurden, sind ihre Symptome in den medi-
zinischen Schriften von Hippokrates dokumentiert. Er schreibt von Frauen, die im
Erwachsenenalter einen starken Bart- und Korperhaarwuchs bekamen und teilwei-
se auch nicht mehr menstruierten und attribuierte daher ihren Korpern explizit

Maskulinitit.?® Wenn diese Veranderungen bereits fiir einen antiken Arzt ausreich-

24 Vgl. Uta Krause, Art. Hirsutismus®, in: Pschyrembel online. Klinisches Handwoérterbuch. 2022,
<https://www.pschyrembel.de/Hirsutismus/KogV7> (letzter Zugriff 17.05.23).

25 Vgl. Stefanie Weber, Art. ,Polyzystisches Ovarialsyndrom (PCOS)“, in: Pschyrembel online. Klinisches
Handworterbuch. 2020, <https://www.pschyrembel.de/Polyzystisches%200varialsyndrom/KoGrV/doc/>
(letzter Zugriff 17.05.23).

26 Hippokr. epid. 6, 8, 32. Ausfiihrlich zur Interpretation dieser Stelle bei Hippokrates, siehe Helen King,
Between Male und and Female in Ancient Medicine, in: Dietrich Boschung/Alan Shapiro/Frank Wascheck
(Eds.), Bodies in Transition. Dissolving the Boundaries of Embodied Knowledge. Paderborn 2015, 249-263;
Kelly E. Shannon-Henderson, Life after Transition: Spontaneous Sex Change and Its Aftermath in Ancient
Literature, in: Allison Surtees/Jennifer Dyer (Eds.), Exploring Gender Diversity in the Ancient World. Edin-
burgh 2020, 67-78, 68—69. Als Pendant dazu findet sich in der Umweltschrift des Hippokrates die Zuschrei-
bung, dass skythische Mdnner, die durch das Reiten impotent und zeugungsunfahig geworden seien, we-

J. COERT, WANN IST EIN MANN EIN (EHE-)MANN?

II



I2

ten, um einer Person die Weiblichkeit abzusprechen, dann ist es nicht unwahr-
scheinlich, dass auch andere Frauen mit diesen Kérperphdnomenen o6ffentlich fiir
sich Mannlichkeit beanspruchen konnten. Eventuell war Areskusa eine dieser
Frauen, die solch ein Krankheitsbild im Erwachsenenleben ereilte, und konnte da-
durch ihrsoziales Umfeld glaubhaft davon tberzeugen, dass sie eigentlich ein Mann
sei.

Neben dieser méglichen biologischen Rekonstruktion des mannlichen Ausse-
henskonnte man vielleicht intuitiv darauf verfallen, an das Klischee eines angekleb-
tenBartes und der Herrenverkleidung zu denken, dasman aus dem Theater oder Film
kennt. Der Transvestitismus ist auch in der Antike ein weit verbreitetes Phanomen
gewesen und gut dokumentiert. Insbesondere Frauen, die durch die Veranderung
ihres AuReren mannliche Privilegien beanspruchen konnten, sind bekannt.*” Pro-
minent ist dafiir unter anderem die griechische Arztin Agnodike, die ca. 300 v. u. Z.
lebte. Sie schor ihr Haar kurz, trug mannliche Kleidung, imitierte mannlich konno-
tierte Verhaltensformen und iibte performativ das soziale Rollenbild eines Mannes
aus. Dadurch konnte sie in ihrer maskulinen Rolle Medizin studieren und spater

auch als Arzt praktizieren, obwohl Frauen von sowohl dieser Berufspraxis als auch

gen solch einer korperlichen Veranderung sich selbst die Mannlichkeit absprachen und das soziale
Geschlecht einer Frau in ihrer Gesellschaft annehmen mussten. Hippokr. aér. 22. Die beschriebenen Pha-
nomene sind im Verstdndnis der hippokratischen Geschlechtsbiologie logisch erklarbar, da der Arzt davon
ausging, dass sowohl médnnliche als auch weibliche Samen in jedem Menschen vorhanden sind und dass
fiir die Auspragung von spezifischen biologischen Geschlechtsmerkmalen vor allem die verschiedenen
Grade von Warme und Feuchtigkeit im menschlichen Kérper — allgemein Kriterien der Saftelehre — ver-
antwortlich seien. Zum Beispiel Hippokr. genit. 6—7; Hippokr. vict. 1, 26—29. Hippokrates stellt mit solchen
Geschlechtszuschreibungen keine Ausnahme dar. Vielmehr findet sich vielfach in antiken Geschlechts-
diskursen die Idee, dass deviante Manner als feminin und deviante Frauen als maskulin verstanden wer-
den. Siehe dazu Carla-Uhink, ,Between the Human and the Divine“ (wie Anm. 5), 4.

27 Mit Transvestitismus wird hier das bewusste Tragen von Accessoires und Kleidung, die nach bindrer
Geschlechtervorstellung als stereotypisch fiir das andere Geschlecht gelten, bezeichnet. Eine detailreiche
Quellensammlung zu Phdnomenen des Transvestitismus in der Antike sowie deren Auswertung findet
sich bei Werner Krenkel, Sexual Allegations for Political Ends, in: Ders. (Ed.), Naturalia non Turpia (wie
Anm. 10), 479—486. Insbesondere im Kontext der Eheschliefung und des -vollzuges sind uns geschlechts-
spezifische Verkleidungen tberliefert, die antiken Zeitgenossen bekannt gewesen sein diirften. Plutarch
schreibt beispielsweise davon, dass es in Sparta lange Sitte war, dass sich frisch verheiratete Frauen den
Kopfschoren und méinnliche Kleidung trugen, um so als vermeintlicher Mann mit ihrem Brautigam sexu-
ell zu verkehren. Plut. Lyk. 15. In Kos soll Plutarch zufolge hingegen der Brautigam in weiblicher Tracht

die Braut empfangen haben. Plut. qu. Gr. 58.

Historische Zeitschrift // BAND 320 / 2025



diesen Studien zu dieser Zeit ausgeschlossen waren.?® Es ist denkbar, dass Areskusa,
genau wie Agnodike, durch die gezielte Veranderung ihrer dufleren Erscheinung so-
wie die Nachahmung mannlich konnotierter Rollenbilder glaubhaft eine mannli-
che Rolle fiir sich in der Gesellschaft beanspruchen sowie mannliche Privilegien er-
langen konnte.*® So ist es wahrscheinlich auch kein Zufall, dass die Heimat der/des
bartigen Areskusa/Areskon, Argos, laut Plutarch daftir bekannt war, dass Frauen bei
der Heirat eine médnnliche Rolle einnahmen und dafiir wohl nicht selten einen fal-
schen Bart trugen.3° Es scheint naheliegend, diesen Geschlechterrollenwechsel im
Rahmen dieser lokalen Sitte zu deuten, jedoch verbleibt es spekulativ, wie sich das

AuRere von Areskusa/Areskon dnderte.

28 Hygin. Fab. 274, 10-13. Ausfiihrlich zur Geschichte von Agnodike und ihrer Karriere als ,mannlicher”
Arzt vgl. Helen King, Agnodike and the Profession of Medicine, in: Proceedings of the Cambridge Philologi-
cal Society 32/212,1986, 53—77; Krenkel, Transvestismus (wie Anm. 10), 468. Von einem ganz dhnlichen Fall
berichtet Diogenes Laertios. Er schreibt, dass Axiothea von Phleius es pflegte, mdnnliche Kleidung zu tra-
gen, und sich dadurch die Méglichkeit verschaffte, bei Platon an seiner Akademie in Athen Philosophie zu
studieren, was fiir Frauen duflerst uniiblich war. Diog. Laert. 3, 46. Dass Agnodike wohl nicht die einzige
Frau war, die in der Gesellschaft eine médnnliche Rolle glaubhaft verkorpern und fiir sich beanspruchen
konnte, suggeriert auch Phlegon von Tralleis, der noch an spaterer Stelle ausfiihrlich behandelt wird. Er lis-
tet in seinem Buch tiber Wunder Personen aus dem Rémischen Reich auf, die als Manner galten und den-
noch schwanger wurden und Kinder gebaren. Wenn es sich bei diesen Personen nicht ausschlieflich um
Intersexuelle handelte, dann liegt der Gedanke nahe, sie ebenso, wie Agnodike, als Frauen mit einer erfolg-
reich tduschenden, mannlichen Erscheinung zu interpretieren. Phleg. Mir. 2627 = FGrH 257, 36, 26—27.
Zusdtzlich lieRe sich hier noch als Beispiel die Geschichte von Cornelia, Gattin von C. Calvisius Sabinus
(cos. 26 n. u. Z.), nennen, die die Tracht eines Soldaten angezogen und in dieser mannlichen Verkleidung
ohne Probleme ein romisches Heerlager betreten, sich dort interessiert alles angeschaut und dann dort mit
dem Militdrtribunen T. Vinius sexuell verkehrt haben soll. Dafiir wurde sie nach der Aufdeckung im Jahr
39 angeklagt. Tac. hist. 1, 48, 2; Plut. Galb. 12, 1; Cass. Dio 59, 18, 4. Der prominente Fall von P. Clodius Pul-
cher, der verkleidet als junge Frau den Bona-Dea-Mysterien beiwohnte, zeigt, dass auch Manner durch ge-
schickte Verkleidung und Imitation weibliche Privilegien wahrnehmen konnten. Cic. Att. 1, 12, 3; Cic. Att.
1, 13, 3; Plut. Caes. 10.

29 Auch fir Judith Butler sind die Imitation bzw. Zitation geschlechtsspezifisch konnotierter Rollenbil-
der, die Anpassung des Aueren an diese sowie die performative Austibung der dazugehérigen Geschlech-
terrolle in der Offentlichkeit zentrale Kriterien fiir die Annahme bzw. den Wechsel eines sozialen Ge-
schlechtsstatus. Ebendiese Kriterien scheinen Agnodike und wohl auch Areskusa erfiillt zu haben. Vgl. Ju-
dith Butler, Kérper von Gewicht. Die diskursiven Grenzen des Geschlechts. 1o.Aufl. Frankfurt am Main
2019, 309-332.

30 LautPlutarch habe esin Argos gar ein Gesetz gegeben, das frisch verheirateten Frauen vorschrieb, fal-
sche Bdrte zu tragen, wenn sie in der Hochzeitsnacht mit ihrem Ehemann verkehrten. Plut. de mul. vir. 4.
Zu diesen ehespezifischen Verkleidungssitten siehe auch Marie Delcourt, Hermaphrodite. Mythe et rite de

la bisexualité dans I’Antiquité classique. 2. Aufl. Paris 1992, 71.

J. COERT, WANN IST EIN MANN EIN (EHE-)MANN?

13



14

Moglicherweise ist man an dieser Stelle versucht, von derlei rekonstruierenden
Erklarungsmustern Abstand zu nehmen und diese abenteuerliche Geschichte in das
Reich der Fabeln zu verweisen. Auch hier erschiene solch eine Diskreditierung der
Quelle freilich unangemessen, denn nicht nur Plinius und Aulus Gellius plddieren
fir den wahren Charakter.3* Plinius kann selbst noch einen Gewédhrsmann fiir diese
Geschichte anfiihren, der Areskusa bzw. Areskon selbst gesehen und diese Ge-
schichte gepriift haben soll. Er spricht von C. Licinius Mucianus, einem namhaften
zeitgendssischen Politiker, der in der modernen Althistorie bisweilen als Vespasians
Mitregent in Rom bezeichnet wird und der unter anderem dafiir bekannt ist, dass er
den hellenistischen Osten bereist und mehrere der ihm dort bekannt gewordenen
Wunder in seinen eigenen ,Mirabilia“ festgehalten hat.>? Ahnlich wie bei L. Consi-
tius handelt es sich demnach nicht um eine obskure Erzahlung aus ferner Vergan-
genheit, sondern um eine iiberprifbare Geschichte tiber einen Zeitgenossen von Pli-
nius, dem ein zeitgendssischer Politiker personlich begegnet war. Ebendieser Um-
stand scheint es erforderlich zu machen, diese Geschichte in der Tat ernst zu
nehmen.

Wenn wir demnach die Geschichten von L. Consitius und Areskusa/Areskon als
real ansehen und den dort beschriebenen Geschlechtswandel nicht als eine Veran-
derung des biologischen Geburtsgeschlechts, sondern als einen Wandel des sozialen
Geschlechts verstehen wollen, dann zeichnet sich bei beiden Fillen das gleiche Pa-
radigma ab: Eine Frau nimmt die soziale Rolle eines Mannes mitsamt seinen ge-
schlechtsspezifischen Privilegien ein und kann in dieser Rolle eine andere Frau hei-
raten. Pro forma wird jeweils eine konventionelle, heterosexuelle Ehe geschlossen,
die de facto aber einen gleichgeschlechtlichen Charakter hat. Der Wechsel der Ge-
schlechterrolle hitte somit homosexuellen Paaren die Heirat erméglicht. Dass Plini-
us bei diesen Wunderbeschreibungen explizit auf diese Ehen verweist, scheint zu
unterstreichen, wie besonders es war, dass eine Person, die selbst einst eine Frau war,
spater eine Frau zur Gattin nahm. Folgen wir dieser Interpretation, dann waren

L. Consitius und Areskusa/Areskon beide Belege fiir weibliche, gleichgeschlecht-

31 Plin. nat. 7, 36; Gell. 9, 4, 13-15.

32 Zur politischen Stellung und Karriere von C. Licinius Mucianus siehe de Gerda De Kleijn, C. Licinius
Mucianus, Vespasian’s Co-ruler in Rome, in: Mnemosyne 66, 2013, 433—459. Zu den uns erhaltenen Infor-
mationen tiber die ,Mirabilia“ von C. Licinius Mucianus und deren Eingang in Plinius’ Schriften siehe Rhi-
annon Ash, The Wonderful World of Mucianus, in: Bulletin of the Institute of Classical Studies 100, 2007,

1-17.

Historische Zeitschrift // BAND 320 / 2025



liche Ehen. Im Hinblick auf den aktuellen Forschungsdiskurs ist dies von besonde-
rem Interesse, da es grundlegend abgestritten wird, dass es iiberhaupt Indizien fir
Ehen zwischen Frauen gibt.33 Ebendies wirde durch diese beiden Fille widerlegt
werden. Offen gesprochen ist es aber fraglich, inwiefern diese beiden extraordindren
Falle bei Plinius reprasentativ fiir eine weiter verbreitete Praktik solcher gleichge-
schlechtlichen Ehen sein konnen. Zu unserem Gliick ist er nicht der einzige Autor,

der von solchen Phanomenen und Paradigmen berichtet.

III. Eine Ehe und geplante Hochzeiten mit unbestandigem
Geschlecht in den ,Mirabilia“ von Phlegon von Tralleis

Der Freigelassene und Hofbeamte von Kaiser Hadrian, Phlegon von Tralleis, teilte
mit Plinius dem Alteren das Interesse an exzeptionellen Naturphinomenen, die er
akribisch sammelte und zu Papyrus brachte. Hierzu gehoren auch Geschlechtstrans-
formationen, die er, wie Plinius, im Kontext von Eheschliefungen auflistet.3* So be-
richtet Phlegon von einem Fall, den er mit eigenen Augen gesehen habe:3°

»Ebenso gab es im syrischen Laodikeia eine Frau namens Aitete, die —solange
sienoch mitihrem Mann zusammen lebte —einen Wandel ihrer Gestalt erleb-
te und, zum Mann geworden, Aitetos hiefR. Dies geschah als Makrinos Archon

in Athen und Lucius Lamia Aelianus sowie Sextus Carminus Veterus Kon-

suln in Rom waren (116 n. Chr.). Ich selbst habe diese Person gesehen.“36

Nach dieser Schilderung schloss eine Frau namens Aitete einen Ehebund mit

33 So behauptet etwa Karen Hersch: ,,No evidence survives to suggest that women celebrated weddings
with one another [...].“ Hersch, The Roman Wedding (wie Anm. 15), 33, Fn. 71.

34 Vgl Julia Doroszewska, ,...and She Became a Man*“: Sexual Metamorphosis in Phlegon of Tralles’ Mira-
bilia, in: Prace Filologiczne. Literaturoznawstwo 3/2, 2013, 223—241; Julia Doroszewska, Beyond the Limits
of the Human Body. Phlegon of Tralles’ Medical Curiosities, in: George Kazantzidis (Ed.), Medicine and
Paradoxography in the Ancient World. Berlin/Boston, MA 2019, 119-142. Es wurde bereits vermutet, dass
Phlegon eventuell bewusst den erzdhlerischen Aufbau und die Themen der Wundererzdhlungen von Pli-
nius imitierte bzw. kopierte. Kelly E. Shannon-Henderson, Constructing a New Imperial Paradoxography.
Phlegon of Tralles and his Sources, in: Alice Kénig/Rebecca Langlands/James Uden (Eds.), Literature and
Culture in the Roman Empire, 96—235. Cross-cultural Interactions. Cambridge 2020, 159-178, 171.

35 Julia Doroszewska hielt es fiir plausibel, dass Phlegon diese Informationen von der Person selbst be-
kommen habe. Doroszewska, ,...and She Became a Man“ (wie Anm. 34), 240; dies., Beyond the Limits (wie
Anm. 34), 130.

36 Phleg. Mir. 9 =FGrH 257, 36, 9. ,kal €ig Aaodikelav 8¢ Tig Zuplag yuvir ovouatt Aitnth guvolkodca

J. COERT, WANN IST EIN MANN EIN (EHE-)MANN?

15



16

einem Mann und lebte mit diesem zusammen.3” Im Verlauf des ehelichen Zusam-
menlebens verdnderte sich ihre dufiere Erscheinung so sehr, dass sie als mannlich
wahrgenommen und akzeptiert wurde und die Moglichkeit hatte, die ménnliche
Rolle und damit verkniipft den Namen Aitetos fiir sich zu beanspruchen. Wenn wir
hier das gleiche MaR anlegen und davon ausgehen, dass sich nicht das biologische,
sondern lediglich das soziale Geschlecht mitten im Leben verandern konnte, dann
gibt es zwei Moglichkeiten, den beschriebenen Fall aufzuldsen. Die erste Moglich-
keit ware, dass Aitete eine Frau war, die durch eine geschickte Verdnderung ihres
AuReren anstrebte, in eine minnliche Rolle zu schliipfen und damit verbunden in
den Genuss mannlicher Privilegien zu kommen und/oder eventuell gar die nicht
mehr rechtskonforme Ehe mit ihrem Mann legitim auflésen zu kénnen. Die zweite
Moglichkeit ware, dass die Person, die Phlegon nach eigener Aussage selbst kennen-
lernte, bereits auch vorher ein Mann gewesen war. Demnach hitte er eine weibliche
Rolle angenommen, um einen anderen Mann zu heiraten, und zu einem spdteren
Zeitpunkt wieder seine Mannlichkeit offenbart bzw. sie nicht mehr verheimlichen
konnen. Folgen wir dieser Interpretationsoption, dann wiirde auch diese Geschichte
die Existenz einer biologisch gleichgeschlechtlichen Ehe abbilden. Da die erste Mog-
lichkeit jedoch nicht ausgeschlossen werden kann, verbleibt zwangsldufig das Ver-
standnis dieser Passage nicht so eindeutig wie die zuvor beschriebenen Fille bei Pli-
nius. Die Geschichte ist somit zwar kein Beweis, aber definitiv ein Indiz fiir eine
gleichgeschlechtliche Ehe.

Phlegon berichtet noch von zwei weiteren Fallen des Geschlechtswechselsim un-
mittelbaren Ehekontext, die jedoch eine Variation zu den bisher vorgebrachten Bei-
spielen darstellen, da sie wohl die Heiratspldne der Paare torpedierten. Die erste Ge-
schichte ereignete sich wihrend der claudischen Ara (53 n. u. Z.) in einem Anwesen

der Kaiserfamilie und durfte daher wohl einem breiteren Publikum bekannt gewe-

@ avdol Tt uetéfale Thv wopeiv kal uetwvoudodn Aitntog dvip yevduevog, dexovtos Adrhvnotv
Moakgivov Omatevdviov €v Poun Aovkiov Aauia Aildavod kol OvETepog. TODTOV KAl OUTOS
#9eacduny.” Dt. Ubersetzung von Kai Brodersen. Gr. Text nach der unter anderem von Felix Jacoby in den
Fragmenten der griechischen Historiker herausgegebenen Edition.

37 DasVerb ,ouvowéw” mag an dieser Stelle eventuell zunichst verwundern, da es wortwortlich als ,zu-
sammenleben®oder ,zusammenwohnen® iibersetzt werden konnte. Es hat jedoch auch die weit verbreitete
und héufig tiberlieferte Bedeutung ,in ehelicher Gemeinschaft leben®. Siehe hierzu Henry G. Liddell/ R. Scott,
Greek-English Lexicon. 9. Aufl. Oxford 1992, 1721.

Historische Zeitschrift // BAND 320 / 2025



sen sein; zumindest Plinius kannte anscheinend die aus Smyrna stammende Person,
die er in der oben zitierten Passage auch kurz aufgriff:

,»Es gab auch einen Androgynen in Mevania, einer Stadt in Italien, in dem

Landhaus der Agrippina Augusta, als Dionysodoros Archon in Athen und

Decimus Iunius Silanus Torquatus sowie Quintus Haterius Antoninus Kon-

sulnin Rom waren (53 n. Chr.). Ein Mddchen namens Philotis, das aus Smyrna

stammte, war im heiratsfihigen Alter und von ihren Eltern mit einem Mann

verlobt, als mannliche Genitalien an ihr erschienen und sie zu einem Mann

wurde.“38

Bei diesem Ausschnitt ist es von elementarer Bedeutung, zundchst das griechi-

sche Vokabular anzusprechen, da es zwei verschiedene Deutungen zuldsst. Phlegon
spricht zu Beginn von einem av8dyuvog — wortwortlich einem Mannweib. Dies
war eine gidngige Bezeichnung fiir Hermaphroditen bzw. nach heutigem Vokabular
fiir intersexuelle Menschen.?? Der Autor signalisiert aber nicht eindeutig, ob er da-
mit meint, dass diese Person von Geburt an intersexuell war oder dass sie erst zu
solch einem Hermaphroditen wurde, als sie im Verlobungskontext ihre wunder-
same Verwandlung erlebte.*° Da Phlegon vor dieser Transformation von einer wwo-
Yévog—einem Mddchen —spricht, welches einen Mddchennamen trug und diese Er-
zdhlung in einer Auflistung von Geschlechtsverwandlungen steht, kann man wohl

zur zweiten Variante tendieren.**

38 Phleg. Mir. 7 = FGrH 257, 36, 7. ,8yéveto kal év Mnou<a>via méAer tiig Traiiog v Ayoumivig Tig
Yefaotiig Emavlel Avdpoyuvog dexoviog Adnvnoy Atovucodwpou VTtatevdviwy v Poun Aékuou
Touviov Xhavod Topkovdtov kat Kotviov Atepiov Aviwvivov. PIAwTIC yd TS dvouatt TTtapdévog
Yuvevaio TO Yévog deala TEOS ydpov UTO TOV yovéwv Kateyyeyunuévn Aavdpl poplwv avTi
TROPAVEVTOV GEEEVIKGY Gvig £yéveto.“ Dt. Ubersetzung von Kai Brodersen. Gr. Text nach der unter
anderem von Felix Jacoby in den Fragmenten der griechischen Historiker herausgegebenen Edition.

39 Andreas Wacke, Vom Hermaphroditen zum Transsexuellen. Zur Stellung von Zwittern in der Rechts-
geschichte, in: Heinz Eyrich/Walter Odersky/Franz . Sacker (Hrsg.), Festschrift fiir Kurt Rebmann zum 65.
Geburtstag. Miinchen 1989, 861-903, 874; Delcourt, Hermaphrodite (wie Anm. 30), 66.

40 Auf dieses Problem verwies bereits Julia Doroszewska. Phlegon von Tralleis spricht sowohl bei Inter-
sexuellen als auch bei Personen, die ihr Geschlecht wechseln, von Androgynen. Doroszewska, Beyond the
Limits (wie Anm. 34), 129.

41 Kelly Shannon-Henderson hat bemerkt, dass die Geschlechtsverwandlungen bei Plinius und Phlegon
stets entweder hin zum ménnlichen oder hin zum weiblichen Geschlecht stattfinden und die nachtrag-
liche Zuordnung zum Hermaphroditen/Intersexuellen wohl nicht denkbar ist. Vor diesem Hintergrund
scheint es plausibel, dass Phlegon wahrscheinlich keine intersexuelle Person meinte. Vgl. Shannon-Hender-
son, Life after Transition (wie Anm. 26), 69—74. Da Phlegon auch an anderer Stelle gesondert von Hermaph-

roditen spricht, ist es aber wohl zusatzlich unwahrscheinlich, dass er hier auch eine intersexuelle Person

J. COERT, WANN IST EIN MANN EIN (EHE-)MANN?

17



18

In diesem Fall war Philotis als Mddchen geboren und im heiratsfahigen Alter mit
einem Mann verlobt worden. Nach der Verlobung verinderte sich ihr AuReres so
sehr, dass sie als Mann wahrgenommen und in dieser mannlichen Rolle akzeptiert
wurde. In dieser Geschichte sind zwei Details hervorzuheben: Erstens verweist Phle-
gon ausdriicklich auf die initiierende Rolle der Eltern, die ihre Tochter verlobt hat-
ten. Fiir die in diesem Fall passive Philotis wird hingegen kein Ehewunsch explizit
erwdhnt. Phlegon suggeriert somit, dass die geplante Hochzeit sowie die Wahl des
Ehemannes auf die Eltern zuriickging und nicht zwingend den Winschen ihrer
Tochter entsprach. Zweitens wird bei Philotis nur von einer Verlobung gesprochen
und nicht etwa von einer Hochzeit, Ehe oder Lebensgemeinschaft wie bei den vori-
gen Beispielen. Dies impliziert wohl, dass es nach diesem Geschlechtswechsel zu
keiner Trauung mehr kam. Juristisch ware dies nachvollziehbar, da zwei Personen,
diein der Gesellschaft als Médnner galten, nicht einander heiraten durften. Demnach
hitte diese Geschlechtstransformation die Ehe von Philotis verhindert. Wenn wir
dieses Paradigma zusammenfiigen und die gleichen biologischen Pramissen an die-
sen Fall legen, dann ergibt sich die folgende mogliche Erkldrung fiir die Geschichte:
Vielleicht hatte Philotis kein Interesse an der von den Eltern gestifteten und geplan-
ten Ehe. Auch wenn wir nicht genau rekonstruieren konnen, wie sie es tat, tduschte
sie wohl erfolgreich den Wandel ihres Geschlechts vor, sodass sie als biologische
Frau die Rolle des méannlichen Geschlechts einnehmen und damit das Ziel der Ver-
lobung —die Heirat mit dem erwédhlten Mann —sabotieren konnte. Als Mann konnte
sie ja keinen anderen Mann heiraten. Gleichermaflen wére es auch denkbar, dass
ihre Eltern im Verlobungszeitraum aus uns nicht ndher bekannten Griinden ihre
Meinung zum Ehevorhaben dnderten, es verhindern wollten und daher zusammen
mit ihrer Tochter den beschriebenen Wechsel des Geschlechtsstatus planten, um-
setzen und damit ohne Gesichtsverlust die Vermdhlung stoppten. Nach beiden Deu-
tungen ware intendiert vor der Trauung eine Gleichgeschlechtlichkeit evoziert wor-
den, die eine Eheschliefung unmoglich gemacht hatte.

Wenn wir die zweite Interpretation des Vokabulars annehmen, dass Philotis eine
intersexuelle Person war, dann kommen wir zwar mit Blick auf das romische Recht

zu einem vergleichbaren Ergebnis, dasaber auch fir die anderen Félle eine neue, auf-

meinte. Zu den intersexuellen Personen in Phlegons Wundererzahlungen vgl. Julia Doroszewska, Between
the Monstrous and the Divine: Hermaprodites in Phlegon of Tralles’ Mirabilia, in: Acta Antiqua Academiae
Scientiarum Hungaricae 53/4, 2013, 379—392.

Historische Zeitschrift // BAND 320 / 2025



schlussreiche Facette 6ffnet: Das rdmische Rechtswesen berticksichtigt zwar das
biologische Phanomen von Intersexualitdt, aber erkennt das dritte Geschlecht juris-
tisch nicht an. So existiert in den Digesten eine Passage, die explizit vorschreibt, dass
es erforderlich sei, dass Hermaphroditen entweder dem mannlichen oder dem weib-
lichen Geschlecht zugeordnet werden. Entscheidendes Kriterium sei hierfiir gewe-
sen, welche Geschlechtsmerkmale bei der Person dominanter ausgeprégt seien. Die-
se Zuordnung implizierte auch die Zuweisung geschlechtsspezifischer Privilegi-
en.*” Dass Intersexuelle somit vor dem Gesetz als gleichberechtigte Manner oder
Frauen gelten konnten, wird aus einer anderen Digestenpassage deutlich. Hier wird
es ausdriicklich Hermaphroditen — wenn sie vorwiegend mannliche Geschlechts-
merkmale haben — erlaubt, das ménnliche Privileg wahrzunehmen, einen eigenen
Erben zu ernennen. Folglich diirfte diese Geschlechtszuordnung auch andere ge-
schlechtsspezifische Rechte, wie das Heiratsrecht, betroffen haben.* Aus diesem
Rechtsexkurs ist somit festzuhalten, dass im rémischen Recht bereits ein Spielraum
fiir die Zuordnung von Geschlechterrollen, die nicht identisch mit dem biologi-
schen Geschlecht sein mussten, verankert war. Dieser konnte wohl von Personen ge-
nutzt werden, die nicht eindeutig nach dem bindren Geschlechtersystem der Rémer
zugeordnet werden konnten. Wenn wir folglich annehmen, dass Philotis bereits
eine intersexuelle Person war, dann ware es nach romischem Recht méglich gewe-
sen, sie zunichst bei einem vorherrschenden femininen AuReren dem weiblichen
Geschlecht zuzuordnen, sie entsprechend zu verloben und diese Geschlechtszuord-
nung zu revidieren sowie die geplante Hochzeit zu stoppen, wenn sie zuvor uniiber-
sehbare dominierende mannliche Ziige zeigte.** Dass Philotis und/oder ihre Eltern
nach dieser Interpretation damit gezielt die Trauung sabotierten, ware vorstellbar,
aber verbleibt spekulativ. Wichtiger erscheint an dieser Interpretation aber, dass

das, was fiir Philotis vorstellbar ist, auch von Relevanz fiir die anderen bisher bespro-

42 Dig. 1, 5, 10. Siehe dazu Wacke, Vom Hermaphroditen (wie Anm. 39), 872; Ralph Evéque, Legal Treat-
ment of Hermaphrodism in Ancient Rome. From Persecution to Integration, in: E. Stradella (Ed.), Actes des
journées d’études: First International Workshop of the Jean Monnet Module ,European Law and Gender*
(ELaN). Pisa 2020, 111-158, 126.

43 Dig. 28, 2, 6. Siehe dazu auch Wacke, Vom Hermaphroditen (wie Anm. 39), 880.

44 Gleichermaflen ware es denkbar, dass die Verlobung nach antikem Usus zu einem Zeitpunkt statt-
fand, an dem Philotis noch sehr jung und moglicherweise prapubertdr war und erst spater eine biologische
,Vereindeutigung® stattfand, die vor der geplanten Ehe eine Anderung des Geschlechtsstatus legitim er-

schienen lief oder sie vielleicht sogar erforderlich machte.

J. COERT, WANN IST EIN MANN EIN (EHE-)MANN?

19



20

chenen Personen gewesen sein kann: Eventuell haben sie durch geschickte Verklei-
dung, Imitation oder biologisch verursachte Kérperveranderungen ebenjenen ge-
schilderten rechtlichen Spielraum der Geschlechterzuordnung nutzen kénnen, um
die Privilegien des anderen Geschlechts sowie die legitime Grundlage zu erlangen,
einen Partner des gleichen biologischen Geschlechts heiraten zu diirfen.

Im Kontext dieser Uberlegungen ist zu bemerken, dass Phlegon von noch einem
weiteren Fall berichtet, der dem bei Philotis erfassten Paradigma zu entsprechen
scheint und sich nur wenige Jahre zuvor (45 n. u. Z.) in Antiochia am Maander ereig-
net habe: Dort gab eslaut dem Autor eine gutaussehende Frau aus vornehmer Fami-
lie, die viele Verehrer hatte. Wie im Fall von Philotis suchten auch fiir dieses drei-
zehnjdhrige Mddchen die Eltern den zu heiratenden Mann aus. Dass diese Auswahl
dem Wunsch der Tochter entsprach, wird an keiner Stelle erwdhnt. Stattdessen er-
fahren wir von Phlegon, dass die Braut am Tag der geplanten Trauung, kurz bevor
sieihr Familienhaus verlassen sollte, plotzlich Bauchschmerzen iiberkamen, die un-
unterbrochen drei Tage lang anhielten und die geplante Hochzeit nicht zulieflen.
Am vierten Tag habe sich der Grund fiir diese Schmerzen offenbart, denn sie soll sich
zu einem Mann transformiert und dessen duflere, mannliche Geschlechtsmerkmale
gehabt haben. Fortan wurde die einstige Frau nun in der Gesellschaft als Mann an-
erkannt und wir haben keinen Hinweis darauf, dass die fast vollzogene Eheschlie-
fung noch stattfand.*

Wenn wir erneut diese Geschichte nicht blof als einen groffen Zufall oder ein
Wunder abtun und den gleichen biologischen Mafistab wie bei den vorigen Erzdh-
lungen anlegen wollen, dann kommen wir schnell zu einem dhnlichen Erklarungs-
muster wie bei Philotis. Unabhangig davon, ob die Person von Geburt an ein Mad-
chen war, das ihre médnnliche Transformation erfolgreich vortduschte, oder eine in-
tersexuelle Person, die ihre mannlichen Kérpermerkmale erst zum richtigen
Zeitpunkt der Offentlichkeit zeigte, kommen wir zu dem gleichen Schluss, dass die-

se Person anscheinend gezielt ihren sozialen Geschlechtsstatus wechselte.*® Diese

45 Phleg. Mir. 6 = FGrH 257, 36, 7.

46  An dieser Stelle sei noch eine dritte Option erwahnt, die wegen der kurzen Beschreibungen zwangs-
laufig spekulativer Natur bleiben muss: Es ware denkbar, dass es sich im geschilderten Fall und im Fall von
Philotis um eine Person handelte, die von Geburt an biologisch mannlich war und vor der Geburt unter
einem Mangel der Steroid-sa-Reduktase litt. Ebendies kann dazu fithren, dass die mannlichen Geschlechts-
organe bei der Geburt noch nicht sichtbar sind und sich erst in der Pubertit herausbilden. Dieses medi-

zinische Phanomen wird ausfiihrlich im vierten Abschnitt dieses Textes beschrieben und belegt. Nimmt

Historische Zeitschrift // BAND 320 / 2025



Verdnderung des Geschlechts stoppte somit wahrscheinlich das geplante Ehevorha-
ben. Auch hier suggeriert das Paradigma, dass ebendies der Plan hinter der Ge-
schlechtstransformation war, die durch die entstandene Gleichgeschlechtlichkeit
der Verlobten die Eheplanungen der Eltern torpedierte. Ob dieser Statuswechsel
allein von der Verlobten geplant und intendiert war oder vielleicht Elternteile in die-
sen Prozess involviert waren, die ein Interesse daran hatten, die einst geplante Ehe
nicht mehr zustande kommen zu lassen, muss an dieser Stelle spekulativ verbleiben.

Zusammenfassend scheinen all die besprochenen Textstellen von Plinius und
Phlegon zu beweisen, dass Personen gezielt ihren sozialen Geschlechtsstatus ge-
wechselt haben, um Eheschliefungen zu ermoglichen oder, wie anscheinend in den
letzten beiden Beispielen, zu verhindern. Demnach hétte dieser bewusst vorgenom-
mene Geschlechtswandel es homosexuellen Paaren ermdglicht, miteinander Ehen
einzugehen, und es Verlobten erlaubt, ungewiinschte Hochzeiten mit dem anderen
Geschlecht zu verhindern. Somit wiirden die behandelten Fille, auch wenn sie zu
verschiedenen Ergebnissen fithrten, gleichermaflen zeigen, dass grundlegend der
Wandel des sozialen Geschlechtsstatus moglich sowie entscheidend fiir die Mog-
lichkeiten der Eheschlieffung sein konnte.*” Auch wenn bei all den von Phlegon und
Plinius beschriebenen Fillen mehr Detailinformationen wiinschenswert waren
und wir nicht die Reaktionen und Urteile jedes individuellen Zeitgenossen rekonst-
ruieren konnen, lassen sich hiervon einige grundlegende Annahmen iiber die Gul-
tigkeit dieser Phdnomene ableiten:

Unabhingig davon, ob einige, alle oder kein einziger der Zeitgenossen die hier
postulierten, identifizierten Formen der Tduschung bei den Verwandlungen und
Eheschliissen durchschaute(n), kann konstatiert werden, dass anscheinend kurz-
und langfristig der neue soziale Geschlechtsstatus nach der offentlichen Ge-

schlechtstransformation sowie die Ehen der Personen unbestdndigen Geschlechts

man diese Deutung an, dann waren unbeabsichtigt gleichgeschlechtliche Ehen geplant worden, die durch
das spdte Hervortreten der Geschlechtsorgane und die damit einhergehende Korrektur der Geschlechter-
zuordnung verhindert worden waren.

47 Mit diesem Erklarungsmuster des sozialen Rollenwechsels wiirde ein weiteres spezifisch kaiserzeitli-
ches Phanomen seine iibernatiirlichen Ziige verlieren, von dem auch Phlegon berichtet: Die Berichte iiber
Personen, die 6ffentlich als Mdnner galten und es trotzdem vermochten, Kinder zu gebéren, wiirden sich
somit als Berichte iiber Geschlechtswandler entpuppen. Phleg. Mir. 26—27 = FGrH 257, 36, 26—27. Vgl. hier-
zu auch Julia Doroszewska, The Monstrous World. Corporeal Discourses in Phlegon of Tralles' Mirabilia.

Frankfurt am Main 2016, 111-115.

J. COERT, WANN IST EIN MANN EIN (EHE-)MANN?

21



22

im heimischen, sozialen Umfeld der betreffenden Individuen geduldet und von den
Autoren C. Licinius Mucianus, Plinius, Phlegon und Aulus Gellius wohl als giiltig er-
achtet wurden. In keiner der Passagen ldsst sich ein Indiz darauf finden, dass zeitnah
oder spdter die Geschlechtsstatus offentlich angezweifelt oder revidiert wurden
oder die Gultigkeit der Ehen infrage gestellt wurde. Das ist keine Selbstverstindlich-
keit, wenn man an den oben gestreiften Fall von Agnodike denkt, die lange als mann-
licher Arzt in Athen praktiziert hatte. Nachdem in der Offentlichkeit ihre Scharade
bekannt wurde, ist sie, auch wenn erfolglos, fiir ihre Tiuschung angeklagt worden. *®
Dies zeigt, dass diese Aktion zumindest kurzzeitig von einer groferen Masse als Af-
front wahrgenommen und mit sozialer Ablehnung bestraft wurde, die in ein Ge-
richtsverfahren miindete. Gewiss diirfen wir auch bei den hier besprochenen Fillen
davon ausgehen, dass zeitgenossische Zweifler das neue soziale Geschlecht und die
modifizierten Ehekonstellationen kritisch bedugten, aber die generelle, langfristige
Durchsetzung dieser individuellen Veranderungen spricht stark dafiir, dass auf so-
zialer Ebene der neue Geschlechts- und Ehestatus jeweilig konsensfdhig war und
Gultigkeit fiir die Mehrheit der Zeitgenossen besal. Von den oben angesprochenen
Regelungen beziiglich Hermaphroditen im romischen Recht ausgehend, scheint es
naheliegend anzunehmen, dass mit dem neuen sozialen Geschlecht auch jeweils
geschlechtsspezifische Privilegien und Rechte einhergingen und auch die Ehen folg-
lich rechtsgiiltig waren, aber das ldsst sich aufgrund der unzureichenden Informa-
tionen hierzu nicht mit Sicherheit feststellen. Erschwerend kommt hinzu, dass Zen-
tralitalien, Thysdrus, Argos, Laodikeia und Antiochia am Mdander von verschiede-
nen lokalen Rechtskulturen und auch -systemen gepragt waren, die wahrscheinlich
keine identische rechtliche Einordnung der beschriebenen Félle vornahmen.
Ungeachtet dieser noch offenen Rechtsfrage scheint ein Ansatz von Christoph
Lundgreen, der sich unter anderem mit Normenkonflikten und Normenabweichun-
gen in Rom auseinandergesetzt hat, geeignet zu sein, um diesen Befund prazise ein-
zurahmen. Er unterscheidet die institutionelle Giiltigkeit einer Norm — die Giiltig-
keit nach einer 6ffentlich verankerten Regel, zum Beispiel einem Gesetz, das wie
nach einem bindren Code entweder eingehalten oder gebrochen werden kann —und
die soziale Giltigkeit einer Norm — die empirisch messbare Einhaltung und Bertick-

sichtigung der Norm durch eine Normengemeinschaft, die nicht selten von der ins-

48 Hygin. Fab. 274, 10-13.

Historische Zeitschrift // BAND 320 / 2025



titutionellen Regel abweichen kann.*® Uberfithren wir die Beobachtungen zu den
Quellenstellen in dieses Modell, kommen wir zu folgendem Ergebnis: Obwohl in
den romischen und griechischen Normengemeinschaften keine nachweisbaren Re-
geln — Gesetze — existierten, die den aktiven Wechsel des Geschlechtsstatus oder das
gleichgeschlechtliche Heiraten erlaubten oder gar als méglich ansahen, und die in-
stitutionelle Norm darin bestand, dass Personen ein Leben lang das gleiche Ge-
schlecht behielten und nur Personen des anderen Geschlechts heiraten konnten,
konnen wir dennoch die Billigung der besprochenen Falle sowie eine soziale Tole-
ranz ihnen gegentiber beobachten. Die neuen Geschlechtsstatus und die biologisch
gleichgeschlechtlichen Ehen waren folglich zwar nicht institutionell, aber sozial
giltig und mit den Anspriichen der jeweiligen Normengemeinschaft vereinbar ge-
wesen. Damit wiren die Personen, die gezielt ihr Geschlecht wechselten und damit
ihre Eheoptionen beeinflussten, wenn man an dieser Stelle das Spieltheoriekonzept
von Johan Huizinga aufgreifen méchte, Falschspieler gewesen — Personen, die zwar
die Normen und Regeln ihrer Gemeinschaft anerkennen, jedoch bewusst solche Re-
gelsysteme beugen, ihre Liicken ausnutzen und heimlich Prinzipien nicht einhal-

ten, um sich Vorteile und Privilegien zu verschaffen.>® Ob erkannt oder unerkannt

49  Christoph Lundgreen, Norme, loi, regle, coutume, tradition: terminologie antique et perspectives mo-
dernes, in: Tanja Itgenshorst/Philippe Le Doze (Eds.), La norme sous la République et le Haut-Empire ro-
mains. Elaboration, diffusion et contournements. Bordeaux 201 7,17-33, 20-27. Christoph Lundgreen ver-
anschaulicht diese Kategorien an einem Beispiel aus dem modernen Paris. Es ist eine 6ffentlich, rechtlich
anerkannte Norm, dass das Uberschreiten von roten Ampeln verboten ist, was bei Nichtbeachtung zu Kon-
flikten mit Gesetzeshtitern fithren kann. Obwohl diese Norm institutionell giiltig ist, hindert sie im alltdg-
lichen Stadtverkehr von Paris viele Futganger und Autofahrer nicht daran, rote Ampeln zu ignorieren und
diese trotzdem zu iiberqueren. Auch wenn diese institutionelle Norm vor vielen Passanten, nicht selten
auch vor Polizisten, nicht eingehalten wird, kommt es so gut wie nie zu einer Anzeige oder anderen Sank-
tionen fiir die Regelbrecher. Ebendies zeigt, dass die zwar institutionell giiltige Norm nur eine unzurei-
chend soziale Giiltigkeit bei der Normengemeinschaft in Paris besitzt und daher kaum Umsetzung findet.
Ausfithrlich zum Nutzen und zur Anwendung dieser Normenkategorie fiir das antike Rom vgl. Lundgreen,
Norme. Vor Lundgreen hat bereits abstrakter und ohne Parisbezug der Rechtswissenschaftler Christoph
Mollers fiir ein derartiges Modell der unterschiedlichen Giiltigkeit und Anwendung von Normen plidiert.
Christoph Méllers, Die Méglichkeit der Normen. Uber eine Praxis jenseits von Moralitit und Kausalitit. Ber-
lin 2015, 181-189.

50 Huizinga unterscheidet in seiner Spieltheorie bewusst auch fiir menschliche Gesellschaften in drei
Akteursgruppen: Fir ihn gibt es Spieler, also Personen, die die Regeln des Systems und seines Diskurses an-
erkennen und befolgen, dann Spielverderber, also Personen, die sich den Regeln widersetzen oder sich

ihnen entziehen, und schlieflich Falschspieler, also Personen, die dem Schein nach die Regeln anerkennen

J. COERT, WANN IST EIN MANN EIN (EHE-)MANN?

23



24

ist dieser unorthodoxe Umgang der Falschspieler mit den institutionellen Normen
sozial toleriert worden.

Diese interpretativen Schliisse mogen an dieser Stelle manche Leser noch nicht
iberzeugen und zum Gegenargument anregen, dass solche Formen der gleichge-
schlechtlichen Ehe und der Verdnderung des sozialen Geschlechts aus einer moder-
nen, von aktuellen Entwicklungen gepragten Perspektive auf die Quellen projiziert
werden und den antiken Zeitgenossen als Konzepte fremd waren. So schlief}en sich
zwangslaufig zwei Fragen an diese Zwischenergebnisse an: Erstens, warum wurden
solche Fille als Wunder dokumentiert, wenn es sich hierbei wahrscheinlich um
durchschaubare, intendierte Tduschungen handelte und das romische Recht an-
scheinend sogar Spielrdume fiir die Geschlechtszuordnung bot, die den Zeitgenos-
sen wohl bekannt gewesen sein dirften? Zweitens, warum finden sich abseits der
hier behandelten Quellenstellen nirgendswo in der antiken Literatur Hinweise oder
Reaktionen auf die beschriebenen Praktiken, die die vorangehenden Gedanken be-
statigen konnten? Auch wenn sich wohl kein Autor von den Einfliissen seines Zeit-
geistes exkulpieren kann, so konnen und werden dennoch mit Gewissheit diese Fra-
gen in den nachfolgenden Abschnitten beantwortet. Es wird zundchst illustriert,
dass Plinius und Phlegon sich an Vorlagen und Prazedenzfdllen orientierten, die die
Klassifizierung der besprochenen Fille als Wunder nachvollziehbar machen, auch
wenn sie es nach heutigen Mafistaben nicht waren. Anschlieffend wird nachver-
folgt, dass die analysierten Formen der gleichgeschlechtlichen Ehe und des Wandels
des sozialen Geschlechts ihren Zeitgenossen sehr wohl vertraut waren und mehr-
fach in ihren Texten zu finden sind. Hiermit soll nicht nur die Plausibilitdt der vor-
angegangenen Gedanken gepriift, sondern auch die Verbreitung der behandelten

Phdnomene nachverfolgt werden.

und befolgen, aber insgeheim einige von ihnen dehnen oder brechen, um Vorteile zu erlangen. Johan Hui-

zinga, Homo Ludens. Vom Ursprung der Kultur im Spiel. 24. Aufl. Hamburg 2015, 20f.

Historische Zeitschrift // BAND 320 / 2025



IV. Mythologische und historische Vorbilder fiir Geschlechts-
fluiditat und Prazedenzfalle fir gleichgeschlechtliche Ehen
aus dem hellenistischen Osten

Die Frage danach, warum Plinius und Phlegon die gelisteten Fille zu Uibernatiir-
lichen Wundern zdhlten, erschliefit sich schnell, denn sie kaschieren ihre Quellen
und Assoziationen zu diesem Thema nicht. Phlegon beginnt seinen Abschnitt zu
den Geschlechtsverwandlungen mit der Erzahlung des mythischen Geschlechts-
wandlers Teiresias, dessen Verwandlungen jeweils als gottlich beeinflusste Wunder
verstanden wurden, und fahrt mit dem Mythos von der Geschlechtstransformation
von Caenis/Caeneus fort.>* Wenn solche Geschichten aus der griechisch-rémischen
Mythologie folglich die Einordnung und Wahrnehmungen der beschriebenen rea-
len Fille pragten®? dann kann man konstatieren, dass es viele Mythen gab, die sol-
che Verwandlungen des Geschlechts als iibernattrliches Wunder klassifizierten:
Man denke an die Geschichte von Attis bei Catull, der durch die G6ttin Kybele eine
Frau wurde®3, die bereits erwdhnte Frau Caenis, die Ovid zufolge von Neptun in
einen Mann verwandelt wurde>*, oder an den Mann Leukipp, der laut Antoninus Li-
beralis durch die Gottin Leto in eine Frau verwandelte wurde>®. Insbesondere der
Iphismythos, in welchem das Mddchen Iphis einen Weg sucht, um ihre Geliebte
Ianthe heiraten zu konnen, durch gottliche Hilfe in einen Mann verwandelt wird
und direkt nach der erlangten Mannlichkeit ihre Herzensdame ehelicht, gleicht von
der Struktur nahezu den zuvor behandelten Quellenstellen und erinnert stark an

den Fall von L. Consitius.5°

51 Phleg. Mir. 4 = FGrH 257, 36, 4-5.

52 Auch Julia Doroszewska fielen diese mythischen Gestalten bei der Beschreibung der Geschlechtsver-
wandlung auf. Sie ging auch davon aus, dass die mit ihnen verbundenen Vorstellungen von mythischen,
ibernatiirlichen Wundergestalten, Phlegons danach folgende Beschreibungen von real dokumentierten
Geschlechtsvorstellungen beeinflusst haben. Doroszewska, ,,...and She Became a Man® (wie Anm. 34), 224—
228, dies., The Monstrous World (wie Anm. 47), 94—100. Zur Tradition, Bedeutung und Bewertung der Cae-
neus- und Teiresiasmythen in der Antike vgl. Delcourt, Hermaphrodite (wie Anm. 30), 51-64.

53 Catull. 63.

54 Ov.met. 12,189—209.

55 Ant.Lib. met. 17.

56 Vgl Ov. met. 9, 668—797. Zum Aufbau von Iphis’ Wundercharakter in Ovids Metamorphosen siehe
Rebecca Langlands, ‘Can You Tell What It Is Yet?” Descriptions of Sex Change in Ancient Literature, in: Ra-

mus 31/1-2, 2002, 9I-I110, I05-107.

J. COERT, WANN IST EIN MANN EIN (EHE-)MANN?

25



26

Der angesprochene Konnex zwischen Geschlechtstransformationen und neuen
Moglichkeiten der Eheschlieffung taucht in den Mythen und Religionen noch hiu-
figer auf, als man zundchst annehmen mag. lllustrativ ist daftir etwa eine Inschrift,
die 1995 in der Nahe der Stadt Halikarnassos bei jenem Quell namens Salmakis ge-
funden wurde, in dem bereits in der Antike die Entstehung des Gottes Hermaphro-
ditos verortet und kultisch verehrt wurde.>” Die dort angebrachte, wahrscheinlich
aus hellenistischer Zeit stammende Inschrift iiberliefert ein Gedicht, das schildert,
warum Halikarnassos ein von den Gottern geliebter Ort sei, und damit verbunden
all die schonen Vorziige und Errungenschaften der Stadt auflistet. Die tiberschwang-
lichen Verse kommen dabei nicht ohne ein Lob auf den lokal gebiirtigen Gott Her-
maphroditos aus, der vor Ort verehrt wurde 58,

»~And Halicarnassus settled the delightful hill beside the stream of Salmakis,

sung of as dear to the immortals, and her domain includes the desirable home
of the nymph, she who once received our child in her kindly arms and reared
Hermaphroditos the all-excellent, he who invented marriage and was first to
bind together wedded couples by his law, and she herself beneath the holy wa-

ters in the cave that she pours forth makes gentle the savage minds of men.”*?

Jene Gottheit, die wohl wie keine andere die Verdnderung des Geschlechts bzw.

57 Zur Fundgeschichte, Edition und Ubersetzung der Inschrift vgl. Signe Isager, The Pride of Halicarnas-
sus. Editio princeps of an Inscription from Salmakis, in: ZPE 123, 1999, 1—23. Zur Geschichte von Salmakis
und Hermaphroditos vgl. Ov. met. 4, 285-388.

58 Vgl. Isager, The Pride (wie Anm. 57), 11—20. Ausfiihrlich zur Interpretation des Gedichts vgl. auch
Giuseppe Ragone, Liscrizione di Kaplan Kalesi e la leggenda afrodisia di Salmacide, in: Biagio Virgilio (Ed.),
Studi ellenistici, vol. 13. Pisa/Rom 2001, 75-119; Renaud Gagné, What is the Pride of Halicarnassus?, in:
Classical Antiquity 25/1, 2006, 1-33.

59 Textwiedergabe nach Hugh Lloyd-Jones, The Pride of Halicarnassus, in: ZPE 124, 1999, 1-14, I, Z. 15—22.
LTOV T 8QaTOV LOKAQEGOLY GEeWdduevov TTad xeua

ZaAaKi8og YAUKEQOV vacoauévin GROTIEAOV VIUENG LeTov katéxel douov, il wote KoDEOV

nuéteov Tepmvaic Segauévn Talduong

‘Equapedditov dpéwe mravégoyov, d¢ yduov e0gev

dvdodot kal Aéxea TEMTOS £8nae vouwt,

AT Te GTAYOVWY 1eQoic VIO vdpaowy dvtoou

TEnUveL eoTeV dyerdevta véov.© Engl. Ubersetzung nach Lloyd-Jones, The Pride, 2. Im Vergleich zu Ovids
Fassung falltauf, dass sich diese Version in einigen Punkten von der Geschichte in den Metamorphosen un-
terscheidet. Dass diese verschiedenen Versionen der Hermaphroditosgeschichte nicht im Widerspruch
stehen und vielmehr eine Verbindung haben und Ovids etwas freien Umgang mit mythologischen Ge-
schichten zeigen, hat anschaulich Allen Romano gezeigt. Vgl. Allen J. Romano, The Invention of Marriage:
Hermaphroditus and Salmacis at Halicarnassus and in Ovid, in: CQ 59/2, 2009, 543-561.

Historische Zeitschrift // BAND 320 / 2025



der Geschlechterrolle und das Abweichen von gingigen Geschlechtsvorstellungen
reprasentierte, wird hier explizit als Erfinder der Ehe, als Gott, der Paare durch das
Gesetz vermdhlte, charakterisiert. Dies ist kein Einzelfall; viele weitere Quellen le-
gen uns nahe, dass Hermaphroditos als ein Hochzeitsgott verehrt und verstanden
wurde.%° Was spezifisch Hermaphroditos dazu qualifizierte, ein Gott der Hochzeit
zu sein, konnte bisher jedoch nicht befriedigend erkldrt werden. Blickt man auf die
zuvor besprochenen Fille, dann drangt sich der Gedanke auf, dass solche Fille von
Geschlechtsverwandlungen und darauf aufbauenden Eheschliefungen gerade
solch eine Assoziation mit der Gottheit befruchtet haben konnten, aber das bleibt
spekulativ.

Wichtiger erscheint, dass vor solch einem Hintergrund verstdndlich wird, war-
um Plinius und Phlegon die zuvor analysierten Félle in ebenjene Wundertradition
stellten und in ihren Werken darunter listeten, auch wenn sie in der Realitit wahr-
scheinlich allzu profan waren. Personen, die das Schicksal einer Iphis teilten und
durch eine Geschlechtstransformation eine geliebte Person des gleichen Geburts-
geschlechts heiraten durften, wurde eine Gabe zuteil, die man ansonsten aus My-
then kannte, als Gotterwirken identifizierte, vielleicht gar als ein Geschenk des viel-
geschlechtlichen Hochzeitsgottes Hermaphroditos ansah. Dass die Narrative sol-
cher mythologisch geprigten Texte, deren Lektiire zum klassischen Bildungsweg
der damaligen Oberschicht gehérte®’, die Wahrnehmung ihrer Leser bei vergleich-
baren Phinomenen in ihrer realen Lebenswelt stark beeinflussten, ware auch kein

Unikum. Jon Lendon konnte zum Beispiel plausibel zeigen, dass die Narrative rhe-

60 OttoJessen hat dies in seinem RE-Artikel unter anderem an Alkiphron zeigen kénnen. Otto Jessen, Art.
,Hermaphroditos®, in: RE 8, 714—721, 717f. Zum Hermaphroditoskult vgl. auch Delcourt, Hermaphrodite
(wie Anm. 30), 70—72; Doroszewska, The Monstrous World (wie Anm. 47), 92f. Ferner sind uns viele Feste
und Hochzeitszeremonien aus Griechenland bekannt, in denen spezifisch Hermaphroditos oder allgemein
der Tausch von Geschlechterrollen durch Kleidung usw. von Relevanz waren. Vgl. dazu Martin P. Nilsson,
Griechische Feste von religioser Bedeutung mit Ausschluss der attischen. Leipzig 1906, 369—374; Corbeill,
Sexing the World (wie Anm. 2), 147£. Dass derlei Hochzeitsriten, die den Tausch von Geschlechterrollen
bzw. -merkmalen inkludierten, auch beim Fundort der Inschrift praktiziert wurden, wurde auch bereits
vermutet. Vgl. Ragone, L'iscrizione (wie Anm. 58), bes. 115-119. Zur Interpretation von Hermaphroditos als
Eheerfinder in der Inschrift siehe auch Isager, The Pride (wie Anm. 57), 12; Lloyd-Jones, The Pride (wie Anm.
59), 7; Gagné, Pride (wie Anm. 58), 6-8.

61 Insbesondere die Epen Homers, in denen der prominente Geschlechtswandler Teiresias vorkommt,
auf den auch Phlegon rekurriert, diirften vielen griechischen und rémischen Eliten gut vertraut gewesen
sein und mussen als zentraler Bestandteil antiker Bildungstraditionen bewertet werden. Vgl. Hom. Od. 10—

II.

J. COERT, WANN IST EIN MANN EIN (EHE-)MANN?

27



28

torischer Texte, die zur tiblichen Bildung in Rom gehérten, grofen Einfluss auf die
Wahrnehmung von Caesars Diktatur in der romischen Nobilitdt hatten und die
Deutung des Diktators als Tyrannen sowie dessen Ablehnung férderten.® Ver-
gleichbare Wirkungen diirfen wohl auch bei den hier angesprochenen Texten, die
Teil des antiken Unterrichtes waren, erwartet werden und wirden die Einordnun-
gen von Plinius und Phlegon nachvollziehbar werden lassen.

Neben der Welt der Mythen mag fiir die beiden Gelehrten relevant gewesen sein,
dass bereits vor ihrer Zeit zahlreiche Autoren reale Falle von Geschlechtsabwei-
chungen dokumentiert und sie gleichermafien als tibernatiirlich klassifiziert haben.
So sind aus dem republikanischen Italien mehrere Fille von Menschen bekannt, die
nicht eindeutig in duale Geschlechtervorstellungen passten oder ihr Geschlecht
wechselten und daher als iibernatiirlich oder gottlich beeinflusst verstanden und
eingeordnet wurden.® Wohl auf einige dieser Fille bezugnehmend spricht auch Pli-
nius davon, dass in fritheren Zeiten Hermaphroditen als prodigia gedeutet wurden,
wihrend sie zu seiner Zeit als deliciae behandelt wurden.®* Zusitzlich berichtet Pli-
nius von der dokumentierten Verwandlung eines Mddchens in einen Jungen im ita-
lischen Casinum unter dem Konsulat von P. Licinius Crassus und C. Cassius Longi-
nus (171 v. u. Z.), die er explizit ernst nimmt.% Das zeigt unverkennbar die Ausein-
andersetzung mit derlei vorkaiserzeitlichen Quellen und scheint nahezulegen, dass
sich wohl Plinius und Phlegon in diese Deutungstradition einreihten, auch wennsie

weitaus positiver von diesen Geschichten schrieben. %

62 Vgl. Jon E. Lendon, That Tyrant, Persuasion. How Rhetoric Shaped the Roman World. Princeton, NJ/Ox-
ford 2022, 29-63.

63 So berichtet Cicero davon, dass in der Republik die Geburt eines Androgynen als prodigium gedeutet
wurde und den Senat dazu veranlasste, die Sibyllinischen Biicher befragen zu lassen. Cic. div. 1, 97-98. Zu-
sdtzlich berichtet Diodor davon, dass Geschlechtsverwandlungen unter anderem in Neapel, aber auch
noch an anderen Orten gesichtet wurden, und diese meist als géttliche Vorzeichen verstanden wurden.
Diod. 32, 12, 1. Auch Livius fihrt neben vielen weiteren Wunderzeichen, die sich im Zweiten Punischen
Krieg ereigneten, an, dass in Spoletum eine Frau zum Mann wurde. Liv. 24, 10, 10. Ahnlich z3hlte auch
Lukrez Androgyne zu den portenta. Lucr. 5,837-854. Zur Deutung von Hermaphroditen in der Republik vgl.
auch Corbeill, Sexing the World (wie Anm. 2), 151-159; Chris Mowat, Engendering the Future. Divination
and the Construction of Gender in the Late Roman Republic. Stuttgart 2021, 89—-115.

64 Plin. nat. 7, 34. Zum veranderten Umgang mit Hermaphroditen in der frithen Kaiserzeit vgl. Corbeill,
Sexing the World (wie Anm. 2), 164-168.

65 Plin. nat. 7, 36.

66 Inder Romischen Republik trafen Menschen, die sich nicht eindeutig binaren Geschlechtskategorien

zuordnen lieflen, noch hdufig auf gravierende Formen der Ablehnung. Vgl. Wacke, Vom Hermaphroditen

Historische Zeitschrift // BAND 320 / 2025



Unter diesen ,Vorldufern“ wird wohl Diodor eine besondere Bedeutung zuge-
kommen sein, der bereits zuvor detailreich solche Geschlechtsverwandlungen fest-
gehalten hatte.%” Wir wissen mit Sicherheit, dass Plinius mehrfach sein Werk als
Quelle nutzte und auch fiir Phlegon ist dies bereits vermutet worden.®® Daher er-
scheint ein Exkurs zu den von Diodor geschilderten Fillen angebracht, um die Be-
deutung dieser Vorlage evaluieren zu kénnen. Er berichtet im Kontext der Ermor-
dung des seleukidischen Monarchen Alexander I. Balas im Jahr 145 v. u. Z. im arabi-
schen Ort Abai®, dass in dieser Lokalitit eine Person lebte, die sich kurz vor dem Tod
des Konigs von einer Frau zu einem Mann verwandelt habe. Diese Transformation
ist nicht nur als ein wundersames Omen fir das darauffolgende Ereignis gedeutet,
sondern auch duflerst detailliert festgehalten worden: Die bereits verheiratete Frau
Herais soll nach einem Jahr Ehe sehr krank geworden sein. Ihr Genitalbereich habe
sich stark entziindet, sei angeschwollen und den restlichen Korper sollen Fieberan-
fille heimgesucht haben. Die Arzte, die diesen Fall behandelten, probierten, sie mit
Heilmitteln zu kurieren und mussten am siebten Tag der Krankheit {iberrascht fest-
stellen, dass die Oberfliche der Haut im Genitalbereich riss und aus dem ehemals
weiblichen Geschlechtsorgan unverkennbar ein mannliches Glied und Hoden her-
vortraten. Nachdem sie medizinisch versorgt und wieder stabil gewesen sei, habe

Herais ihre unerwiinscht erlangte Mannlichkeit unter ihrer weiblichen Kleidung

(wie Anm. 39), 875-887; Evéque, Legal Treatment (wie Anm. 42), 124-138. Zum Wandel des rechtlichen Sta-
tus von Intersexuellen im republikanischen und kaiserlichen Rom vgl. auch Evéque, Legal Treatment (wie
Anm. 42), 124-152.

67 Zubeachten ist hierbei, dass die folgenden Diodorfragmente nur tiber den byzantinischen Autor Pho-
tius iiberliefert sind. Zum Uberlieferungsweg und dessen Bedeutung fiir die Passagen siehe Laura Pfuntner,
Between Science and Superstition. Photius, Diodorus Siculus, and “Hermaphrodites”, in: Dumbarton Oaks
Papers 74, 2020, 269—284.

68 Diodor wird mehrfach explizitin der ,Naturalis Historia“ erwahnt und es ist Forschungskonsens, dass
Plinius der Altere mehrfach das Werk von Diodor als Quelle heranzog. Michael Rathmann, Diodor und seine
Bibliotheke. Weltgeschichte aus der Provinz. Berlin/ Boston, MA 2016, 147f. Auch fiir Phlegon von Tralleis
wurde bereits vermutet, dass er die Diodorstellen zu Geschlechtsverwandlungen kannte und sie womaog-
lich als Inspiration nahm. Doroszewskd, ,...and She Became a Man“ (wie Anm. 34), 233f. Allgemein zur Ver-
breitung von Diodors Bibliotheke sowie deren Nutzung durch griechische und lateinische Autoren in der
Kaiserzeit vgl. Rathmann, Diodor, 147-155.

69 Zur Ermordung von Alexander I. Balas und deren Datierung siehe David Engels, Art. ,Alexander I. Ba-
las, Konig des Seleukidenreichs®, in: Altay Coskun/Oliver Brackel/Jean Coert (Hrsg.), Amici Populi Roma-
ni (APR 13). Prosopographie der auswartigen Freunde Roms / Prosopographical of the Foreign Friends of
Rome. Waterloo/Ontario 2023, 60-61.

J. COERT, WANN IST EIN MANN EIN (EHE-)MANN?

29



30

verborgen und insbesondere den Sex mit ihrem Ehemann Simiades lange herausge-
zogert. Simiades hatte dafiir laut der Uberlieferung wenig Verstandnis und initiierte
nach langer Ungeduld einen Gerichtsprozess, da seine Frau ihren Ehepflichten nicht
nachgekommen sei. Beim Prozess offenbarte Herais unverhiillt ihren nackten Kor-
per vor den Richtern und vielen weiteren Anwesenden und fragte diese provokativ,
obman denn einen Mann, wie sie einer sei, zwingen diirfe, mit einem anderen Mann
in Ehe zusammenzuleben. Dieser gezielt evozierte Schockzustand im Gericht rettete
sie nicht nur vor einer Verurteilung, sondern verschaffte ihr einen neuen Ge-
schlechtsstatus. Die eingeforderte Mannlichkeit wurde akzeptiert und mehrere Arz-
te begannen nun chirurgisch die Form ihres Genitalbereiches nachzubearbeiten, da
Teile des mdnnlichen Geschlechtsorgans noch in der Haut und in den Resten des
weiblichen Geschlechtsorganes eingeschlossen gewesen seien. AnschliefRend nahm
Herais den médnnlichen Namen Diophantos an, trug mannliche Tracht, trat in die
konigliche Reiterei ein und kdmpfte an der Seite von Alexander I. Balas.”® Folglich
hatten der Wandel des Geschlechts und die damit einhergehenden, sichtbaren do-
minanten mannlichen Geschlechtsmerkmale am Korper es Herais/Diophantos er-
moglicht, im Konsens mit ihrer/seiner Normengemeinschaft sozial giiltige, mannli-
che Privilegien und einen neuen Geschlechtsstatus wahrzunehmen. Somit wieder-
holt sich hier das bereits bei den Digesten besprochene sowie identifizierte Muster,
dass sich das soziale Geschlecht anpassen lisst, wenn das Auflere einer Person eben-
dies fiir die Zeitgenossen rechtfertigen kann.”* Dass die dufleren Verdnderungen
wohl tatsdchlich zu einer Statusdnderung der Person fiihrten, mag man auch am
Ausgang des Eheverhiltnisses, das ab diesem Zeitpunkt wohl zwischen zwei Mdn-
nern bestand, sehen: Der einstige Ehemann Simiades soll sich aus Liebeskummer

und Scham fiir die praktizierte homosexuelle Ehe das Leben genommen haben.”?

7o Diod. 32, 10, 2-8.

71 Dig. 1, 5, 10. Auch wenn Kordula Schnegg noch Herais als einen Hermaphroditen verstand und diese
Person wohl versehentlich in das rémische Kulturumfeld einordnete, obwohl in Diodors Bericht explizit
von Arabien unter seleukidischem Einfluss gesprochen und kein einziger Romer erwdhnt wird, hat sie zu
Recht darauf verwiesen, dass das medizinische Gutachten tiber das biologische Geschlecht von Herais ent-
scheidend fiir deren soziale Geschlechterrolle war. Kordula Schnegg, Die Begutachtung von Hermaphrodi-
ten in der rémischen Antike. Einige Uberlegungen zur Gutachterei in antiken Quellen, in: Osterreichische
Zeitschrift fiir Geschichtswissenschaften 31/3, 2020, 18-27, 23.

72 Diod. 32, 10,9.

Historische Zeitschrift // BAND 320 / 2025



Laut Diodor habe sich ein identischer Fall dreiRig Jahre spater in Epidauros zuge-
tragen. Dort habe eine bereits zwei Jahre lang verheiratete Frau namens Kallo auch
kein konventionelles weibliches Geschlechtsorgan besessen. Stattdessen habe sie
bei den Schamhaaren eine Rohre gehabt, die in das Becken fiihrte und ihr zwar er-
laubte, Fliissigkeiten auszuscheiden, aber nicht wie eine Frau den Geschlechtsver-
kehr auszutiben. Genau wie beim vorigen Fall hétten sich auch die Schamteile die-
ser Frau entziindet, sich dort eine Geschwulst gezeigt und starke Schmerzen hervor-
gerufen. Nachdem ein Apotheker einen Einschnitt an der Geschwulst vornahm,
sollen ein Penis inklusive Hoden hervorgetreten und erkennbar geworden sein. Der
Apotheker befreite die Genitalien von der umliegenden Haut und schnitt ein Loch
in die Penisspitze, welches das Genital voll funktionsfdhig gemacht habe. Nach die-
ser Prozedur sei Kallo als Mann anerkannt worden und habe den mannlichen Na-
men Kallon angenommen sowie fortan méannliche Tracht getragen.”? Auch hier hat
Kallo/Kallon durch ihre/seine operative Offenbarung und durch den Konsens ihrer/
seiner Zeitgenossen das soziale Geschlecht wechseln konnen und war dadurch in
ein gleichgeschlechtliches Eheverhdltnis geraten.”# In diesem Fall wissen wir leider
nicht, ob die Ehe nach der Verwandlung noch Bestand hatte. Zu erwdhnen ist an die-
ser Stelle noch, dass auch Diodors Zeitgenosse, der in Herculaneum lebende und wir-
kende epikureische Philosoph Philodemos, wohl denselben Fall kannte und in sei-
nen Schriften auf ihn rekurrierte. Er berichtet ebenfalls von einem Madchen in Epi-
dauros, das nach seiner Hochzeit zu einem Mann wurde.”> Insbesondere diese
Paralleliiberlieferung lisst es legitim erscheinen, das Geschilderte zunéchst durch-
aus ernst zu nehmen.

So mogen diese Geschichten zwar allzu abenteuerlich klingen, intuitiv dazu ver-

leiten, sie in das Reich der Fiktion zu verbannen, aber vor allem dadurch tuberra-

73 Diod. 32, 11.

74 AuchKelly Shannon-Henderson wies daraufhin, dass das Erscheinen von mannlichen Geschlechtsor-
ganen in beiden Fallen nach Diodors Schilderung die Zuordnung zum mannlichen Geschlecht unumgang-
lich machte und eine andere Zuordnungsoption anscheinend nicht mal denkbar war. Shannon-Henderson,
Life after Transition (wie Anm. 26), 71.

75 L] 6 yaundeic d¢ mapl¥évog [¢v] Embavewt kdmeita | yevép[ev]og aviig,[...].“ Philod. sign. col. 4
=P.Hercul. 1065, col. 2, 9—11. Zur Interpretation und Einordnung dieser Stelle siehe auch Joélle Delattre-Bien-
court/ Daniel Delattre, Le recours aux mirabilia dans les polémiques logiques du Portique et du Jardin (Philo-
deme, De signis, col. 1-2), in: Olivier Bianchi/Philippe Mudry/Olivier Thévenaz (Eds.), ,Mirabilia“ — Con-
ceptions et représentations de I'extraordinaire dans le monde antique. Bern/Berlin/Frankfurt am Main/

Wien 2004, 221-237, 236; Doroszewska, The Monstrous World (wie Anm. 47), 102—-104.

J. COERT, WANN IST EIN MANN EIN (EHE-)MANN?

31



32

schen, dass sie sich komplett mit einem der modernen Medizin wohlbekannten Pha-
nomen decken’®: Der Pseudohermaphroditismus kann genau die Symptome und
die korperliche Entwicklung aufweisen, die uns Diodor schildert. Wenn ungebore-
ne mannliche Kinder wahrend der Schwangerschaft einen Mangel der Steroid-5a-
Reduktase erleiden, kann das dazu fithren, dass ihre Genitalien im Beckenraum ver-
bleiben und in dem Kérperbereich, wo sie normalerweise zu sehen sein sollten, ein
Loch klafft, das fdlschlicherweise fiir ein weibliches Geschlechtsorgan gehalten wer-
den kann. Es ist ein @iblicher Verlauf, dass wiahrend der Pubertdt und der damit ein-
hergehenden Veranderung des Hormonhaushaltes die mannlichen Genitalien dann
verspatet aus dem Beckenraum hervortreten und nach aufien hin sichtbar werden.””
Auch in der Altertumswissenschaft sind die beschriebenen Parallelen bemerkt und
nachvollziehbar die Schlussfolgerung gezogen worden, dass Diodor ebendieses me-
dizinische Phdanomen, das bei seinen Zeitgenossen auftrat, beschrieben hat.”®
Obwohl die antiken Beobachter den Pseudohermaphroditismus wohl noch nicht
verstanden und daher filschlich von einem Wandel des biologischen Geschlechts

ausgingen, so war diese Geschlechtstransformation dennoch nach dem Stand der

76  Bereits der Medizinhistoriker Fridolf Kudlien sprach sich prononciert daftir aus, dass die behandelten
Diodorpassagen keine Phantasterei seien, sondern als seridse, unverzerrte Uberlieferungen von realen Be-
gebenheiten verstanden werden miissen. FridolfKudlien, Diodors Zwitter-Exkurs als Testimonium hellenis-
tischer Medizin, in: Clio Medica 1/4, 1966, 319-324, 319. Zu beachten ist hierbei aber die Beobachtung von
Rebecca Langlands, dass Diodor die Inhalte wohl bewusst in Form einer Ekphrasis wiedergibt, um elegant
das Leserinteresse zu wecken. Vgl. Langlands, Sex Change (wie Anm. 56), bes. 106.

77 Ausfihrlich wird dieses medizinische Phinomen mit seinem Verlauf und seinen Kausalitdten, inklu-
sive anschaulichen Bildmaterials, in den folgenden Fachartikeln erklart. Vgl. Julianne Imperato-McGinley/
Yuan-Shan Zhu, Androgens and Male Physiology the Syndrome of salpha-Reductase-2 Deficiency, in: Mole-
cular and Cellular Endocrinology 198/1—2, 2002, 51-59; Hey-Joo Kang/Julianne Imperato-McGinley/ Yuan-
Shan Zhu/ Zev Rosenwaks, The Effect of 5a-Reductase-2 Deficiency on Human Fertility, in: Fertility and Ste-
rility 101/2, 2014, 310-316.

78 FridolfKudlien, derin den 1960ern schrieb und die zitierten Erkenntnisse der Medizinforschung noch
nicht kennen konnte, ging noch davon aus, dass Diodor von intersexuellen Menschen schrieb. Kudlien,
Diodors Zwitter-Exkurs (wie Anm. 76), 320. Dieser Geschlechtseinordnung folgt auch Mowat, Engendering
(wie Anm. 63), 92—98. Laura Pfuntner stellte die beschriebenen medizinischen Phdnomene hingegen in
Verbindung zur mangelhaften Steroid-sa-Reduktase. Pfuntner, Between Science and Superstition (wie
Anm. 67), 270. Vorher wies auch Gerhard Wirth in seinem Diodorkommentar darauf hin, dass die geschil-
derten korperlichen Veranderungen ein bekanntes Phanomen in der modernen Kinderurologie sind, und
sah es als plausibel an, dass Diodors Beschreibungen von Geschlechtstransformationen darauf rekurrieren
konnten. Gerhard Wirth, Diodors Griechische Weltgeschichte, Bd. 8, 2. Fragmente (Buch XXI-XL). Stuttgart
2008, 454f.

Historische Zeitschrift // BAND 320 / 2025



kaiserzeitlichen Medizin erkldrbar: Der in Rom tdtige Arzt Galen ging in seinen
Schriften davon aus, dass das médnnliche und das weibliche Geschlechtsorgan iden-
tisch seien und ganz der Siftelehre folgend allein durch die verschiedenen Safte und
Temperaturen der mannlichen und weiblichen Kérper entweder nach innen oder
auflen gestiilpt seien; dhnliche Dependenzen zwischen der Ausprigung von Ge-
schlechtsmerkmalen und Korpersiften und -temperaturen hatte zuvor auch Hippo-
krates in seinen medizinischen Schriften angenommen.”® Wenn es zu einem lang-
anhaltenden Missverhdltnis bzw. zu einer Umstrukturierung dieser Elemente im
Koérper kime, ware es nach diesem Modell zumindest denkbar, dass sich somit auch
duferliche Kérpermerkmale veranderten und unter anderem eine Umstiilpung des
Geschlechtsorganes stattfinden konne. Berticksichtigt man diese medizinischen
Annahmen der Kaiserzeit und die real erfahrbaren/beobachtbaren Veranderungen
des Genitalbereiches, von denen Diodor berichtet und die sich nach dem damaligen
Kenntnisstand als Geschlechtstransformation deuten lassen, dann ist es sehr plausi-
bel, dass Plinius und Phlegon sehr wohl davon tiberzeugt sein konnten, dass solche
Transformationen des biologischen Geschlechts existierten und dass diese als Wun-
der zu deuten waren.*

Zusammen ergibt sich ein konsistentes Bild: Unabhdngig davon, ob jeweils Plini-
us, Phlegon oder das soziale Umfeld der Geschlechtswandler die wahrscheinlich
stattgefundenen Tduschungen durchschauten, sie fiir medizinisch-biologisch er-
klarbar hielten oder es als Wunder ansahen, existierte bereits in den Mythen und der
antiken Literatur ein etablierter Deutungskanon fiir solche Phdnomene, der eine
Auflistung solcher Fille als mirabilia legitim erschienen lief. Die Parallelen zum
Iphismythos und den Schilderungen Diodors und Philodemos’ sind untibersehbar
und die damit einhergehende Einordnung nachvollziehbar. Selbst wenn manch
Zeitgenosse oder die Autoren selbst erkannten, dass kein gottliches Wunderwirken
fiir die neuen Geschlechterrollen verantwortlich war, muss man sich fragen, wer ein
Interesse an einer Korrektur dieser Interpretation gehabt haben kénnte, wenn an-

scheinend bereits ein Konsens iiber die soziale Giiltigkeit der individuellen Verdn-

79 Hippokr. vict. 1, 26-29; Gal. usu. part. 14, 5—6. Siehe dazu auch Vof, Das differenzierte Geschlechter-
verstindnis (wie Anm. 5), 69.

80 Zumindest fiir Phlegon von Tralleis hat bereits Julia Doroszewska erwagt, dass Galens Theorien tiber
die Ausformung der Geschlechter relevant fiir dessen Verstandnis der Geschlechtstransformationen gewe-

sen sein konnten. Doroszewska, Beyond the Limits (wie Anm. 34), 134.

J. COERT, WANN IST EIN MANN EIN (EHE-)MANN?

33



34

derung in der Normengemeinschaft bestand. Nach den besprochenen Quellen zu ur-
teilen handelte es sich bei keinem der Ehepartner um eine Person von Rang und Na-
men, der eventuell ein (politischer) Kontrahent oder Ahnliches hitte schaden
wollen, wie es bei der Arztin Agnodike der Fall war, die aufgrund ihrer Beliebtheit
bei weiblichen Kunden von ihrer mannlichen Konkurrenz angeklagt wurde.®* An-
ders als die Arztin waren sie wohl keine Personen des 6ffentlichen Lebens oder der
wohlhabenden Oberschicht, fiir deren Privatleben sich zahlreiche Menschen inter-
essiert hatten. Dass diese Personen abseits der Wundererzahlungen nirgendwo im
Quellenmaterial auftauchen, spricht dafiir, dass sie jenseits dieser Kategorie irrele-
vant fiir die Offentlichkeit waren und sie demnach auch nicht attraktiv fiir investi-
gative, rufschidigende Uberpriifungen waren. Da sich wohl niemand an ihnen und
ihren biologisch gleichgeschlechtlichen Ehen storte, konnte man eventuell von
einer gewissen konsensualen Toleranz gegeniiber diesem Phanomen bei den , Einge-
weihten“ ausgehen. Dies mag wohl auch daran liegen, dass von diesen Fallen kein
Druck ausging, die iiblichen Konventionen infrage zu stellen oder gar die Regeln
und Normen zu verandern. Fir Plinius und Phlegon waren diese Geschichten wahr-
scheinlich sogar iiberaus reizvoll, da sie sich einerseits wunderbar fiir ihre mirabilia
und den oben geschilderten Deutungsrahmen eigneten und andererseits fiir ihre Le-
ser auch schwerlich zu tiberpriifen waren, zumal die meisten Fille in der rémischen
Peripherie verortet waren.? Gleichermafen kann es daher aber auch fiir die beiden
Gelehrten schwierig gewesen sein, diese Geschichten penibel iiber lange Zeitrdume
zu iiberpriifen, sodass es nicht unwahrscheinlich bleibt, dass sie selbst vielleicht all-
zu gutgldubig die Narrative der Ehepartner iibernahmen oder intuitiv ihre Ge-

schichten in den skizzierten Deutungskanon einordneten.

81 Vgl Hygin. Fab. 274, 10-13; King, Agnodike (wie Anm. 28); Krenkel, Transvestismus (wie Anm. 10),
468.

82 Allgemein wurden viele der Wunder, die Plinius in seinen Schriften erwahnt, in der Peripherie veror-
tet. Die Wunder bzw. die Informationen tiber diese erreichten ihn meist nur indirekt in Italien. Vgl. dazu
Harold W. Bird, Aurelius Victor on Women and Sexual Morality, in: CJ 78/1, 1982, 44—48.

Historische Zeitschrift // BAND 320 / 2025



V. Ein allzu bekanntes und gern kritisiertes Phanomen.
Geschlechtsverwandlungen und gleichgeschlechtliche Ehen
in der kaiserzeitlichen Literatur

Nachdem zuvor die erste Frage beantwortet wurde, gilt es nun in diesem Ab-
schnitt, auf die zweite Frage eine Antwort zu finden, warum sich ndmlich abseits der
bereits behandelten Quellenstellen nirgendwo in der antiken Literatur Hinweise
oder Reaktionen auf die rekonstruierte Praktik der gleichgeschlechtlichen Ehe fin-
den lassen. Dafiir eignen sich die nachfolgend auszuwertenden Autoren Seneca,
Euenos von Athen, Martial, Iuvenal und Lukian von Samosata.

Insbesondere die Wahl des letztgenannten Autors mag zundchst verwundern,
denn Lukian ist nicht primadr fiir das Zusammentragen von mirabilia oder der Analy-
se von Naturphdnomenen bekannt; vielmehr rithmt ihn sein bissiger Humor und
seine sprachliche Raffinesse. Der Reiz seiner komddiantischen Schriften liegt in der
zeitgendssischen Reflexion. So konnte in der Forschung herausgearbeitet werden,
dass Lukian in diesen Werken mit Witz sehr bewusst auf gesellschaftliche sowie so-
ziale Probleme seiner Zeit reagierte, sie thematisierte und auch nicht selten in seinen
SpiRen klandestine Kritik {ibte.® Vor diesem Hintergrund zeitgendssischer Kritik
sind insbesondere die Hetdrengesprache, eine Sammlung fingierter dialogischer Mi-
niaturen, die uns als Alltagsdramen Einblicke in Themen gewdhren, die wohl auch
Lukians Zeitgenossen beschiftigten und ihnen vertraut waren, fiir die Untersu-
chung von Interesse.

Bemerkenswert ist insbesondere der fiinfte Dialog, in dem das Phanomen einer
gleichgeschlechtlichen Ehe aufgegriffen wird. In diesem Dialog erzdhlt die Frau Lea-
ina ihrer Freundin Klonarion von ihren sexuellen Erfahrungen mit Megilla von Les-
bos, die Leaina nach der Art der Mdnner geliebt hat. Bereits die Ansiedlung von
Megilla auf Lesbos —jener Insel, die mit den homoerotischen Gedichten von Sappho
assoziiert wurde — verweist auf den homosexuellen, nicht konventionell femininen
Charakter dieser Person. So spricht auch Klonarion, als sie von der Insel Lesbos hort,
gleich von den maskulinen Weibern, die dort leben. Das Gesprach iiber Megilla of-
fenbart aber nicht nur, dass sie eine homosexuelle Frau ist, sondern auch, dass sie

beim zdrtlichen Vorspiel mit Leaina méannliche Verhaltensmuster pflegte und eine

83 Ausfithrlich hat sich hiermit B. Baldwin, Lucian as Social Satirist, in: CQ 16/2, 1961, 199—208 auseinan-

dergesetzt.

J. COERT, WANN IST EIN MANN EIN (EHE-)MANN?

35



36

Perticke trug. Ebendiese Periicke nahm sie beim Kiissen ab, sodass Leaina die darun-
ter kurz geschorenen Haare erblickte, die sie sofort als eine typisch mannliche Frisur
der Athleten identifizieren konnte und die sie iiberraschte. Auf diese Verwunderung
reagiert Megilla im Dialog mit der folgenden Frage®*:

»Hast du schon je einmal, Leaina, einen so hiibschen jungen Mann gesehen?

,Aberich sehe ja gar keinen jungen Mann hier, Megilla‘, erwiderte ich. Darauf

sie: , Mache aus mir kein Weib, denn ich heiffe Megillos und habe seinerzeit

diese Demonassa geheiratet und sie ist meine Frau. 35

Nicht weniger verwirrt fragt hierauf Leaina die bisweilen mannlich auftretende
Frau, ob sie ein Hermaphrodit sei. Megilla negiert dies entschieden und erklart, dass
ihr Koérper genauso gebaut sei wie der aller anderen Frauen. Sie unterscheide sich
von den anderen Frauen nur dadurch, dass sie die Einstellung, die Begierde und das
Verhalten der Manner pflege. Der Dialog endet damit, dass Leaina ihrer Freundin
Klonarion bezeugt, dass Megilla sie wirklich wie ein Mann im Bett geliebt habe.®
Diese kleine Geschichte entsprang dem Esprit Lukians und diente wohl in erster

Linie dem Amiisement seiner Leser. Obwohl die Erzdhlung fir die Unterhaltung an-
gefertigt worden war, darf man im Hinblick auf die obige Beobachtung, dass Lukians
Dialoge auf soziale und gesellschaftliche Phdnomene seiner Zeit reagierten und sie
thematisierten, auch hier davon ausgehen, dass der Witz und Charme dieses Dialo-
gesdavon lebten, dass die Leser zu den beschriebenen Inhalten eine Verbindung her-
stellen konnten und ihnen zumindest einige der dort beschriebenen Elemente als
Referenz bekannt waren. Wenn wir dies annehmen, dann darf man wohl davon aus-
gehen, dass sich die geschilderte Geschlechtsverwandlung und die damit einherge-
hende gleichgeschlechtliche Heirat von Megilla, die parodiert werden, auch auf re-
ale Falle wie zum Beispiel die oben besprochenen bezogen. Somit wiirde die Lukian-
passage ein weiteres Indiz fir die breiter bekannte (wenn auch nicht hdufige)
Existenz gleichgeschlechtlicher Ehen darstellen und kénnte beim Verstindnis der
oben besprochenen Geschlechtstransformationen und EheschliefRungen helfen.

Ahnlich urteilte bereits John Boswell, der ebenso die zuvor summarisch wiederge-

84 Lukian. Dial. meretr. s.

85 Lukian. Dial. meretr. 5.1 8¢, "Q Adawa, enoiv, £dakag idn olitm KAAOV veavickov; GAN ovy 6&d
ve, Epnv 8y, veavickov dvradda, d@ Méyidda. un ue katadiluve, Epn, MéyiAdog yap £ye Aéyouon Kol
yeydunko TteoTalor todtny Thy Angdvacoav, kol €otv uh yuvA.“ Dt Ubersetzung von Wilhelm
Plankl. Gr. Text nach der Edition der Scriptorum classicorum bibliotheca Oxoniensis.

86 Lukian. Dial. meretr. s.

Historische Zeitschrift // BAND 320 / 2025



gebene Passage als Reflexion zeitgendssischer Liaison- und Eheformen verstand und
sie folglich als gewichtiges Indiz fiir gleichgeschlechtliche Beziehungen und der
zeitgendssischen Imitation heterosexueller Hochzeitsrituale deutete.?” Blickt man
in das Vokabular der Passage, scheint es Lukian jedoch wohl nicht, wie Boswell es
vermutet, nur um eine Nachahmung zu gehen. So spricht Megilla/Megillos ent-
schieden davon, dass ,[...] yeydunka, meémaian Tavtny Thv Anpodvaccav®.® Sie/Er
hat sie wortwortlich vor langer Zeit geheiratet und Demonassa ist explizit gu yuvii
—ihre/seine Ehefrau. Das erkldrt auch die verwunderte Reaktion der Gesprachspart-
nerin Leaina, die sich sofort nach dem wahren Geschlecht ihres Gegeniibers erkun-
digt, weil sie sich anscheinend solch eine offizielle Ehe zwischen zwei Frauen nicht
vorstellen kann und es sich fir sie wohl nicht nur um eine simple Imitation hetero-
sexueller Paare handelt. Vor diesem Hintergrund scheint es legitim, Lukians Erzdh-
lung mit denen von Plinius und Phlegon zu vergleichen.

Obwohl diese Autoren fiir verschiedene Literaturgattungen stehen, weisen ihre
Schilderungen von Geschlechtsverwandlungen und Ehen frappierende Parallelen
auf, wenn wir nun die Transformation von Megilla nachverfolgen. Dem Dialog zu-
folge war sie von Geburt an eine biologische Frau ohne kérperliche Unterschiede zu
anderen Frauen. Auch wenn sie ihr biologisches Geschlecht nicht veranderte, so
schaffte sie es, ihr soziales Geschlecht zu dndern und die Rolle des mannlichen Me-
gillos anzunehmen und in dieser auch akzeptiert zu werden. Dies konnte sie durch
eine Verdnderung ihrer dufferen Erscheinung, wie die médnnlich gelesene Athleten-
frisur, die virtuose Imitation von mannlich konnotiertem Verhalten sowie die per-
formative Inanspruchnahme des mannlichen Namens Megillos, erreichen. Bemer-
kenswert ist, dass sie durch ihre maskuline Rolle auch das mannliche Privileg wahr-
nehmen konnte, eine Frau zu ehelichen. Als Megillos heiratete sie Demonassa und
blieb mit ihr ein Leben verbunden, obwohl sie anscheinend nicht dauerhaft in ihrer
mannlichen Rolle verblieb, wenn Leaina sie zundchst als weibliche Megilla mit fe-
mininer Perticke kennenlernte. Wenn wir auf die behandelten Flle bei Plinius und
Phlegon zuriickblicken, dann scheinen nicht wenige dieser rekonstruierten Ehe-
schliefungen, wie etwa die von Areskusa/Areskon, dem Paradigma zu entsprechen,

das Lukian an Megilla/Megillos prasentiert. Es wirkt so, als ob Lukian gezielt auf die-

87 Boswell, Same-sex Unions (wie Anm. 6), 82.

88 Vgl. Anm. 83: [H]abe seinerzeit diese Demonassa geheiratet und sie ist meine Frau.'“

J. COERT, WANN IST EIN MANN EIN (EHE-)MANN?

37



38

se Praktik seiner Zeitgenossen verspottend reagierte und sie in diesem Dialog wider-
spiegelte.

Skeptisch kénnte man an dieser Stelle anbringen, dass Lukians Geschichte nun
schlicht auf die Wundererzahlungen bei Phlegon und Plinius projiziert wird und al-
leinig noch kein Beweis fiir die gleichgeschlechtlichen Beziehungen sein kann, die
dort zuvor verortet wurden. Zu unserem Gliick ist Lukian aber nicht der einzige zeit-
genossische Autor, der auf die identifizierten Muster gleichgeschlechtlicher Ehe re-
agierte und sie verarbeitete. Als Beispiel konnte man den Dichter Martial anfithren,
der nicht weniger gesellschaftskritisch und alltagsbezogen in seinen Schriften war
als Lukian. Fir unseren Untersuchungsgegenstand ist es von Interesse, dass er in
einem seiner Epigramme offen das Konzept der gleichgeschlechtlichen Ehe angriff:

,Der bartige Callistratus hat sich dem steifen Afer vermahlt

nach dem tiblichen Brauch, wie sich dem Mann ein Maddchen vermahlt.
Fackeln leuchteten voran, ein Brautschleier verhiillte sein Gesicht,

und es fehlten auch nicht, Talassus, die Rufe auf dich.
Sogar die Mitgift wurde festgelegt. Scheint dir das, Rom,

noch nicht genug? Wartest du etwa darauf, dafl er auch Kinder be-
kommt?+®

Martial lastet in diesen Versen dem Mann Callistratus an, dass er sich mit einem
anderen Mann, Afer, explizit in der Rolle einer jungfrdulichen Braut vermahlt habe
und ebendas offiziell qua lege — nach den gesetzlichen Vorgaben, obwohl sein Bart
und damit seine Mdnnlichkeit eigentlich uniibersehbar seien. Hier taucht also das
bereits bekannte Muster auf, dass eine Person ihren sozialen Geschlechtsstatus
wechselt, um im heterosexuellen Deckmantel eine gleichgeschlechtliche Ehe einzu-
gehen. Auch wenn somit Martial nur die médnnliche Version von Lukians Geschich-
te anzubieten scheint, birgt sie zwei neue aufschlussreiche Facetten fiir unseren Un-
tersuchungsgegenstand: Im Gegensatz zu den Frauen bei Lukian sind diese beiden

Mainner wohl nicht fiktiv, sondern reale Zeitgenossen gewesen. Callistratus und

89 Mart. 12, 42. ,Barbatus rigido nupsit Callistratus Afro

hac qua lege viro nubere virgo solet.

praeluxere faces, velarunt flammea vultus,

nec tua defuerunt verba, Talasse, tibi.

dos etiam dicta est. nondum tibi, Roma, videtur

hoc satis? expectas numquid ut et pariat? Dt. Ubersetzung von Paul Barié und Winfried Schindler. Lat.
Text nach der Edition der Bibliotheca Teubneriana.

Historische Zeitschrift // BAND 320 / 2025



Afer tauchen vielfach in den Epigrammen auf, werden bewusst von Martial adres-
siert und werden auch immer wieder fiir dhnliche Themen und Verschmihungen
herangezogen.”® Callistratus wird etwa von Martial offen fiir seine Homosexualitat
und seine passive Rolle beim Analverkehr angegangen.®* Afer wird hingegen dafiir
desavouiert, mit was fiir einer ,Frau® er seine Zeit verbringe, anstatt nachts zu schla-
fen.?* Unweigerlich suggerieren diese Epigramme in ihrer Kombination und An-
zahl, dass Martial nicht fiir einen SpaR oder das Schmieden einiger wohlklingender
Verse auf diese Namen rekurrierte, sondern gezielt sowie bewusst dieses ihm be-
kannte homosexuelle Parchen und deren Verhdltnis bzw. Ehe angriff. Dafiir spricht
auch die Beobachtung von Hans Peter Obermayer, dass Martial beim Aufbau des zi-
tierten Epigramms aus seinem eigenen gewohnten, verlachenden Schreibstil aus-
bricht; vielmehr ernste, emporte Worte der Kritik wahlt, um diese Ehe zu beschrei-
ben.?

Ein zweites Element dieses Gedichts scheint den Eindruck zu bestarken, dass
Martial wirklich eine geschlossene Ehe zwischen zwei Mdnnern kritisierte und dass
dieses Phanomen wohl kein Einzelfall war. Am Ende appelliert der Dichter an die Be-
wohner Roms, solche Eheverbindungen nicht hinzunehmen, wenn er darauf an-
spielt, dass diese beiden Herren nie Kinder bekommen werden und damit einem
Charakteristikum nicht gerecht werden konnen, das damals als zentraler Bestand-
teil von Ehen verstanden wurde. Wie mit dem Hinweis auf den Bart direkt am An-
fang des Epigramms macht er somit auf die Absurditidt sowie die Grenziiberschrei-
tung dieser Eheverbindung und der mit ihr einhergehenden Tduschung aufmerk-
sam.’* Zusdtzlich grenzt er durch die Erwdhnung des Bartes Callistratus von
anderen homosexuellen Ménnern ab, die Martial in anderen Epigrammen fiir ihre
sorgfdltige Enthaarung im Gesicht und in anderen Korperbereichen als effeminiert

karikiert.®> Wahrend andere Homosexuelle demnach ihre mannlichen Korperei-

90 Vgl.Mart. 4,37;5,13;4,78;6,77;9,6;9, 25; 9, 95; IO, 84; 12, 35; 12, 42. Siehe hierzu auch William S. An-
derson, ,Lascivia vs. ira“: Martial und Juvenal, in: California Studies in Classical Antiquity 3, 1970, 134, 26.
91 Mart. 12, 35.

92 Mart. 10, 84.

93  Obermayer, Martial (wie Anm. 15), 135, Fn. 183.

94 Auch Hans Peter Obermayer identifizierte dies als eine unverkennbare Kritik an dem beschriebenen
Phidnomen, wobei er aber selbst offenldsst, ob diese monierenden Worte tatsichlich auf reale Begebenhei-
ten reagierten. Obermayer, Martial (wie Anm. 15), 236.

95 Vgl. Mart. 2,36;9,37;12,38.

J. COERT, WANN IST EIN MANN EIN (EHE-)MANN?

39



40

genschaften kaschieren, macht sich Callistratus nicht einmal die Miihe, sein AuRe-
res an den fir sich beanspruchten weiblichen Geschlechtsstatus anzugleichen. Man
mag sich an dieser Stelle fragen, wozu Martial an seine Leser appellieren und warum
er sich bemthen sollte, die Falschheit solch einer Ehe zu zeigen, wenn diese allein
seiner eigenen Imagination entspringen sollte. So erscheint solch ein Appell, jene
Kritik nur nachvollziehbar, wenn sie tatsdchlich einen Bezugspunkt hat, der sowohl
dem Autoralsauch den Lesern geldufig war. Folglich wire dies ein weiteres Indiz fiir
die reale Existenz solcher gleichgeschlechtlichen Ehen, die wohl Martial und sei-
nem Publikum bekannt waren.

Dafiir spricht auch der Fakt, dass dieses Thema mehrfach in Martials Gedichten
aufkommt und diese Gedichte sich nicht nur allein auf das Parchen Callistratus und
Afer beziehen. Decianus, ein hispanischer Rechtsanwalt und personlicher Freund
von Martial®°, wird in einem der Epigramme vor solchen falschen Briuten gewarnt:

,2Decianus, siehst du jenen Mann da mit den ungekdmmten Haaren,
dessen finsteren Blick du selber auch furchtest,

der nur von Curiern spricht und Camillern, Roms Rettern?
Trau nicht seinem Gesicht: Gestern spielte er die Braut.“%”

Diese paar Zeilen scheinen das gleiche Paradigma wie das vorige Gedicht abzubil-
den. Martial warnt Decianus vor einem biologischen Mann, der gestern noch die
Rolle einer Braut einnahm und in dieser wohl implizit einen anderen Mann ehelich-
te, und klassifiziert ihn wegen dieser Handlung als einen nicht vertrauenswiirdigen
Liigner.?® Auch bei dieser sehr kurzen Anspielung auf eine gleichgeschlechtliche
Ehe wiirde es stark verwundern, dass sie ohne weitere Erklarung verstanden worden
ware, wenn es fiir Autor und Leser keinen Referenzpunkt gegeben hitte.

Die herangezogenen Hinweise auf gleichgeschlechtliche Ehen bei Martial wei-

sen aber einen zentralen Unterschied auf. Wahrend die vorangegangenen Quellen-

96 PIR’D 20.

97 Mart. 1, 24. ,Aspicis incomptis illum, Deciane, capillis,

cuius et ipse times triste supercilium,

qui loquitur Curios adsertoresque Camillos?

nolito fronti credere: nupsit heri.“ Dt. Ubersetzung von Paul Barié und Winfried Schindler. Lat. Text nach
der Edition der Bibliotheca Teubneriana.

98 Ahnlich verwies Hans Peter Obermayer darauf, dass Martial hier eine Person, die sich durch Virilitdt
und republikanische Inbrunst prasentierte, durch seinen Geschlechterwechsel als Tauscher entlarvt wur-

de. Obermayer, Martial (wie Anm. 15), 236.

Historische Zeitschrift // BAND 320 / 2025



stellen andeuten, dass die neue in der Gesellschaft eingenommene Geschlechterrol-
le langfristig von einem Ehepartner ausgeiibt wurde, wird der Rollenwechsel von
Martial als durchschaubar und episodenhaft charakterisiert. Es gibt fir ihn keine
Zweifel daran, dass der Interaktionspartner von Decianus ein Mann ist, obwohl er
gestern noch eine Braut war, und auch ist es kein Geheimnis fiir ihn, dass die Braut
von Afer, Callistratus, ein Mann mit entsprechenden kérperlichen Charakteristika
ist. Thm ist bewusst, dass diese Personen stets aus einer biologischen Perspektive
mannlich waren, und es scheint so, als hdtten diese Personen auch ihre Ménnlich-
keit nach der geschlossenen Ehe nicht verheimlicht. Martial suggeriert damit, dass
diese Médnner nur fiir den Tag der Eheschliefung und die damit verbundene Hoch-
zeit ihr soziales Geschlecht und folglich beim Eheschluss auch das rechtliche Ge-
schlecht wechselten, um ebendiesen Prozess zu ermoglichen. Nehmen wir das an,
dann wiirde sich bei Martial noch im stdrkeren Ausmaf als bei den vorigen Autoren
abzeichnen, dass der beschriebene Wandel der Geschlechterrolle es homosexuellen
Paaren erméglichte, nach den iiblichen Konventionen zu heiraten, auch wenn fiir
andere Personen, wie Martial, wohl der gleichgeschlechtliche Eheschluss offen-
sichtlich war, da anscheinend manche Ehepartner nach dem kurzzeitigen Ge-
schlechtswechsel die Indizien fiir ihre alte Geschlechterrolle nicht kaschierten.
Hierin besteht ein Unterschied zu den vorigen Féllen aus den Provinzen, die die
stadtromischen Autoren nicht im gleichen Mafie lange und penibel beobachten und
untersuchen konnten wie jene aus dem heimischen Umfeld. Personen wie Afer und
Callistratus konnten Autoren und deren Adressaten aus ihrer eigenen Heimatstadt
wohl nicht langfristig tduschen und hatten das vielleicht nicht einmal vor, da sie
wohl keine schwerwiegenden negativen Folgen bei der Enttarnung fiirchteten. So
gibt es auch keine Hinweise darauf, dass die von Martial attackierten und entlarvten
Falschspieler, abgesehen vom Hohn des Dichters und seiner Leser, mit irgendwel-
chen Sanktionen bestraft wurden. Dass die behandelten Manner kein Interesse am
Aufrechterhalten einer weiblichen Rolle hatten, wahrend die oben besprochenen
Frauen anscheinend an der angenommenen ménnlichen Rolle festhielten, ist durch-
aus nachvollziehbar: Wie am Beispiel der Arztin Agnodike veranschaulicht wurde,
konnte es fiir Frauen in den antiken patriarchalen Gesellschaftsstrukturen durch-
aus attraktiv sein, die Privilegien langfristig zu wahren, die mit einem mannlichen
Status in der Offentlichkeit einhergingen. Der weibliche Status bot hingegen Man-
nern nach dem Eheschluss wohl kaum Vorteile und hatte auf Dauer eher ein Ver-

zicht auf Privilegien bedeutet, die mit ihrem Geburtsgeschlecht einhergingen.

J. COERT, WANN IST EIN MANN EIN (EHE-)MANN?

41



42

Auch muss hier die Frage gestellt werden, ob es fiir den rekonstruierten Ehetrick
iberhaupt notwendig war, ein Leben lang oder zumindest noch nach der Eheschlie-
fung die gewandelten Geschlechterrollen aufrechtzuerhalten. Fiir den Wirkungs-
raum des romischen Rechts kann dies wohl negiert werden, da dieses durchaus fle-
xibel und tolerant mit Rechtsakten umgehen konnte, bei denen sich erst im Nach-
hinein herausstellte, dass sie unter falschen Pramissen geschlossen wurden bzw. das
Recht falsch angewendet haben. So spricht M. Terentius Varro davon, dass rechtli-
che Entscheidungen von Pratoren an den sogenannten dies nefasti Giltigkeit hatten
und behielten, auch wenn sich herausstellen sollte, dass die jeweilige Entscheidung
an diesem Tag gar nicht hitte getroffen werden diirfen.’® Prominenter als die Var-
rostelle mag die Geschichte des Prators Barbatius Philippus (39 v. u. Z.) sein, der auch
viele bedeutende rechtliche Entscheidungen wéahrend seiner Amtszeit traf und bei
dem sich erst im Verlauf seiner Amtsausiibung herausstellte, dass er die fiir das Amt
notwendige Voraussetzung, ein freier rémischer Biirger zu sein, nicht erfiillte, da er
ein Sklave war. Obwohl die Wahl zur Pratur als klarer, zu ahndender Rechtsbruch
verstanden wurde, blieben die Entscheidungen sowie Amtshandlungen des Prators
nach dieser Entdeckung anscheinend weiterhin rechtskraftig, auch wenn sie unter
falschen Pramissen getroffen worden waren. "

Orientiert man sich an diesen Mafistiben, so wdre es gut vorstellbar, dass auch ge-
schlossene Ehen im romischen Recht, bei denen sich erst im Nachhinein heraus-
stellte, dass sie unter falschen Voraussetzungen bzw. in falschen Geschlechtskons-
tellationen getroffen wurden, ihre Giiltigkeit behielten. So existierten keine offizi-
ellen Eheregister oder Institutionen bzw. Akteure, die nach dem Eheschluss die
Giiltigkeit der Ehe kontrollierten und sie bei Bedarf auflgsten. Folgt man den romi-
schen Juristen, musste die Ehe drei Kriterien — affectio maritalis (eheliche Zuneigung),
mens coentium (den Willen der Ehepartner) und consensus perseverans (andauernden

Konsens) — erfiillen, damit sie ihre Giiltigkeit behielt und die auch wohl ohne Pro-

99 Varro ling. 6, 30.

100 Dig. 1, 14, 3; Wolfgang Kunkel/ Roland Wittmann, Staatsordnung und Staatspraxis der Romischen Re-
publik. Bd. 2: Die Magistratur. Miinchen 1995, 53f. Ausfithrlicher zu den Quellen der lex Barbarius, deren
Auswertung und der Bedeutung dieses Falls fiir das romische Rechtsverstindnis vgl. Natale Rampazzo, Qua-
si praetor non fuerit. Studi sulle elezioni magistratuali in Roma repubblicana tra regola ed eccezione. Nea-
pel 2008, 357-543. Fiir den aufmerksamen Hinweis auf diese Rechtspraktik danke ich sehr Christoph

Lundgreen.

Historische Zeitschrift // BAND 320 / 2025



bleme ,enttarnte” gleichgeschlechtliche Paare erfillen konnten.*** Folglich ware
der Wandel der Geschlechterrolle vor allem fiir den Tag der Hochzeit von Relevanz,
nach dem Eheschluss jedoch von geringerer Bedeutung gewesen, wenn wir anneh-
men, dass die behandelten Falle rechtlich gtltige Ehen waren. Ebendas wiirde auch
die Phanomene bei Martial nachvollziehbar werden lassen, denn es scheint so, dass
sich die von ihm kritisierten gleichgeschlechtlichen Paare nach der Heirat nicht
mehr darum bemiihten, eine soziale Geschlechterrolle auszuleben, die sich von ih-
rem biologischen Geschlecht unterschied, da dies wohl keine Gefahr fiir die bereits
geschlossene Ehe darstellte und die Ehepartner wohl auch keine rechtlichen Strafen
zu fiirchten hatten.

Jene rechtliche Interpretation scheint eine Bestdtigung bei einem Freund Mar-
tials zu finden, der ganz dhnliche Ehemuster schildert und vergleichbare Kritik an
diesen ubt: Iuvenal schrieb in seiner zweiten Satire von sexuellen Devianzen, die er
in Rom verortete und harsch kritisierte, da sie aus seiner Sicht die romischen Werte
und Sitten verletzten bzw. beschmutzten.™ Nach einer Passage, in der er einige
Minner fir ihr effeminiertes Verhalten sowie ihr weibliches Auferes (Kleidung,
Haartracht, korperliche Attribute) und damit folglich ihre fehlende Maskulinitdt
angreift 3, folgt dieser Ausschnitt, der fiir unseren Untersuchungsgegenstand rele-
vant ist:

,Gracchus gab 400000 Sesterzen als Mitgift dem Hornbldser
—vielleicht hatte der auch mit der geraden Trompete geblasen.
Gesiegelt ist der Ehekontrakt, man sagte ,Viel Gliick!, eine riesige
Gesellschaft sitzt bereit zum Mahl, im Schof des Ehemanns hegt die

Jungvermdhlte’.

101 Siehe hierzu Evelyn Hobenreich, Familie und Gesellschaft, in: Dies./Giunio Rizelli (Hrsg.), Scylla. Frag-
mente einer juristischen Geschichte der Frauen im antiken Rom. Wien/KéIln/Weimar 2003, 11-187, 128.
Nach dem romischen Recht bestand nur Anlass zur Auflgsung einer Ehe, wenn die Scheidung gewiinscht
wurde, eine neue Ehe geschlossen wurde, ein Ehepartner verstarb oder in Gefangenschaft bzw. Sklaverei
geriet oder ein Elternteil eines Ehepartners dies (zum Beispiel bei ehelicher Gewalt oder Ahnlichem) ver-
langte. Vgl. Dig. 24, 2, 1; Hobenreich, Familie, 129-140. Hinzu kommt, dass in Rom , Ehe als soziale Tatsache*
praktiziert wurde und unter der Eheschliefung vornehmlich das ,Herstellen der ehelichen Hausgemein-
schaft“ verstanden wurde. Burkhard Gladigow, Romische Erotik im Rahmen sakraler und sozialer Institu-
tionen, in: Wiirzburger Jahrbiicher fiir die Altenumswissenschaft, NF. 2, 1976, 105-118, 111. Ebendies
konnten auch ,enttarnte* homosexuelle Paar ohne Probleme umgesetzt haben.

102 Iuv. 2.

103 Iuv.2,67-116.

J. COERT, WANN IST EIN MANN EIN (EHE-)MANN?

43



44

Thr edlen Herren, brauchen wir einen Censor oder eher einen Sithnepriester?
Wiirde man etwa mehr schaudern oder es fiir eine grofRere Naturwidrig-
keit halten,
wenn eine Frau ein Kalb oder eine Kuh ein Lamm gebdren wiirde?
Das Prachtgewand, die langen Kleider und den Brautschleier legt
der an, der die wippenden heiligen Gerdte an geweihtem Riemen
trug und unter dem Salierschild schwitzte. Vater der Stadt,
woher gelangte so grofler Greuel zu Latiums Hirten? Woher,
Gradivus, kam es, daf} diese Nessel deine Enkel stach?
Sieh doch, da wird einem Mann ein Mann, ausgezeichnet durch Adel und
Reichtum,
in die Ehe gegeben, und du schiittelst nicht den Helm und st6#3t nicht mit
der Lanze auf die Erde

und beklagst dich nicht vor deinem Vater.“ "

Betrachtet man ohne viel Interpretation zundchst allein den beschriebenen Ab-
lauf der Ehe, dann finden wir auch in diesem Ausschnitt ein altbekanntes Muster
wieder: Nach Tuvenals Schilderung strebte ein gewisser Gracchus, ein Spross einer
altehrwiirdigen republikanischen gens, danach, einen uns namentlich nicht ndher
bekannten Hornbldser'® zu heiraten. Die beiden Manner taten dies aber nicht in
ihrer angeborenen maskulinen Geschlechterrolle. Gracchus wechselte fiir die Hoch-

zeit in die weibliche Rolle der Braut und als solche trug er Brautschleier und -kleid

104 Iuv. 2, 116-131.,Quadringenta dedit Gracchus sestertia dotem
cornicini, sive hic recto cantaverat aere.

signatae tabulae, dictum feliciter, ingens

cena sedet, gremio iacuit nova nupta mariti.

0 proceres, censore opus est an haruspice nobis?

scilicet horreres maioraque monstra putares,

si mulier vitulum vel si bos ederet agnum?

segmenta et longos habitus et flammea sumit

arcano qui sacra ferens nutantia loro

sudavit clipeis ancilibus. o pater urbis,

unde nefas tantum Latiis pastoribus ? unde

haec tetigit, Gradive, tuos urtica nepotes?

traditur ecce viro clarus genere atque opibus vir

nec galeam quassas nec terram cuspide pulsas

nec quereris patri.“ Dt. Ubersetzung von Joachim Adamietz. Lat. Text nach der Edition der Bibliotheca
Teubneriana.

105 Die Metapher des Hornblésers allein konnte schon eine homosexuelle Anspielung darstellen.

Historische Zeitschrift // BAND 320 / 2025



und brachte nach der Brauttradition auch eine Mitgift zur Hochzeit.’*® Nach diesem
Narrativ erlaubte somit die 6ffentliche Bekleidung der weiblichen Geschlechterrol-
le es Gracchus, seinen erwahlten Hornbladser zu heiraten.

Da neben Iuvenal kein anderer Autor von solch einer Skandalhochzeit aus der
gens Cornelia/Sempronia berichtet, diirfen wir wohl davon ausgehen, dass es sich
hierbei um eine fiktive Erzdhlung handelt, die an eine historische Person herange-
tragen wird. Fraglich bleibt aber, ob der beschriebene Inhalt, die gleichgeschlechtli-
che Ehe, gleichermafien der Phantasie des Satirenschreibers entspringt. Dass sich Iu-
venal allein zum Amiisieren und Verstoren seiner Adressaten solch eine Ehe ausge-
dacht hat, wie Karen Hersch es vermutet*”, scheint eher unwahrscheinlich, wenn
man sich den Aufbau dieser Passage en détail anschaut. Sie ist gédnzlich von einem
moralischen Urteil gepréigt, welches an einer klaren Polarisierung deutlich wird: Als
nobilis aus einer angesehenen alten Familie misste Gracchus sowohl als censor als
auch als Priester der Salii Palatini—einer Priestergruppe, deren Griilndungsurspriinge
sich bisin die frithe Kénigszeit Roms zuriickverfolgen lassen — wie kaum ein anderer
Quirite republikanische Sitten und Traditionen verkorpern. Anstatt republikani-
sche Inbrunst auszustrahlen und die Brauche seiner Heimat zu wahren, kontrastiert
und befleckt er sie nach dieser Darstellung. Gracchus wahrt weder die Tradition der
heterosexuellen Ehe noch bleibt er seinem Geburtsgeschlecht und seiner 6ffent-
lichen mannlichen Rolle treu; er verrdt seine Geschlechtsidentitat und den mos mai-
orum selbst, iiber den er wachen soll. I[uvenal charakterisiert seine Ehe als eine wi-
dernatiirliche Monstrositat, ein Grauel fiir Latium und seine Bewohner und steigert
ebenjenes Urteil noch dadurch, dass er an den romischen Gott Mars appelliert, dem
der Priester dient, diese Schande nicht zu ignorieren und dagegen einzuschreiten.*°®
Die gleichgeschlechtliche Ehe wird uniibersehbar als Frevel gegeniiber den romi-
schen moresund ihren Werten gekennzeichnet. Esist Craig Williams zuzustimmen,
dass dieser Aufruf sowie das moralisierende Urteil offensichtlich eine Reaktion

beim Leser provozieren und dazu veranlassen sollen, sich selbst zu diesem Thema zu

106 Amy Richlin wies zu Recht darauf hin, dass das lateinische Vokabular wenig Zweifel zuldsst, dass
Gracchus nach dieser Schilderung die Braut eines Mannes war. Amy Richlin, Not before Homosexuality, in:
Journal of the History of Sexuality 3/4, 1993, 523-573, 553.

107 Hersch, The Roman Wedding (wie Anm. 15), 36.

108 Auch wenn Mars in dem Ausschnitt nicht explizit erwdhnt wird, konnte William Anderson tiber-

zeugend zeigen, dass diese Gottheit beim Appell gemeint ist. Anderson, ,Lascivia vs. ira“ (wie Anm. 9o), 27.

J. COERT, WANN IST EIN MANN EIN (EHE-)MANN?

45



46

positionieren und der Meinung des Autors zu folgen. ™ Nehmen wir diese Interpre-
tation an, dann ergibt sich zwangsldufig die Frage, warum Iuvenal auf eine Reaktion,
eine moralische Bewertung und die Zustimmung seines Lesers hoffen sollte, wenn
solche gleichgeschlechtlichen Ehen abseits seiner Satiren nicht existent waren.
Wozu sollte er etwas verurteilen, das ohne Realitdtsbezug und dem Erfahrungshori-
zont seiner Leser unbekannt war? Ahnlich wie bei Martial scheint solch ein Appell,
solch eine harsche Beurteilung nur nachvollziehbar und gerechtfertigt, wenn es
eine Referenz fiir den dazugehorigen kritisierten Gegenstand gab.™° Somit sugge-
riert auch diese Passage bei Iuvenal die zeitgendssische Existenz solcher gleichge-
schlechtlichen Ehen, auf die der Satirenschreiber eingehen und sein Publikum re-
agieren konnte.

Dass Iuvenal nicht mit einem fiktiven Phdnomen nach ein paar Lachern haschte,
wird noch deutlicher, wenn man nach dem zitierten Ausschnitt weiterliest, denn die
identifizierte Kritik wird in einem weiteren, abstrakteren Anlauf noch ein zweites
Mal, nun direkter geiibt:

,Zieh’ also von dannen
und weiche vom Boden deines gestrengen Feldes, das du geringschatzt.
,Eine
Verpflichtung mufl ich morgen bei Sonnenaufgang im Tal des Quirinus erfdl-
len.
Der Grund der Verpflichtung? ,Was fragst du? Ein Freund wird Gattin
und lddt nur wenige ein.’ Falls ich nur am Leben bleibe: solches
wird, ja es wird offentlich bekannt gemacht werden, sie werden wiin-
schen, daf8 es auch in die Zeitung kommt.
Vorerst bleibt es fiir diese Braute eine beharrliche gewaltige Qual,
daf sie nicht gebdaren und durch die Geburt die Ehemanner an sich fesseln

konnen.

109 Williams, Roman Homosexuality (wie Anm. 6), 280.

110 Auch Amy Richlin hielt es fir unplausibel, dass die beschriebenen Heiratszeremonien vollkommen
fiktiv seien. Sie verneinte aber bewusst die Vorstellung, dass bei [uvenal eine legitime romische Heirats-
praktik beschrieben wird. Sie ging davon aus, dass Iuvenal uns eine verzerrte Fassung von Zeremonien aus
der romischen homosexuellen Subkultur beschrieb, von der er indirekt gehért haben konnte. Richlin, Not
before Homosexuality (wie Anm. 106), 548. Ahnlich bewertete Gergé Gellérfi den Tuvenalausschnitt sowie
die vorangegangenen Martialverse als Indizien fiir real stattgefundene gleichgeschlechtliche Hochzeitsze-

remonien. Gellérfi, Nubit amicus (wie Anm. 11), 97.

Historische Zeitschrift // BAND 320 / 2025



Aber es ist besser so, dafl die Natur den Wiinschen kein Recht Uber

«IIT

den Korper gewdhrt: unfruchtbar sterben sie [...].

Dem bereits bekannten Paradigma entsprechend schreibt Iuvenal in diesem fin-
gierten Dialog davon, wie ein minnlicher amicuszeitnah in der Rolle der Braut einen
anderen Mann heiraten wird."** Erneut wechselt also hier eine Person ihre 6ffentli-
che, soziale Geschlechterrolle, um einen Ehebund mit einer Person des gleichen bio-
logischen Geschlechts einzugehen. Nach dieser Schilderung wird aber nicht einmal
mehr kaschiert, dass es sich hierbei um eine List handelt, um die {iblichen, heterose-
xuell gepragten Ehekonventionen zu umgehen. Vielmehr spielt Tuvenal mit der
Angst, dass dieser Eklat von den Mitbiirgern nicht nur nonchalant wahrgenommen
und toleriert wird, sondern auf solch eine akzeptierte Bekanntheit stoRen konnte,

«II3

dass die acta diurna — die ,Zeitungen“**> — vom Erfolg und der Methode dieses Ehe-
schlusses berichten kénnten. So suggeriert der Satirenschreiber prononciert dem Le-
ser, dass er ebendies nicht zulassen darf, dass diese gleichgeschlechtlichen Ehen
nicht eine konsensuale Normalitdt werden diirfen und aktiv dagegen vorgegangen
werden muss. Er verurteilt zutiefst diese Praktik, wenn er die fehlende Gebarfahig-
keit dieser ,falschen Braute“ betont und ebendies noch als das Beste an diesen gleich-
geschlechtlichen Ehen klassifiziert, die er als Farce identifiziert. Unweigerlich
drdngt diese harsche Kritik wieder zu dem Schluss, dass Iuvenal wohl auf reale Be-

obachtungen, auf tatsdchlich geschlossene Eheverbindungen von gleichgeschlecht-

111 Iuv. 2, 131-140.,[..] vade ergo et cede severi

iugeribus campi quem neglegis. ,officium cras

primo sole mihi peragendum in valle Quirini.’

quae causa officii? ,quid quaeris? nubit amicus,

nec multos adhibet.’ liceat modo vivere, fient,

fient ista palam, cupient et in acta referri.

interea tormentum ingens nubentibus haeret,

quod nequeant parere et partu retinere maritos.

sed melius, quod nil animis in corpora iuris

natura indulget: steriles moriuntur,* Dt. Ubersetzung von Joachim Adamietz. Lat. Text nach der Edition der
Bibliotheca Teubneriana.

112 Das Verb nubo verweist unverkennbar auf die Brautrolle des amicus. Siehe hierzu Heinrich Georges,
Georges: ausfiihrliches lateinisch-deutsches Handworterbuch. 8. Aufl. Darmstadt 1992, 1207f. Auch Amy
Richlin fiel dieses Vokabular auf, das eindeutig dem Mann eine weibliche Rolle bei der Hochzeit zu-
schreibt. Richlin, Not before Homosexuality (wie Anm. 106), 553.

113 Gemeintist hier das Tagesgesprach in Rom, das mit der acta-Formulierung offizialisiert wird, um den

Skandal zu steigern.

J. COERT, WANN IST EIN MANN EIN (EHE-)MANN?

47



48

lichen Paaren reagierte und sie vor einer Leserschaft desavouierte, fiir die mindes-
tens teilweise dieses Phdnomen bekannt war.

Fir die breitere Bekanntheit des Geschilderten spricht auch ein Epigramm des
frithkaiserzeitlichen Dichters Euenos von Athen, der wohl iiber derlei Ehen witzelte:

,Einstmals hob ich als Jungfrau die Hiande betend zu Kypris,
Hochzeit mit Fackelgeleucht sehnte ich flehend herbei.
Ja,ich léste bereits die brautlichen Mddchengewdnder,
da erwuchs mir im Schof plotzlich das Zeichen des Manns.
Brautigam heifle ich nun statt Braut; und statt Aphrodite
habe ich Ares, ich hab Herakles’ Altar bekranzt.
Theben nannte mich einst Teiresia; nun ich die Mitra
gegen die Chlamys vertauscht, achtet mich Chalkis als Mann.“**

Euenos scheint sich mit dem hier untersuchten Muster einen Spafd zu erlauben
und daher selbstredend auf den prominenten Geschlechtswandler Teiresias anzu-
spielen: Das lyrische Ich, eine junge, heiratswillige Frau, ruft Aphrodite an, um die
ersehnte Ehe eingehen zu kénnen. Es scheint, dass die Gottin die Frau erhort, die ihr
Brautgewand 19st, mannliche Genitalien in ihrem Schof erblickt und nun anstatt
als Braut als Brautigam wohl eine Ehe schlieffen kann. Sie wechselt folglich zur
ménnlichen Kleidung, der Chlamys, und lebt anscheinend fortan anerkannt als
(Ehe-)Mann in Chalkis. Die Parallelen sind untbersehbar und es scheint, dass der
Epigrammdichter auf die gleichen Phanomene rekurriert sowie reagiert, die auch
Lukian, Martial und Iuvenal beschreiben. Gleichermafien scheint er die Existenz so-
wie die Kenntnis von Geschlechtsverwandlungen und damit verbundenen Ehen vo-
rauszusetzen, auf die sein Gedicht anspielt, und somit die Hypothese dieses Artikels
zu stutzen.

Zuletzt deutet auch ein Zeitgenosse von ihm in dieselbe Richtung, der, abgesehen

114 Anth.Gr. 9, 602.,4 wote Tmadevikaiow IAACKOUEVAL TTOAGUILOLY
Kuomeida, obv medkaig kal yduov evgauéva,

KkovEWIovs Won Jadduw AMocaca xrT@dvag,

Avdog dpap wnedv £EEAdXEVGa TUTTOVG:

voueiog €k voupng 8¢ kikAnokowal, €k & A@eoditng

"Apea kal Bouovs Eatepov HoarkAéoug.

Onipor Tewpeainv EAeyov mote: vov 8¢ pe Xakic
Thv TAQEog £v uitpaug noTmdoat év yAauudt.” Dt. Ubersetzung von Hermann Beckby. Gr. Text nach der

Sammlung Tusculum.

Historische Zeitschrift // BAND 320 / 2025



von seiner Schmahschrift auf Kaiser Claudius**5, kaum fir witzige, eher fiir seridse
Uberlegungen in seinen Schriften bekannt ist: Der jiingere Seneca gibt in seinen
Briefen Uber Ethik an Lucilius nicht nur Einblicke in seine eigenen philosophischen
und moralischen Vorstellungen, sondern auch in das Alltagsleben Roms, auf das sei-
ne Uberlegungen immer wieder reagieren und es in ethische Fragen einbinden. In
einem der Briefe spricht Seneca iiber naturwidriges Verhalten von Menschen und
veranschaulicht an mehreren Beispielen die Verwerflichkeit von Verhaltensmus-
tern, die nicht der Natur oder den gesellschaftlichen Konventionen folgen.**® In die-
ser Aufzdahlung findet sich auch diese Passage: ,Scheinen Dir nicht jene Mdnner na-
turwidrig zu leben, die ihre Kleidung mit Frauen tauschen?***’

Seneca klassifiziert es als unnatiirlich und wider die Sitten, dass es Manner gibt,
die Frauenkleidung tragen. Intuitiv ist man vielleicht an dieser Stelle dazu verleitet,
diese Passage im zeitgendssischen historischen Kontext zu lesen und das Beschrie-
bene als Bezug auf den kaiserlichen Freigelassenen Sporus zu verstehen, der von
Nero in eine Frau ,,verwandelt“ wurde und fortan in weiblicher Tracht in Rom zu se-
hen war, oder die Passage als Kritik auf episodenhafte Formen des Transvestitismus
zu begreifen.”™® Achtet man auf die genaue Wortwahl Senecas, scheint beides aber
nicht plausibel. Er nutzt den Plural fiir die Mdnner und scheint somit nicht eine spe-
zifische Person, wie den prominenten Sporus, direkt zu adressieren. Auch scheint
das Verb vivere zu implizieren, dass es nicht um eine kurzzeitige Verkleidung zu
einem besonderen Anlass geht und stattdessen ein langes Leben in femininer
Tracht, in der Kleidung des anderen Geschlechts, gemeint ist. Auch wenn Seneca
hier nicht explizit von Mannern spricht, die 6ffentlich ihr soziales Geschlecht ver-
dnderten, um einen anderen Mann heiraten zu diirfen, so legt das Zitat nahe, dass es
fiir Seneca offensichtlich Mdnner gab, die ihr AuReres an das von Frauen anpassten
und in dieser Form 6ffentlich auftraten und lebten. Auffallend ist, dass Seneca noch
in einem anderen Brief dhnliche Geschlechterinversionen bei einigen zeitgendssi-
schen Frauen identifizierte, die nach seiner Schilderung auch lebhaft die Verhal-

tensformen der Manner imitierten und dadurch ganz in der mannlichen Rolle auf-

115 Vgl Sen.apocol.

116 Vgl Sen. epist. 122.

117 Sen.epist. 122, 7. ,Non videntur tibi contra naturam vivere, qui commutant cum feminis vestem?*
Dt. Ubersetzung von Rainer Nickel. Lat. Text nach der Edition der Bibliotheca Teubneriana.

118 Zur Geschlechtsverwandlung von Sporus, die zeitlich wohl auch erst nach der Niederschrift dieser

Zeilen anzusiedeln ware, siehe Suet. Nero 28; Cass. Dio 62, 28, 2—3.

J. COERT, WANN IST EIN MANN EIN (EHE-)MANN?

49



50

gingen."*® Auch wenn Seneca in diesen Passagen gleichgeschlechtliche Ehen nicht
erwdhnt und sie somit schwerlich als Beweis fiir ebendiese zu nutzen sind, stellen
seine Beobachtungen dennoch ein starkes Indiz dafiir dar, dass die beschriebenen
Phédnomene bei Martial, Iuvenal und Lukian von Samosata zumindest nicht gédnz-
lich fiktiv waren und der Wechsel von sozialen, 6ffentlichen Geschlechterrollen zu
ihrer Zeit praktiziert wurde. Es scheint naheliegend, dies in den Kontext des bereits
skizzierten gleichgeschlechtlichen Eheparadigmas einzuordnen, dennoch verbleibt
das bei Seneca spekulativ.

An dieser Stelle sei noch kurz erganzt, dass auch das Inschriftenmaterial aus dem
kaiserzeitlichen Rom die Beobachtungen der Autoren zu stiitzen scheint, dass Bezie-
hungen, die nicht konventionell heterosexuell waren, zu ihrer Zeit verbreitet und
anscheinend auch so toleriert waren, dass diese 6ffentlich kommuniziert werden
konnten. So berichtet die prominente Grabinschrift der Freigelassenen Allia Potes-
tas unverblimt von einer Dreierbeziehung zwischen zwei Mannern und ihr, die sie
wohl lange gefithrt hatten.”° Auch wenn hier der Begriff der Ehe nicht fillt, zeigen
uns solche Funde, wie divers die Beziehungsmuster im Untersuchungszeitraum
sein konnten und dass es wohl reale Vorlagen und Beziige im Lebensumfeld der zu-
vor besprochenen Autoren gegeben hat.

Zusammenfassend kann man fiir die in diesem Abschnitt behandelten Autoren
konstatieren, dass fir sie der Wechsel der 6ffentlichen, sozialen Geschlechterrollen
ein bekanntes, zeitgendssisches Phdnomen war, das parodiert und kritisiert werden
konnte. Fiir Lukian, Martial und Iuvenal war es auch vorstellbar, dass die Annahme
der anderen Geschlechterrolle es Paaren des gleichen biologischen Geschlechts er-
moglichte, sich als Braut und Brautigam zu ehelichen, auch wenn ihre Geburtsge-
schlechter ebendies nicht zugelassen hétten. Sie begriffen demnach die (teilweise
nur zeitweilige) Verdnderung der Geschlechterrolle als Methode, um althergebrach-
te, gesetzlich verankerte Ehekonventionen zu umgehen und gleichgeschlechtlich
zu heiraten. In der ndheren Betrachtung der Textstellen ist erkennbar geworden,
dass diese drei Autoren wohl nicht nur zeitnah auf dieselbe fiktive Idee kamen. Viel-

mehr scheinen die Passagen deutlich zu suggerieren, dass das von ihnen beschriebe-

119 Sen.epist. 95, 21.
120 CIL6,37965=CLE 1988. Zur Datierung, Auswertung und der Forschungsdiskussion um die Inschrift
siehe ausfiithrlich Nicholas Horsfall, CIL VI 37965 = CLE 1988 (Epitaph of Allia Potestas): A Commentary, in:
ZPE 61, 1985, 251-272.

Historische Zeitschrift // BAND 320 / 2025



ne Phanomen einen realen und zeitgendssischen Bezug in ihrem Lebensumfeld hat-
te und sie mit ihren Texten bewusst darauf reagierten und es bewerteten."**

An dieser Stelle ist es weiterfihrend, die bei Plinius und Phlegon angewandten
Konzepte aus der Spieltheorie und zur institutionellen und sozialen Giiltigkeit von
Normen auch zum Bewerten dieses Befunds zu nutzen: Insbesondere an Martial, Iu-
venal und Lukian wird als partes pro toto sichtbar, dass Angehorige bzw. Spieler der
Normengemeinschaften zumindest einige der in ihrem Umfeld stattfindenden Tdu-
schungen bemerkten, die betreffenden Personen als Falschspieler —als nutznieferi-
sche Abweichler, die sich nicht an die gdngigen Konventionen und Regeln zum Ge-
schlechtsstatus und zur Ehe hielten — identifizierten, als solche enttarnten und als
aktive Akteure im dazugehorigen Diskurs dieses Falschspiel kritisierten. Wenn Se-
neca, Martial und Iuvenal betonen, dass die kritisierten Personen zu den gesell-
schaftlichen Konventionen, zum mos maiorum oder gar einer natur- oder gottergege-
benen Geschlechtsordnung im Widerspruch stehen, dann méchten sie deutlich zei-
gen, dass dieses Verhalten als unvereinbar mit den institutionellen Normen des
kaiserlichen Roms bewertet werden muss. Das Falschspiel kann ihrer Kritik zufolge
keine institutionelle Giiltigkeit besitzen. Aufschlussreicher sind diese kritischen
Stimmen noch fiir die soziale Giiltigkeit des neuen Geschlechtsstatus und die gleich-
geschlechtlichen Ehekonstellationen. Wenn Martial und ITuvenal aktiv an die Leser
appellieren, sich ihrer Kritik und ihrer Ablehnung anzuschlieffen, und sie von der
Unvereinbarkeit des Phanomens mit den bestehenden Normen tiberzeugen wollen,
dann scheinen sie bei der Mehrheit ihrer Leser bzw. Zeitgenossen vorauszusetzen,
dass sie wohl dieselbe Geisteshaltung noch nicht teilen oder ihr zumindest nicht ge-
niigend aktiven Ausdruck verleihen. Der eingeforderte Dissens spricht dafiir, dass
wohl aus der Sicht dieser Autoren zu viele Personen das Phdnomen tolerierten und
zuliefen und dieses daher eine unverdiente soziale Giiltigkeit genoss. Wenn Martial

«I22

bei einer der Ehen betont, dass sie ,qua lege geschlossen wurde, wird deutlich

suggeriert, dass diese und wahrscheinlich noch weitere Ehen wohl zusétzlich auch

121 Gerade hier zeigt sich auch der Unterschied zu Diodor, Plinius und Phlegon, die sich mit Menschen
auseinandergesetzt haben, die fernab ihrer eigenen Lebens- und Wirkungsraume lebten und nahezu aus-
schlieflich in den Provinzen anzutreffen waren. Die Gelehrten hatten somit kaum Moglichkeiten, tiber
lange Zeitraume hinweg und penibel die von ihnen beschriebenen Fille zu priifen; vielmehr waren sie auf
die Berichte anderer Personen, flichtige Kontakte sowie Eindriicke angewiesen. Die glaubhafte Tdu-
schung dieser Autoren war somit viel einfacher als etwa beim Pdrchen, das Martial selbst kannte.

122 Mart. 12, 42.

J. COERT, WANN IST EIN MANN EIN (EHE-)MANN?

51



52

eine rechtliche Giiltigkeit besessen haben konnten. Nehmen wir dies an, wiirde das
bedeuten, dass trotz der Enttarnung einiger Falle und der 6ffentlichen Kritik daran
der Grofiteil der Normengemeinschaft diesen Phanomenen soziale Giiltigkeit zuge-
stand oder sie zumindest soweit hinnahm und tolerierte, dass iiber die Kritik hinaus
wohl keine starkeren Formen der aktiven sozialen Ablehnung oder strafrechtlichen
Sanktion folgten, die das Kritisierte beendeten. Dafiir sprechen auch die prominen-
ten Félle von Agnodike und P. Clodius Pulcher, die beim Wechsel ihres Geschlechts-
status enttarnt wurden. Zwar folgte auf die jeweiligen Tauschungen ein formeller
Gerichtsprozess, jedoch konnten die Angeklagten ohne Verurteilung jeweils das Ge-
richt ganzlich straffrei wieder verlassen. Im Fall von Agnodike wurde sogar ihr Ver-
halten honoriert, indem es anschlieffend offiziell allen Frauen in Athen gestattet

wurde, die drztliche Laufbahn einzuschlagen.**

VI. Die Kriminalisierung und Skandalisierung der gleich-
geschlechtlichen Ehen als spiegelnder Existenzbeweis?

Nachdem gezeigt wurde, dass der Wandel des Geschlechtsstatus und die damit
einhergehende Méglichkeit der EheschliefRung zahlreich bei den kaiserzeitlichen
Autoren des 1. und 2.Jahrhunderts Beachtung sowie Kritik erfuhren, verbleibt ab-
schliefRend die Frage, wie die eingangs erwahnten Quellen, die mit derlei Ehezu-
schreibungen Politiker diffamierten oder diese Eheform gar aktiv verboten, in die
gewonnenen Zwischenergebnisse einzuordnen sind. Damit verkniipfen sich zudem
die Fragen, wie lange das hier behandelte Phanomen existierte und toleriert wurde
und warum diese Eheform offensichtlich nicht bis in die heutige Zeit iiberdauern
konnte.

Beginnen wir mit den anfangs skizzierten Fallen von M. Antonius, Nero und Ela-
gabal, denen diffamierend vorgeworfen wurde, gleichgeschlechtliche Ehen einge-
gangen zu sein. Nachvollziehbar ist von mehreren Forschern konstatiert worden,

dass diese infamen Zuschreibungen wahrscheinlich fingiert oder stark verzerrt sind

123 BeiP.Clodius Pulchersollte noch erwidhnt werden, dass nicht nur die Verkleidung, sondern auch das
damit verbundene Eindringen in ein fiir Frauen vorbehaltenes Fest Anlass zur Anklage gab. Wie Agnodike
hat er sich durch die Verkleidung zeitweise geschlechtsspezifische Privilegien verschafft. Vgl. Cic. Att. 1,
16; Hygin. Fab. 274, 10-13; Plut. Cic. 29, 6-30, 1.

Historische Zeitschrift // BAND 320 / 2025



und uns damit wenig Aufschluss iiber das Liebes- und Eheleben dieser Romer ge-
ben.”** Dass Redner und Historiker trotzdem die Unterstellung der gleichge-
schlechtlichen Ehe nutzten, um deren 6ffentliches Image zu schidigen, sagt uns so-
mit zwar kaum etwas iiber den Wahrheitsgehalt dieser Vorwtirfe, aber dafiir viel
tber die Referenzen der Rufschddigung. So konnte sich eine Diffamierung nur wirk-
sam entfalten, wenn sie tatsdchlich auf existente und denkbare Phanomene aufbau-
en konnte und wenn der Vorwurf selbst nicht vollkommen absurd und phantas-
tisch, sondern der zugeschriebene Fauxpas zumindest denkbar war und bekannten
unrihmlichen Mustern folgte.”> Wendet man sich mit dieser Voriiberlegung nun
den drei genannten Fillen zu und rekonstruiert die konkrete Diffamierung, dann
kann man Verbindungen zu den zuvor besprochenen Féllen wiederfinden:

1. Cicero warf in seinen Philippischen Reden dem Triumvir M. Antonius vor, seine
ménnliche Rolle abgelegt, stattdessen ein Frauengewand angelegt und damit die
Rolle einer Frau angenommen zu haben. Als solch eine Frau soll sich Antonius
nicht nur prostituiert haben, sondern als Ehefrau auch mit C. Scribonius Curio

«I26

ein ,matrimonium*“**® eingegangen sein.**’

124 Siehe hierzu die Fuffnoten round 11.

125 Als Vergleichspunkt kénnte man hier den Vorwurf der vinolentia — der Trunksucht — nennen, der
nichtselten in Biographien oder 6ffentlichen Reden genutzt wurde, um rémische Politiker zu diffamieren,
obwobhl sie teilweise den vorgeworfenen Umgang mit dem Wein gar nicht pflegten. Diese Rufschadigung
konnte ihre Wirkung in der Offentlichkeit und Literatur entfalten, da es in Rom sowohl ein normiertes, ak-
zeptiertes Trinkverhalten fiir Alkohol als auch beobachtbare und real erfahrbare extreme Abweichungen
davon gab, die gesellschaftlich verurteilt wurden. Auch wenn haufig der reale Weinkonsum der Politiker
nicht mit den Vorwiirfen Gibereinstimmte, so war es sehr wohl méglich, sie mit einem negativ konnotier-
ten Bild in Verbindung zu bringen, das den Stadtrémern aus ihrem Alltag bekannt war. Ausfithrlich zur Be-
deutung des Weinkonsums und dem Vorwurf der vinolentia in der spaten Republik und im frithen Prinzi-
pat vgl. Christoph Degelmann, Brot und Spiele ... und Wein. vinolentia und die Semantisierung des Alkohol-
konsums in der romischen Republik und frithen Kaiserzeit, in: Eike Faber/Timo Klar (Hrsg.), Zwischen
Hunger und Uberfluss. Antike Diskurse {iber die Erndhrung. Stuttgart 2020, 245-266.

126 Cic. Phil. 2, 45.

127 Cic. Phil. 2, 45. Zu berticksichtigen ist hierbei, dass dieser Vorwurf im Rahmen von zahlreichen wei-
teren infamen und von Normen abweichenden Zuschreibungen fillt, die Antonius als Politiker disqualifi-
zieren und als Biirger beschdmen sollten. Christoph Lundgreen hat nachvollziehbar zeigen kénnen, dass
Cicero damit unter anderem die Strategie verfolgte, ihn in diversen Bereichen als deviant zu charakterisie-
ren, ihn folglich als Amtstrager zu delegitimieren und einen politischen Ausschluss seiner Person zu pro-
vozieren. Christoph Lundgreen, amicus — inimicus — hostis. Die Philippischen Reden Ciceros und der Um-
gang mit radikaler Devianz, in: Marian Nebelin/Claudia Tiersch (Hrsg.), Semantische Kdmpfe zwischen
Republik und Prinzipat? Kontinuitdt und Transformation der politischen Sprache in Rom. Gottingen 2021,

373415, 383385, 389.

J. COERT, WANN IST EIN MANN EIN (EHE-)MANN?

53



54

2. Laut Tacitus habe sich Nero 56 n. u. Z. einen Brautschleier anlegen lassen und in
der Rolle der Braut seinen Sklaven Pythagoras geehelicht.”?® Diesem Muster fol-
gend schreibt auch Sueton dem Kaiser zu, dass er als Braut mit seinem Freigelas-
senen Doryphoros vermdhlt wurde.**® Eine Inversion dieses Musters gibt es bei
dem Freigelassenen Sporus, dessen Korper Nero durch operative Eingriffe verdn-
dern lieR und den er dann 6ffentlich zur Frau erklarte.”3® Dieser biologische
Mann, der die soziale Rolle einer Frau iibernahm, wurde laut Sueton und Cassius
Dio in einer spdteren Heiratszeremonie als Braut mit Kaiser Nero, der der Brauti-
gam gewesen sei, vermdhlt. "

3. Vergleichbar mit den diffamierenden Geschichten, die um Nero kursierten, wur-
de auch Kaiser Elagabal zugeschrieben, als Frau gleichgeschlechtliche Ehen ein-
gegangen zu sein. Laut der ,Historia Augusta“ und Cassius Dio habe er sich expli-
zit als Braut und seiner eigenen Ménnlichkeit prononciert entsagend mit dem
Athleten Aurelius Zoticus verméhlt, der sein Ehemann geworden sei.*3* Glei-
chermafien schreibt Cassius Dio ihm zu, dass er seine Médnnlichkeit abgelegt, sich
weiblich geschminkt sowie gekleidet und eine feminine Rolle eingenommen ha-
be, um als Braut den Rennwagenfahrer Hierokles als seinen Ehemann heiraten zu
konnen. 33

Unabhidngig davon, welche moglichen realen Geschichten und Halbwahrheiten

128 Tac.ann. 15,37. Auch Cassius Dio schildert, dass Nero sich als Braut mit Pythagoras verméhlte. Cass.
Dio 63, 22, 4.

129 Suet. Nero 29. Auch wenn beispielsweise Paul Veyne die beschriebenen Ehen Neros bereits als histo-
rischen Fakt ansah und von ihnen die Verbreitung der gleichgeschlechtlichen Ehe im 1.Jahrhundert ablei-
tete (Veyne, La famille [wie Anm. 12], 40), muss bei den erwdhnten Stellen die Beobachtung Werner Kren-
kels beachtet werden, dass Sueton manchen Kaisern gezielt deviantes Sexual- und Geschlechtsverhalten
zuschrieb, um sie negativ zu charakterisieren. Die geschilderten Ehen stellten deutlich solch ein deviantes
Extrem dar, das ebendiesem Zweck gut dienen konnte. Vgl. Krenkel, Sex und politische Biographie (wie
Anm 10). Ahnlich wiederholt Aurelius Victor die Geschichte, dass Nero im Brautgewand als Braut mit
Minnern verheiratet wurde. Aur. Vict. Caes. 5, 5. Da bekannt ist, dass Aurelius Victor gezielt die Sexualitdt
der Personen in seinen Kurzbiographien nutzte, um sie zu charakterisieren, verwundert es nicht, dass er
ebenso auf diese infamen Zuschreibungen rekurrierte. Vgl. dazu Bird, Aurelius Victor (wie Anm. 82).

130 Cass. Dio 62,28, 2—3; Suet. Nero 28. Zur operativen Umwandlung von Sporus und den dazugehorigen
gangigen Forschungsannahmen siehe ausfiihrlich Michael B. Charles, Nero and Sporus again, in: Latomus
73/3,2014, 667—685.

131 Suet. Nero 28-29; Cass. Dio 62, 28, 2—3; Cass. Dio 63, 22, 4.

132 Cass. Dio 80, 16; SHA Heliog. 10, 2—5.

133 Cass. Dio 8o, 15.

Historische Zeitschrift // BAND 320 / 2025



hinter diesen Zuschreibungen stecken mogen, sind alle aufgelisteten Falle vom sel-
ben Paradigma geprdgt, das uns bereits in den besprochenen Quellenstellen begeg-
net ist: Den biologisch mannlichen Politikern (ausgenommen die Inversion bei
Nero und Sporus) wird ein Ablegen ihrer sozialen mannlichen Rolle und die Annah-
me einer weiblichen sozialen Rolle zugesprochen. Mit diesem neuen Geschlechts-
status sollen sie Personen des gleichen biologischen Geschlechts geheiratet haben.
Thnen wurde das vorgeworfen, was bei all den zuvor besprochenen Texten immer
wieder identifiziert und herausgearbeitet wurde. Diese parallelen Ubereinstimmun-
gen in verschiedenen Quellengattungen und bei diversen Autoren aus verschiede-
nen Jahrhunderten kann man wohl schwerlich als eine Vielzahl von Zuféllen ver-
stehen. Auch wenn sicherlich die Geschichten, die mit M. Antonius, Nero und Ela-
gabal verbunden wurden, zumindest zu grofen Teilen fingiert waren und der
Diffamierung dienten, so rekurrieren sie stets auf das gleiche Konzept bzw. das glei-
che Muster, das wohl gleichermafen Cicero, Tacitus, Cassius Dio und den Autoren
der ,Historia Augusta“ sowie ihren Lesern/Zuhorern anscheinend so plausibel er-
schien, dass man es als rufschddigenden, nicht vollkommen unglaubhaften Vor-
wurf gegen eine hochprominente Person formulieren konnte. Ebendiese Parallelen
sprechen einerseits dafiir, dass fiir sie gleichermafen das geschilderte Paradigma
grundlegend denkbar war, und andererseits dafiir, dass fir sie wahrscheinlich auch
eine bekannte Referenz der gleichgeschlechtlichen Ehepraktik existierte, die es erst
ermoglichte, dass unabhdngig voneinander immer wieder Autoren darauf rekurrie-
ren konnten. Konzise formuliert ist der Skandal ein starkes Indiz dafiir, dass das
Skandalisierte denkbar und auch existent war. Folglich wiirden diese Diffamierun-
gen in der antiken Literatur die zuvor herausgearbeiteten Indizien und Interpretati-
onen zur gleichgeschlechtlichen Ehe stiitzen und keineswegs im Widerspruch dazu
stehen.

Zusdtzlich spricht dies fiir die im letzten Abschnitt vorangegangene Deutung des
Phianomens: So wie Iuvenal und Martial deutlich seine Unvereinbarkeit mit institu-
tionellen Normen zeigen und es daher kritikfihig und negativ bewertbar machen,
qualifiziert es sich auch fiir die Diffamierung durch den offensichtlichen Normen-
bruch und wird daher dafiir genutzt. Dennoch setzt die Diffamierungspraktik vor-
aus, dass das zu Kritisierende in einem Grad ausreichend in der Gesellschaft sozial
toleriert und zugelassen wird, dass es existieren und so weit verbreitet sein kann,
dass es auch fiir einen Politiker denkbar und zuschreibbar ist.

Ob diese herausgearbeitete grundlegende Duldung tiber das 1. und 2.Jahrhundert

J. COERT, WANN IST EIN MANN EIN (EHE-)MANN?

55



56

hinaus lange erhalten blieb, ldsst sich aufgrund der Quellenarmut des spéten 3.Jahr-
hunderts schwerlich erfassen. Mit Sicherheit kann hingegen gesagt werden, dass im
4.Jahrhundert unter der konstantinischen Dynastie gleichgeschlechtliche Ehen
wiederin den romischen Quellen auftauchten, thematisiert und fortan viel harscher
alsin der Kaiserzeit behandelt wurden. Fiir das Verstdndnis dieser Zadsur, die relevant
fiir den Untersuchungsgegenstand ist, ist es notwendig, zunédchst die Entwicklung
der Ehe sowie des Umgangs mit Homosexualitdt in dieser Zeit sowie die dazugeho-
rige Gesetzeslage anzusprechen.

Bereits unter den nichtchristlichen Kaisern der Tetrarchie lassen sich religiés mo-
tivierte Bemithungen erkennen, die existierenden Formen der Ehe im Reich zu re-
formieren. So geht aus einem Edikt Diokletians und seiner drei Mitkaiser aus dem
Jahr 295, das unter anderem inzestudse Ehen verbot, hervor, dass es selbstgesetztes
Ziel der Kaiser gewesen sei, die Ehen im Reich explizit wieder sowohl zu religiosen,
heiligen als auch gesetzlichen Idealen zurlickzufithren.3* Derlei Initiativen der
Ehedefinition und -reform setzten sich im christlicher werdenden Imperium Roma-
num des frithen 4.Jahrhunderts fort. Insbesondere in den christlichen Quellen jener
Zeit kann man beobachten, dass die Abstimmung der bereits lange existierenden r6-
mischen Ehekonzeption auf die neuen, sich durchsetzenden christlichen Gesell-
schaftsvorstellungen und die damit einhergehende Frage, wie eine korrekte Ehe zu
definieren sei, ein brisantes Thema war. Die iiberlieferten Kanones der Synoden von
Elvira (ca. 300—-3027), von Ankyra (314), von Arles (314) und von Neokaisareia (ca.
314/315) bezeugen alle, dass auf diesen Versammlungen nicht nur stets die Akzep-
tabilitat bzw. Nichtakzeptabilitdt von Ehe- und Sexualpraktiken diskutiert wurde,
sondern auch dass viele lang existierende Ehe- und Sexualtraditionen als unverein-
bar mit christlichen Glaubensvorstellungen bewertet und entsprechend gedchtet
und verboten wurden. Diese Debatten und Ergebnisse von christlichen Autoritidten
waren auch fiir politische Entscheidungstrager von Relevanz. Kaiser Konstantin I,
der aktiv mit Kirchenvertretern zusammenarbeitete und sie férderte, wirkte zum
Beispiel bei der genannten Synode von Arles mit und iiberfiihrte einige der auf den
Synoden beschlossenen Normen und Verbote in die reale Lebenswelt seiner Zeitge-

nossen.'3>

134 Vgl coll. 6, 4, 1-8.
135 Judith Evans Grubbs, Law and Family in Late Antiquity. The Emperor Constantine’s Marriage Legisla-
tion. Oxford 1995, 74f.

Historische Zeitschrift // BAND 320 / 2025



Laut dem Geschichtsschreiber Ammianus Marcellinus sei Konstantin I. ein Er-
neuerer und Umgestalter der alten Gesetze und iberkommenen Sitten gewesen und

habe ebendiesen neue Formen gegeben.’3

Ganz dhnlich, mit einem prononciert
christlichen Anstrich, berichtet der Biograph des Kaisers, Eusebius von Caesarea, da-
von, dass Konstantin gezielt auf ungeziigelte Wollust, ausgelassene Unzucht und
sittenwidriges Verhalten reagiert und neue Gesetze geschaffen habe, die auf Sittsam-
keit bedacht gewesen seien und alte Gewohnheiten ginzlich verboten.™’ Dass es
sich hierbei nicht schlicht um euphemistische oder topische Zuschreibungen han-
delt, konnte Judith Evans Grubbs in ihrer Studie zur Familiengesetzgebung Kons-
tantins zeigen. Sie hat herausgearbeitet, dass er mit seinen Gesetzen weitreichend
und nachhaltig in die Gesellschaftsstrukturen seiner Zeit eingriff. Kennzeichen die-
ser Eingriffe war es, dass er zum einen alte Gesetze restituierte, wie die als streng gel-
tenden Sittengesetze des ersten Kaisers Augustus’3®, und zum anderen neue Gesetze
und Brauche einfiihrte, die stark von christlichen Wert- und Moralvorstellungen ge-
pragt waren.3? Dieser christliche Einfluss macht sich insbesondere bei der juristi-
schen Konzeption der Ehe bemerkbar. Konstantin und seine Nachfolger konturier-
ten die Rahmenbedingungen der Ehe durch eine Reihe von Gesetzen neu, skandali-
sierten und kriminalisierten nicht wenige alte Ehebrauche und fithrten damit die

140

romische Ehe ndher an christliche Idealvorstellungen heran.™° Zusdtzlich wurden

136 ,Tuncetmemoriam Constantini ut novatoris turbatorisque priscarum legum et moris antiquitus re-
cepti vexavit [..]*, Amm. 21, 10, 8. Lat. Text nach der Edition der Bibliotheca Teubneriana.

137 Eus.vita Const. 3, 58.

138 ZumInhalt und der Zielsetzung der augusteischen Sittengesetze siehe Jochen Bleicken, Augustus. Eine
Biographie. Berlin 1998, 483-494; Ernst Baltrusch, Regimen morum. Die Reglementierung des Privatlebens
der Senatoren und Ritter in der romischen Republik und frithen Kaiserzeit. Miinchen 198g; ders., Alte Sit-
ten —neue Gesetze. Zur Reformpolitik des Augustus, in: Ernst Baltrusch/Christian Wendt (Hrsg.), Der Ers-
te. Augustus und der Beginn einer neuen Epoche. Darmstadt 2016, 66—75.

139 Zum Charakter und Inhalt der konstantinischen Gesetze vgl. Evans Grubbs, Law and Family (wie
Anm 135),die entgegen vorangegangenen Forschungen gezeigt hat, dassneben christlichen Ideen auch das
Wiederaufgreifen sehr alter Rechts- und Normtraditionen relevant fiir die neuen juristischen Veranderun-
gen war. Der christliche Einfluss macht sich auch bei vielen weiteren Gesetzen der konstantinischen Zeit
bemerkbar, die nicht die Familiengestaltung betrafen. Karl-Leo Noethlichs hat in seiner Dissertation noch
starker fiir den christlichen Charakter der Gesetze Konstantins plddiert und gezeigt, dass viele Gesetze ak-
tiv gegen Personengruppen gerichtet waren, deren Glaubensvorstellungen mit denen der zeitgendssischen
Christen konfligierten, wie zum Beispiel Juden oder Anhédnger der alten griechisch-romischen Religionen.
Vgl. Karl-Leo Noethlichs, Die gesetzgeberischen Maffnahmen der christlichen Kaiser des vierten Jahrhun-
derts gegen Haretiker, Heiden und Juden. K6ln 1971, 6-45.

140 Exemplarisch kann man dafiir das Verbot der Entfithrungsheirat im Jahr 326 nennen, die vor Kons-

J. COERT, WANN IST EIN MANN EIN (EHE-)MANN?

57



58

auch etliche, insbesondere homosexuelle Formen der Partnerschaft und Sexualitit,
die diesem Ideal nicht entsprachen, gedchtet und durch ein sich etablierendes Sexu-
alstrafrecht rigoros bestraft."" Dafiir boten sowohl das Alte als auch das Neue Tes-
tament mehr als gentigend Passagen, die solch ein Vorgehen legitim erscheinen las-
sen konnten.'#?

Im Kontext dieser kaiserlichen Bestrebungen, die Ehe und Sitten von als laster-
haft wahrgenommenen Praktiken zu reinigen, begegnen uns wohl nicht zufillig
jene Phanomene wieder, die bereits ausfihrlich besprochen wurden. So berichtet
Eusebius von Caesarea davon, dass Konstantin I. bei seinen Bemiithungen, Laster zu
bekdmpfen und Sittenreinheit herzustellen, auch gezielt gegen Personen vorging,
die nicht den gesellschaftlichen Normen gerecht wurden, die an ihr biologisches Ge-
burtsgeschlecht herangetragen wurden. Eusebius exemplifiziert dies an einem der
Aphrodite geweihten Hain und Tempel in Aphaka in Phonizien, der vom Kaiser als

Stindenpfuhl bewertet wurde'43:

tantin viele Jahrhunderte im Romischen Reich praktiziert worden war. Siehe dazu Cod. Theod. 9, 24, 1; Ju-
dith Evans Grubbs, Abduction Marriage in Antiquity: A Law of Constantine (Cth IX. 24.I) and Its Social Con-
text, in: JRS 79, 1989, 59-83; Ines Stahlmann, Der gefesselte Sexus. Weibliche Keuschheit und Askese im
Westen des Rémischen Reiches. Berlin 1997, 79-81. Zu weiteren christlich gepragten Gesetzen und Nor-
men, die die Ehepraktik nachhaltig veranderten vgl. Hubert Cancik, Zur Entstehung der christlichen Sexu-
almoral, in: Andreas K. Siems (Hrsg.), Sexualitdt und Erotik in der Antike. Darmstadt 1988, 347-374, 350—
353; Evans Grubbs, Law and Family (wie Anm 135), 140-316. Bereits in der Spatantike interpretierte der Kir-
chenhistoriker Sozomenos die Gesetze Konstantins, die die Ehe betrafen, als Beweis fiir seine Achtung des
Christentums und seiner Werte, die bei seiner Gesetzgebung starke Beriicksichtigung fanden, und attribu-
ierte damit den neuen kaiserlichen Ehegesetzen explizit eine religiése Motivation. Soz. hist. eccl. 1, 9, 1—4.
141 Dalla, Ubi Venus mutatur (wie Anm. 15), 163f.,, Cancik, Sexualmoral (wie Anm. 140), 352f. Hubert
Cancik verortete treffend in diese Zeit den Beginn des abendldndischen Sexualstrafrechtes, ebd. 353.

142 Im Alten Testament wird der gleichgeschlechtliche Sexualverkehr explizit verboten. 3Mo 18, 22;
3Mo 20, 13. Diese Ablehnung von Homosexualitat findet sich auch im Romerbrief. Dort schreibt der Apos-
tel Paulus, dass sowohl der homosexuelle Verkehr zwischen Frauen als auch zwischen Mdnnern widerna-
turlich und eine schandvolle, stindhafte Verirrung sei. Rém 1, 18—32. Noch in weiteren Teilen des neuen
Testaments werden Formen der Homosexualitdt scharf verurteilt und zu den stréflichen Siinden gezahit.
1Kor 6, 9—11; 1Tim 1, 8—10. An dieser Stelle sei Jakob Debelka fiir seine niizlichen Hinweise auf die entspre-
chenden Bibelstellen herzlichst gedankt.

143 Eus.vita Const. 3, 55. Dass die religiése Einordnung dieser Handlungen von Eusebius wohl sehr plau-
sibel ist, wird an einem Brief Konstantins an die Bewohner der Eparchie Paldstina deutlich, der auch an die
anderen Ostlichen Reichsteile versendet wurde und von Eusebius an fritherer Stelle der Biographie zitiert
wird. In diesem Brief verktindet Kaiser Konstantin I, dass unter Berticksichtigung eines sogenannten rich-
tigen gottlichen Willens, den der Kaiser in der realen Welt umsetzen mochte, neue Gesetze und Ordnun-

gen in den betreffenden Regionen eingefiihrt werden sollen. Damit verkniipft spricht er auch davon, dass

Historische Zeitschrift // BAND 320 / 2025



,Das war geradezu eine Schule des Lasters fiir alle Ausschweifenden und fiir
solche, die durch ginzliche Ziigellosigkeit ihren Leib zugrunde gerichtet hat-
ten. Weibische Manner, die gar keine Mdnner mehr waren, verleugneten die
Wiirde ihrer Natur und suchten durch unnatiirliche Unzucht die Gottin sich
geneigt zumachen; hinwiederum pflegte man in diesem Tempel wiein einem
Lande ohne Gesetz und ohne Herrscher gesetzwidrigen Umgang mit Weibern
und ehebrecherische Unzucht und man beging unaussprechliche und ab-
scheuliche Schandtaten.“*+

Eusebius spricht in diesem Ausschnitt von ydvwvieg — von weiblichen/verweib-
lichten Mdnnern, die nach aufien hin gar keine Manner mehr waren und ihr biolo-
gisches Geburtsgeschlecht verleugneten bzw. kaschierten. Es scheint, dass der Autor
damit ausdriicken mochte, dass in Aphaka Personen existierten, die, ganz dhnlich
nach den obigen Beispielen, ihre soziale, 6ffentliche Geschlechterrolle wechselten.
Alsnoch frevelhafter bewertet er, dass die dortigen Personen entgegen den allgemei-
nen Normen, spezifisch auch gegen die Konventionen ihres Geburtsgeschlechtes,
unzlchtigen Umgang miteinander pflegten.

Was Eusebius damit konkret meinte, ergibt sich erst bei ndherer Betrachtung
seines Vokabulars. Zentral erscheint der Terminus kAewiyauog, der genutzt wird,
um das als siindig klassifizierte Verhalten zu beschreiben. Dieser Begriff taucht
duflerst selten in griechischen Texten auf und ist daher auch nicht einfach ein-
deutig zu iibersetzen. Im ,Greek-English Lexicon® von Liddell/Scott/Jones wird er
etwa mit ,seeking illicit love“™5 {ibersetzt. In deutschen Ubersetzungen findet

«146

man meist Formulierungen wie ,unerlaubte Liebe suchend“’*° oder ,ehebreche-

Verbrechen gegen die christlichen Gemeinden und ihren Glauben nicht ungestraft bleiben sollen. Im Zu-
sammenhang der genannten kaiserlichen Bemiihungen neue religis gepragte Gesetze und Normen ein-
zufiihren, muss wohl auch die nachfolgend zitierte Geschichte aus Aphaka gedeutet werden. Vgl. Eus. vita
Const. 2, 23—43. Die Echtheit des von Eusebius wiedergegebenen Briefes lasst sich durch einen Papyrus-
fund bestdtigen. P. Lond. 878. Siehe dazu auch Averil Cameron/Stuart G. Hall, Eusebius. Life of Constantine.
Oxford 1999, 324.

144 Eus. vita Const. 3, 55, 3. ,GYOM. Tig RV aBtn Kakoeeylag TAGY AKOAGGTOS TOAR Te OAGTOVR
StepPopdal T crduaTa. Yivvideg yoiv Tiveg dvdpes ok dvBpeg TO Geuvov TG eUGEMS AITAQVRGALEVOL
Indelq véom Thv Saigova ileobvto, yuovauk®v T ad Tagdvouol dwiiar kAewiyouol te @doal, doentol
Te kal £TiEENTOL TRAEELS OG £V Aviuw Kal [ATTEocTdTn] XHEe® KATd TévSe TOV vemv EmexelpotvTo.” Dt.
Ubersetzung von P. Johannes Maria Pfittisch und Andreas Bigelmair. Gr. Text nach der beim Akademie-
verlag erschienenen Edition von Friedhelm Winkelmann.

145  Liddell/Scott, Greek-English Lexicon (wie Anm. 37), 958.

146  Franco Montanari, GD— Worterbuch Altgriechisch-Deutsch (dt. Ausgabe herausgegeben von Michael
Meier-Briigger und Paul Drager). Berlin/Boston, MA 2023, 1073.

J. COERT, WANN IST EIN MANN EIN (EHE-)MANN?

59



60

risch“.*” Auch wenn der verbotene Charakter der bezeichneten Handlung deutlich
wird, gewinnt die Beschreibung durch diese Ubersetzung nicht viel an Prizision.
Hilfreicher ist es wohl, sich dem Terminus tiiber dessen Wortwurzeln zu ndhern. Die
zweite Worthdlfte yduog bedeutet alleinstehend ,,Hochzeit®, ,Heirat®, ,Ehe” oder
sVermdhlung“ und deutet unmissverstandlich auf einen Ehekontext hin. Gleicher-
maRen deutet das dazugehorige Verb yauéw — ,heiraten — auf denselben Rahmen
hin. Der erste Wortstamm ldsst sich hingegen vom Wort kAémtw — ,stehlen, ,tdu-
schen®, ,betriigen” oder ,heimlich etwas tun“ — herleiten und bietet nun in Kombi-
nation mit der zweiten Worthdlfte eine interessante Interpretationsmoglichkeit:
Mit kAewiyauog konnte Eusebius eventuell, nah an den Grundbedeutungen orien-
tiert, Formen der Heiratstduschung bzw. Ehetduschung oder des Heiratsbetruges
bzw. Ehebetruges gemeint haben. Folgen wir dieser Interpretation, konnte man die
Passage als eine Kritik daran verstehen, dass Personen ihr soziales Geschlecht wech-
selten und in dieser Rolle Formen der Heirat und Ehe praktizierten oder vortausch-
ten, die fiir ihr biologisches Geburtsgeschlecht verboten gewesen waren. Eventuell
wiederholt sich hier das Phdnomen, dass Personen ihre soziale Geschlechterrolle
wechseln, um biologisch gleichgeschlechtliche Personen zu heiraten und mitihnen
eine Ehe zu fithren, die sie sonst ohne diesen Statuswechsel nicht ehelichen diirften.
Nehmen wir diese Interpretation an, dann wiirde diese Eusebiuspassage nicht nur
belegen, dass die oben besprochenen Phianomene bis in das frithe 4.Jahrhundert
existent waren, sondern auch zeigen, dass sie in der Zeit der Konstantinischen Wen-
de nun auch stigmatisiert, skandalisiert und kriminalisiert wurden.

Sicherlich liefie sich das Wort und damit verbunden der Inhalt auch etwas anders
verstehen, jedoch sind die rigorosen Maffnahmen des Kaisers, die Eusebius nachfol-
gend listet, gegen diese Abweichungen von Geschlechts- und Verhaltensnormen
unbestritten. Konstantin habe, nachdem er von den als Frevel klassifizierten Prakti-
ken gehort habe, den Ort, an dem alles geschah, komplett zerstdren und durch Sol-
daten ,reinigen”“lassen. So spricht der Biograph explizit davon, dass die Soldaten im
Namen des Kaisers die dortigen Menschen bedrohten und sie zwangen, zu einem
nach seiner Ansicht keuschen Leben zuriickzukehren. Dieser Schilderung fiigt Eu-
sebius noch die Bemerkung hinzu, dass Aphaka kein Einzelfall war und noch an an-

deren Orten Griechen derlei Erfahrungen machen mussten, da sie laut dem Autor

147 Ebd.So auch Wilhelm Pape, Handworterbuch der griechischen Sprache. Griechisch-deutsches Hand-
worterbuch, Bd. 1. 3. Aufl. Braunschweig 1914, 1449.

Historische Zeitschrift // BAND 320 / 2025



auch dem Wahn verfallen waren. 8

Auch wenn im Detail von der Wortinterpreta-
tion abhdngt, ob gleichgeschlechtliche Ehen gemeint sind und auch andernorts
praktiziert wurden, so wird zumindest deutlich, dass Personen, die ihrer angebore-
nen biologischen Geschlechterrolle nach damaligen Vorstellungen nicht gerecht
wurden, sowohl in Aphaka als auch andernorts nicht toleriert wurden und kaiserli-
che Restriktionen sowie Gewalt durch Soldaten fiirchten mussten. Derlei Formen
der Ablehnung gegeniiber Abweichungen vom biologischen Geschlecht und der so-
zialen Geschlechterrolle sowie allgemein von der patriarchal gedachten Ge-
schlechtshierarchie waren bei christlich gepragten Menschen in der Antike nicht
uniblich.™?

Wenn wir uns nun wieder der konstantinischen Dynastie im frithen 4.Jahrhun-
dert zuwenden, finden wir diese Verurteilung von Menschen, die christliche Ge-
schlechter- und Ehevorstellungen herausforderten, auch in der Gesetzgebung dieser
Zeit. So mag insbesondere ein Gesetz, das zu Beginn dieses Textes bereits Erwdhnung
fand, die Eusebiusinterpretation weniger gewagt erscheinen lassen und vielmehr
das dort entwickelte Bild sehr schnell verdichten und plausibilisieren: Konstantins
Séhne und Nachfolger, die Kaiser Constans und Constantius II,, haben im Jahr 342
ein Gesetz erlassen, das einen spezifischen Ehefall mit Rollentausch mafiregelte:

,Die Kaiser Constantius und Constans an das Volk.

Wenn jemand, obwohl er ein Mann ist, wie eine Frau heiratet und sich damit
gegen eine Frau richtet und so als Frau zugleich die Médnner missachtet und

begehrt, wo also (die Zugehorigkeit zu einem) Geschlecht den (rechten) Ort

verloren hat, wo ein Verbrechen vorliegt, daszu kennen keinerlei Nutzen hat,
wo Venus eine andere Gestalt annimmt, wo Liebe gesucht, aber nicht gesehen
wird, befehlen wir, dass die Gesetze einschreiten miussen, dass das Recht sich

mit dem Racheschwert riiste, so dass die, die ihre Wiirde verloren haben, aus-

148 Eus. vita Const. 3, 55.

149 Vgl. Matthias Klinghardt, Androgyne Gleichheit — sexuelle Hierarchie. Die Kultur der Geschlechts-
korperim frithen Christentum, in: Zeitschrift fiir Neues Testament 15/30, 2012, 3-11, 7-10. Die Ablehnung
von Menschen, die nicht den christlichen Geschlechtervorstellungen entsprachen, findet sich auch in der
spitantiken Medizin wieder. So schreibt der spatantike Chirurg Paul von Agina (mit Verweis auf den frii-
her lebenden Arzt Leonidas) davon, dass man Hermaphroditen dadurch ,kuriere, dass man rigoros die
iiberschiissigen Geschlechtsorgane, die keine eindeutige Geschlechtszuordnung erlauben, wie Geschwiire
wegschneide. Paul. Aig. 6, 69. Paul von Agina folgt hier ganz einem alttestamentarischen Menschenbild,
wie man es in 1Mo 1, 27 findet und das nur die Schaffung des mannlichen und weiblichen Geschlechts als
Gottes Werk ansieht und akzeptiert.

J. COERT, WANN IST EIN MANN EIN (EHE-)MANN?

61



62

gesuchten Strafen unterworfen werden, weil sie schon schuldig sind oder es

werden.“">°

Bereits in der ersten Wortgruppe begegnet uns ein Terminus, der bereits oben im
gleichen Kontext bei Martial und Iuvenal Verwendung fand: Es wird ein Rechtsfall

«I5I

beschrieben, in dem ein Mann ,nubit“*>' —nach der Art einer Frau heiratet. Das da-

«I52

rauffolgende ,in feminam“*>* scheint diesen Rollentausch bei der Eheschlieffung
deutlich zu unterstreichen. Das heifdt, dass bereits diese erste Wortgruppe deutlich
kommuniziert, dass ein Gesetz fir den Fall geschaffen wurde, wenn das soziale und
biologische Geschlecht bei einer Heiratszeremonie und einem daraus resultieren-
den Ehebund nicht ibereinstimmten. Ebendies wird eindeutig als unvereinbar mit
den Ehekonventionen beschrieben, als inakzeptabel bewertet und als strafbar klas-
sifiziert.

Selbst wenn man nun alle vorangegangenen Interpretationsschritte und Annah-
men vor dieser Quellenstelle ablehnen oder zumindest infrage stellen wiirde, dann
geriete man nun in die unbequeme Notwendigkeit zu erkldren, warum solch ein Ge-
setz im 4.Jahrhundert existierte, das aktiv die Annahme anderer Geschlechterrollen
beim Eheschluss und die damit einhergehende Praktik der gleichgeschlechtlichen
Ehe verbot. Schwerlich ldsst sich aus dem aktiven Verbot die Nichtexistenz dieses
Phanomens herleiten. Vielmehr ist man versucht, dem polemischen Tenor eines
Friedrich Nietzsche zu folgen, der einst das folgende treffende Apercu formulierte:

»Man vergreift sich sehr, wenn man die Strafgesetze eines Volkes studirt, als

ob sie ein Ausdruck seines Charakters waren; die Gesetze verrathen nicht Das,

150 Cod. Theod. 9, 7, 3. ,Impp. Constantius et Constans AA. ad populum. Cum vir nubit in feminam, fe-
mina viros proiectura quid cupiat, ubi sexus perdidit locum, ubi scelus est id, quod non proficit scire, ubi
Venus mutatur in alteram formam, ubi amor quaeritur nec videtur, iubemus insurgere leges, armari iura
gladio ultore, ut exquisitis poenis subdantur infames, qui sunt vel qui futuri sunt rei.“ Eigene Ubersetzung.
Lat. Text nach der bei Weidmann erschienen Edition von Theodor Mommsen und Paul Meyer. Die Uber-
setzung des Gesetzes ist umstritten und bisher nicht ganz eindeutig. Zu den bisherigen Verstandnisansit-
zen, die alle auf den wortwortlich verbotenen Geschlechtswechsel und die damit zusammenhéngenden
Ehe verweisen, siehe Dalla, Ubi Venus mutatur (wie Anm. 15), 167—170, Cantarella, Bisexuality (wie Anm.
6), 175 f., Boswell, Same-sex Unions (wie Anm. 6), 85-87; Williams, Roman Homosexuality (wie Anm. 6),
280; Mark Masterson, Man to Man. Desire, Homosociality, and Authority in Late-Roman Manhood. Colum-
bus, OH 2014, 2324, 39.

151 Cod. Theod. 9, 7, 3.

152 Ebd.

Historische Zeitschrift // BAND 320 / 2025



was ein Volkist, sondern Das, was ihm fremd, seltsam, ungeheuerlich, auslidn-
disch erscheint.“*>3

Die im Aphorismus liegende Weisheit, dass Strafgesetze in der Regel nur formu-
liert werden, wenn es tatsdchlich identifizierte Missstdnde oder, allgemeiner gespro-
chen, bekannte Phidnomene gibt, auf die sie reagieren und einwirken konnen,
scheint auch fir die Betrachtung dieses Gesetzes relevant zu sein. Dieses ergibt nur
Sinn, wenn dem Apercu folgend tatsachlich bekannte Fille existierten, die Anlass zu
dieser Strafregelung gaben, wie sie zum Beispiel der bereits oben besprochene Euse-
bius von Caesarea beschrieb.">* Folgen wir diesem Schluss, dann beweist dieses
Strafgesetz ebendas, was es verbietet: die Existenz gleichgeschlechtlicher Ehen im
Romischen Kaiserreich.

Diese Interpretation des Gesetzes ist nicht ohne Parallele. Wahrend einige Histo-
riker und Juristen, die sich mit dieser Gesetzespassage auseinandergesetzt haben,
auf die fehlenden, unbekannten Prizedenzfille in der antiken Literatur hinwiesen
und daher dazu tendierten, das Gesetz nicht allzu ernst zu nehmen, den Text als ver-
zerrt ansahen oder bisweilen den Inhalt mit missverstandenen Metaphern zu erkla-
ren suchten'>, kamen andere Forscher zu Konklusionen, die der hier vorgeschlage-

nen Schlussfolgerung dhneln. So deutete auch Craig Williams den Gesetzestext als

153 Friedrich Nietzsche, Morgenrote, Idyllen aus Messina, Die frohlich Wissenschaft. Kritische Studien-
ausgabe, Bd. 3. Hrsg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari. Miinchen/Berlin/New York 1988, 409 =
KSA 3, Die frohliche Wissenschaft 1, 43.

154 Karl-Leo Noethlichs hat in seiner Dissertation zeigen kénnen, dass die Sohne Konstantins I in ihrer
Gesetzgebung weitgehend den christlichen Leitlinien ihres Vaters folgten und die Gesetze und Strafen fiir
Personengruppen, die nicht den christlichen Glaubensvorstellungen entsprachen, verscharften. Vgl.
Noethlichs, Die gesetzgeberischen Maffnahmen (wie Anm. 139), 45—73. Beriicksichtigt man diese Beobach-
tung, dann erscheint es plausibel, dass ebenjene Personengruppen, gegen die laut Eusebius Konstantin L.
wegen ihrer Abweichungen von christlichen Ehe- und Sexualitdtsvorstellungen aktiv vorgegangen war,
nun in der Gesetzgebung seiner Sohne noch mit strengeren Strafen belegt wurden.

155 Danilo Dalla begriff die zitierte Ehepassage als eine allgemeine Metapher fiir homosexuelle Bezie-
hungen und Praktiken, die verboten wurden. Dalla, Ubi Venus mutatur (wie Anm. 15), 169f. Susan Treg-
giari vermutete, dass mit dem Gesetz allgemein Formen der Homosexualitat verboten werden sollten. Su-
san Treggiari, Roman Marriage. ,iusti coniuges” from the Time of Cicero to the Time of Ulpian. Oxford 1991,
290. Eva Cantarella verstand, dhnlich wie Susan Treggiari, darunter ein Verbot passiver Homosexualitat
und sprach sich entschieden gegen die Deutung des Gesetzes als ein Verbot von gleichgeschlechtlichen
Ehen aus. Cantarella, Bisexuality (wie Anm. 6), 175f Mathew Kuefler spekulierte, dass in der Passage me-
taphorisch Eunuchen und deren Verhiltnisse zu anderen Midnnern gemeint sein kénnten. Mathew Kuefler,
The Manly Eunuch. Masculinity, Gender Ambiguity, and Christian Ideology in Late Antiquity. Chicago, IL
2001, 1o1f. Mark Masterson positionierte sich zwar in keinem der gelisteten Interpretationsextreme be-

J. COERT, WANN IST EIN MANN EIN (EHE-)MANN?

63



64

ein wichtiges Indiz darauf, dass zumindest einige Mdnner gemeinsam Hochzeitsze-
remonien praktizierten, wobei er jedoch die Frage offenlief, ob es sich hierbei auch

um rechtlich giiltige Vermihlungen handelte.*s°

Zuvor wies auch William Eskridge
darauf hin, dass das Gesetz implizieren konnte, dass gleichgeschlechtliche Ehen im
Romischen Reich vorher keine Seltenheit gewesen waren. Auch ihm fehlten aber Be-
lege im Quellenmaterial, um ebendies beweisen zu kénnen. *’

Diese Liicke kénnen die bisherigen Zwischenergebnisse dieses Artikels fillen
und das Quellenproblem aufldsen. Wenn wir die Eusebiusinterpretation annehmen
oder davon ausgehen, dass die an den kaiserzeitlichen Autoren herausgearbeiteten
Phanomene bis in das 4.Jahrhundert Bestand hatten, dann entsprechen diese nahe-
zu alle dem im Gesetz formulierten Strafbestand, auch wenn das Strafgesetz nur auf
Ménner ausgerichtet war. Das Gesetz scheint folglich auf ebendiese Praktiken re-
agiert zu haben, die im noch nicht von christlichen Moralvorstellungen gepragten
Prinzipat verbreitet und moglich waren. Diese besprochenen Fille aus der Kaiserzeit
und wahrscheinlich viele mehr, die uns nicht mehr {iberliefert sind, konnten folg-
lich als Prazedenzfille fiir das Gesetz dienen, das neuen christlichen Ehevorstellun-
gen folgend mit dem neuen Zeitgeist unvereinbare alte Ehepraktiken wie gleichge-
schlechtliche Ehen verbot.

Liest man im Codex Theodosianus nach der zitierten Stelle ein paar Zeilen weiter,
stoft man in dieser Kompilation, die sich auf die lex Iulia de adulteriis bezieht, auf ein
Gesetz aus der Regierungszeit von Theodosius I, das sich auf den 1. August 390 da-
tieren lasst und den hergestellten Konnex zu bestdtigen scheint:

~Alle Personen, die die schdndliche Sitte ausiiben, den mannlichen Korper zu
verdammen, indem sie ihn als einen weiblichen vorstellen und ein ihnen
fremdes Geschlecht auf sich nehmen (denn sie scheinen sich in nichts von

Frauen zu unterscheiden), sollen ein solches Verbrechen vor den Augen des

Volkes durch die richende Strafe des Flammentodes sithnen.“*58

ziiglich der gleichgeschlechtlichen Ehe, aber vermutete vorsichtig, dass das Gesetz wohl primar gleichge-
schlechtliche sexuelle Begehren bestrafen sollte. Masterson, Man (wie Anm. 150), 23 £, 39.

156  Williams, Roman Homosexuality (wie Anm. 6), 280.

157 William N. Eskridge, A History of Same-sex Marriage, in: Virgina Law Review 79, 1993, 1419-1513,
1447f.

158 Cod. Theod. 9, 7, 6.,,0mnes quibus flagitii usus est virile corpus muliebriter constitutum alieni sexus
damnare patientia (nihil enim discretum videntur habere cum feminis), huius modi scelus spectante po-
pulo flammis vindicibus expiabunt.“ Eigene Ubersetzung. Lat. Text nach der bei Weidmann erschienen
Edition von Theodor Mommsen und Paul Meyer.

Historische Zeitschrift // BAND 320 / 2025



Dieses Strafgesetz kriminalisiert unmissverstandlich das Phdnomen, das beim
vorher behandelten Gesetz angenommen wurde, und zwar dass Personen das andere
biologische Geschlecht so virtuos imitieren und darbieten konnten, dass sie 6ffent-
lich eine andere Geschlechterrolle iiberzeugend verkérpern konnten. Ebendas zeigt
erneut, dass das zu Verbietende im 4.Jahrhundert existent war, als zu bekdmpfendes
Problem angesehen wurde und das zuvor behandelte Gesetz aus dem Jahr 342 wohl
keine missverstandene Metaphernkonstruktion war und vielmehr auch auf die an-
gesprochenen Phinomene rekurrierte. Insbesondere die Verschirfung der Straf-
mafinahmen, die 6ffentliche Verbrennung jener Geschlechtswechsler, zeigt nicht
nur eine Nulltoleranzpolitik gegeniiber Personen, die nach damaligen Vorstellun-
gen ihrem biologischen Geschlecht nicht gerecht wurden, sondern ist vor allem ein
Indiz dafiir, dass fiir Theodosius I. die Maffnahmen der vorangegangenen Kaiser
Konstantin, Constantius II. und Constans anscheinend nicht wirkungsvoll genug
gewesen waren, um die mit christlichen Geschlechter- und Ehevorstellungen kon-
fligierenden Lebenspraktiken zu eliminieren. Dieses Strafgesetz von Theodosius 1.
wiirde sich somit in eine Linie zu den Bemiithungen der vorigen Kaiser stellen, eine
Steigerung dessen darstellen und somit die vorangegangene Interpretation stiitzen
und bestdtigen.

Zusammenfassend scheinen sowohl die besprochenen Diffamierungen als auch
die Strafgesetze und Verfolgungen des 4.Jahrhunderts die Existenz von Personen,
die ihren Geschlechtsstatus wechselten, und von gleichgeschlechtlichen Ehen und
die damit verkniipften Uberlegungen aus den vorigen Abschnitten zu bestitigen.
Ferner zeigen uns die Quellen des 4.Jahrhunderts einerseits die Langlebigkeit der
untersuchten Phanomene und andererseits wahrscheinlich die Griinde, warum die
einstige Duldung einem aktiven Verbot wich. Bemerkenswert ist hieran, dass die
Unvereinbarkeit des Untersuchten mit den institutionellen Normen, die bereits kai-
serzeitliche Autoren kritisierten, durch das Verbot nun rechtlich bestdtigt, noch
starker institutionalisiert und 6ffentlich kommuniziert wurde. Solche mehrfachen
Institutionalisierungen von bereits vorhandenen Normen, wie sie die Strafgesetze
des 4.Jahrhunderts darstellen, sind Anzeichen dafiir, dass die soziale Geltung der
Normen als unzureichend wahrgenommen wurde. "> Ebendies wiirde fir die obige

Vermutung sprechen, dass vor diesen Gesetzen Fille von Geschlechtsstatusan-

159 Fiir dieses Normenphanomen vgl. auch Lundgreen, Norme (wie Anm. 49), 24£.

J. COERT, WANN IST EIN MANN EIN (EHE-)MANN?

65



66

derung und gleichgeschlechtlichen Ehekonstellationen wohl von der Mehrheit der
jeweiligen Normgemeinschaften toleriert wurden und ihnen soziale Gultigkeit
beschieden war. Die Gesetze des 4.Jahrhunderts wédren demnach Kipppunkte im
Umgang mit dem Phanomen und Indiz dafiir, dass sich die institutionelle und die so-
ziale Giiltigkeit der Geschlechts- und Ehenormen parallelisierten und nicht mehrin
einem Spannungsverhdltnis zueinander standen. Zusatzlich sind die Strafgesetze
ein Indiz dafiir, dass es sich nicht um kurzzeitige Spielereien mit Transvestismus
oder nur private Imitationen von bestehenden Ehezeremonien handelte, wenn in
den Strafgesetzen nicht von Travestie oder Nachahmungen die Rede ist, sondern ex-
plizit die gleichgeschlechtliche Heirat oder das langfristige Kaschieren des Geburts-
geschlechts verboten wurde. Es sind wohl langanhaltende Phianomene, welche die
Rechtssphare beriihrten und wahrscheinlich zuvor auch rechtliche Giiltigkeit und
damit auch Relevanz besafien, die hier kriminalisiert wurden. Riickprojiziert auf die
besprochenen Fille der Kaiserzeit liegt hier die Vermutung nahe, dass auch diese
von rechtlicher Relevanz, vielleicht sogar rechtlich giiltig waren, wie es etwa auch

Martial mit seiner qua lege- Formulierung angedeutet hat.*®

VIL Schlussfolgerungen

In dieser Untersuchung ist deutlich geworden, dass bereits in der Antike nicht
immer Klarheit dariiber bestand, wann ein Mann ein Mann ist, und die Kategorien
des sozialen sowie des biologischen Geschlechts nicht immer identisch sein muss-
ten. So konnte an Textstellen von Plinius dem Alteren, Aulus Gellius, Phlegon von
Tralleis, Diodor sowie Philodemos gezeigt werden, dass der Wandel des menschli-
chen Geschlechts bzw. von Geschlechterrollen nicht nur eine mythische, also fikti-
ve Vorstellung fiir diese Autoren und ihre Zeitgenossen war, sondern es real erfahr-
bare und dokumentierte Fille von Personen gab, die vermeintlich ihr Geschlecht
bzw. ihre Geschlechterrollen verdndern konnten und daher legitim als Vertreter
eines anderen Geschlechts angesehen wurden und dessen Privilegien wahrnehmen
durften. Aufbauend auf der allgemein in der Forschung anerkannten Pramisse, dass

Menschen nicht spontan oder in kurzen Zeitrdumen ihr biologisches Geschlecht

160 Mart. 12, 42.

Historische Zeitschrift // BAND 320 / 2025



verdndern kdnnen, wurde herausgearbeitet, dass die beschriebenen Geschlechtsver-
wandlungen bei Diodor, Plinius, Aulus Gellius und Phlegon nicht die Verdnderung
des biologischen Geschlechts, sondern nur einen Wechsel des sozialen Geschlechts-
status bei ihren Zeitgenossen dokumentieren. Folglich miissen die damit verkniipf-
ten Eheschlieffungen und -planungen grofiteilig als gleichgeschlechtlich verstan-
den werden. Teilweise geschah dies, wie bei den von Diodor geschilderten Vorfdllen
von Herais/Diophantos und Kallo/Kallon, wohl unbewusst, wenn beispielsweise
ein Ehepartner vom Pseudohermaphroditismus betroffen war und das biologische
Geschlecht falsch zugeordnet wurde, sodass in Folge des Missverstdndnisses zwei
biologische Manner mit verschiedenen sozialen Geschlechtern vermahlt wurden.
Insbesondere bei Plinius und Phlegon fanden sich mehrfach Indizien darauf, dass
diese Wechsel des sozialen Geschlechts im Ehekontext auch intendiert hervorgeru-
fen wurden, wenn zum Beispiel L. Consitius erst am Hochzeitstag ein Mann wurde
und dadurch wohl ihre/seine Herzensdame heiraten konnte oder wenn nach Phle-
gons Uberlieferung eine junge Frau kurz vor der Vermahlung zum Mann wurde und
damit die geplante Hochzeit verhindern konnte. Personen konnten also durch eine
gezielte Veranderung ihres sozialen Geschlechtsstatus das gleiche biologische Ge-
schlecht ehelichen oder auch Ehevorhaben mit dem anderen Geschlecht sabotieren.
Ganz im Sinne des eingangs zitierten Liedes von Herbert Grénemeyer war es dafiir
entscheidend, wann eine Person dem klar benennbaren stereotypen Bild eines Man-
nes oder einer Frau entsprach, um als solche/r wahrgenommen und behandelt zu
werden sowie deren geschlechtsspezifische Privilegien nutzen zu kdnnen. Bemer-
kenswert ist hieran vor allem, dass trotz der Abweichungen von antiken Ge-
schlechts- und Ehenormen bei den genannten Autoren jeweils deutlich wurde, dass
diese Verdnderungen des Geschlechtsstatus als Einzelfdlle wohl auf Konsens und so-
ziale Geltung bei den Zeitgenossen stieflen und der neue Geschlechtsstatus und die
damit einhergehende Ehekonstellation soziale Giiltigkeit besafRen oder zumindest
im ausreichenden Mafle geduldet wurden.

Als plausible Erklarungsmuster fiir das Vorgehen bei diesen Geschlechtsver-
wandlungen haben sich zwei Strategien herausgestellt, fiir die mannigfache Paralle-
len im antiken Quellenmaterial dokumentiert sind. Erstens konnten biologische
Verdnderungen des Korpers, wie ausgepragter Hirsutismus, das polyzystische Ova-
rialsyndrom oder Pseudohermaphroditismus, Anlass dazu geben, das andere soziale
Geschlecht fiir die eigene Person zu beanspruchen oder dieses zumindest glaubhaft

nach auflen zu verkdrpern. Zweitens war es moglich, dass Personen durch das Tra-

J. COERT, WANN IST EIN MANN EIN (EHE-)MANN?

67



68

gen von geschlechtlich konnotierter Kleidung, geschlechtsspezifischen Frisuren
und durch die generelle Imitation von Verhalten und Aussehen des anderen Ge-
schlechts erfolgreich eine andere soziale Geschlechterrolle beanspruchen bzw. vor-
tauschen konnten. Diese Methoden des Wechsels des sozialen Geschlechterstatus
haben es wohl mehreren biologisch gleichgeschlechtlichen Paaren erméglicht, mit-
einander anerkannt den Ehebund einzugehen. Das mag allein performativ die Per-
son Areskusa/Areskon beweisen, die sowohl einen Mann als auch eine Frau gehei-
ratet hatte und dadurch zwangsldufig einmal gleichgeschlechtlich verheiratet
gewesen sein muss. Solche Personen und derlei Tduschungen profitierten im romi-
schen Rechtsraum wahrscheinlich von zwei Eigenheiten des romischen Rechts: Ers-
tens konnten Personen, die nicht eindeutig bindren Geschlechtskategorien entspra-
chen, abhdngig von ihren dominanten Geschlechtsmerkmalen einem sozialen bzw.
juristischem Geschlecht zugeordnet werden, welches mit ihrem biologischen nicht
ibereinstimmen musste. Es existierte folglich ein rechtlicher Spielraum fiir Ge-
schlechtsstatusinderungen. Zweitens konnten rechtliche Entscheidungen, wie eine
Eheschliefung, Giltigkeit bewahren und weiterbestehen, auch wenn sich im Nach-
hinein herausstellen sollte, dass diese unter falschen Primissen entstanden waren.
Dies machtauchnachvollziehbar, warum diese Falle trotz ihrer Abweichung vonin-
stitutionellen Normen soziale Geltung haben und auf Tolerierung stoffen konnten.
Dieses Tolerieren des Phdnomens war gerade auch moglich, da es wohl weder zur
Schddigung individueller Interessen noch des Gemeinwohls kam und es daher kei-
nen Anlass fiir die Mehrheit oder einzelne Akteure des romischen Rechtssystems,
das keine Offizialdelikte kannte, zur strafrechtlichen Verfolgung gab.

Obwohl die Wunder wahrscheinlich intendierte Tduschungen waren, konnte im
dritten Untersuchungsabschnitt gezeigt werden, dass die Deutung dieser Phanome-
ne als Wunder durch die besprochenen Autoren nachvollziehbar war. Einerseits gab
es viele antike Mythen, wie den Iphismythos, die frappierende Parallelen zu den
Wundergeschichten aufwiesen und sich als Deutungsvorlage dafiir ideal eigneten;
als Rahmung der Varianten gab es das Konzept der Metamorphose. Andererseits
existierten auch medizinische Berichte und Untersuchungen von Geschlechtsver-
wandlungen, wie jene, von denen Diodor erzdhlt, die gleichermaften das Beobachte-
te als Gbernatiirliche Wunder klassifizierten und ihm eine reale, glaubhafte Exis-
tenz zuschrieben. Dieser Hintergrund hat die Einordnung der besprochenen Fille
verstdndlich werden lassen.

Bei einer Untersuchung der Autoren Martial, Iuvenal und Lukian von Samosata

Historische Zeitschrift // BAND 320 / 2025



hat sich dennoch gezeigt, dass den Zeitgenossen die Idee, dass eine Person ihre sozi-
ale Geschlechterrolle wechseln und dadurch eine biologisch gleichgeschlechtliche
Person heiraten konnte, nicht fremd war. Wahrscheinlich waren ihnen solche Fille
bekannt oder zumindest sehr gut vorstellbar. Ferner hat sich bei allen drei Autoren
abgezeichnet, dass sie diesem Phdnomen keineswegs neutral gegeniiberstanden. Lu-
kian parodierte es bissig, Martial und Iuvenal verurteilten es scharf, skandalisierten
esund appellierten an ihre Zeitgenossen, es nicht zu dulden. Hieran zeigte sich wohl
nicht nur eine Kenntnis der beschriebenen Geschlechtsdnderungs- und Ehepraktik,
sondern auch eine partielle gesellschaftliche Reaktion, die anscheinend in einer so-
zialen Verurteilung und Ablehnung jener Paare miindete, die diese Scharade nicht
geheim halten konnten/wollten. Zugleich ist der aktive Appell der Autoren an ihre
Leser, ebenso diese Praktik als unvereinbar mit den institutionellen Normen zu be-
urteilen und sie nicht zu dulden, Indiz dafiir, dass die aktive Ablehnung kein voraus-
setzbarer Regelfall war und vielmehr das Phdnomen trotz méglicher Enttarnung
und Kritik sozial zugelassen und toleriert wurde. Der eingeforderte Dissens spricht
fiir den Bestand einer mehrheitlichen Tolerierung. Um das skizzierte Verhaltnis die-
ser kaiserzeitlichen Autoren und ihrer Zeitgenossen, die wohl zumindest teilweise
ihre Meinungen geteilt haben diirften, addquat zum Untersuchungsgegenstand zu
beschreiben, konnte der von Thomas Bauer geprdgte Begriff ,Ambiguititstole-
ranz“*" geeignet sein. Obwohl die besprochenen Paare geschickt mit Tricks entge-
gen den Rahmenlinien der Ehegesetze und den Vorstellungen von Geschlechtskate-
gorien und damit diametral entgegen der institutionellen Normen handelten —nach
Huizingas Terminologie Falschspieler waren —, wurde diese Widerspriichlichkeit,
diese Mehrdeutigkeit im Umgang mit Gesetzen und Geschlechtskategorien in meh-
reren Fillen von den Zeitgenossen immer wieder erkannt und zugelassen; die Am-

biguitit des Geschlechtsstatus und der Ehe wurde folglich toleriert.”®* Dass diese

161  Mit Blick auf historische Gesellschaften bezeichnet der Terminus ,Ambiguitétstoleranz® die Fahig-
keit von Kulturen, mehrdeutige und/oder widerspriichliche Zustande, Situationen, Handlungen oder Nar-
rative zu dulden. Vgl. hierzu Thomas Bauer, Die Kultur der Ambiguitat. Eine andere Geschichte des Islams.
Berlin 2011, bes. 16-20 und ders., Die Vereindeutigung der Welt. Uber den Verlust an Mehrdeutigkeit und
Vielfalt. 4. Aufl. Ditzingen 2018, bes. 17-30.

162 Dies passt auch zur Beobachtung von Julia Doroszewska, dass Phlegons Schilderungen zufolge wohl
keiner der Geschlechtswandler attackiert, beldstigt oder bestraft wurde und diese ihr Leben in Ruhe wei-
terleben konnten. Doroszewska, The Monstrous World (wie Anm. 47), 105, 109. Diese Beobachtung ldsst
sich wohl auch auf die restlichen hier behandelten Fille der Kaiserzeit tibertragen.

J. COERT, WANN IST EIN MANN EIN (EHE-)MANN?

69



70

Duldung mdglich war, mag wohl auch daran gelegen haben, dass es sich, nach den
behandelten Quellen zu urteilen, um kein Phanomen der Oberschicht oder der Elite
handelte, sondern vor allem Personen diesen Praktiken nachgingen, die nicht von
offentlicher oder gesellschaftlicher Relevanz waren. Insbesondere Martial und Iuve-
nal zeigen, dass dieses Tolerieren aber keineswegs mit Akzeptanz, dem Gutheiflen
des Phidnomens, verwechselt werden darf. Sie zeigen, dass es aus der Oberschicht
durchaus Ablehnung gegeniiber den gleichgeschlechtlichen Ehepaaren und den
Personen mit neuem Geschlechtsstatus gab. Jedoch ist deutlich geworden, dass diese
Ablehnung wohl nicht in dem Mafe verbreitet und schwerwiegend genug war, als
dass daraus auch tatsdchlich aktive Verfolgungen, Strafmaffnahmen oder Sanktio-
nen gegeniiber den betreffenden Personen hétten erwachsen kdnnen.

Das gleiche Bild zeichnet sich bei jenen Autoren ab, die Angehorige der obersten
Elite fir ihre angeblichen homosexuellen Ehen desavouierten. Auch wenn sich bei
M. Antonius, Nero und Elagabal der Wahrheitsgehalt hinter den Vorwtirfen schwer-
lich priifen ldsst, hat sich an ihren Beispielen gezeigt, dass auch fiir ihre verbalen An-
greifer die geschilderte Ehepraktik und Geschlechterinversion sehr wohl denkbar,
zuschreibbar und kritikwiirdig war und sie daher diese zur Rufschddigung nutzen
konnten. Ebendas wiirde erneut fiir die Deutung als Ambiguitdtstoleranz sprechen:
Trotz der Kollisionen der illustrierten Praktiken mit den institutionellen Normen
wird ihre mogliche Existenz und soziale Duldung angenommen. Gerade wegen die-
ser tolerierten, negativ konnotierten Widerspriichlichkeit qualifizieren sie sich fiir
den Rufmord. Das wiirde auch fiir eine hartere Verurteilung dieser Praktiken bei der
Oberschicht als bei den Fillen von gesellschaftlich weniger relevanten Personen,
wie die von Plinius und Phlegon geschilderten Félle, sprechen.

Eine Verschérfung und Vereinheitlichung des Umgangs mit diesem Phdnomen
vollzog sich im 4.Jahrhundert.”®3 Hier konnte unter anderem an Eusebius gezeigt
werden, dass die konstantinische Kaiserdynastie entschieden gegen Personen, die
nicht den christlich geprigten zeitgendssischen Vorstellungen von Geschlecht,
Partnerschaft und Sexualitdt entsprachen, im Reich vorging und ihre Beziehungs-

modelle als illegal erkldrte. Sichtbar wurde dies auch beim besprochenen Gesetz der

163 Diese Annahme setzt voraus, dass es keine vergleichbaren Strafgesetze vor dieser Zeit gab. Auch
wenn das Quellenmaterial dafiir keine Indizien bietet, wére es zumindest denkbar, dass vergleichbare, uns
nicht berlieferte Gesetze bereits frither existierten und dhnlich wie die augusteischen Ehegesetze ,reak-

tiviert” wurden.

Historische Zeitschrift // BAND 320 / 2025



Kaiser Constans und Constantius II., das explizit Mdnnern verbot, in der Rolle einer
Frau einen anderen Mann zu heiraten —also biologisch gleichgeschlechtlich zu hei-
raten. Auch das von Kaiser Theodosius I. geschaffene Verbot des dffentlichen Ausle-
bens eines anderen Geschlechtsstatus weist in die gleiche Richtung. Diese Gesetze
demonstrieren zum einen damit, dass das zu Bestrafende — der Wechsel des Ge-
schlechtsstatus und die gleichgeschlechtliche Ehe — wohl ein bekanntes und exis-
tentes Phdnomen war, und zum anderen eine Bestrebung, die institutionelle Ungil-
tigkeit des zu Bestrafenden auch in eine soziale Ungultigkeit zu tiberfithren und die-
se Grenziiberschreitungen aktiv zu sanktionieren. Sie markieren das Ende der
(Ambiguitdts-)Toleranz. Und schlieflich zeigt sich an den Gesetzen, dass wohl
schon vor diesen Verboten diese Praktiken von rechtlicher Relevanz waren und viel-
leicht sogar rechtliche Gultigkeit besaflen. Auch wenn zusatzlich Martial mit seiner
qua lege Formulierung in diese Richtung deutet™®, lisst sich dies auf der vorhande-
nen Quellengrundlage aber nicht mit Gewissheit bejahen oder negieren.

Im Romischen Reich konnten also einerseits vielfach Personen offentlich aner-
kanntihren sozialen Geschlechtsstatus wechseln und andererseits mit Personen des
gleichen biologischen Geschlechts verheiratet sein, auch wenn diese Ehen vor der
Offentlichkeit als konventionelle, heterosexuelle Ehen geschlossen und gefiihrt
wurden. Obwohl konzeptionell die gleichgeschlechtliche Ehe in der Antike nicht
existent, erlaubt und giiltig war, wurde sie damit sehr wohl aktiv praktiziert. Diese
gleichgeschlechtliche Ehepraktik lisst sich mit Plinius dem Alteren und Phlegon
von Tralleis fiir das 1. und 2.Jahrhundert sicher datieren. Nehmen wir das eben er-
wahnte Gesetz aus dem Jahr 342 als Anlass zur Annahme, dass bis zu diesem Jahr sol-
che Geschlechtsstatuswechsel und Eheformen praktiziert wurden, dann diirfte man
legitim tiber den frithen Prinzipat hinaus die Existenz dieses Phdnomens bis in das
4.Jahrhundert annehmen. Umgekehrt stellt die Verurteilung der gleichgeschlecht-
lichen Ehe durch Cicero im 1.Jahrhundert v. u. Z. ein Indiz daftr dar, dass diese Ehe-
form eventuell bereits vor der Kaiserzeit vereinzelt gepflegt wurde. Zumindest die
von Diodor und Philodemos beschriebenen Fille veranschaulichen, dass bereits im
2.Jahrhundert v.u.Z. durch Geschlechtermissverstindnisse versehentlich Ehen
zwischen Personen des gleichen Geschlechts geschlossen wurden. Wahrend somit

die Existenz sowohl der Geschlechtsfluiditit als auch von gleichgeschlechtlichen

164 Mart. 12, 42.

J. COERT, WANN IST EIN MANN EIN (EHE-)MANN?

71



72

Ehen in der Antike als bewiesen angesehen werden darf, verbleiben die dahinterste-
henden Intentionen bei vielen der prasentierten Fille noch nebulds. Ob man naiv
von homosexuellen Liebeshochzeiten ausgehen darf oder ein geschickter, opportu-
ner Umgang mit Erb- und Heiratsrecht oder der Wunsch nach Privilegien des ande-
ren Geschlechts oder die Anerkennung einer Geschlechtsidentitdt die geschilderten
Phdnomene motivierte, muss aufgrund der dirftigen Quellenlage offenbleiben,
auch wenn alles denkbar ist. Mit Sicherheit kann dennoch konstatiert werden, dass
gleichgeschlechtliche Ehen kein Novum unserer Zeit sind und sie sehr wohl Wur-
zeln und Vorldufer in der griechisch-romischen Antike haben, wahrend die aktive,
rechtliche Negation gleichgeschlechtlicher Ehen wohl ein Erbe der spdtantiken

christlichen Transformation zu sein scheint.

Zusammenfassung

Dieser Text bricht mit der breit akzeptierten Forschungsannahme, dassin der An-
tike Ehen nur zwischen Frauen und Midnnern bestehen konnten, indem er unter-
sucht, ob Ehen zwischen gleichgeschlechtlichen Partnern im Romischen Reich exis-
tiert haben. So wird an mehreren dokumentierten Fillen und Quellenpassagen, die
teilweise bisher nicht in der Forschung beriicksichtigt wurden, gezeigt, dass Perso-
nen intendiert im Konsens ihrer Zeitgenossen ihren sozialen Geschlechtsstatus
wechseln konnten und im Rahmen ihrer neuerworbenen geschlechtsspezifischen
Privilegien eine Ehe mit einer Person des gleichen biologischen Geschlechts fithren
konnten. Damit verbunden wird auch die Einordnung des Phanomens durch zeitge-
nossische Autoren nachverfolgt, denen diese Praktik zumindest teilweise gut ver-
traut war und die sie auch ausgiebig kritisierten. Warum diese Formen der Ge-
schlechtsfluiditdt und der gleichgeschlechtlichen Ehen trotz der Kritik zunéchst Be-
stand hatten und Duldung erfuhren, dann in der Spdtantike kriminalisiert wurden
und damit als Phinomen die Antike nicht iberdauern konnten, wird abschliefend

besprochen.

Historische Zeitschrift // BAND 320 / 2025



Den Professoren Christoph Lundgreen, Cristina Rosillo-Lépez und Tassilo Schmitt danke ich sehr fiir ihr
reges Interesse an meiner These sowie das Feedback zu meinem Text, von dem das Manuskript sehr profi-
tiert hat. Auch bin ich den weiteren Probelesern fiir ihre hilfreichen Anmerkungen und Anregungen sehr
dankbar: Oliver Brdckel, Jakob Debelka, Justine Diemke, Anna-Lisa Fichte, Sven Kretschmar, Fabian
Schellhaas, Lea Schonfeld, Noreen Stiihmer, Leonie Weber.

Dr. Jean Coert, Technische Universitat Dresden, Philosophische Fakultat/ Institut fiir Geschichte, Professur
fiir Alte Geschichte, 01062 Dresden

Anhang

In dieser Tabelle wird eine Ubersicht iiber die im Artikel besprochenen antiken
Fille von Geschlechtsstatusdnderungen und damit verkniipften biologisch gleich-
geschlechtlichen Ehekonstellationen gegeben. Das ménnliche, weibliche und inter-
sexuelle Geschlecht wird in der Tabelle mit ,m, f, i und die Annahmen fiktiv und
nicht fiktiv mit ,f und ,nf* abgekiirzt. Verinderungen des Geschlechts im Kontext

der Ehe werden mit einem ,,>“ markiert.

Nr. [Person(en), die |biologi- |[soziale Datierung Ort ‘Wahr- | Quelle(n)
im Kontext einer |sche Ge- |Ge- schein-
geplanten Heirat |schlechts |schlechts- lich
oder wiahrend konstella- | konstella- fiktiv/
einer bestehen- |tion tion nicht
den Ehe ihr fiktiv
Geschlecht ge-
wechselt haben
sollen
1 |L. Consitius W-—W m-w Mitte/Ende |Thysdrus |nf Plin. nat. 7,36; Gell. 9,
.Jh.n.uZ 4,13-15
2 | Areskon/Ares- .w-m |r.w-m |Mitte/Ende |Argos nf Plin. nat. 7, 36; Gell. 9,
kusa 2w—-w |22m-w |r.JhnuZ 4,13-15
3 |Aitete/Aitetos |w-m/ |w-m 116 n.u.Z. |Laodikeia |nf Phleg. Mir. 9 = FGrH
m-m >m-m 257,36, 4,9,
4 |Philotis w/i-m |m-m 53n.uZ. Smyrna/ |nf Phleg. Mir. 7 = FGrH
Mevania 257,36,4,7
5 |Name unbe- w/i-m |m-m 45n. U Z. Antiochia |nf Phleg. Mir. 6 = FGrH
kannt am Mdan- 257,36,4,7
der
6 |Herais/Diophan- | m—m w-m Mitte 2.JTh. | Abai nf Diod. 32, 10, 2-8
tos >m-m |v.u.Z
7 |Kallo/Kallon m-m W—m Ende 2.JTh. |Epidauros |nf Diod. 32, 11; Philod.
>m-m [(v.u.Z sign. col. 4 =P.Hercul.
1065, col. 2, 9-11

J. COERT, WANN IST EIN MANN EIN (EHE-)MANN?

73



74

8 [Megilla/Megillos |w—w m-w Mitte/Ende |Lesbos f Lukian. Dial. meretr.
2.Jh.n.u. Z 5
9 |Callistratus m-m w-m Mitte/Ende |Rom nf Mart. 12, 42
.Jh.n.u.Z.
10 |Name unbe- m-m wW-m Mitte/Ende |Rom nf Mart. 1, 24
kannt 1.Jh.n uZ
11 | Gracchus m-m Ww-m Ende 1. Jh. Rom f Tuv. 2, 116-131
n.u.Z.
12 |Name unbe- m-m w—m Ende1.Jh. [Rom f Tuv. 2, 131-142
kannt n.uZ.
13 |Teiresia W—wW m-w 1.Jh.v.oder |Theben/ |f Anth. Gr. 9, 602
n.uZ. Chalkis
14 |M. Antonius m-m w-—m 24. Oktober |Rom f Cic. Phil. 2, 45
44 V. U. Z.
15 |Nero m-m w—-m 56n.u.Z Rom f Tac. ann. 15, 37; Suet.
Nero 29; Cass. Dio 63,
22,4
16 |Sporus/Sabina |m-m w-—m ca. 66—68 Rom nf Suet. Nero 28-29;
Poppaea n.u.Z. Cass. Dio 62, 28, 2-3;
Cass. Dio 63, 22, 4
17 |Elagabal m-m w-m ca.218-222 |Rom f Cass. Dio 80, 15-16;
n.uZ. SHA Heliog. 10, 2—5.

Historische Zeitschrift // BAND 320 / 2025




