
DOI 10.1515/hzhz-2025-0001 1

Aufsätze

Wann ist ein Mann ein (Ehe-)Mann?
Der Nachweis gleichgeschlechtlicher Ehen und der Geschlechtsfluidität in 

der römischen Kaiserzeit

von Jean Coert

I. Einleitung

„Wann ist ein Mann ein Mann?“1 – mit dieser und weiteren Liedzeilen stellte Her-

bert Grönemeyer 1984 in seinem prominenten Lied „Männer“ tradierte stereotype

maskuline Rollenbilder und gesellschaftliche Ansprüche an diese infrage und zeig-

te, wie wenig sie mit der facettenreichen Lebensrealität der Geschlechter zu tun ha-

ben. Rund 40 Jahre nach diesem Hit hat die Diskussion um geschlechtliche Norm-

bilder kein Ende gefunden; vielmehr polarisieren heutzutage die Fragen danach,

welche Charakteristika ein Geschlecht definieren, ob man sein Geschlecht wech-

seln kann und welche Geschlechtsvertreter miteinander den Ehebund eingehen

dürfen, unsere Gesellschaft in noch viel größerem Maße.2 Insbesondere der letzte

Punkt – die gleichgeschlechtliche Ehe – ist in den letzten Jahrzehnten ein Politikum

gewesen, das hitzige Debatten hervorrief. Vehement wurde und wird immer noch in

vielen Ländern der Welt für die Öffnung der Ehe für homosexuelle Paare gekämpft.

1 Herbert Grönemeyer, „Männer“, 4630 Bochum (1984).

2 Dieser Text folgt den Sprachmustern der hier analysierten und besprochenen antiken Quellen und un-

terscheidet zwischen den grammatischen Phänomenen Genus und Sexus. Mit dem Anspruch wissen-

schaftlicher Neutralität werden hier bewusst die inzwischen stark politisierten sowie polarisierten Debat-

ten um den Umgang mit Geschlecht in der Sprache nicht berührt. Zum Umgang mit Genus und Sexus in

der antiken Literatur vgl. Anthony Corbeill, Sexing the World. Grammatical Gender and biological Sex in

Ancient Rome. Princeton, NJ 2015.



2 Historische Zeitschrift // BAND 320 / 2025

Seit den 2000ern kann man beobachten, dass sukzessiv mehrere, vor allem westliche

Regierungen diesen Bitten und Forderungen nachkamen und die gleichgeschlecht-

liche Ehe in ihren Staaten einführten und legalisierten. Trotz dieses Wandels vieler-

orts wäre es aber illusorisch, davon zu sprechen, dass dies mit einer breiten, allge-

meinen Akzeptanz einhergeht. Weder die Zahl der Andersdenkenden noch die der

Anfeindungen, die queere Menschen erleben, ist gering. Nicht selten sprechen kon-

servativ gesinnte Kritiker Homosexuellen das Heiratsrecht mit dem Verweis auf die

Geschichte der Ehe ab, deren Tradition sich bis in das Altertum nachverfolgen und

deren konzeptioneller Ursprung sich dort auch verorten lässt.

So kannte das römische Recht eine unmissverständliche Definition für die Ehe,

die über ein Jahrtausend Gültigkeit haben sollte: „Ehe ist die Verbindung von Mann

und Frau und eine Vereinigung für das ganze Leben, eine Gemeinschaft göttlichen

und menschlichen Rechts.“3 Der Fall scheint klar: Der Ehebund kann nach diesem

Gesetz nur zwischen Mann und Frau bestehen. Ex negativo daraus zu schließen, dass

gleichgeschlechtliche Ehen in Europa demnach nicht in dieser frühen Epoche der

Menschheitsgeschichte existierten und als ein Novum des 21.Jahrhunderts mit den

historischen, gesellschaftlichen Traditionen heutiger Kulturen brechen, wäre je-

doch allzu naiv und kurzsichtig. Es ist die römische Jurisprudenz selbst, die uns

zeigt, dass dieses Gesetz wohl lange nicht so eindeutig war, wie es zunächst scheinen

mag, denn erst im 4.Jahrhundert n. u. Z. wurde es laut dem Codex Theodosianus un-

ter Strafe gestellt, „wenn jemand, obwohl er ein Mann ist, wie eine Frau heiratet“4

und damit folglich einen anderen Mann ehelichte. Ebendieser Befund konfrontiert

uns im Umkehrschluss mit den beiden Fragen, die auch diesen Text motivieren, ob

es für Personen im Römischen Reich vor der Verabschiedung dieses Gesetzes mög-

lich war, ihr soziales Geschlecht5 zu wechseln und biologisch gleichgeschlechtlich

zu heiraten.

3 Dig. 23, 2, 1. „Nuptiae sunt coniunctio maris et feminae et consortium omnis vitae, divini et humani

iuris communicatio.“ Dt. Übersetzung von Okko Behrends, Rolf Knütel, Berthold Kupisch, Hans Hermann

Seiler. Lat. Text nach der Edition von Pietro Bonfante. Ähnlich geht auch aus dem Zwölftafelgesetz und den

institutiones des Gaius hervor, dass die römische Ehe als Verbindung zwischen Mann und Frau konzipiert

wurde. Vgl. Lex XII tab. 6, 4; Gai. Inst. 1, 56–64.

4 Cod. Theod. 9, 7, 3. „cum vir nubit in feminam“. Eigene Übersetzung. Die Gesetzespassage wird im

sechsten Abschnitt dieses Textes vollständig wiedergegeben und inklusive der dazu bestehenden For-

schungsliteratur besprochen.

5 In Anlehnung an die in der Forschung inzwischen weit verbreitete Aufteilung von Geschlechtskate-

gorien, für die häufig die Anglizismen „sex“ und „gender“ genutzt werden, wird auch in diesem Text eine



J. COERT, WANN IST EIN MANN EIN (EHE-)MANN? 3

Ein erster Blick auf die Forschungsliteratur und die von ihr ausgewerteten Quel-

len scheint dahingehend ernüchternd. Es ist mannigfach belegt und gut erforscht,

dass Formen der gleichgeschlechtlichen Sexualität, Liebe und Partnerschaft im an-

tiken Griechenland und dem Römischen Reich praktiziert wurden.6 Auch das Phä-

nomen homosexueller Ehen taucht zwar in den altsprachlichen Texten auf, jedoch

sind diese Quellenausschnitte jeweils mit einem sehr diffizilen Interpretationspro-

zess verbunden. Für die Forschungsdiskussionen über die gleichgeschlechtliche Ehe

in der Antike werden immer wieder die drei skandalbehafteten römischen Politiker

M. Antonius7, Nero8 und Elagabal9 herangezogen, denen nicht wohlgesinnte Perso-

nen jeweils diffamierend zuschrieben, dass sie einen anderen Mann geheiratet und

dabei selbst eine weibliche Rolle eingenommen haben sollen. Nachvollziehbar ist in

der Forschung gezeigt worden, dass es sich bei diesen Vorwürfen nicht um sachliche

6 Vgl. Kenneth J. Dover, Greek Homosexuality. 2.Aufl. Cambridge 1989; Eva Cantarella, Bisexuality in the

Ancient World (engl. übersetzt von Cormac Ó Cuilleanáin). New Haven, CT 1992; John Boswell, Same-sex

Unions in Pre-modern Europe. New York 1994, 53–107; Thomas K. Hubbard, Homosexuality in Greece and

Rome. A Sourcebook of Basic Documents. Berkeley/Los Angeles, CA London 2003; Craig A. Williams, Ro-

man Homosexuality. Oxford 2010.

7 Cic. Phil. 2, 45.

8 Tac. ann. 15, 37; Suet. Nero 28–29; Cass. Dio 62, 28, 2–3; Cass. Dio 63, 22, 4.

9 Cass. Dio 80, 15–16; SHA Heliog. 10, 2–5.

Unterscheidung zwischen dem biologischen Geburtsgeschlecht und dem sozialen Geschlecht – also der

Geschlechterrolle, die eine Person in der Öffentlichkeit und in der Interaktion mit anderen Personen für

sich beansprucht und ausübt – vorgenommen. Das biologische Geschlecht wird hier nach der Verteilung

der Geschlechtschromosomen definiert und orientiert sich damit an der Geschlechterdefinition des Evo-

lutionsbiologen Axel Meyer. Vgl. Axel Meyer, Adams Apfel und Evas Erbe. Wie die Gene unser Leben be-

stimmen und warum Frauen anders sind als Männer. 3.Aufl. München 2015, 24–26, 316–325. Da wir be-

reits in der Antike beobachten können, dass bisweilen das biologische Geschlecht als nicht übereinstim-

mend mit dem psychischen oder sozialen Geschlecht wahrgenommen wurde und so beispielsweise einem

Mann weibliche Charakteristika zugeschrieben werden konnten, erscheint es zielführend, mit diesen Ka-

tegorien auch bei den hier zu untersuchenden Quellen zu operieren. Siehe dazu Eckhard Meyer-Zwiffelhof-

fer, Im Zeichen des Phallus. Die Ordnung des Geschlechtslebens im antiken Rom. Frankfurt/New York

1995, 139–153; Heinz-Jürgen Voß, Das differenzierte Geschlechterverständnis der Antike, in: Gender – Zeit-

schrift für Geschlecht, Kultur und Gesellschaft 1/2, 2009, 61–74, 69–71; Fritz-Heiner Mutschler, Gender im

alten Rom: Zur Konstruktion der Geschlechterrollen in lateinischen Texten vom Beginn der römischen Li-

teratur bis in die augusteische Zeit, in: Stefan Horlacher (Hrsg.), „Wann ist die Frau eine Frau?“ „Wann ist

der Mann ein Mann?“ Konstruktionen von Geschlechtlichkeit von der Antike bis ins 21.Jahrhundert.

Würzburg 2010, 47–73, 47–59; Filippo Carlà-Uhink, „Between the Human and the Divine“. Cross-Dressing

and Transgender Dynamics in the Graeco-Roman World, in: Domitilla Campanile/Filippo Carlà-Uhink/

Margherita Facella (Eds.), TransAntiquity. Cross-Dressing and Transgender Dynamics in the Ancient

World. London/New York 2017, 3–37, 4–9.



4 Historische Zeitschrift // BAND 320 / 2025

Beobachtungen, sondern um gezielte, wahrscheinlich fingierte Rufschädigungen

handelte.10 Alleinstehend eignen sich somit diese Quellenstellen schwerlich als se-

riöse Indizien für die Praktik gleichgeschlechtlicher Ehen in der alten Welt und er-

regen vielmehr großen Zweifel daran, dass jenseits der Imagination solche Ehefor-

men existierten.11

Trotz dieser komplizierten Quellenlage hielten einige Historiker eheähnliche

Formen bei gleichgeschlechtlichen Paaren nicht für ausgeschlossen: Paul Veyne ver-

anlassten die gleichgeschlechtlichen Ehen, die Kaiser Nero zugeschrieben wurden,

zur Annahme, dass dies eine weiter verbreitete Praktik im ersten Jahrhundert gewe-

sen sein könnte.12 John Boswell stellte die Vermutung auf, dass es einige Formen von

gleichgeschlechtlichen Partnerschaften und Zeremonien gab, die gezielt heterose-

xuelle Ehen imitierten und ein Äquivalent zu ihnen darstellen sollten, auch wenn

sie wohl aus rechtlicher Perspektive keine gleichgeschlechtlichen Ehen waren.13

Ähnlich vermutete Craig Williams, dass es wohl heiratsähnliche Zeremonien für

10 Die Abweichung von heteronormativem Verhalten zu attackieren, war eine bewährte Beleidigungs-

methode im antiken Rom. Insbesondere Cicero machte in seinen Reden davon Gebrauch. Vgl. Rosmarie

Günther, Sexuelle Diffamierung und politische Intrigen in der Republik: P. Clodius Pulcher und Clodia, in:

Thomas Späth/Beate Wagner–Hasel (Hrsg.), Frauenwelten in der Antike. Geschlechterordnung und weib-

liche Lebenspraxis. Stuttgart/Weimar 2000, 227–241, 227–236; Werner Krenkel, Transvestismus in der An-

tike, in: Ders. (Ed.), Naturalia non Turpia. Sex and Gender in Ancient Greece and Rome. Hildesheim 2006,

465–478, 483–485; Anabelle Thurn, Rufmord in der späten römischen Republik. Charakterbezogene Diffa-

mierungsstrategien in Ciceros Reden und Briefen. Berlin/Boston, MA 2018, 116–148; Dennis Pausch, Virtu-

ose Niedertracht. Die Kunst der Beleidigung in der Antike. München 2021, 147–156. So unterstellte Cicero

in Reden seinen Gegnern Verres, Catilina und Clodius Pulcher homosexuelle Praktiken, um sie zu diffa-

mieren. Cic. Verr. 2, 2, 192; Cic. Catil. 2, 8; Cic. p. red.in sen. 11. Ähnlich wurden Formen sexueller und part-

nerschaftlicher Devianz minutiös in antiken Politikerbiographien genutzt, um diese negativ zu charakte-

risieren. Dies hat Werner Krenkel detailreich für Suetons Kaiserbiographien und die „Historia Augusta“

nachweisen können. Folglich muss man in dieser Literaturform Informationen über das Sexualleben mit

äußerster Vorsicht betrachten und deren intendierte Verzerrung mitbedenken. Vgl. dazu Werner Krenkel,

Sex und politische Biographie, in: Krenkel (Ed.), Naturalia non Turpia, 233–264. Ähnlich urteilte später

James H. Kim On Chong-Gossard, Who Slept with Whom in the Roman Empire? Women, Sex, and Scandal

in Suetonius’ Caesares, in: Andrew Turner/J. James H. Kim On Chong-Gossard/Frederik J. Vervaet (Eds.),

Private and Public Lies. The Discourse of Despotism and Deceit in the Graeco-Roman World. Leiden/Bos-

ton, MA 2010, 295–327.

11 Ähnlich beurteilten Boswell, Same-sex Unions (wie Anm. 6), 80; Williams, Roman Homosexuality (wie

Anm. 6), 279 und Gergő Gellérfi, Nubit amicus: Same-sex Weddings in Imperial Rome, in: Graeco-Latina Bru-

nensia 25/1, 2020, 89–100, 91–95 das Quellenproblem.

12 Paul Veyne, La famille et l’amour sous le Haut-Empire romain, in: Annales 33/1, 1978, 35–63, 40.

13 Vgl. Boswell, Same-sex Unions (wie Anm. 6), 80–107.



J. COERT, WANN IST EIN MANN EIN (EHE-)MANN? 5

gleichgeschlechtliche Paare gab, aber er sprach diesen keine rechtliche Bedeutung

oder Akzeptanz zu.14 Diese Annahmen konnten sich in der Forschung bisher weder

durchsetzen noch einen breiteren Konsens finden. So negieren, unter anderem mit

Verweis auf die angesprochene Quellenproblematik, zum Beispiel Danilo Dalla, Eva

Cantarella, Hans Obermayer, Caroline Vout, Karen Hersch und Filippo Carlà-Uhink

prononciert die Existenz der gleichgeschlechtlichen Ehe in der Antike.15

Trotz des geschilderten Quellenproblems und der vielfach in der Forschung for-

mulierten Leugnung der Existenz gleichgeschlechtlicher Ehen in der Antike, möch-

te dieser Artikel einen Beitrag zu dieser Forschungsdiskussion leisten: In Orientie-

rung an dem obigen Strafgesetz der Caesaren Constans und Constantius II. wird

nachfolgend eruiert, inwiefern sich im Quellenmaterial Indizien bzw. Beweise für

den Wechsel von sozialen Geschlechterrollen und damit verknüpfte biologisch

gleichgeschlechtliche Eheschließungen16 im römisch-griechischen Kulturkreis fin-

den lassen. Dafür wird der Text sich nicht in die vorangegangenen Versuche anderer

Althistoriker einreihen, die sich auf die Quellen zu den Beziehungen von M. Anto-

nius, Nero und Elagabal konzentrierten und diese ausgewertet haben. Stattdessen

werden vorwiegend Quellen betrachtet, die, soweit ich sehe, bisher komplett bei der

Frage nach der Existenz von gleichgeschlechtlichen Ehen ignoriert wurden. So wer-

den in diesem Text insgesamt 17 Fälle von Geschlechtsstatusänderungen, die im

Kontext von Eheschließungen auftraten und tabellarisch im Anhang gelistet sind,

aus der griechisch-römischen Literatur untersucht und diskutiert. Zuerst werden Be-

schreibungen von Geschlechtstransformationen und damit verknüpften Eheplan-

ungen in den Wunderaufzählungen von Plinius dem Älteren und Phlegon von Tral-

leis behandelt, die sich für diese Analyse vor allem dadurch qualifizieren, dass sie

14 Williams, Roman Homosexuality (wie Anm. 6), 279–286. Dieser These folgte Gergő Gellérfi, der auch

annahm, dass es zwar gleichgeschlechtliche Trauungszeremonien gab, aber keine gültigen Ehen zwischen

Partnern des gleichen Geschlechts. Gellérfi, Nubit amicus (wie Anm. 11), 98–99.

15 Vgl. Danilo Dalla, Ubi Venus mutatur. Omosessualità e diritto nel mondo romano. Mailand 1978, 63–

69; Cantarella, Bisexuality (wie Anm. 6), 176; Hans P. Obermayer, Martial und der Diskurs über männliche

„Homosexualität“ in der Literatur der frühen Kaiserzeit. Tübingen 1998, 135f., Fn. 183; Caroline Vout, Power

and Eroticism in Imperial Rome. Cambridge 2007, 151–157; Karen K. Hersch, The Roman Wedding. Ritual

and Meaning in Antiquity. Cambridge 2010, 33–39; Carlà-Uhink, „Between the Human and the Divine“ (wie

Anm. 5), 21, 36, Fn. 237.

16 Hiermit sind öffentlich anerkannte sowie gültige Vermählungen zwischen Personen des gleichen bio-

logischen Geschlechts gemeint, die mehrheitlich in der Öffentlichkeit als Ehe wahrgenommen, bezeich-

net und kategorisiert wurden.



6 Historische Zeitschrift // BAND 320 / 2025

weitgehend frei von intendierter politischer Färbung und historischer Bedeutung

für die Zeitgenossen waren und somit gerade nicht von jenen Problemen betroffen

sind, die die eben kursorisch angeschnittenen Quellen zu den genannten Politikern

teilen. So wird an die Wunderbeschreibungen jeweils die Frage herangetragen, ob

sie historisch dokumentierte Fälle von gleichgeschlechtlichen Ehepartnern wieder-

geben. Auf diesen Abschnitt folgt eine Auseinandersetzung mit mythologischen

Vorbildern und Präzedenzfällen aus dem hellenistischen Osten, an denen nachvoll-

zogen wird, warum Plinius und Phlegon wahrscheinlich reale Ehen mit Partnern des

gleichen Geschlechts und Geschlechtsverwandlungen trotz der möglichen Über-

prüfbarkeit als Wunder klassifizierten. Daran anknüpfend werden mögliche kriti-

sche Reaktionen in der kaiserzeitlichen Literatur, vor allem bei Martial, Iuvenal und

Lukian, auf gleichgeschlechtliche Ehen und Geschlechtstransformationen bespro-

chen und es wird diskutiert, ob sie als Indiz bzw. Beweis für die zeitgenössische Exis-

tenz von gleichgeschlechtlichen Ehen taugen können. In Verbindung mit den vori-

gen Quellenuntersuchungen werden abschließend einerseits kurz die Quellen zu

M. Antonius, Nero und Elagabal reevaluiert und andererseits das bereits zitierte

Strafgesetz sowie weitere Quellen aus dem 4.Jahrhundert n. u. Z., die wahrscheinlich

auf gleichgeschlechtliche Partnerschaften reagierten, betrachtet. Hieran wird erör-

tert, wann und warum es zu sozialen und juristischen Formen der Ablehnung gegen-

über gleichgeschlechtlichen Ehen und Geschlechtsstatusänderungen kam und an

der jeweiligen Tabuisierung diskutiert, ob das Tabuisierte als existent angesehen

werden darf.

Bei der Betrachtung der 17 Fälle sind verschiedene Aspekte zu berücksichtigen:

Es werden nach Möglichkeiten die biologischen und sozialen Geschlechter der

Geschlechtswandler und Ehepartner rekonstruiert, um adäquat zwischen konventi-

onellen und gleichgeschlechtlichen Ehepaaren unterscheiden zu können. Damit

verknüpft werden mehrfach moderne biologische Erklärungsmuster sowie das an-

tike medizinische Wissen herangezogen, um die antiken Beschreibungen der Ge-

schlechtsverwandlungen korrekt einordnen zu können. Daran anschließend wird

auch diskutiert, warum wahrscheinlich reale Personen, deren Geschlechtseigen-

schaften und Ehepaare unbeständigen Geschlechts mehrfach als Wunder interpre-

tiert wurden. Zusätzlich wird vielfach nachverfolgt, ob und warum der neue soziale

Geschlechtsstatus einzelner Individuen geduldet, sozial akzeptiert und/oder recht-

lich anerkannt wurde. Ganz ähnlich wird auch an entsprechenden Stellen erörtert,

ob Ehen bzw. als Ehe geführte Beziehungen mit Partnern des gleichen sozialen Ge-



J. COERT, WANN IST EIN MANN EIN (EHE-)MANN? 7

schlechts jeweils als solche sozial anerkannt wurden und rechtlich gültig sowie mit

damaligen (Ehe-)Normen vereinbar waren und daher auf Toleranz stoßen konnten,

obwohl es für sie keine gesetzliche Grundlage gab. Hingegen wird bei der Auswer-

tung der Quellen bewusst davon Abstand genommen, das psychische Geschlecht17

der untersuchten Personen zu rekonstruieren. Dies ist einerseits darin begründet,

dass die althistorische Emotionsforschung deutlich die methodischen Schwierig-

keiten zeigen konnte, die sich ergeben, wenn man die Gefühle und Selbstwahrneh-

mungen historischer Personen bestimmen und rekonstruieren möchte, über die wir

nur in den seltensten Fällen sicheren Aufschluss gewinnen können.18 Andererseits

eignen sich insbesondere die hier behandelten Quellen, die keine Selbstzeugnisse

sondern Wahrnehmungen und Urteile anderer Individuen darstellen, nicht dazu,

ein „gefühltes“ Geschlecht der untersuchten Personen zu erfassen. So können sie

nur Aufschluss über das öffentlich ausgelebte Geschlecht geben.

II. Wundersame Verwandlungen des Geschlechts in Plinius’ 

„Naturalis Historia“

Die enzyklopädisch gestaltete „Naturalis Historia“ ist eine bemerkenswerte Quel-

le, die es uns erlaubt, Einblick in das umfassende, zusammengetragene Gelehrten-

wissen zu Naturphänomenen und auch zu damit verknüpften Kulturleistungen

sowie dessen Beurteilung durch Plinius zu nehmen. Das siebte Buch dieser Samm-

lung, das uns Einsicht in den Wissensstand des späten 1. Jahrhunderts n. u. Z. ge-

währt, widmet sich der Anthropologie und beschreibt zahlreiche außergewöhn-

liche Erscheinungen, die im Konnex mit dem menschlichen Körper stehen. Für un-

ser Untersuchungsziel ist vornehmlich die folgende Passage von Interesse, die

dokumentierte Geschlechtsverwandlungen listet:

17 Mit dem Terminus psychisches Geschlecht ist hier das Geschlecht gemeint, zu dem sich eine Person

innerlich zugehörig fühlt. Dieses gefühlte Geschlecht muss nicht zwingend eine Parallelität zu dem biolo-

gischen Geburtsgeschlecht und/oder der beanspruchten sozialen Geschlechtsidentität aufweisen.

18 Ausführlich zu diesem Thema vgl. Angelos Chaniotis, Unveiling Emotions in the Greek World. Intro-

duction, in: Ders. (Ed.), Unveiling Emotions. Sources and Methods for the Study of Emotions in the Greek

World. Stuttgart 2012, 11–36; Douglas Cairns, Art. „Emotions“, in: Tim Whitmarsh et al. (Eds.), The Oxford

Classical Dictionary. 5.Aufl. Oxford 2023: <https://oxfordre.com/classics/display/10.1093/acrefore/97801-

99381135.001.0001/acrefore-9780199381135-e-7034?rskey=U6J0dH&result=1> (letzter Zugriff 05.06.24).



8 Historische Zeitschrift // BAND 320 / 2025

„Daß Frauen in Männer verwandelt werden, ist keine Fabel. […] Licinius Mu-

cianus hat berichtet, er habe zu Argos einen gewissen Areskon gesehen, der 

früher Areskusa geheißen und als solche auch geheiratet habe, an dem aber 

bald der Bart und männliches Wesen zum Vorschein gekommen seien und 

der dann auch eine Frau genommen habe; einen Knaben gleichen Geschicks 

habe er auch zu Smyrna gesehen. Ich selbst sah in Afrika den L. Consitius, 

einen Bürger aus Thysdrus, der sich an seinem Hochzeitstage in einen Mann 

verwandelte.“19

Beim Lesen dieser Passage fällt sofort auf, dass im Kontext der beschriebenen Fäl-

le von Geschlechtsverwandlungen auch Ehen erwähnt werden. Es wird suggeriert,

dass die Geschlechtstransformationen bedeutsam für die extra erwähnten eheli-

chen Verbindungen waren, die demzufolge keinen konventionellen Charakter hat-

ten und somit Potential für unser Untersuchungsinteresse aufweisen. Obwohl die

Passage bei Plinius in die Aufzählung von menschlichen Wundern zu zählen ist und

etwa Arthur Stein dazu veranlasst hat, die erwähnten Personen schlicht als „Wun-

derwesen“20 zu verstehen und zu bezeichnen, erscheint es lohnenswert, die Erzäh-

lung analytisch zu betrachten und auf einen historischen Gehalt zu prüfen, da Plini-

us entschieden behauptet, dass die Fälle eben nicht fabulosus seien.21 Dass es leicht-

sinnig wäre, sie als reine Fiktion oder einen Publikumsfang abzutun, legt uns auch

Aulus Gellius nahe. In der mirabilia-Liste seiner „Noctes Atticae“ gibt er mit explizi-

tem Verweis auf Plinius die oben zitierte Passage wieder. Die dort enthaltenen Infor-

mationen nimmt er nicht nur ernst, sondern betont die Autorität von Plinius und

schreibt ihm zu, dass er diese Erzählungen nicht durch reines Lesen und Hörensagen

zusammengetragen habe, sondern selbst sehend diese Geschichten geprüft und ge-

wusst habe, dass sie wahr seien. Aulus Gellius ergänzt hierzu noch, dass die beschrie-

bene Person L. Consitius ein bekannter, lebender Zeitgenosse von Plinius gewesen

sei.22 Ebendiese Verifizierung lässt es legitim erscheinen, sich mit den beschriebe-

nen Fällen auseinanderzusetzen.

19 Plin. nat. 7, 36. „Ex feminis mutari in mares non est fabulosum. […] Licinius Mucianus prodidit visum

a se Argis Arescontem, cui nomen Arescusae fuisse, nupsisse etiam, mox barbam et virilitatem provenisse

uxoremque duxisse; eiusdem sortis et Zmyrnae puerum a se visum, ipse in Africa vidi mutatum in marem

nuptiarum die L. Consitium, civem Thysdritanum.“ Dt. Übersetzung von Roderich König und Gerhard

Winkler. Lat. Text nach der Edition der Bibliotheca Teubneriana.

20 Arthur Stein, Art. „Consitius“, in: RE 4,1, 932–933, 932.

21 Plin. nat. 7, 36.

22 Gell. 9, 4, 13–15.



J. COERT, WANN IST EIN MANN EIN (EHE-)MANN? 9

Beginnen wir mit jener Person aus dem Zitat, die Plinius selbst gesehen hat und

für deren wahre Geschichte Aulus Gellius bürgt: L. Consitius soll sich erst am Tag

seiner Hochzeit in einen Mann verwandelt haben. Wenn wir die oben erwähnte ju-

ristische Festlegung bedenken, dass Ehen nur zwischen Männern und Frauen ge-

schlossen werden dürfen23, dann müsste Consitius an diesem Tag als frisch gebacke-

ner Mann eine Frau geehelicht haben. Damit liegt ein Paradoxon vor: Im Umkehr-

schluss ist Consitius vor seiner/ihrer Transformation ebenfalls eine Frau gewesen

und dürfte folglich eine homosexuelle Beziehung zu seiner/ihrer Verlobten gehabt

haben, deren Heirat höchstwahrscheinlich nicht erst am Hochzeitstag selbst ge-

plant wurde. Akzeptieren wir diese Prämisse, dann müssten diese beiden Frauen be-

reits vor dem Hochzeitstag und dem Wunder der erlangten Männlichkeit diese Hei-

rat als ein gleichgeschlechtliches Paar geplant haben. Gleichermaßen wäre es vor-

stellbar, dass es sich um zwei Männer handelte, von denen sich einer vor der

Hochzeit als Frau ausgab, um die Ehe mit dem anderen Mann zu vollziehen und der

nach dem Eheschluss seine Männlichkeit der Öffentlichkeit offenbarte. Nach dem

Ehekonzept dieser Zeit war solch eine Heirat zwischen zwei Frauen oder Männern

und die damit verbundene Planung dieser Hochzeit undenkbar. Warum sollten

zwei Personen eine gemeinsame Heirat planen, wenn sie keine Chancen hätten, sie

zu verwirklichen? Dies scheint sich zu widersprechen.

Zu diesem Problem gesellt sich eine weitere Paradoxie, die ein jeder Mensch mit

dem Allgemeinwissen des frühen 21.Jahrhunderts erkennen mag: Wenn wir den

Wandel des Geschlechts nicht als göttliches Wunder oder Ähnliches begreifen wol-

len und stattdessen versuchen, es mit unserem heutigen Wissen über die Biologie

des menschlichen Körpers rational zu erklären, stoßen wir schnell an eine Grenze.

Menschen können nicht spontan innerhalb eines Tages ihr biologisches Geschlecht

wechseln bzw. die Geschlechtschromosomen ihres Körpers verändern. Personen,

die heutzutage anstreben, ihre äußeren körperlichen Geschlechtsmerkmale zu ver-

ändern, durchlaufen langwierige und aufwendige Hormontherapien und/oder me-

dizinische Behandlungen, wie operative Eingriffe, um dieses Ziel erreichen zu kön-

nen. Diese medizinischen Möglichkeiten, die heute in Anspruch genommen wer-

den können, um die körperliche Erscheinung nachhaltig zu transformieren, gab es

vor zwei Jahrtausenden noch nicht und es darf zu Recht bezweifelt werden, dass

23 Dig. 23, 2, 1.



10 Historische Zeitschrift // BAND 320 / 2025

L. Consitius sogar in einem noch kürzeren Zeitraum diese Veränderungen an sei-

nem/ihrem Körper evozieren konnte, als es unsere Zeitgenossen können. Wenn wir

demnach aus biologischer Perspektive schließen dürfen, dass L. Consitius seinen/ih-

ren Körper nicht innerhalb eines Tages von einem weiblichen in einen männlichen

Körper verwandelt hat, dann verbleibt folglich die Möglichkeit, dass diese Person

wohl nur ihr soziales Geschlecht verändert hat und dieser Wechsel von den Zeitge-

nossen toleriert wurde.

Nehmen wir diese Schlussfolgerung an, dann würde diese Erzählung ihre wun-

derlichen und paradoxen Züge verlieren: Es wäre die Geschichte eines gleichge-

schlechtlichen Pärchens, das den Plan verfolgte, heiraten zu dürfen, obwohl gleich-

geschlechtliche Paare von diesem Privileg ausgeschlossen waren. Auch wenn die ra-

ren Informationen bei Plinius es kaum zulassen zu rekonstruieren, wie dieser

Wandel der sozialen Geschlechterrolle ablief, so darf man davon ausgehen, dass eine

der Frauen bzw. Männer es erfolgreich schaffte, in ihrem sozialen Umfeld in der je-

weils anderen Geschlechterrolle akzeptiert zu werden und in dieser Geschlechter-

rolle den biologisch gleichgeschlechtlichen Partner zu ehelichen. Die wundersame

Verwandlung am Hochzeitstag ermöglichte somit eine gleichgeschlechtliche Ehe,

die unter dem Deckmantel einer konventionellen, heterosexuellen Ehe stattfand.

Dies mag eventuell zunächst wie eine spekulative Interpretation wirken, jedoch

weist die andere zitierte Geschichte von Plinius nicht nur den gleichen Indizien-

strang auf, sondern bestätigt auch noch unmissverständlich eine gleichgeschlecht-

liche Ehe: Areskusa aus Argos soll im ersten Teil ihres Lebens als Frau gelebt und

auch geheiratet haben. Nach antiker Ehekonzeption müsste sie folglich zuerst einen

Mann geehelicht haben. Zu einem späteren Zeitpunkt in ihrem Leben soll sie ein

Mann geworden sowie als solcher akzeptiert worden sein und fortan den Namen

Areskon getragen haben. Plinius ergänzt zu dieser Information, dass diese Person als

männlicher Areskon auch noch eine Ehefrau hatte. Wenn wir nach den obigen

Überlegungen auch hier davon ausgehen dürfen, dass Areskusa bzw. Areskon mit

den damaligen Mitteln schwerlich Einfluss auf das eigene, angeborene Geschlecht

nehmen und nur die ihr/ihm attribuierte soziale Geschlechterrolle wechseln konn-

te, dann müssen wir unweigerlich eine gleichgeschlechtliche Beziehung anneh-

men. Unabhängig davon, mit welchem Geschlecht diese Person geboren wurde,

kann man festhalten, dass sie mit einer Person des gleichen und mit einer Person des

anderen biologischen Geschlechts verheiratet war. Auch hier scheint es so zu sein,

dass eine Frau im späteren Verlauf ihres Lebens anscheinend eine andere Frau hei-



J. COERT, WANN IST EIN MANN EIN (EHE-)MANN? 11

raten wollte und ebendies durch den Wechsel der Geschlechterrolle ermöglicht

wurde.

Zusätzlich gibt uns Plinius Hinweise darauf, wie ihr das gelang. Er spricht davon,

dass bei ihr eine barba und die virilitas zum Vorschein kamen. Es waren also äußer-

liche, körperliche Merkmale, die den Wandel der Geschlechterrolle rechtfertigten;

die veränderte, äußere Erscheinung erlaubte das Einnehmen einer anderen Ge-

schlechterrolle. Wie Areskusa ihr Aussehen glaubhaft veränderte, wissen wir leider

nicht. Da der männlich identifizierte Bartwuchs besonders hervorgehoben wird, lie-

ße sich eine biologische Erklärung erwägen: Laut dem medizinischen Nachschlage-

werk Pschyrembel sind 5–10 Prozent der Frauen vor der Menopause von Hirsutis-

mus betroffen, eine Krankheit, die man im Volksmund nicht selten Damenbart

nennt. Das heißt, dass nicht wenige junge, erwachsene Frauen damals und heute ver-

stärkten Haarwuchs an Teilen ihres Körpers erleb(t)en, insbesondere im Gesicht, an

denen Haarwachstum nur für Männer typisch ist.24 Auch das polyzystische Ovari-

alsyndrom, von dem durchschnittlich 8–13 Prozent der Frauen im reproduktiven

Alter betroffen sind, kann solche typisch männlichen Haarwuchssymptome hervor-

rufen, zu einem unregelmäßigen bzw. ausfallenden Zyklus führen und durch eine

Steigerung des Androgenspiegels die Virilisierung des Körpers – die Ausprägung

männlicher Körpermerkmale – fördern.25 Obwohl in der antiken Medizin diese

Krankheitsbilder noch nicht verstanden wurden, sind ihre Symptome in den medi-

zinischen Schriften von Hippokrates dokumentiert. Er schreibt von Frauen, die im

Erwachsenenalter einen starken Bart- und Körperhaarwuchs bekamen und teilwei-

se auch nicht mehr menstruierten und attribuierte daher ihren Körpern explizit

Maskulinität.26 Wenn diese Veränderungen bereits für einen antiken Arzt ausreich-

24 Vgl. Uta Krause, Art. „Hirsutismus“, in: Pschyrembel online. Klinisches Handwörterbuch. 2022,

<https://www.pschyrembel.de/Hirsutismus/K09V7> (letzter Zugriff 17.05.23).

25 Vgl. Stefanie Weber, Art. „Polyzystisches Ovarialsyndrom (PCOS)“, in: Pschyrembel online. Klinisches

Handwörterbuch. 2020, <https://www.pschyrembel.de/Polyzystisches%20Ovarialsyndrom/K0G1V/doc/>

(letzter Zugriff 17.05.23).

26 Hippokr. epid. 6, 8, 32. Ausführlich zur Interpretation dieser Stelle bei Hippokrates, siehe Helen King,

Between Male und and Female in Ancient Medicine, in: Dietrich Boschung/Alan Shapiro/Frank Wascheck

(Eds.), Bodies in Transition. Dissolving the Boundaries of Embodied Knowledge. Paderborn 2015, 249–263;

Kelly E. Shannon-Henderson, Life after Transition: Spontaneous Sex Change and Its Aftermath in Ancient

Literature, in: Allison Surtees/Jennifer Dyer (Eds.), Exploring Gender Diversity in the Ancient World. Edin-

burgh 2020, 67–78, 68–69. Als Pendant dazu findet sich in der Umweltschrift des Hippokrates die Zuschrei-

bung, dass skythische Männer, die durch das Reiten impotent und zeugungsunfähig geworden seien, we-



12 Historische Zeitschrift // BAND 320 / 2025

ten, um einer Person die Weiblichkeit abzusprechen, dann ist es nicht unwahr-

scheinlich, dass auch andere Frauen mit diesen Körperphänomenen öffentlich für

sich Männlichkeit beanspruchen konnten. Eventuell war Areskusa eine dieser

Frauen, die solch ein Krankheitsbild im Erwachsenenleben ereilte, und konnte da-

durch ihr soziales Umfeld glaubhaft davon überzeugen, dass sie eigentlich ein Mann

sei.

Neben dieser möglichen biologischen Rekonstruktion des männlichen Ausse-

hens könnte man vielleicht intuitiv darauf verfallen, an das Klischee eines angekleb-

ten Bartes und der Herrenverkleidung zu denken, das man aus dem Theater oder Film

kennt. Der Transvestitismus ist auch in der Antike ein weit verbreitetes Phänomen

gewesen und gut dokumentiert. Insbesondere Frauen, die durch die Veränderung

ihres Äußeren männliche Privilegien beanspruchen konnten, sind bekannt.27 Pro-

minent ist dafür unter anderem die griechische Ärztin Agnodike, die ca. 300 v. u. Z.

lebte. Sie schor ihr Haar kurz, trug männliche Kleidung, imitierte männlich konno-

tierte Verhaltensformen und übte performativ das soziale Rollenbild eines Mannes

aus. Dadurch konnte sie in ihrer maskulinen Rolle Medizin studieren und später

auch als Arzt praktizieren, obwohl Frauen von sowohl dieser Berufspraxis als auch

27 Mit Transvestitismus wird hier das bewusste Tragen von Accessoires und Kleidung, die nach binärer

Geschlechtervorstellung als stereotypisch für das andere Geschlecht gelten, bezeichnet. Eine detailreiche

Quellensammlung zu Phänomenen des Transvestitismus in der Antike sowie deren Auswertung findet

sich bei Werner Krenkel, Sexual Allegations for Political Ends, in: Ders. (Ed.), Naturalia non Turpia (wie

Anm. 10), 479–486. Insbesondere im Kontext der Eheschließung und des -vollzuges sind uns geschlechts-

spezifische Verkleidungen überliefert, die antiken Zeitgenossen bekannt gewesen sein dürften. Plutarch

schreibt beispielsweise davon, dass es in Sparta lange Sitte war, dass sich frisch verheiratete Frauen den

Kopf schoren und männliche Kleidung trugen, um so als vermeintlicher Mann mit ihrem Bräutigam sexu-

ell zu verkehren. Plut. Lyk. 15. In Kos soll Plutarch zufolge hingegen der Bräutigam in weiblicher Tracht

die Braut empfangen haben. Plut. qu. Gr. 58.

gen solch einer körperlichen Veränderung sich selbst die Männlichkeit absprachen und das soziale

Geschlecht einer Frau in ihrer Gesellschaft annehmen mussten. Hippokr. aër. 22. Die beschriebenen Phä-

nomene sind im Verständnis der hippokratischen Geschlechtsbiologie logisch erklärbar, da der Arzt davon

ausging, dass sowohl männliche als auch weibliche Samen in jedem Menschen vorhanden sind und dass

für die Ausprägung von spezifischen biologischen Geschlechtsmerkmalen vor allem die verschiedenen

Grade von Wärme und Feuchtigkeit im menschlichen Körper – allgemein Kriterien der Säftelehre – ver-

antwortlich seien. Zum Beispiel Hippokr. genit. 6–7; Hippokr. vict. 1, 26–29. Hippokrates stellt mit solchen

Geschlechtszuschreibungen keine Ausnahme dar. Vielmehr findet sich vielfach in antiken Geschlechts-

diskursen die Idee, dass deviante Männer als feminin und deviante Frauen als maskulin verstanden wer-

den. Siehe dazu Carlà-Uhink, „Between the Human and the Divine“ (wie Anm. 5), 4.



J. COERT, WANN IST EIN MANN EIN (EHE-)MANN? 13

diesen Studien zu dieser Zeit ausgeschlossen waren.28 Es ist denkbar, dass Areskusa,

genau wie Agnodike, durch die gezielte Veränderung ihrer äußeren Erscheinung so-

wie die Nachahmung männlich konnotierter Rollenbilder glaubhaft eine männli-

che Rolle für sich in der Gesellschaft beanspruchen sowie männliche Privilegien er-

langen konnte.29 So ist es wahrscheinlich auch kein Zufall, dass die Heimat der/des

bärtigen Areskusa/Areskon, Argos, laut Plutarch dafür bekannt war, dass Frauen bei

der Heirat eine männliche Rolle einnahmen und dafür wohl nicht selten einen fal-

schen Bart trugen.30 Es scheint naheliegend, diesen Geschlechterrollenwechsel im

Rahmen dieser lokalen Sitte zu deuten, jedoch verbleibt es spekulativ, wie sich das

Äußere von Areskusa/Areskon änderte.

28 Hygin. Fab. 274, 10–13. Ausführlich zur Geschichte von Agnodike und ihrer Karriere als „männlicher“

Arzt vgl. Helen King, Agnodike and the Profession of Medicine, in: Proceedings of the Cambridge Philologi-

cal Society 32/212, 1986, 53–77; Krenkel, Transvestismus (wie Anm. 10), 468. Von einem ganz ähnlichen Fall

berichtet Diogenes Laertios. Er schreibt, dass Axiothea von Phleius es pflegte, männliche Kleidung zu tra-

gen, und sich dadurch die Möglichkeit verschaffte, bei Platon an seiner Akademie in Athen Philosophie zu

studieren, was für Frauen äußerst unüblich war. Diog. Laert. 3, 46. Dass Agnodike wohl nicht die einzige

Frau war, die in der Gesellschaft eine männliche Rolle glaubhaft verkörpern und für sich beanspruchen

konnte, suggeriert auch Phlegon von Tralleis, der noch an späterer Stelle ausführlich behandelt wird. Er lis-

tet in seinem Buch über Wunder Personen aus dem Römischen Reich auf, die als Männer galten und den-

noch schwanger wurden und Kinder gebaren. Wenn es sich bei diesen Personen nicht ausschließlich um

Intersexuelle handelte, dann liegt der Gedanke nahe, sie ebenso, wie Agnodike, als Frauen mit einer erfolg-

reich täuschenden, männlichen Erscheinung zu interpretieren. Phleg. Mir. 26–27 = FGrH 257, 36, 26–27.

Zusätzlich ließe sich hier noch als Beispiel die Geschichte von Cornelia, Gattin von C. Calvisius Sabinus

(cos. 26 n. u. Z.), nennen, die die Tracht eines Soldaten angezogen und in dieser männlichen Verkleidung

ohne Probleme ein römisches Heerlager betreten, sich dort interessiert alles angeschaut und dann dort mit

dem Militärtribunen T. Vinius sexuell verkehrt haben soll. Dafür wurde sie nach der Aufdeckung im Jahr

39 angeklagt. Tac. hist. 1, 48, 2; Plut. Galb. 12, 1; Cass. Dio 59, 18, 4. Der prominente Fall von P. Clodius Pul-

cher, der verkleidet als junge Frau den Bona-Dea-Mysterien beiwohnte, zeigt, dass auch Männer durch ge-

schickte Verkleidung und Imitation weibliche Privilegien wahrnehmen konnten. Cic. Att. 1, 12, 3; Cic. Att.

1, 13, 3; Plut. Caes. 10.

29 Auch für Judith Butler sind die Imitation bzw. Zitation geschlechtsspezifisch konnotierter Rollenbil-

der, die Anpassung des Äußeren an diese sowie die performative Ausübung der dazugehörigen Geschlech-

terrolle in der Öffentlichkeit zentrale Kriterien für die Annahme bzw. den Wechsel eines sozialen Ge-

schlechtsstatus. Ebendiese Kriterien scheinen Agnodike und wohl auch Areskusa erfüllt zu haben. Vgl. Ju-

dith Butler, Körper von Gewicht. Die diskursiven Grenzen des Geschlechts. 10.Aufl. Frankfurt am Main

2019, 309–332.

30 Laut Plutarch habe es in Argos gar ein Gesetz gegeben, das frisch verheirateten Frauen vorschrieb, fal-

sche Bärte zu tragen, wenn sie in der Hochzeitsnacht mit ihrem Ehemann verkehrten. Plut. de mul. vir. 4.

Zu diesen ehespezifischen Verkleidungssitten siehe auch Marie Delcourt, Hermaphrodite. Mythe et rite de

la bisexualité dans l’Antiquité classique. 2.Aufl. Paris 1992, 7f.



14 Historische Zeitschrift // BAND 320 / 2025

Möglicherweise ist man an dieser Stelle versucht, von derlei rekonstruierenden

Erklärungsmustern Abstand zu nehmen und diese abenteuerliche Geschichte in das

Reich der Fabeln zu verweisen. Auch hier erschiene solch eine Diskreditierung der

Quelle freilich unangemessen, denn nicht nur Plinius und Aulus Gellius plädieren

für den wahren Charakter.31 Plinius kann selbst noch einen Gewährsmann für diese

Geschichte anführen, der Areskusa bzw. Areskon selbst gesehen und diese Ge-

schichte geprüft haben soll. Er spricht von C. Licinius Mucianus, einem namhaften

zeitgenössischen Politiker, der in der modernen Althistorie bisweilen als Vespasians

Mitregent in Rom bezeichnet wird und der unter anderem dafür bekannt ist, dass er

den hellenistischen Osten bereist und mehrere der ihm dort bekannt gewordenen

Wunder in seinen eigenen „Mirabilia“ festgehalten hat.32 Ähnlich wie bei L. Consi-

tius handelt es sich demnach nicht um eine obskure Erzählung aus ferner Vergan-

genheit, sondern um eine überprüfbare Geschichte über einen Zeitgenossen von Pli-

nius, dem ein zeitgenössischer Politiker persönlich begegnet war. Ebendieser Um-

stand scheint es erforderlich zu machen, diese Geschichte in der Tat ernst zu

nehmen.

Wenn wir demnach die Geschichten von L. Consitius und Areskusa/Areskon als

real ansehen und den dort beschriebenen Geschlechtswandel nicht als eine Verän-

derung des biologischen Geburtsgeschlechts, sondern als einen Wandel des sozialen

Geschlechts verstehen wollen, dann zeichnet sich bei beiden Fällen das gleiche Pa-

radigma ab: Eine Frau nimmt die soziale Rolle eines Mannes mitsamt seinen ge-

schlechtsspezifischen Privilegien ein und kann in dieser Rolle eine andere Frau hei-

raten. Pro forma wird jeweils eine konventionelle, heterosexuelle Ehe geschlossen,

die de facto aber einen gleichgeschlechtlichen Charakter hat. Der Wechsel der Ge-

schlechterrolle hätte somit homosexuellen Paaren die Heirat ermöglicht. Dass Plini-

us bei diesen Wunderbeschreibungen explizit auf diese Ehen verweist, scheint zu

unterstreichen, wie besonders es war, dass eine Person, die selbst einst eine Frau war,

später eine Frau zur Gattin nahm. Folgen wir dieser Interpretation, dann wären

L. Consitius und Areskusa/Areskon beide Belege für weibliche, gleichgeschlecht-

31 Plin. nat. 7, 36; Gell. 9, 4, 13–15.

32 Zur politischen Stellung und Karriere von C. Licinius Mucianus siehe de Gerda De Kleijn, C. Licinius

Mucianus, Vespasian’s Co-ruler in Rome, in: Mnemosyne 66, 2013, 433–459. Zu den uns erhaltenen Infor-

mationen über die „Mirabilia“ von C. Licinius Mucianus und deren Eingang in Plinius’ Schriften siehe Rhi-

annon Ash, The Wonderful World of Mucianus, in: Bulletin of the Institute of Classical Studies 100, 2007,

1–17.



J. COERT, WANN IST EIN MANN EIN (EHE-)MANN? 15

liche Ehen. Im Hinblick auf den aktuellen Forschungsdiskurs ist dies von besonde-

rem Interesse, da es grundlegend abgestritten wird, dass es überhaupt Indizien für

Ehen zwischen Frauen gibt.33 Ebendies würde durch diese beiden Fälle widerlegt

werden. Offen gesprochen ist es aber fraglich, inwiefern diese beiden extraordinären

Fälle bei Plinius repräsentativ für eine weiter verbreitete Praktik solcher gleichge-

schlechtlichen Ehen sein können. Zu unserem Glück ist er nicht der einzige Autor,

der von solchen Phänomenen und Paradigmen berichtet.

III. Eine Ehe und geplante Hochzeiten mit unbeständigem 

Geschlecht in den „Mirabilia“ von Phlegon von Tralleis

Der Freigelassene und Hofbeamte von Kaiser Hadrian, Phlegon von Tralleis, teilte

mit Plinius dem Älteren das Interesse an exzeptionellen Naturphänomenen, die er

akribisch sammelte und zu Papyrus brachte. Hierzu gehören auch Geschlechtstrans-

formationen, die er, wie Plinius, im Kontext von Eheschließungen auflistet.34 So be-

richtet Phlegon von einem Fall, den er mit eigenen Augen gesehen habe:35

„Ebenso gab es im syrischen Laodikeia eine Frau namens Aitete, die – solange 

sie noch mit ihrem Mann zusammen lebte – einen Wandel ihrer Gestalt erleb-

te und, zum Mann geworden, Aitetos hieß. Dies geschah als Makrinos Archon 

in Athen und Lucius Lamia Aelianus sowie Sextus Carminus Veterus Kon-

suln in Rom waren (116 n. Chr.). Ich selbst habe diese Person gesehen.“36

Nach dieser Schilderung schloss eine Frau namens Aitete einen Ehebund mit

33 So behauptet etwa Karen Hersch: „No evidence survives to suggest that women celebrated weddings

with one another […].“ Hersch, The Roman Wedding (wie Anm. 15), 33, Fn. 71.

34 Vgl. Julia Doroszewska, „…and She Became a Man“: Sexual Metamorphosis in Phlegon of Tralles’ Mira-

bilia, in: Prace Filologiczne. Literaturoznawstwo 3/2, 2013, 223–241; Julia Doroszewska, Beyond the Limits

of the Human Body. Phlegon of Tralles’ Medical Curiosities, in: George Kazantzidis (Ed.), Medicine and

Paradoxography in the Ancient World. Berlin/Boston, MA 2019, 119–142. Es wurde bereits vermutet, dass

Phlegon eventuell bewusst den erzählerischen Aufbau und die Themen der Wundererzählungen von Pli-

nius imitierte bzw. kopierte. Kelly E. Shannon-Henderson, Constructing a New Imperial Paradoxography.

Phlegon of Tralles and his Sources, in: Alice König/Rebecca Langlands/James Uden (Eds.), Literature and

Culture in the Roman Empire, 96–235. Cross-cultural Interactions. Cambridge 2020, 159–178, 171.

35 Julia Doroszewska hielt es für plausibel, dass Phlegon diese Informationen von der Person selbst be-

kommen habe. Doroszewska, „…and She Became a Man“ (wie Anm. 34), 240; dies., Beyond the Limits (wie

Anm. 34), 130.

36 Phleg. Mir. 9 = FGrH 257, 36, 9. „καὶ εἰς Λαοδíκειαν δὲ τῆς Συρíας γυνὴ ὀνόματι Αἰτητὴ συνοικοῦσα



16 Historische Zeitschrift // BAND 320 / 2025

einem Mann und lebte mit diesem zusammen.37 Im Verlauf des ehelichen Zusam-

menlebens veränderte sich ihre äußere Erscheinung so sehr, dass sie als männlich

wahrgenommen und akzeptiert wurde und die Möglichkeit hatte, die männliche

Rolle und damit verknüpft den Namen Aitetos für sich zu beanspruchen. Wenn wir

hier das gleiche Maß anlegen und davon ausgehen, dass sich nicht das biologische,

sondern lediglich das soziale Geschlecht mitten im Leben verändern konnte, dann

gibt es zwei Möglichkeiten, den beschriebenen Fall aufzulösen. Die erste Möglich-

keit wäre, dass Aitete eine Frau war, die durch eine geschickte Veränderung ihres

Äußeren anstrebte, in eine männliche Rolle zu schlüpfen und damit verbunden in

den Genuss männlicher Privilegien zu kommen und/oder eventuell gar die nicht

mehr rechtskonforme Ehe mit ihrem Mann legitim auflösen zu können. Die zweite

Möglichkeit wäre, dass die Person, die Phlegon nach eigener Aussage selbst kennen-

lernte, bereits auch vorher ein Mann gewesen war. Demnach hätte er eine weibliche

Rolle angenommen, um einen anderen Mann zu heiraten, und zu einem späteren

Zeitpunkt wieder seine Männlichkeit offenbart bzw. sie nicht mehr verheimlichen

können. Folgen wir dieser Interpretationsoption, dann würde auch diese Geschichte

die Existenz einer biologisch gleichgeschlechtlichen Ehe abbilden. Da die erste Mög-

lichkeit jedoch nicht ausgeschlossen werden kann, verbleibt zwangsläufig das Ver-

ständnis dieser Passage nicht so eindeutig wie die zuvor beschriebenen Fälle bei Pli-

nius. Die Geschichte ist somit zwar kein Beweis, aber definitiv ein Indiz für eine

gleichgeschlechtliche Ehe.

Phlegon berichtet noch von zwei weiteren Fällen des Geschlechtswechsels im un-

mittelbaren Ehekontext, die jedoch eine Variation zu den bisher vorgebrachten Bei-

spielen darstellen, da sie wohl die Heiratspläne der Paare torpedierten. Die erste Ge-

schichte ereignete sich während der claudischen Ära (53 n. u. Z.) in einem Anwesen

der Kaiserfamilie und dürfte daher wohl einem breiteren Publikum bekannt gewe-

37 Das Verb „συνοικέω” mag an dieser Stelle eventuell zunächst verwundern, da es wortwörtlich als „zu-

sammenleben“ oder „zusammenwohnen“ übersetzt werden könnte. Es hat jedoch auch die weit verbreitete

und häufig überlieferte Bedeutung „in ehelicher Gemeinschaft leben“. Siehe hierzu Henry G. Liddell/R. Scott,

Greek-English Lexicon. 9.Aufl. Oxford 1992, 1721.

τῷ ἀνδρὶ ἔτι μετέβαλε τὴν μορφὴν καὶ μετωνομάσθη Αἰτητὸς ἀνὴρ γενόμενος, ἄρχοντος Ἀθήνησιν
Μακρíνου ὑπατευόντων ἐν Ῥώμῃ Λουκíου Λαμíα Αἰλιανοῦ καὶ Οὐέτερος. τοῦτον καὶ αὐτὸς
ἐθεασάμην.“ Dt. Übersetzung von Kai Brodersen. Gr. Text nach der unter anderem von Felix Jacoby in den

Fragmenten der griechischen Historiker herausgegebenen Edition.



J. COERT, WANN IST EIN MANN EIN (EHE-)MANN? 17

sen sein; zumindest Plinius kannte anscheinend die aus Smyrna stammende Person,

die er in der oben zitierten Passage auch kurz aufgriff:

„Es gab auch einen Androgynen in Mevania, einer Stadt in Italien, in dem 

Landhaus der Agrippina Augusta, als Dionysodoros Archon in Athen und 

Decimus Iunius Silanus Torquatus sowie Quintus Haterius Antoninus Kon-

suln in Rom waren (53 n. Chr.). Ein Mädchen namens Philotis, das aus Smyrna 

stammte, war im heiratsfähigen Alter und von ihren Eltern mit einem Mann 

verlobt, als männliche Genitalien an ihr erschienen und sie zu einem Mann 

wurde.“38

Bei diesem Ausschnitt ist es von elementarer Bedeutung, zunächst das griechi-

sche Vokabular anzusprechen, da es zwei verschiedene Deutungen zulässt. Phlegon

spricht zu Beginn von einem ἀνδρόγυνος – wortwörtlich einem Mannweib. Dies

war eine gängige Bezeichnung für Hermaphroditen bzw. nach heutigem Vokabular

für intersexuelle Menschen.39 Der Autor signalisiert aber nicht eindeutig, ob er da-

mit meint, dass diese Person von Geburt an intersexuell war oder dass sie erst zu

solch einem Hermaphroditen wurde, als sie im Verlobungskontext ihre wunder-

same Verwandlung erlebte.40 Da Phlegon vor dieser Transformation von einer παρ-
θένος – einem Mädchen – spricht, welches einen Mädchennamen trug und diese Er-

zählung in einer Auflistung von Geschlechtsverwandlungen steht, kann man wohl

zur zweiten Variante tendieren.41

38 Phleg. Mir. 7 = FGrH 257, 36, 7. „ἐγένετο καὶ ἐν Μηου<α>νíᾳ πόλει τῆς Ἰταλíας ἐν Ἀγριππíνης τῆς
Σεβαστῆς ἐπαύλει ἀνδρόγυνος ἄρχοντος Ἀθήνησιν Διονυσοδώρου ὑπατευόντων ἐν Ῥώμῃ Δέκμου
Ἰουνíου Σιλανοῦ Τορκουάτου καὶ Κοíντου Ἁτερíου Ἀντωνíνου. Φιλωτὶς γάρ τις ὀνόματι παρθένος
Σμυρναíα τὸ γένος ὡραíα πρὸς γάμον ὑπὸ τῶν γονέων κατεγγεγυημένη ἀνδρὶ μορíων αὐτῇ
προφανέντων ἀρρενικῶν ἀνὴρ ἐγένετο.“ Dt. Übersetzung von Kai Brodersen. Gr. Text nach der unter

anderem von Felix Jacoby in den Fragmenten der griechischen Historiker herausgegebenen Edition.

39 Andreas Wacke, Vom Hermaphroditen zum Transsexuellen. Zur Stellung von Zwittern in der Rechts-

geschichte, in: Heinz Eyrich/Walter Odersky/Franz J. Säcker (Hrsg.), Festschrift für Kurt Rebmann zum 65.

Geburtstag. München 1989, 861–903, 874; Delcourt, Hermaphrodite (wie Anm. 30), 66.

40 Auf dieses Problem verwies bereits Julia Doroszewska. Phlegon von Tralleis spricht sowohl bei Inter-

sexuellen als auch bei Personen, die ihr Geschlecht wechseln, von Androgynen. Doroszewska, Beyond the

Limits (wie Anm. 34), 129.

41 Kelly Shannon-Henderson hat bemerkt, dass die Geschlechtsverwandlungen bei Plinius und Phlegon

stets entweder hin zum männlichen oder hin zum weiblichen Geschlecht stattfinden und die nachträg-

liche Zuordnung zum Hermaphroditen/Intersexuellen wohl nicht denkbar ist. Vor diesem Hintergrund

scheint es plausibel, dass Phlegon wahrscheinlich keine intersexuelle Person meinte. Vgl. Shannon-Hender-

son, Life after Transition (wie Anm. 26), 69–74. Da Phlegon auch an anderer Stelle gesondert von Hermaph-

roditen spricht, ist es aber wohl zusätzlich unwahrscheinlich, dass er hier auch eine intersexuelle Person



18 Historische Zeitschrift // BAND 320 / 2025

In diesem Fall war Philotis als Mädchen geboren und im heiratsfähigen Alter mit

einem Mann verlobt worden. Nach der Verlobung veränderte sich ihr Äußeres so

sehr, dass sie als Mann wahrgenommen und in dieser männlichen Rolle akzeptiert

wurde. In dieser Geschichte sind zwei Details hervorzuheben: Erstens verweist Phle-

gon ausdrücklich auf die initiierende Rolle der Eltern, die ihre Tochter verlobt hat-

ten. Für die in diesem Fall passive Philotis wird hingegen kein Ehewunsch explizit

erwähnt. Phlegon suggeriert somit, dass die geplante Hochzeit sowie die Wahl des

Ehemannes auf die Eltern zurückging und nicht zwingend den Wünschen ihrer

Tochter entsprach. Zweitens wird bei Philotis nur von einer Verlobung gesprochen

und nicht etwa von einer Hochzeit, Ehe oder Lebensgemeinschaft wie bei den vori-

gen Beispielen. Dies impliziert wohl, dass es nach diesem Geschlechtswechsel zu

keiner Trauung mehr kam. Juristisch wäre dies nachvollziehbar, da zwei Personen,

die in der Gesellschaft als Männer galten, nicht einander heiraten durften. Demnach

hätte diese Geschlechtstransformation die Ehe von Philotis verhindert. Wenn wir

dieses Paradigma zusammenfügen und die gleichen biologischen Prämissen an die-

sen Fall legen, dann ergibt sich die folgende mögliche Erklärung für die Geschichte:

Vielleicht hatte Philotis kein Interesse an der von den Eltern gestifteten und geplan-

ten Ehe. Auch wenn wir nicht genau rekonstruieren können, wie sie es tat, täuschte

sie wohl erfolgreich den Wandel ihres Geschlechts vor, sodass sie als biologische

Frau die Rolle des männlichen Geschlechts einnehmen und damit das Ziel der Ver-

lobung – die Heirat mit dem erwählten Mann – sabotieren konnte. Als Mann konnte

sie ja keinen anderen Mann heiraten. Gleichermaßen wäre es auch denkbar, dass

ihre Eltern im Verlobungszeitraum aus uns nicht näher bekannten Gründen ihre

Meinung zum Ehevorhaben änderten, es verhindern wollten und daher zusammen

mit ihrer Tochter den beschriebenen Wechsel des Geschlechtsstatus planten, um-

setzen und damit ohne Gesichtsverlust die Vermählung stoppten. Nach beiden Deu-

tungen wäre intendiert vor der Trauung eine Gleichgeschlechtlichkeit evoziert wor-

den, die eine Eheschließung unmöglich gemacht hätte.

Wenn wir die zweite Interpretation des Vokabulars annehmen, dass Philotis eine

intersexuelle Person war, dann kommen wir zwar mit Blick auf das römische Recht

zu einem vergleichbaren Ergebnis, das aber auch für die anderen Fälle eine neue, auf-

meinte. Zu den intersexuellen Personen in Phlegons Wundererzählungen vgl. Julia Doroszewska, Between

the Monstrous and the Divine: Hermaprodites in Phlegon of Tralles’ Mirabilia, in: Acta Antiqua Academiae

Scientiarum Hungaricae 53/4, 2013, 379–392.



J. COERT, WANN IST EIN MANN EIN (EHE-)MANN? 19

schlussreiche Facette öffnet: Das römische Rechtswesen berücksichtigt zwar das

biologische Phänomen von Intersexualität, aber erkennt das dritte Geschlecht juris-

tisch nicht an. So existiert in den Digesten eine Passage, die explizit vorschreibt, dass

es erforderlich sei, dass Hermaphroditen entweder dem männlichen oder dem weib-

lichen Geschlecht zugeordnet werden. Entscheidendes Kriterium sei hierfür gewe-

sen, welche Geschlechtsmerkmale bei der Person dominanter ausgeprägt seien. Die-

se Zuordnung implizierte auch die Zuweisung geschlechtsspezifischer Privilegi-

en.42 Dass Intersexuelle somit vor dem Gesetz als gleichberechtigte Männer oder

Frauen gelten konnten, wird aus einer anderen Digestenpassage deutlich. Hier wird

es ausdrücklich Hermaphroditen – wenn sie vorwiegend männliche Geschlechts-

merkmale haben – erlaubt, das männliche Privileg wahrzunehmen, einen eigenen

Erben zu ernennen. Folglich dürfte diese Geschlechtszuordnung auch andere ge-

schlechtsspezifische Rechte, wie das Heiratsrecht, betroffen haben.43 Aus diesem

Rechtsexkurs ist somit festzuhalten, dass im römischen Recht bereits ein Spielraum

für die Zuordnung von Geschlechterrollen, die nicht identisch mit dem biologi-

schen Geschlecht sein mussten, verankert war. Dieser konnte wohl von Personen ge-

nutzt werden, die nicht eindeutig nach dem binären Geschlechtersystem der Römer

zugeordnet werden konnten. Wenn wir folglich annehmen, dass Philotis bereits

eine intersexuelle Person war, dann wäre es nach römischem Recht möglich gewe-

sen, sie zunächst bei einem vorherrschenden femininen Äußeren dem weiblichen

Geschlecht zuzuordnen, sie entsprechend zu verloben und diese Geschlechtszuord-

nung zu revidieren sowie die geplante Hochzeit zu stoppen, wenn sie zuvor unüber-

sehbare dominierende männliche Züge zeigte.44 Dass Philotis und/oder ihre Eltern

nach dieser Interpretation damit gezielt die Trauung sabotierten, wäre vorstellbar,

aber verbleibt spekulativ. Wichtiger erscheint an dieser Interpretation aber, dass

das, was für Philotis vorstellbar ist, auch von Relevanz für die anderen bisher bespro-

42 Dig. 1, 5, 10. Siehe dazu Wacke, Vom Hermaphroditen (wie Anm. 39), 872; Ralph Evêque, Legal Treat-

ment of Hermaphrodism in Ancient Rome. From Persecution to Integration, in: E. Stradella (Ed.), Actes des

journées d’études: First International Workshop of the Jean Monnet Module „European Law and Gender“

(ELaN). Pisa 2020, 111–158, 126.

43 Dig. 28, 2, 6. Siehe dazu auch Wacke, Vom Hermaphroditen (wie Anm. 39), 880.

44 Gleichermaßen wäre es denkbar, dass die Verlobung nach antikem Usus zu einem Zeitpunkt statt-

fand, an dem Philotis noch sehr jung und möglicherweise präpubertär war und erst später eine biologische

„Vereindeutigung“ stattfand, die vor der geplanten Ehe eine Änderung des Geschlechtsstatus legitim er-

schienen ließ oder sie vielleicht sogar erforderlich machte.



20 Historische Zeitschrift // BAND 320 / 2025

chenen Personen gewesen sein kann: Eventuell haben sie durch geschickte Verklei-

dung, Imitation oder biologisch verursachte Körperveränderungen ebenjenen ge-

schilderten rechtlichen Spielraum der Geschlechterzuordnung nutzen können, um

die Privilegien des anderen Geschlechts sowie die legitime Grundlage zu erlangen,

einen Partner des gleichen biologischen Geschlechts heiraten zu dürfen.

Im Kontext dieser Überlegungen ist zu bemerken, dass Phlegon von noch einem

weiteren Fall berichtet, der dem bei Philotis erfassten Paradigma zu entsprechen

scheint und sich nur wenige Jahre zuvor (45 n. u. Z.) in Antiochia am Mäander ereig-

net habe: Dort gab es laut dem Autor eine gutaussehende Frau aus vornehmer Fami-

lie, die viele Verehrer hatte. Wie im Fall von Philotis suchten auch für dieses drei-

zehnjährige Mädchen die Eltern den zu heiratenden Mann aus. Dass diese Auswahl

dem Wunsch der Tochter entsprach, wird an keiner Stelle erwähnt. Stattdessen er-

fahren wir von Phlegon, dass die Braut am Tag der geplanten Trauung, kurz bevor

sie ihr Familienhaus verlassen sollte, plötzlich Bauchschmerzen überkamen, die un-

unterbrochen drei Tage lang anhielten und die geplante Hochzeit nicht zuließen.

Am vierten Tag habe sich der Grund für diese Schmerzen offenbart, denn sie soll sich

zu einem Mann transformiert und dessen äußere, männliche Geschlechtsmerkmale

gehabt haben. Fortan wurde die einstige Frau nun in der Gesellschaft als Mann an-

erkannt und wir haben keinen Hinweis darauf, dass die fast vollzogene Eheschlie-

ßung noch stattfand.45

Wenn wir erneut diese Geschichte nicht bloß als einen großen Zufall oder ein

Wunder abtun und den gleichen biologischen Maßstab wie bei den vorigen Erzäh-

lungen anlegen wollen, dann kommen wir schnell zu einem ähnlichen Erklärungs-

muster wie bei Philotis. Unabhängig davon, ob die Person von Geburt an ein Mäd-

chen war, das ihre männliche Transformation erfolgreich vortäuschte, oder eine in-

tersexuelle Person, die ihre männlichen Körpermerkmale erst zum richtigen

Zeitpunkt der Öffentlichkeit zeigte, kommen wir zu dem gleichen Schluss, dass die-

se Person anscheinend gezielt ihren sozialen Geschlechtsstatus wechselte.46 Diese

45 Phleg. Mir. 6 = FGrH 257, 36, 7.

46 An dieser Stelle sei noch eine dritte Option erwähnt, die wegen der kurzen Beschreibungen zwangs-

läufig spekulativer Natur bleiben muss: Es wäre denkbar, dass es sich im geschilderten Fall und im Fall von

Philotis um eine Person handelte, die von Geburt an biologisch männlich war und vor der Geburt unter

einem Mangel der Steroid-5α-Reduktase litt. Ebendies kann dazu führen, dass die männlichen Geschlechts-

organe bei der Geburt noch nicht sichtbar sind und sich erst in der Pubertät herausbilden. Dieses medi-

zinische Phänomen wird ausführlich im vierten Abschnitt dieses Textes beschrieben und belegt. Nimmt



J. COERT, WANN IST EIN MANN EIN (EHE-)MANN? 21

Veränderung des Geschlechts stoppte somit wahrscheinlich das geplante Ehevorha-

ben. Auch hier suggeriert das Paradigma, dass ebendies der Plan hinter der Ge-

schlechtstransformation war, die durch die entstandene Gleichgeschlechtlichkeit

der Verlobten die Eheplanungen der Eltern torpedierte. Ob dieser Statuswechsel

allein von der Verlobten geplant und intendiert war oder vielleicht Elternteile in die-

sen Prozess involviert waren, die ein Interesse daran hatten, die einst geplante Ehe

nicht mehr zustande kommen zu lassen, muss an dieser Stelle spekulativ verbleiben.

Zusammenfassend scheinen all die besprochenen Textstellen von Plinius und

Phlegon zu beweisen, dass Personen gezielt ihren sozialen Geschlechtsstatus ge-

wechselt haben, um Eheschließungen zu ermöglichen oder, wie anscheinend in den

letzten beiden Beispielen, zu verhindern. Demnach hätte dieser bewusst vorgenom-

mene Geschlechtswandel es homosexuellen Paaren ermöglicht, miteinander Ehen

einzugehen, und es Verlobten erlaubt, ungewünschte Hochzeiten mit dem anderen

Geschlecht zu verhindern. Somit würden die behandelten Fälle, auch wenn sie zu

verschiedenen Ergebnissen führten, gleichermaßen zeigen, dass grundlegend der

Wandel des sozialen Geschlechtsstatus möglich sowie entscheidend für die Mög-

lichkeiten der Eheschließung sein konnte.47 Auch wenn bei all den von Phlegon und

Plinius beschriebenen Fällen mehr Detailinformationen wünschenswert wären

und wir nicht die Reaktionen und Urteile jedes individuellen Zeitgenossen rekonst-

ruieren können, lassen sich hiervon einige grundlegende Annahmen über die Gül-

tigkeit dieser Phänomene ableiten:

Unabhängig davon, ob einige, alle oder kein einziger der Zeitgenossen die hier

postulierten, identifizierten Formen der Täuschung bei den Verwandlungen und

Eheschlüssen durchschaute(n), kann konstatiert werden, dass anscheinend kurz-

und langfristig der neue soziale Geschlechtsstatus nach der öffentlichen Ge-

schlechtstransformation sowie die Ehen der Personen unbeständigen Geschlechts

47 Mit diesem Erklärungsmuster des sozialen Rollenwechsels würde ein weiteres spezifisch kaiserzeitli-

ches Phänomen seine übernatürlichen Züge verlieren, von dem auch Phlegon berichtet: Die Berichte über

Personen, die öffentlich als Männer galten und es trotzdem vermochten, Kinder zu gebären, würden sich

somit als Berichte über Geschlechtswandler entpuppen. Phleg. Mir. 26–27 = FGrH 257, 36, 26–27. Vgl. hier-

zu auch Julia Doroszewska, The Monstrous World. Corporeal Discourses in Phlegon of Tralles' Mirabilia.

Frankfurt am Main 2016, 111–115.

man diese Deutung an, dann wären unbeabsichtigt gleichgeschlechtliche Ehen geplant worden, die durch

das späte Hervortreten der Geschlechtsorgane und die damit einhergehende Korrektur der Geschlechter-

zuordnung verhindert worden wären.



22 Historische Zeitschrift // BAND 320 / 2025

im heimischen, sozialen Umfeld der betreffenden Individuen geduldet und von den

Autoren C. Licinius Mucianus, Plinius, Phlegon und Aulus Gellius wohl als gültig er-

achtet wurden. In keiner der Passagen lässt sich ein Indiz darauf finden, dass zeitnah

oder später die Geschlechtsstatus öffentlich angezweifelt oder revidiert wurden

oder die Gültigkeit der Ehen infrage gestellt wurde. Das ist keine Selbstverständlich-

keit, wenn man an den oben gestreiften Fall von Agnodike denkt, die lange als männ-

licher Arzt in Athen praktiziert hatte. Nachdem in der Öffentlichkeit ihre Scharade

bekannt wurde, ist sie, auch wenn erfolglos, für ihre Täuschung angeklagt worden.48

Dies zeigt, dass diese Aktion zumindest kurzzeitig von einer größeren Masse als Af-

front wahrgenommen und mit sozialer Ablehnung bestraft wurde, die in ein Ge-

richtsverfahren mündete. Gewiss dürfen wir auch bei den hier besprochenen Fällen

davon ausgehen, dass zeitgenössische Zweifler das neue soziale Geschlecht und die

modifizierten Ehekonstellationen kritisch beäugten, aber die generelle, langfristige

Durchsetzung dieser individuellen Veränderungen spricht stark dafür, dass auf so-

zialer Ebene der neue Geschlechts- und Ehestatus jeweilig konsensfähig war und

Gültigkeit für die Mehrheit der Zeitgenossen besaß. Von den oben angesprochenen

Regelungen bezüglich Hermaphroditen im römischen Recht ausgehend, scheint es

naheliegend anzunehmen, dass mit dem neuen sozialen Geschlecht auch jeweils

geschlechtsspezifische Privilegien und Rechte einhergingen und auch die Ehen folg-

lich rechtsgültig waren, aber das lässt sich aufgrund der unzureichenden Informa-

tionen hierzu nicht mit Sicherheit feststellen. Erschwerend kommt hinzu, dass Zen-

tralitalien, Thysdrus, Argos, Laodikeia und Antiochia am Mäander von verschiede-

nen lokalen Rechtskulturen und auch -systemen geprägt waren, die wahrscheinlich

keine identische rechtliche Einordnung der beschriebenen Fälle vornahmen.

Ungeachtet dieser noch offenen Rechtsfrage scheint ein Ansatz von Christoph

Lundgreen, der sich unter anderem mit Normenkonflikten und Normenabweichun-

gen in Rom auseinandergesetzt hat, geeignet zu sein, um diesen Befund präzise ein-

zurahmen. Er unterscheidet die institutionelle Gültigkeit einer Norm – die Gültig-

keit nach einer öffentlich verankerten Regel, zum Beispiel einem Gesetz, das wie

nach einem binären Code entweder eingehalten oder gebrochen werden kann – und

die soziale Gültigkeit einer Norm – die empirisch messbare Einhaltung und Berück-

sichtigung der Norm durch eine Normengemeinschaft, die nicht selten von der ins-

48 Hygin. Fab. 274, 10–13.



J. COERT, WANN IST EIN MANN EIN (EHE-)MANN? 23

titutionellen Regel abweichen kann.49 Überführen wir die Beobachtungen zu den

Quellenstellen in dieses Modell, kommen wir zu folgendem Ergebnis: Obwohl in

den römischen und griechischen Normengemeinschaften keine nachweisbaren Re-

geln – Gesetze – existierten, die den aktiven Wechsel des Geschlechtsstatus oder das

gleichgeschlechtliche Heiraten erlaubten oder gar als möglich ansahen, und die in-

stitutionelle Norm darin bestand, dass Personen ein Leben lang das gleiche Ge-

schlecht behielten und nur Personen des anderen Geschlechts heiraten konnten,

können wir dennoch die Billigung der besprochenen Fälle sowie eine soziale Tole-

ranz ihnen gegenüber beobachten. Die neuen Geschlechtsstatus und die biologisch

gleichgeschlechtlichen Ehen wären folglich zwar nicht institutionell, aber sozial

gültig und mit den Ansprüchen der jeweiligen Normengemeinschaft vereinbar ge-

wesen. Damit wären die Personen, die gezielt ihr Geschlecht wechselten und damit

ihre Eheoptionen beeinflussten, wenn man an dieser Stelle das Spieltheoriekonzept

von Johan Huizinga aufgreifen möchte, Falschspieler gewesen – Personen, die zwar

die Normen und Regeln ihrer Gemeinschaft anerkennen, jedoch bewusst solche Re-

gelsysteme beugen, ihre Lücken ausnutzen und heimlich Prinzipien nicht einhal-

ten, um sich Vorteile und Privilegien zu verschaffen.50 Ob erkannt oder unerkannt

49 Christoph Lundgreen, Norme, loi, règle, coutume, tradition: terminologie antique et perspectives mo-

dernes, in: Tanja Itgenshorst/Philippe Le Doze (Eds.), La norme sous la République et le Haut-Empire ro-

mains. Élaboration, diffusion et contournements. Bordeaux 2017, 17–33, 20–27. Christoph Lundgreen ver-

anschaulicht diese Kategorien an einem Beispiel aus dem modernen Paris. Es ist eine öffentlich, rechtlich

anerkannte Norm, dass das Überschreiten von roten Ampeln verboten ist, was bei Nichtbeachtung zu Kon-

flikten mit Gesetzeshütern führen kann. Obwohl diese Norm institutionell gültig ist, hindert sie im alltäg-

lichen Stadtverkehr von Paris viele Fußgänger und Autofahrer nicht daran, rote Ampeln zu ignorieren und

diese trotzdem zu überqueren. Auch wenn diese institutionelle Norm vor vielen Passanten, nicht selten

auch vor Polizisten, nicht eingehalten wird, kommt es so gut wie nie zu einer Anzeige oder anderen Sank-

tionen für die Regelbrecher. Ebendies zeigt, dass die zwar institutionell gültige Norm nur eine unzurei-

chend soziale Gültigkeit bei der Normengemeinschaft in Paris besitzt und daher kaum Umsetzung findet.

Ausführlich zum Nutzen und zur Anwendung dieser Normenkategorie für das antike Rom vgl. Lundgreen,

Norme. Vor Lundgreen hat bereits abstrakter und ohne Parisbezug der Rechtswissenschaftler Christoph

Möllers für ein derartiges Modell der unterschiedlichen Gültigkeit und Anwendung von Normen plädiert.

Christoph Möllers, Die Möglichkeit der Normen. Über eine Praxis jenseits von Moralität und Kausalität. Ber-

lin 2015, 181–189.

50 Huizinga unterscheidet in seiner Spieltheorie bewusst auch für menschliche Gesellschaften in drei

Akteursgruppen: Für ihn gibt es Spieler, also Personen, die die Regeln des Systems und seines Diskurses an-

erkennen und befolgen, dann Spielverderber, also Personen, die sich den Regeln widersetzen oder sich

ihnen entziehen, und schließlich Falschspieler, also Personen, die dem Schein nach die Regeln anerkennen



24 Historische Zeitschrift // BAND 320 / 2025

ist dieser unorthodoxe Umgang der Falschspieler mit den institutionellen Normen

sozial toleriert worden.

Diese interpretativen Schlüsse mögen an dieser Stelle manche Leser noch nicht

überzeugen und zum Gegenargument anregen, dass solche Formen der gleichge-

schlechtlichen Ehe und der Veränderung des sozialen Geschlechts aus einer moder-

nen, von aktuellen Entwicklungen geprägten Perspektive auf die Quellen projiziert

werden und den antiken Zeitgenossen als Konzepte fremd waren. So schließen sich

zwangsläufig zwei Fragen an diese Zwischenergebnisse an: Erstens, warum wurden

solche Fälle als Wunder dokumentiert, wenn es sich hierbei wahrscheinlich um

durchschaubare, intendierte Täuschungen handelte und das römische Recht an-

scheinend sogar Spielräume für die Geschlechtszuordnung bot, die den Zeitgenos-

sen wohl bekannt gewesen sein dürften? Zweitens, warum finden sich abseits der

hier behandelten Quellenstellen nirgendswo in der antiken Literatur Hinweise oder

Reaktionen auf die beschriebenen Praktiken, die die vorangehenden Gedanken be-

stätigen könnten? Auch wenn sich wohl kein Autor von den Einflüssen seines Zeit-

geistes exkulpieren kann, so können und werden dennoch mit Gewissheit diese Fra-

gen in den nachfolgenden Abschnitten beantwortet. Es wird zunächst illustriert,

dass Plinius und Phlegon sich an Vorlagen und Präzedenzfällen orientierten, die die

Klassifizierung der besprochenen Fälle als Wunder nachvollziehbar machen, auch

wenn sie es nach heutigen Maßstäben nicht waren. Anschließend wird nachver-

folgt, dass die analysierten Formen der gleichgeschlechtlichen Ehe und des Wandels

des sozialen Geschlechts ihren Zeitgenossen sehr wohl vertraut waren und mehr-

fach in ihren Texten zu finden sind. Hiermit soll nicht nur die Plausibilität der vor-

angegangenen Gedanken geprüft, sondern auch die Verbreitung der behandelten

Phänomene nachverfolgt werden.

und befolgen, aber insgeheim einige von ihnen dehnen oder brechen, um Vorteile zu erlangen. Johan Hui-

zinga, Homo Ludens. Vom Ursprung der Kultur im Spiel. 24.Aufl. Hamburg 2015, 20f.



J. COERT, WANN IST EIN MANN EIN (EHE-)MANN? 25

IV. Mythologische und historische Vorbilder für Geschlechts-

fluidität und Präzedenzfälle für gleichgeschlechtliche Ehen 

aus dem hellenistischen Osten

Die Frage danach, warum Plinius und Phlegon die gelisteten Fälle zu übernatür-

lichen Wundern zählten, erschließt sich schnell, denn sie kaschieren ihre Quellen

und Assoziationen zu diesem Thema nicht. Phlegon beginnt seinen Abschnitt zu

den Geschlechtsverwandlungen mit der Erzählung des mythischen Geschlechts-

wandlers Teiresias, dessen Verwandlungen jeweils als göttlich beeinflusste Wunder

verstanden wurden, und fährt mit dem Mythos von der Geschlechtstransformation

von Caenis/Caeneus fort.51 Wenn solche Geschichten aus der griechisch-römischen

Mythologie folglich die Einordnung und Wahrnehmungen der beschriebenen rea-

len Fälle prägten52, dann kann man konstatieren, dass es viele Mythen gab, die sol-

che Verwandlungen des Geschlechts als übernatürliches Wunder klassifizierten:

Man denke an die Geschichte von Attis bei Catull, der durch die Göttin Kybele eine

Frau wurde53, die bereits erwähnte Frau Caenis, die Ovid zufolge von Neptun in

einen Mann verwandelt wurde54, oder an den Mann Leukipp, der laut Antoninus Li-

beralis durch die Göttin Leto in eine Frau verwandelte wurde55. Insbesondere der

Iphismythos, in welchem das Mädchen Iphis einen Weg sucht, um ihre Geliebte

Ianthe heiraten zu können, durch göttliche Hilfe in einen Mann verwandelt wird

und direkt nach der erlangten Männlichkeit ihre Herzensdame ehelicht, gleicht von

der Struktur nahezu den zuvor behandelten Quellenstellen und erinnert stark an

den Fall von L. Consitius.56

51 Phleg. Mir. 4 = FGrH 257, 36, 4–5.

52 Auch Julia Doroszewska fielen diese mythischen Gestalten bei der Beschreibung der Geschlechtsver-

wandlung auf. Sie ging auch davon aus, dass die mit ihnen verbundenen Vorstellungen von mythischen,

übernatürlichen Wundergestalten, Phlegons danach folgende Beschreibungen von real dokumentierten

Geschlechtsvorstellungen beeinflusst haben. Doroszewska, „…and She Became a Man“ (wie Anm. 34), 224–

228, dies., The Monstrous World (wie Anm. 47), 94–100. Zur Tradition, Bedeutung und Bewertung der Cae-

neus- und Teiresiasmythen in der Antike vgl. Delcourt, Hermaphrodite (wie Anm. 30), 51–64.

53 Catull. 63.

54 Ov. met. 12, 189–209.

55 Ant. Lib. met. 17.

56 Vgl. Ov. met. 9, 668–797. Zum Aufbau von Iphis’ Wundercharakter in Ovids Metamorphosen siehe

Rebecca Langlands, ‘Can You Tell What It Is Yet?’ Descriptions of Sex Change in Ancient Literature, in: Ra-

mus 31/1–2, 2002, 91–110, 105–107.



26 Historische Zeitschrift // BAND 320 / 2025

Der angesprochene Konnex zwischen Geschlechtstransformationen und neuen

Möglichkeiten der Eheschließung taucht in den Mythen und Religionen noch häu-

figer auf, als man zunächst annehmen mag. Illustrativ ist dafür etwa eine Inschrift,

die 1995 in der Nähe der Stadt Halikarnassos bei jenem Quell namens Salmakis ge-

funden wurde, in dem bereits in der Antike die Entstehung des Gottes Hermaphro-

ditos verortet und kultisch verehrt wurde.57 Die dort angebrachte, wahrscheinlich

aus hellenistischer Zeit stammende Inschrift überliefert ein Gedicht, das schildert,

warum Halikarnassos ein von den Göttern geliebter Ort sei, und damit verbunden

all die schönen Vorzüge und Errungenschaften der Stadt auflistet. Die überschwäng-

lichen Verse kommen dabei nicht ohne ein Lob auf den lokal gebürtigen Gott Her-

maphroditos aus, der vor Ort verehrt wurde58:

„And Halicarnassus settled the delightful hill beside the stream of Salmakis, 

sung of as dear to the immortals, and her domain includes the desirable home 

of the nymph, she who once received our child in her kindly arms and reared 

Hermaphroditos the all-excellent, he who invented marriage and was first to 

bind together wedded couples by his law, and she herself beneath the holy wa-

ters in the cave that she pours forth makes gentle the savage minds of men.”59

Jene Gottheit, die wohl wie keine andere die Veränderung des Geschlechts bzw.

57 Zur Fundgeschichte, Edition und Übersetzung der Inschrift vgl. Signe Isager, The Pride of Halicarnas-

sus. Editio princeps of an Inscription from Salmakis, in: ZPE 123, 1999, 1–23. Zur Geschichte von Salmakis

und Hermaphroditos vgl. Ov. met. 4, 285–388.

58 Vgl. Isager, The Pride (wie Anm. 57), 11–20. Ausführlich zur Interpretation des Gedichts vgl. auch

Giuseppe Ragone, L’iscrizione di Kaplan Kalesi e la leggenda afrodisia di Salmacide, in: Biagio Virgilio (Ed.),

Studi ellenistici, vol. 13. Pisa/Rom 2001, 75–119; Renaud Gagné, What is the Pride of Halicarnassus?, in:

Classical Antiquity 25/1, 2006, 1–33.

59 Textwiedergabe nach Hugh Lloyd-Jones, The Pride of Halicarnassus, in: ZPE 124, 1999, 1–14, 1, Z. 15–22.

„τόν τ’ ἐρατὸν μακάρεσσιν ἀειδόμενον παρὰ χεῦμα
Σαλμακíδος γλυκερὸν νασσαμένη σκόπελον‘νύμφης ἱμερτὸν κατέχει δόμον, ἥ ποτε κοῦρον
ἡμέτερον τερπναῖς δεξαμένη παλάμαις
Ἑρμαφρόδιτον θρέψε πανέξοχον, ὃς γάμον εὗρεν
ἀνδράσι καὶ λέχεα πρῶτος ἔδησε νόμωι,
αὐτή τε σταγόνων ἱεροῖς ὑπὸ νάμασιν ἄντρου
πρηύνει φώτων ἀγριόεντα νόον.“ Engl. Übersetzung nach Lloyd-Jones, The Pride, 2. Im Vergleich zu Ovids

Fassung fällt auf, dass sich diese Version in einigen Punkten von der Geschichte in den Metamorphosen un-

terscheidet. Dass diese verschiedenen Versionen der Hermaphroditosgeschichte nicht im Widerspruch

stehen und vielmehr eine Verbindung haben und Ovids etwas freien Umgang mit mythologischen Ge-

schichten zeigen, hat anschaulich Allen Romano gezeigt. Vgl. Allen J. Romano, The Invention of Marriage:

Hermaphroditus and Salmacis at Halicarnassus and in Ovid, in: CQ 59/2, 2009, 543–561.



J. COERT, WANN IST EIN MANN EIN (EHE-)MANN? 27

der Geschlechterrolle und das Abweichen von gängigen Geschlechtsvorstellungen

repräsentierte, wird hier explizit als Erfinder der Ehe, als Gott, der Paare durch das

Gesetz vermählte, charakterisiert. Dies ist kein Einzelfall; viele weitere Quellen le-

gen uns nahe, dass Hermaphroditos als ein Hochzeitsgott verehrt und verstanden

wurde.60 Was spezifisch Hermaphroditos dazu qualifizierte, ein Gott der Hochzeit

zu sein, konnte bisher jedoch nicht befriedigend erklärt werden. Blickt man auf die

zuvor besprochenen Fälle, dann drängt sich der Gedanke auf, dass solche Fälle von

Geschlechtsverwandlungen und darauf aufbauenden Eheschließungen gerade

solch eine Assoziation mit der Gottheit befruchtet haben könnten, aber das bleibt

spekulativ.

Wichtiger erscheint, dass vor solch einem Hintergrund verständlich wird, war-

um Plinius und Phlegon die zuvor analysierten Fälle in ebenjene Wundertradition

stellten und in ihren Werken darunter listeten, auch wenn sie in der Realität wahr-

scheinlich allzu profan waren. Personen, die das Schicksal einer Iphis teilten und

durch eine Geschlechtstransformation eine geliebte Person des gleichen Geburts-

geschlechts heiraten durften, wurde eine Gabe zuteil, die man ansonsten aus My-

then kannte, als Götterwirken identifizierte, vielleicht gar als ein Geschenk des viel-

geschlechtlichen Hochzeitsgottes Hermaphroditos ansah. Dass die Narrative sol-

cher mythologisch geprägten Texte, deren Lektüre zum klassischen Bildungsweg

der damaligen Oberschicht gehörte61, die Wahrnehmung ihrer Leser bei vergleich-

baren Phänomenen in ihrer realen Lebenswelt stark beeinflussten, wäre auch kein

Unikum. Jon Lendon konnte zum Beispiel plausibel zeigen, dass die Narrative rhe-

60 Otto Jessen hat dies in seinem RE-Artikel unter anderem an Alkiphron zeigen können. Otto Jessen, Art.

„Hermaphroditos“, in: RE 8, 714–721, 717f. Zum Hermaphroditoskult vgl. auch Delcourt, Hermaphrodite

(wie Anm. 30), 70–72; Doroszewska, The Monstrous World (wie Anm. 47), 92f. Ferner sind uns viele Feste

und Hochzeitszeremonien aus Griechenland bekannt, in denen spezifisch Hermaphroditos oder allgemein

der Tausch von Geschlechterrollen durch Kleidung usw. von Relevanz waren. Vgl. dazu Martin P. Nilsson,

Griechische Feste von religiöser Bedeutung mit Ausschluss der attischen. Leipzig 1906, 369–374; Corbeill,

Sexing the World (wie Anm. 2), 147f. Dass derlei Hochzeitsriten, die den Tausch von Geschlechterrollen

bzw. -merkmalen inkludierten, auch beim Fundort der Inschrift praktiziert wurden, wurde auch bereits

vermutet. Vgl. Ragone, L’iscrizione (wie Anm. 58), bes. 115–119. Zur Interpretation von Hermaphroditos als

Eheerfinder in der Inschrift siehe auch Isager, The Pride (wie Anm. 57), 12; Lloyd-Jones, The Pride (wie Anm.

59), 7; Gagné, Pride (wie Anm. 58), 6–8.

61 Insbesondere die Epen Homers, in denen der prominente Geschlechtswandler Teiresias vorkommt,

auf den auch Phlegon rekurriert, dürften vielen griechischen und römischen Eliten gut vertraut gewesen

sein und müssen als zentraler Bestandteil antiker Bildungstraditionen bewertet werden. Vgl. Hom. Od. 10–

11.



28 Historische Zeitschrift // BAND 320 / 2025

torischer Texte, die zur üblichen Bildung in Rom gehörten, großen Einfluss auf die

Wahrnehmung von Caesars Diktatur in der römischen Nobilität hatten und die

Deutung des Diktators als Tyrannen sowie dessen Ablehnung förderten.62 Ver-

gleichbare Wirkungen dürfen wohl auch bei den hier angesprochenen Texten, die

Teil des antiken Unterrichtes waren, erwartet werden und würden die Einordnun-

gen von Plinius und Phlegon nachvollziehbar werden lassen.

Neben der Welt der Mythen mag für die beiden Gelehrten relevant gewesen sein,

dass bereits vor ihrer Zeit zahlreiche Autoren reale Fälle von Geschlechtsabwei-

chungen dokumentiert und sie gleichermaßen als übernatürlich klassifiziert haben.

So sind aus dem republikanischen Italien mehrere Fälle von Menschen bekannt, die

nicht eindeutig in duale Geschlechtervorstellungen passten oder ihr Geschlecht

wechselten und daher als übernatürlich oder göttlich beeinflusst verstanden und

eingeordnet wurden.63 Wohl auf einige dieser Fälle bezugnehmend spricht auch Pli-

nius davon, dass in früheren Zeiten Hermaphroditen als prodigia gedeutet wurden,

während sie zu seiner Zeit als deliciae behandelt wurden.64 Zusätzlich berichtet Pli-

nius von der dokumentierten Verwandlung eines Mädchens in einen Jungen im ita-

lischen Casinum unter dem Konsulat von P. Licinius Crassus und C. Cassius Longi-

nus (171 v. u. Z.), die er explizit ernst nimmt.65 Das zeigt unverkennbar die Ausein-

andersetzung mit derlei vorkaiserzeitlichen Quellen und scheint nahezulegen, dass

sich wohl Plinius und Phlegon in diese Deutungstradition einreihten, auch wenn sie

weitaus positiver von diesen Geschichten schrieben.66

62 Vgl. Jon E. Lendon, That Tyrant, Persuasion. How Rhetoric Shaped the Roman World. Princeton, NJ/Ox-

ford 2022, 29–63.

63 So berichtet Cicero davon, dass in der Republik die Geburt eines Androgynen als prodigium gedeutet

wurde und den Senat dazu veranlasste, die Sibyllinischen Bücher befragen zu lassen. Cic. div. 1, 97–98. Zu-

sätzlich berichtet Diodor davon, dass Geschlechtsverwandlungen unter anderem in Neapel, aber auch

noch an anderen Orten gesichtet wurden, und diese meist als göttliche Vorzeichen verstanden wurden.

Diod. 32, 12, 1. Auch Livius führt neben vielen weiteren Wunderzeichen, die sich im Zweiten Punischen

Krieg ereigneten, an, dass in Spoletum eine Frau zum Mann wurde. Liv. 24, 10, 10. Ähnlich zählte auch

Lukrez Androgyne zu den portenta. Lucr. 5, 837–854. Zur Deutung von Hermaphroditen in der Republik vgl.

auch Corbeill, Sexing the World (wie Anm. 2), 151–159; Chris Mowat, Engendering the Future. Divination

and the Construction of Gender in the Late Roman Republic. Stuttgart 2021, 89–115.

64 Plin. nat. 7, 34. Zum veränderten Umgang mit Hermaphroditen in der frühen Kaiserzeit vgl. Corbeill,

Sexing the World (wie Anm. 2), 164–168.

65 Plin. nat. 7, 36.

66 In der Römischen Republik trafen Menschen, die sich nicht eindeutig binären Geschlechtskategorien

zuordnen ließen, noch häufig auf gravierende Formen der Ablehnung. Vgl. Wacke, Vom Hermaphroditen



J. COERT, WANN IST EIN MANN EIN (EHE-)MANN? 29

Unter diesen „Vorläufern“ wird wohl Diodor eine besondere Bedeutung zuge-

kommen sein, der bereits zuvor detailreich solche Geschlechtsverwandlungen fest-

gehalten hatte.67 Wir wissen mit Sicherheit, dass Plinius mehrfach sein Werk als

Quelle nutzte und auch für Phlegon ist dies bereits vermutet worden.68 Daher er-

scheint ein Exkurs zu den von Diodor geschilderten Fällen angebracht, um die Be-

deutung dieser Vorlage evaluieren zu können. Er berichtet im Kontext der Ermor-

dung des seleukidischen Monarchen Alexander I. Balas im Jahr 145 v. u. Z. im arabi-

schen Ort Abai69, dass in dieser Lokalität eine Person lebte, die sich kurz vor dem Tod

des Königs von einer Frau zu einem Mann verwandelt habe. Diese Transformation

ist nicht nur als ein wundersames Omen für das darauffolgende Ereignis gedeutet,

sondern auch äußerst detailliert festgehalten worden: Die bereits verheiratete Frau

Herais soll nach einem Jahr Ehe sehr krank geworden sein. Ihr Genitalbereich habe

sich stark entzündet, sei angeschwollen und den restlichen Körper sollen Fieberan-

fälle heimgesucht haben. Die Ärzte, die diesen Fall behandelten, probierten, sie mit

Heilmitteln zu kurieren und mussten am siebten Tag der Krankheit überrascht fest-

stellen, dass die Oberfläche der Haut im Genitalbereich riss und aus dem ehemals

weiblichen Geschlechtsorgan unverkennbar ein männliches Glied und Hoden her-

vortraten. Nachdem sie medizinisch versorgt und wieder stabil gewesen sei, habe

Herais ihre unerwünscht erlangte Männlichkeit unter ihrer weiblichen Kleidung

67 Zu beachten ist hierbei, dass die folgenden Diodorfragmente nur über den byzantinischen Autor Pho-

tius überliefert sind. Zum Überlieferungsweg und dessen Bedeutung für die Passagen siehe Laura Pfuntner,

Between Science and Superstition. Photius, Diodorus Siculus, and “Hermaphrodites”, in: Dumbarton Oaks

Papers 74, 2020, 269–284.

68 Diodor wird mehrfach explizit in der „Naturalis Historia“ erwähnt und es ist Forschungskonsens, dass

Plinius der Ältere mehrfach das Werk von Diodor als Quelle heranzog. Michael Rathmann, Diodor und seine

Bibliotheke. Weltgeschichte aus der Provinz. Berlin/ Boston, MA 2016, 147f. Auch für Phlegon von Tralleis

wurde bereits vermutet, dass er die Diodorstellen zu Geschlechtsverwandlungen kannte und sie womög-

lich als Inspiration nahm. Doroszewska, „…and She Became a Man“ (wie Anm. 34), 233f. Allgemein zur Ver-

breitung von Diodors Bibliotheke sowie deren Nutzung durch griechische und lateinische Autoren in der

Kaiserzeit vgl. Rathmann, Diodor, 147–155.

69 Zur Ermordung von Alexander I. Balas und deren Datierung siehe David Engels, Art. „Alexander I. Ba-

las, König des Seleukidenreichs“, in: Altay Coşkun/Oliver Bräckel/Jean Coert (Hrsg.), Amici Populi Roma-

ni (APR 13). Prosopographie der auswärtigen Freunde Roms / Prosopographical of the Foreign Friends of

Rome. Waterloo/Ontario 2023, 60–61.

(wie Anm. 39), 875–887; Evêque, Legal Treatment (wie Anm. 42), 124–138. Zum Wandel des rechtlichen Sta-

tus von Intersexuellen im republikanischen und kaiserlichen Rom vgl. auch Evêque, Legal Treatment (wie

Anm. 42), 124–152.



30 Historische Zeitschrift // BAND 320 / 2025

verborgen und insbesondere den Sex mit ihrem Ehemann Simiades lange herausge-

zögert. Simiades hatte dafür laut der Überlieferung wenig Verständnis und initiierte

nach langer Ungeduld einen Gerichtsprozess, da seine Frau ihren Ehepflichten nicht

nachgekommen sei. Beim Prozess offenbarte Herais unverhüllt ihren nackten Kör-

per vor den Richtern und vielen weiteren Anwesenden und fragte diese provokativ,

ob man denn einen Mann, wie sie einer sei, zwingen dürfe, mit einem anderen Mann

in Ehe zusammenzuleben. Dieser gezielt evozierte Schockzustand im Gericht rettete

sie nicht nur vor einer Verurteilung, sondern verschaffte ihr einen neuen Ge-

schlechtsstatus. Die eingeforderte Männlichkeit wurde akzeptiert und mehrere Ärz-

te begannen nun chirurgisch die Form ihres Genitalbereiches nachzubearbeiten, da

Teile des männlichen Geschlechtsorgans noch in der Haut und in den Resten des

weiblichen Geschlechtsorganes eingeschlossen gewesen seien. Anschließend nahm

Herais den männlichen Namen Diophantos an, trug männliche Tracht, trat in die

königliche Reiterei ein und kämpfte an der Seite von Alexander I. Balas.70 Folglich

hatten der Wandel des Geschlechts und die damit einhergehenden, sichtbaren do-

minanten männlichen Geschlechtsmerkmale am Körper es Herais/Diophantos er-

möglicht, im Konsens mit ihrer/seiner Normengemeinschaft sozial gültige, männli-

che Privilegien und einen neuen Geschlechtsstatus wahrzunehmen. Somit wieder-

holt sich hier das bereits bei den Digesten besprochene sowie identifizierte Muster,

dass sich das soziale Geschlecht anpassen lässt, wenn das Äußere einer Person eben-

dies für die Zeitgenossen rechtfertigen kann.71 Dass die äußeren Veränderungen

wohl tatsächlich zu einer Statusänderung der Person führten, mag man auch am

Ausgang des Eheverhältnisses, das ab diesem Zeitpunkt wohl zwischen zwei Män-

nern bestand, sehen: Der einstige Ehemann Simiades soll sich aus Liebeskummer

und Scham für die praktizierte homosexuelle Ehe das Leben genommen haben.72

70 Diod. 32, 10, 2–8.

71 Dig. 1, 5, 10. Auch wenn Kordula Schnegg noch Herais als einen Hermaphroditen verstand und diese

Person wohl versehentlich in das römische Kulturumfeld einordnete, obwohl in Diodors Bericht explizit

von Arabien unter seleukidischem Einfluss gesprochen und kein einziger Römer erwähnt wird, hat sie zu

Recht darauf verwiesen, dass das medizinische Gutachten über das biologische Geschlecht von Herais ent-

scheidend für deren soziale Geschlechterrolle war. Kordula Schnegg, Die Begutachtung von Hermaphrodi-

ten in der römischen Antike. Einige Überlegungen zur Gutachterei in antiken Quellen, in: Österreichische

Zeitschrift für Geschichtswissenschaften 31/3, 2020, 18–27, 23.

72 Diod. 32, 10, 9.



J. COERT, WANN IST EIN MANN EIN (EHE-)MANN? 31

Laut Diodor habe sich ein identischer Fall dreißig Jahre später in Epidauros zuge-

tragen. Dort habe eine bereits zwei Jahre lang verheiratete Frau namens Kallo auch

kein konventionelles weibliches Geschlechtsorgan besessen. Stattdessen habe sie

bei den Schamhaaren eine Röhre gehabt, die in das Becken führte und ihr zwar er-

laubte, Flüssigkeiten auszuscheiden, aber nicht wie eine Frau den Geschlechtsver-

kehr auszuüben. Genau wie beim vorigen Fall hätten sich auch die Schamteile die-

ser Frau entzündet, sich dort eine Geschwulst gezeigt und starke Schmerzen hervor-

gerufen. Nachdem ein Apotheker einen Einschnitt an der Geschwulst vornahm,

sollen ein Penis inklusive Hoden hervorgetreten und erkennbar geworden sein. Der

Apotheker befreite die Genitalien von der umliegenden Haut und schnitt ein Loch

in die Penisspitze, welches das Genital voll funktionsfähig gemacht habe. Nach die-

ser Prozedur sei Kallo als Mann anerkannt worden und habe den männlichen Na-

men Kallon angenommen sowie fortan männliche Tracht getragen.73 Auch hier hat

Kallo/Kallon durch ihre/seine operative Offenbarung und durch den Konsens ihrer/

seiner Zeitgenossen das soziale Geschlecht wechseln können und war dadurch in

ein gleichgeschlechtliches Eheverhältnis geraten.74 In diesem Fall wissen wir leider

nicht, ob die Ehe nach der Verwandlung noch Bestand hatte. Zu erwähnen ist an die-

ser Stelle noch, dass auch Diodors Zeitgenosse, der in Herculaneum lebende und wir-

kende epikureische Philosoph Philodemos, wohl denselben Fall kannte und in sei-

nen Schriften auf ihn rekurrierte. Er berichtet ebenfalls von einem Mädchen in Epi-

dauros, das nach seiner Hochzeit zu einem Mann wurde.75 Insbesondere diese

Parallelüberlieferung lässt es legitim erscheinen, das Geschilderte zunächst durch-

aus ernst zu nehmen.

So mögen diese Geschichten zwar allzu abenteuerlich klingen, intuitiv dazu ver-

leiten, sie in das Reich der Fiktion zu verbannen, aber vor allem dadurch überra-

73 Diod. 32, 11.

74 Auch Kelly Shannon-Henderson wies daraufhin, dass das Erscheinen von männlichen Geschlechtsor-

ganen in beiden Fällen nach Diodors Schilderung die Zuordnung zum männlichen Geschlecht unumgäng-

lich machte und eine andere Zuordnungsoption anscheinend nicht mal denkbar war. Shannon-Henderson,

Life after Transition (wie Anm. 26), 71.

75 „[…] ὁ γαμηθεὶς ὡς παρ|θένος [ἐν] Ἐπιδαύρωι κἄπειτα | γενόμ̣[εν]ο̣ς ἀνήρ,[…].“ Philod. sign. col. 4

= P. Hercul. 1065, col. 2, 9–11. Zur Interpretation und Einordnung dieser Stelle siehe auch Joëlle Delattre-Bien-

court/Daniel Delattre, Le recours aux mirabilia dans les polémiques logiques du Portique et du Jardin (Philo-

dème, De signis, col. 1–2), in: Olivier Bianchi/Philippe Mudry/Olivier Thévenaz (Eds.), „Mirabilia“ – Con-

ceptions et représentations de l’extraordinaire dans le monde antique. Bern/Berlin/Frankfurt am Main/

Wien 2004, 221–237, 236; Doroszewska, The Monstrous World (wie Anm. 47), 102–104.



32 Historische Zeitschrift // BAND 320 / 2025

schen, dass sie sich komplett mit einem der modernen Medizin wohlbekannten Phä-

nomen decken76: Der Pseudohermaphroditismus kann genau die Symptome und

die körperliche Entwicklung aufweisen, die uns Diodor schildert. Wenn ungebore-

ne männliche Kinder während der Schwangerschaft einen Mangel der Steroid-5α-

Reduktase erleiden, kann das dazu führen, dass ihre Genitalien im Beckenraum ver-

bleiben und in dem Körperbereich, wo sie normalerweise zu sehen sein sollten, ein

Loch klafft, das fälschlicherweise für ein weibliches Geschlechtsorgan gehalten wer-

den kann. Es ist ein üblicher Verlauf, dass während der Pubertät und der damit ein-

hergehenden Veränderung des Hormonhaushaltes die männlichen Genitalien dann

verspätet aus dem Beckenraum hervortreten und nach außen hin sichtbar werden.77

Auch in der Altertumswissenschaft sind die beschriebenen Parallelen bemerkt und

nachvollziehbar die Schlussfolgerung gezogen worden, dass Diodor ebendieses me-

dizinische Phänomen, das bei seinen Zeitgenossen auftrat, beschrieben hat.78

Obwohl die antiken Beobachter den Pseudohermaphroditismus wohl noch nicht

verstanden und daher fälschlich von einem Wandel des biologischen Geschlechts

ausgingen, so war diese Geschlechtstransformation dennoch nach dem Stand der

76 Bereits der Medizinhistoriker Fridolf Kudlien sprach sich prononciert dafür aus, dass die behandelten

Diodorpassagen keine Phantasterei seien, sondern als seriöse, unverzerrte Überlieferungen von realen Be-

gebenheiten verstanden werden müssen. Fridolf Kudlien, Diodors Zwitter-Exkurs als Testimonium hellenis-

tischer Medizin, in: Clio Medica 1/4, 1966, 319–324, 319. Zu beachten ist hierbei aber die Beobachtung von

Rebecca Langlands, dass Diodor die Inhalte wohl bewusst in Form einer Ekphrasis wiedergibt, um elegant

das Leserinteresse zu wecken. Vgl. Langlands, Sex Change (wie Anm. 56), bes. 106.

77 Ausführlich wird dieses medizinische Phänomen mit seinem Verlauf und seinen Kausalitäten, inklu-

sive anschaulichen Bildmaterials, in den folgenden Fachartikeln erklärt. Vgl. Julianne Imperato-McGinley/

Yuan-Shan Zhu, Androgens and Male Physiology the Syndrome of 5alpha-Reductase-2 Deficiency, in: Mole-

cular and Cellular Endocrinology 198/1–2, 2002, 51–59; Hey-Joo Kang/Julianne Imperato-McGinley/Yuan-

Shan Zhu/Zev Rosenwaks, The Effect of 5a-Reductase-2 Deficiency on Human Fertility, in: Fertility and Ste-

rility 101/2, 2014, 310–316.

78 Fridolf Kudlien, der in den 1960ern schrieb und die zitierten Erkenntnisse der Medizinforschung noch

nicht kennen konnte, ging noch davon aus, dass Diodor von intersexuellen Menschen schrieb. Kudlien,

Diodors Zwitter-Exkurs (wie Anm. 76), 320. Dieser Geschlechtseinordnung folgt auch Mowat, Engendering

(wie Anm. 63), 92–98. Laura Pfuntner stellte die beschriebenen medizinischen Phänomene hingegen in

Verbindung zur mangelhaften Steroid-5α-Reduktase. Pfuntner, Between Science and Superstition (wie

Anm. 67), 270. Vorher wies auch Gerhard Wirth in seinem Diodorkommentar darauf hin, dass die geschil-

derten körperlichen Veränderungen ein bekanntes Phänomen in der modernen Kinderurologie sind, und

sah es als plausibel an, dass Diodors Beschreibungen von Geschlechtstransformationen darauf rekurrieren

könnten. Gerhard Wirth, Diodors Griechische Weltgeschichte, Bd. 8, 2. Fragmente (Buch XXI–XL). Stuttgart

2008, 454f.



J. COERT, WANN IST EIN MANN EIN (EHE-)MANN? 33

kaiserzeitlichen Medizin erklärbar: Der in Rom tätige Arzt Galen ging in seinen

Schriften davon aus, dass das männliche und das weibliche Geschlechtsorgan iden-

tisch seien und ganz der Säftelehre folgend allein durch die verschiedenen Säfte und

Temperaturen der männlichen und weiblichen Körper entweder nach innen oder

außen gestülpt seien; ähnliche Dependenzen zwischen der Ausprägung von Ge-

schlechtsmerkmalen und Körpersäften und -temperaturen hatte zuvor auch Hippo-

krates in seinen medizinischen Schriften angenommen.79 Wenn es zu einem lang-

anhaltenden Missverhältnis bzw. zu einer Umstrukturierung dieser Elemente im

Körper käme, wäre es nach diesem Modell zumindest denkbar, dass sich somit auch

äußerliche Körpermerkmale veränderten und unter anderem eine Umstülpung des

Geschlechtsorganes stattfinden könne. Berücksichtigt man diese medizinischen

Annahmen der Kaiserzeit und die real erfahrbaren/beobachtbaren Veränderungen

des Genitalbereiches, von denen Diodor berichtet und die sich nach dem damaligen

Kenntnisstand als Geschlechtstransformation deuten lassen, dann ist es sehr plausi-

bel, dass Plinius und Phlegon sehr wohl davon überzeugt sein konnten, dass solche

Transformationen des biologischen Geschlechts existierten und dass diese als Wun-

der zu deuten waren.80

Zusammen ergibt sich ein konsistentes Bild: Unabhängig davon, ob jeweils Plini-

us, Phlegon oder das soziale Umfeld der Geschlechtswandler die wahrscheinlich

stattgefundenen Täuschungen durchschauten, sie für medizinisch-biologisch er-

klärbar hielten oder es als Wunder ansahen, existierte bereits in den Mythen und der

antiken Literatur ein etablierter Deutungskanon für solche Phänomene, der eine

Auflistung solcher Fälle als mirabilia legitim erschienen ließ. Die Parallelen zum

Iphismythos und den Schilderungen Diodors und Philodemos’ sind unübersehbar

und die damit einhergehende Einordnung nachvollziehbar. Selbst wenn manch

Zeitgenosse oder die Autoren selbst erkannten, dass kein göttliches Wunderwirken

für die neuen Geschlechterrollen verantwortlich war, muss man sich fragen, wer ein

Interesse an einer Korrektur dieser Interpretation gehabt haben könnte, wenn an-

scheinend bereits ein Konsens über die soziale Gültigkeit der individuellen Verän-

79 Hippokr. vict. 1, 26–29; Gal. usu. part. 14, 5–6. Siehe dazu auch Voß, Das differenzierte Geschlechter-

verständnis (wie Anm. 5), 69.

80 Zumindest für Phlegon von Tralleis hat bereits Julia Doroszewska erwägt, dass Galens Theorien über

die Ausformung der Geschlechter relevant für dessen Verständnis der Geschlechtstransformationen gewe-

sen sein könnten. Doroszewska, Beyond the Limits (wie Anm. 34), 134.



34 Historische Zeitschrift // BAND 320 / 2025

derung in der Normengemeinschaft bestand. Nach den besprochenen Quellen zu ur-

teilen handelte es sich bei keinem der Ehepartner um eine Person von Rang und Na-

men, der eventuell ein (politischer) Kontrahent oder Ähnliches hätte schaden

wollen, wie es bei der Ärztin Agnodike der Fall war, die aufgrund ihrer Beliebtheit

bei weiblichen Kunden von ihrer männlichen Konkurrenz angeklagt wurde.81 An-

ders als die Ärztin waren sie wohl keine Personen des öffentlichen Lebens oder der

wohlhabenden Oberschicht, für deren Privatleben sich zahlreiche Menschen inter-

essiert hätten. Dass diese Personen abseits der Wundererzählungen nirgendwo im

Quellenmaterial auftauchen, spricht dafür, dass sie jenseits dieser Kategorie irrele-

vant für die Öffentlichkeit waren und sie demnach auch nicht attraktiv für investi-

gative, rufschädigende Überprüfungen waren. Da sich wohl niemand an ihnen und

ihren biologisch gleichgeschlechtlichen Ehen störte, könnte man eventuell von

einer gewissen konsensualen Toleranz gegenüber diesem Phänomen bei den „Einge-

weihten“ ausgehen. Dies mag wohl auch daran liegen, dass von diesen Fällen kein

Druck ausging, die üblichen Konventionen infrage zu stellen oder gar die Regeln

und Normen zu verändern. Für Plinius und Phlegon waren diese Geschichten wahr-

scheinlich sogar überaus reizvoll, da sie sich einerseits wunderbar für ihre mirabilia

und den oben geschilderten Deutungsrahmen eigneten und andererseits für ihre Le-

ser auch schwerlich zu überprüfen waren, zumal die meisten Fälle in der römischen

Peripherie verortet waren.82 Gleichermaßen kann es daher aber auch für die beiden

Gelehrten schwierig gewesen sein, diese Geschichten penibel über lange Zeiträume

zu überprüfen, sodass es nicht unwahrscheinlich bleibt, dass sie selbst vielleicht all-

zu gutgläubig die Narrative der Ehepartner übernahmen oder intuitiv ihre Ge-

schichten in den skizzierten Deutungskanon einordneten.

81 Vgl. Hygin. Fab. 274, 10–13; King, Agnodike (wie Anm. 28); Krenkel, Transvestismus (wie Anm. 10),

468.

82 Allgemein wurden viele der Wunder, die Plinius in seinen Schriften erwähnt, in der Peripherie veror-

tet. Die Wunder bzw. die Informationen über diese erreichten ihn meist nur indirekt in Italien. Vgl. dazu

Harold W. Bird, Aurelius Victor on Women and Sexual Morality, in: CJ 78/1, 1982, 44–48.



J. COERT, WANN IST EIN MANN EIN (EHE-)MANN? 35

V. Ein allzu bekanntes und gern kritisiertes Phänomen. 

Geschlechtsverwandlungen und gleichgeschlechtliche Ehen 

in der kaiserzeitlichen Literatur

Nachdem zuvor die erste Frage beantwortet wurde, gilt es nun in diesem Ab-

schnitt, auf die zweite Frage eine Antwort zu finden, warum sich nämlich abseits der

bereits behandelten Quellenstellen nirgendwo in der antiken Literatur Hinweise

oder Reaktionen auf die rekonstruierte Praktik der gleichgeschlechtlichen Ehe fin-

den lassen. Dafür eignen sich die nachfolgend auszuwertenden Autoren Seneca,

Euenos von Athen, Martial, Iuvenal und Lukian von Samosata.

Insbesondere die Wahl des letztgenannten Autors mag zunächst verwundern,

denn Lukian ist nicht primär für das Zusammentragen von mirabilia oder der Analy-

se von Naturphänomenen bekannt; vielmehr rühmt ihn sein bissiger Humor und

seine sprachliche Raffinesse. Der Reiz seiner komödiantischen Schriften liegt in der

zeitgenössischen Reflexion. So konnte in der Forschung herausgearbeitet werden,

dass Lukian in diesen Werken mit Witz sehr bewusst auf gesellschaftliche sowie so-

ziale Probleme seiner Zeit reagierte, sie thematisierte und auch nicht selten in seinen

Späßen klandestine Kritik übte.83 Vor diesem Hintergrund zeitgenössischer Kritik

sind insbesondere die Hetärengespräche, eine Sammlung fingierter dialogischer Mi-

niaturen, die uns als Alltagsdramen Einblicke in Themen gewähren, die wohl auch

Lukians Zeitgenossen beschäftigten und ihnen vertraut waren, für die Untersu-

chung von Interesse.

Bemerkenswert ist insbesondere der fünfte Dialog, in dem das Phänomen einer

gleichgeschlechtlichen Ehe aufgegriffen wird. In diesem Dialog erzählt die Frau Lea-

ina ihrer Freundin Klonarion von ihren sexuellen Erfahrungen mit Megilla von Les-

bos, die Leaina nach der Art der Männer geliebt hat. Bereits die Ansiedlung von

Megilla auf Lesbos – jener Insel, die mit den homoerotischen Gedichten von Sappho

assoziiert wurde – verweist auf den homosexuellen, nicht konventionell femininen

Charakter dieser Person. So spricht auch Klonarion, als sie von der Insel Lesbos hört,

gleich von den maskulinen Weibern, die dort leben. Das Gespräch über Megilla of-

fenbart aber nicht nur, dass sie eine homosexuelle Frau ist, sondern auch, dass sie

beim zärtlichen Vorspiel mit Leaina männliche Verhaltensmuster pflegte und eine

83 Ausführlich hat sich hiermit B. Baldwin, Lucian as Social Satirist, in: CQ 16/2, 1961, 199–208 auseinan-

dergesetzt.



36 Historische Zeitschrift // BAND 320 / 2025

Perücke trug. Ebendiese Perücke nahm sie beim Küssen ab, sodass Leaina die darun-

ter kurz geschorenen Haare erblickte, die sie sofort als eine typisch männliche Frisur

der Athleten identifizieren konnte und die sie überraschte. Auf diese Verwunderung

reagiert Megilla im Dialog mit der folgenden Frage84:

„,Hast du schon je einmal, Leaina, einen so hübschen jungen Mann gesehen?‘ 

,Aber ich sehe ja gar keinen jungen Mann hier, Megilla‘, erwiderte ich. Darauf 

sie: ,Mache aus mir kein Weib, denn ich heiße Megillos und habe seinerzeit 

diese Demonassa geheiratet und sie ist meine Frau.‘“85

Nicht weniger verwirrt fragt hierauf Leaina die bisweilen männlich auftretende

Frau, ob sie ein Hermaphrodit sei. Megilla negiert dies entschieden und erklärt, dass

ihr Körper genauso gebaut sei wie der aller anderen Frauen. Sie unterscheide sich

von den anderen Frauen nur dadurch, dass sie die Einstellung, die Begierde und das

Verhalten der Männer pflege. Der Dialog endet damit, dass Leaina ihrer Freundin

Klonarion bezeugt, dass Megilla sie wirklich wie ein Mann im Bett geliebt habe.86

Diese kleine Geschichte entsprang dem Esprit Lukians und diente wohl in erster

Linie dem Amüsement seiner Leser. Obwohl die Erzählung für die Unterhaltung an-

gefertigt worden war, darf man im Hinblick auf die obige Beobachtung, dass Lukians

Dialoge auf soziale und gesellschaftliche Phänomene seiner Zeit reagierten und sie

thematisierten, auch hier davon ausgehen, dass der Witz und Charme dieses Dialo-

ges davon lebten, dass die Leser zu den beschriebenen Inhalten eine Verbindung her-

stellen konnten und ihnen zumindest einige der dort beschriebenen Elemente als

Referenz bekannt waren. Wenn wir dies annehmen, dann darf man wohl davon aus-

gehen, dass sich die geschilderte Geschlechtsverwandlung und die damit einherge-

hende gleichgeschlechtliche Heirat von Megilla, die parodiert werden, auch auf re-

ale Fälle wie zum Beispiel die oben besprochenen bezogen. Somit würde die Lukian-

passage ein weiteres Indiz für die breiter bekannte (wenn auch nicht häufige)

Existenz gleichgeschlechtlicher Ehen darstellen und könnte beim Verständnis der

oben besprochenen Geschlechtstransformationen und Eheschließungen helfen.

Ähnlich urteilte bereits John Boswell, der ebenso die zuvor summarisch wiederge-

84 Lukian. Dial. meretr. 5.

85 Lukian. Dial. meretr. 5. „ἡ δέ, Ὦ Λέαινα, φησíν, ἑώρακας ἤδη οὕτω καλὸν νεανíσκον; ἀλλ᾽ οὐχ ὁρῶ
γε, ἔφην ἐγώ, νεανíσκον ἐνταῦθα, ὦ Μέγιλλα. μή με καταθήλυνε, ἔφη, Μέγιλλος γὰρ ἐγὼ λέγομαι καὶ
γεγάμηκα πρόπαλαι ταύτην τὴν Δημώνασσαν, καὶ ἔστιν ἐμὴ γυνή.“ Dt. Übersetzung von Wilhelm

Plankl. Gr. Text nach der Edition der Scriptorum classicorum bibliotheca Oxoniensis.

86 Lukian. Dial. meretr. 5.



J. COERT, WANN IST EIN MANN EIN (EHE-)MANN? 37

gebene Passage als Reflexion zeitgenössischer Liaison- und Eheformen verstand und

sie folglich als gewichtiges Indiz für gleichgeschlechtliche Beziehungen und der

zeitgenössischen Imitation heterosexueller Hochzeitsrituale deutete.87 Blickt man

in das Vokabular der Passage, scheint es Lukian jedoch wohl nicht, wie Boswell es

vermutet, nur um eine Nachahmung zu gehen. So spricht Megilla/Megillos ent-

schieden davon, dass „[…] γεγάμηκα πρόπαλαι ταύτην τὴν Δημώνασσαν“.88 Sie/Er

hat sie wortwörtlich vor langer Zeit geheiratet und Demonassa ist explizit ἐμὴ γυνή
– ihre/seine Ehefrau. Das erklärt auch die verwunderte Reaktion der Gesprächspart-

nerin Leaina, die sich sofort nach dem wahren Geschlecht ihres Gegenübers erkun-

digt, weil sie sich anscheinend solch eine offizielle Ehe zwischen zwei Frauen nicht

vorstellen kann und es sich für sie wohl nicht nur um eine simple Imitation hetero-

sexueller Paare handelt. Vor diesem Hintergrund scheint es legitim, Lukians Erzäh-

lung mit denen von Plinius und Phlegon zu vergleichen.

Obwohl diese Autoren für verschiedene Literaturgattungen stehen, weisen ihre

Schilderungen von Geschlechtsverwandlungen und Ehen frappierende Parallelen

auf, wenn wir nun die Transformation von Megilla nachverfolgen. Dem Dialog zu-

folge war sie von Geburt an eine biologische Frau ohne körperliche Unterschiede zu

anderen Frauen. Auch wenn sie ihr biologisches Geschlecht nicht veränderte, so

schaffte sie es, ihr soziales Geschlecht zu ändern und die Rolle des männlichen Me-

gillos anzunehmen und in dieser auch akzeptiert zu werden. Dies konnte sie durch

eine Veränderung ihrer äußeren Erscheinung, wie die männlich gelesene Athleten-

frisur, die virtuose Imitation von männlich konnotiertem Verhalten sowie die per-

formative Inanspruchnahme des männlichen Namens Megillos, erreichen. Bemer-

kenswert ist, dass sie durch ihre maskuline Rolle auch das männliche Privileg wahr-

nehmen konnte, eine Frau zu ehelichen. Als Megillos heiratete sie Demonassa und

blieb mit ihr ein Leben verbunden, obwohl sie anscheinend nicht dauerhaft in ihrer

männlichen Rolle verblieb, wenn Leaina sie zunächst als weibliche Megilla mit fe-

mininer Perücke kennenlernte. Wenn wir auf die behandelten Fälle bei Plinius und

Phlegon zurückblicken, dann scheinen nicht wenige dieser rekonstruierten Ehe-

schließungen, wie etwa die von Areskusa/Areskon, dem Paradigma zu entsprechen,

das Lukian an Megilla/Megillos präsentiert. Es wirkt so, als ob Lukian gezielt auf die-

87 Boswell, Same-sex Unions (wie Anm. 6), 82.

88 Vgl. Anm. 83: „[H]abe seinerzeit diese Demonassa geheiratet und sie ist meine Frau.‘“



38 Historische Zeitschrift // BAND 320 / 2025

se Praktik seiner Zeitgenossen verspottend reagierte und sie in diesem Dialog wider-

spiegelte.

Skeptisch könnte man an dieser Stelle anbringen, dass Lukians Geschichte nun

schlicht auf die Wundererzählungen bei Phlegon und Plinius projiziert wird und al-

leinig noch kein Beweis für die gleichgeschlechtlichen Beziehungen sein kann, die

dort zuvor verortet wurden. Zu unserem Glück ist Lukian aber nicht der einzige zeit-

genössische Autor, der auf die identifizierten Muster gleichgeschlechtlicher Ehe re-

agierte und sie verarbeitete. Als Beispiel könnte man den Dichter Martial anführen,

der nicht weniger gesellschaftskritisch und alltagsbezogen in seinen Schriften war

als Lukian. Für unseren Untersuchungsgegenstand ist es von Interesse, dass er in

einem seiner Epigramme offen das Konzept der gleichgeschlechtlichen Ehe angriff:

„Der bärtige Callistratus hat sich dem steifen Afer vermählt

nach dem üblichen Brauch, wie sich dem Mann ein Mädchen vermählt.

Fackeln leuchteten voran, ein Brautschleier verhüllte sein Gesicht,

und es fehlten auch nicht, Talassus, die Rufe auf dich.

Sogar die Mitgift wurde festgelegt. Scheint dir das, Rom,

noch nicht genug? Wartest du etwa darauf, daß er auch Kinder be-

kommt?“89

Martial lastet in diesen Versen dem Mann Callistratus an, dass er sich mit einem

anderen Mann, Afer, explizit in der Rolle einer jungfräulichen Braut vermählt habe

und ebendas offiziell qua lege – nach den gesetzlichen Vorgaben, obwohl sein Bart

und damit seine Männlichkeit eigentlich unübersehbar seien. Hier taucht also das

bereits bekannte Muster auf, dass eine Person ihren sozialen Geschlechtsstatus

wechselt, um im heterosexuellen Deckmantel eine gleichgeschlechtliche Ehe einzu-

gehen. Auch wenn somit Martial nur die männliche Version von Lukians Geschich-

te anzubieten scheint, birgt sie zwei neue aufschlussreiche Facetten für unseren Un-

tersuchungsgegenstand: Im Gegensatz zu den Frauen bei Lukian sind diese beiden

Männer wohl nicht fiktiv, sondern reale Zeitgenossen gewesen. Callistratus und

89 Mart. 12, 42. „Barbatus rigido nupsit Callistratus Afro

hac qua lege viro nubere virgo solet.

praeluxere faces, velarunt flammea vultus,

nec tua defuerunt verba, Talasse, tibi.

dos etiam dicta est. nondum tibi, Roma, videtur

hoc satis? expectas numquid ut et pariat?“ Dt. Übersetzung von Paul Barié und Winfried Schindler. Lat.

Text nach der Edition der Bibliotheca Teubneriana.



J. COERT, WANN IST EIN MANN EIN (EHE-)MANN? 39

Afer tauchen vielfach in den Epigrammen auf, werden bewusst von Martial adres-

siert und werden auch immer wieder für ähnliche Themen und Verschmähungen

herangezogen.90 Callistratus wird etwa von Martial offen für seine Homosexualität

und seine passive Rolle beim Analverkehr angegangen.91 Afer wird hingegen dafür

desavouiert, mit was für einer „Frau“ er seine Zeit verbringe, anstatt nachts zu schla-

fen.92 Unweigerlich suggerieren diese Epigramme in ihrer Kombination und An-

zahl, dass Martial nicht für einen Spaß oder das Schmieden einiger wohlklingender

Verse auf diese Namen rekurrierte, sondern gezielt sowie bewusst dieses ihm be-

kannte homosexuelle Pärchen und deren Verhältnis bzw. Ehe angriff. Dafür spricht

auch die Beobachtung von Hans Peter Obermayer, dass Martial beim Aufbau des zi-

tierten Epigramms aus seinem eigenen gewohnten, verlachenden Schreibstil aus-

bricht; vielmehr ernste, empörte Worte der Kritik wählt, um diese Ehe zu beschrei-

ben.93

Ein zweites Element dieses Gedichts scheint den Eindruck zu bestärken, dass

Martial wirklich eine geschlossene Ehe zwischen zwei Männern kritisierte und dass

dieses Phänomen wohl kein Einzelfall war. Am Ende appelliert der Dichter an die Be-

wohner Roms, solche Eheverbindungen nicht hinzunehmen, wenn er darauf an-

spielt, dass diese beiden Herren nie Kinder bekommen werden und damit einem

Charakteristikum nicht gerecht werden können, das damals als zentraler Bestand-

teil von Ehen verstanden wurde. Wie mit dem Hinweis auf den Bart direkt am An-

fang des Epigramms macht er somit auf die Absurdität sowie die Grenzüberschrei-

tung dieser Eheverbindung und der mit ihr einhergehenden Täuschung aufmerk-

sam.94 Zusätzlich grenzt er durch die Erwähnung des Bartes Callistratus von

anderen homosexuellen Männern ab, die Martial in anderen Epigrammen für ihre

sorgfältige Enthaarung im Gesicht und in anderen Körperbereichen als effeminiert

karikiert.95 Während andere Homosexuelle demnach ihre männlichen Körperei-

90 Vgl. Mart. 4, 37; 5, 13; 4, 78; 6, 77; 9, 6; 9, 25; 9, 95; 10, 84; 12, 35; 12, 42. Siehe hierzu auch William S. An-

derson, „Lascivia vs. ira“: Martial und Juvenal, in: California Studies in Classical Antiquity 3, 1970, 1–34, 26.

91 Mart. 12, 35.

92 Mart. 10, 84.

93 Obermayer, Martial (wie Anm. 15), 135, Fn. 183.

94 Auch Hans Peter Obermayer identifizierte dies als eine unverkennbare Kritik an dem beschriebenen

Phänomen, wobei er aber selbst offenlässt, ob diese monierenden Worte tatsächlich auf reale Begebenhei-

ten reagierten. Obermayer, Martial (wie Anm. 15), 236.

95 Vgl. Mart. 2, 36; 9, 37; 12, 38.



40 Historische Zeitschrift // BAND 320 / 2025

genschaften kaschieren, macht sich Callistratus nicht einmal die Mühe, sein Äuße-

res an den für sich beanspruchten weiblichen Geschlechtsstatus anzugleichen. Man

mag sich an dieser Stelle fragen, wozu Martial an seine Leser appellieren und warum

er sich bemühen sollte, die Falschheit solch einer Ehe zu zeigen, wenn diese allein

seiner eigenen Imagination entspringen sollte. So erscheint solch ein Appell, jene

Kritik nur nachvollziehbar, wenn sie tatsächlich einen Bezugspunkt hat, der sowohl

dem Autor als auch den Lesern geläufig war. Folglich wäre dies ein weiteres Indiz für

die reale Existenz solcher gleichgeschlechtlichen Ehen, die wohl Martial und sei-

nem Publikum bekannt waren.

Dafür spricht auch der Fakt, dass dieses Thema mehrfach in Martials Gedichten

aufkommt und diese Gedichte sich nicht nur allein auf das Pärchen Callistratus und

Afer beziehen. Decianus, ein hispanischer Rechtsanwalt und persönlicher Freund

von Martial96, wird in einem der Epigramme vor solchen falschen Bräuten gewarnt:

„Decianus, siehst du jenen Mann da mit den ungekämmten Haaren,

dessen finsteren Blick du selber auch fürchtest,

der nur von Curiern spricht und Camillern, Roms Rettern?

Trau nicht seinem Gesicht: Gestern spielte er die Braut.“97

Diese paar Zeilen scheinen das gleiche Paradigma wie das vorige Gedicht abzubil-

den. Martial warnt Decianus vor einem biologischen Mann, der gestern noch die

Rolle einer Braut einnahm und in dieser wohl implizit einen anderen Mann ehelich-

te, und klassifiziert ihn wegen dieser Handlung als einen nicht vertrauenswürdigen

Lügner.98 Auch bei dieser sehr kurzen Anspielung auf eine gleichgeschlechtliche

Ehe würde es stark verwundern, dass sie ohne weitere Erklärung verstanden worden

wäre, wenn es für Autor und Leser keinen Referenzpunkt gegeben hätte.

Die herangezogenen Hinweise auf gleichgeschlechtliche Ehen bei Martial wei-

sen aber einen zentralen Unterschied auf. Während die vorangegangenen Quellen-

96 PIR2 D 20.

97 Mart. 1, 24. „Aspicis incomptis illum, Deciane, capillis,

cuius et ipse times triste supercilium,

qui loquitur Curios adsertoresque Camillos?

nolito fronti credere: nupsit heri.“ Dt. Übersetzung von Paul Barié und Winfried Schindler. Lat. Text nach

der Edition der Bibliotheca Teubneriana.

98 Ähnlich verwies Hans Peter Obermayer darauf, dass Martial hier eine Person, die sich durch Virilität

und republikanische Inbrunst präsentierte, durch seinen Geschlechterwechsel als Täuscher entlarvt wur-

de. Obermayer, Martial (wie Anm. 15), 236.



J. COERT, WANN IST EIN MANN EIN (EHE-)MANN? 41

stellen andeuten, dass die neue in der Gesellschaft eingenommene Geschlechterrol-

le langfristig von einem Ehepartner ausgeübt wurde, wird der Rollenwechsel von

Martial als durchschaubar und episodenhaft charakterisiert. Es gibt für ihn keine

Zweifel daran, dass der Interaktionspartner von Decianus ein Mann ist, obwohl er

gestern noch eine Braut war, und auch ist es kein Geheimnis für ihn, dass die Braut

von Afer, Callistratus, ein Mann mit entsprechenden körperlichen Charakteristika

ist. Ihm ist bewusst, dass diese Personen stets aus einer biologischen Perspektive

männlich waren, und es scheint so, als hätten diese Personen auch ihre Männlich-

keit nach der geschlossenen Ehe nicht verheimlicht. Martial suggeriert damit, dass

diese Männer nur für den Tag der Eheschließung und die damit verbundene Hoch-

zeit ihr soziales Geschlecht und folglich beim Eheschluss auch das rechtliche Ge-

schlecht wechselten, um ebendiesen Prozess zu ermöglichen. Nehmen wir das an,

dann würde sich bei Martial noch im stärkeren Ausmaß als bei den vorigen Autoren

abzeichnen, dass der beschriebene Wandel der Geschlechterrolle es homosexuellen

Paaren ermöglichte, nach den üblichen Konventionen zu heiraten, auch wenn für

andere Personen, wie Martial, wohl der gleichgeschlechtliche Eheschluss offen-

sichtlich war, da anscheinend manche Ehepartner nach dem kurzzeitigen Ge-

schlechtswechsel die Indizien für ihre alte Geschlechterrolle nicht kaschierten.

Hierin besteht ein Unterschied zu den vorigen Fällen aus den Provinzen, die die

stadtrömischen Autoren nicht im gleichen Maße lange und penibel beobachten und

untersuchen konnten wie jene aus dem heimischen Umfeld. Personen wie Afer und

Callistratus konnten Autoren und deren Adressaten aus ihrer eigenen Heimatstadt

wohl nicht langfristig täuschen und hatten das vielleicht nicht einmal vor, da sie

wohl keine schwerwiegenden negativen Folgen bei der Enttarnung fürchteten. So

gibt es auch keine Hinweise darauf, dass die von Martial attackierten und entlarvten

Falschspieler, abgesehen vom Hohn des Dichters und seiner Leser, mit irgendwel-

chen Sanktionen bestraft wurden. Dass die behandelten Männer kein Interesse am

Aufrechterhalten einer weiblichen Rolle hatten, während die oben besprochenen

Frauen anscheinend an der angenommenen männlichen Rolle festhielten, ist durch-

aus nachvollziehbar: Wie am Beispiel der Ärztin Agnodike veranschaulicht wurde,

konnte es für Frauen in den antiken patriarchalen Gesellschaftsstrukturen durch-

aus attraktiv sein, die Privilegien langfristig zu wahren, die mit einem männlichen

Status in der Öffentlichkeit einhergingen. Der weibliche Status bot hingegen Män-

nern nach dem Eheschluss wohl kaum Vorteile und hätte auf Dauer eher ein Ver-

zicht auf Privilegien bedeutet, die mit ihrem Geburtsgeschlecht einhergingen.



42 Historische Zeitschrift // BAND 320 / 2025

Auch muss hier die Frage gestellt werden, ob es für den rekonstruierten Ehetrick

überhaupt notwendig war, ein Leben lang oder zumindest noch nach der Eheschlie-

ßung die gewandelten Geschlechterrollen aufrechtzuerhalten. Für den Wirkungs-

raum des römischen Rechts kann dies wohl negiert werden, da dieses durchaus fle-

xibel und tolerant mit Rechtsakten umgehen konnte, bei denen sich erst im Nach-

hinein herausstellte, dass sie unter falschen Prämissen geschlossen wurden bzw. das

Recht falsch angewendet haben. So spricht M. Terentius Varro davon, dass rechtli-

che Entscheidungen von Prätoren an den sogenannten dies nefasti Gültigkeit hatten

und behielten, auch wenn sich herausstellen sollte, dass die jeweilige Entscheidung

an diesem Tag gar nicht hätte getroffen werden dürfen.99 Prominenter als die Var-

rostelle mag die Geschichte des Prätors Barbatius Philippus (39 v. u. Z.) sein, der auch

viele bedeutende rechtliche Entscheidungen während seiner Amtszeit traf und bei

dem sich erst im Verlauf seiner Amtsausübung herausstellte, dass er die für das Amt

notwendige Voraussetzung, ein freier römischer Bürger zu sein, nicht erfüllte, da er

ein Sklave war. Obwohl die Wahl zur Prätur als klarer, zu ahndender Rechtsbruch

verstanden wurde, blieben die Entscheidungen sowie Amtshandlungen des Prätors

nach dieser Entdeckung anscheinend weiterhin rechtskräftig, auch wenn sie unter

falschen Prämissen getroffen worden waren.100

Orientiert man sich an diesen Maßstäben, so wäre es gut vorstellbar, dass auch ge-

schlossene Ehen im römischen Recht, bei denen sich erst im Nachhinein heraus-

stellte, dass sie unter falschen Voraussetzungen bzw. in falschen Geschlechtskons-

tellationen getroffen wurden, ihre Gültigkeit behielten. So existierten keine offizi-

ellen Eheregister oder Institutionen bzw. Akteure, die nach dem Eheschluss die

Gültigkeit der Ehe kontrollierten und sie bei Bedarf auflösten. Folgt man den römi-

schen Juristen, musste die Ehe drei Kriterien – affectio maritalis (eheliche Zuneigung),

mens coentium (den Willen der Ehepartner) und consensus perseverans (andauernden

Konsens) – erfüllen, damit sie ihre Gültigkeit behielt und die auch wohl ohne Pro-

99 Varro ling. 6, 30.

100 Dig. 1, 14, 3; Wolfgang Kunkel/Roland Wittmann, Staatsordnung und Staatspraxis der Römischen Re-

publik. Bd. 2: Die Magistratur. München 1995, 53f. Ausführlicher zu den Quellen der lex Barbarius, deren

Auswertung und der Bedeutung dieses Falls für das römische Rechtsverständnis vgl. Natale Rampazzo, Qua-

si praetor non fuerit. Studi sulle elezioni magistratuali in Roma repubblicana tra regola ed eccezione. Nea-

pel 2008, 357–543. Für den aufmerksamen Hinweis auf diese Rechtspraktik danke ich sehr Christoph

Lundgreen.



J. COERT, WANN IST EIN MANN EIN (EHE-)MANN? 43

bleme „enttarnte“ gleichgeschlechtliche Paare erfüllen konnten.101 Folglich wäre

der Wandel der Geschlechterrolle vor allem für den Tag der Hochzeit von Relevanz,

nach dem Eheschluss jedoch von geringerer Bedeutung gewesen, wenn wir anneh-

men, dass die behandelten Fälle rechtlich gültige Ehen waren. Ebendas würde auch

die Phänomene bei Martial nachvollziehbar werden lassen, denn es scheint so, dass

sich die von ihm kritisierten gleichgeschlechtlichen Paare nach der Heirat nicht

mehr darum bemühten, eine soziale Geschlechterrolle auszuleben, die sich von ih-

rem biologischen Geschlecht unterschied, da dies wohl keine Gefahr für die bereits

geschlossene Ehe darstellte und die Ehepartner wohl auch keine rechtlichen Strafen

zu fürchten hatten.

Jene rechtliche Interpretation scheint eine Bestätigung bei einem Freund Mar-

tials zu finden, der ganz ähnliche Ehemuster schildert und vergleichbare Kritik an

diesen übt: Iuvenal schrieb in seiner zweiten Satire von sexuellen Devianzen, die er

in Rom verortete und harsch kritisierte, da sie aus seiner Sicht die römischen Werte

und Sitten verletzten bzw. beschmutzten.102 Nach einer Passage, in der er einige

Männer für ihr effeminiertes Verhalten sowie ihr weibliches Äußeres (Kleidung,

Haartracht, körperliche Attribute) und damit folglich ihre fehlende Maskulinität

angreift103, folgt dieser Ausschnitt, der für unseren Untersuchungsgegenstand rele-

vant ist:

„Gracchus gab 400000 Sesterzen als Mitgift dem Hornbläser

– vielleicht hatte der auch mit der geraden Trompete geblasen.

Gesiegelt ist der Ehekontrakt, man sagte ,Viel Glück!‘, eine riesige

Gesellschaft sitzt bereit zum Mahl, im Schoß des Ehemanns hegt die 

,Jungvermählte‘.

101 Siehe hierzu Evelyn Höbenreich, Familie und Gesellschaft, in: Dies./Giunio Rizelli (Hrsg.), Scylla. Frag-

mente einer juristischen Geschichte der Frauen im antiken Rom. Wien/Köln/Weimar 2003, 11–187, 128.

Nach dem römischen Recht bestand nur Anlass zur Auflösung einer Ehe, wenn die Scheidung gewünscht

wurde, eine neue Ehe geschlossen wurde, ein Ehepartner verstarb oder in Gefangenschaft bzw. Sklaverei

geriet oder ein Elternteil eines Ehepartners dies (zum Beispiel bei ehelicher Gewalt oder Ähnlichem) ver-

langte. Vgl. Dig. 24, 2, 1; Höbenreich, Familie, 129–140. Hinzu kommt, dass in Rom „Ehe als soziale Tatsache“

praktiziert wurde und unter der Eheschließung vornehmlich das „Herstellen der ehelichen Hausgemein-

schaft“ verstanden wurde. Burkhard Gladigow, Römische Erotik im Rahmen sakraler und sozialer Institu-

tionen, in: Würzburger Jahrbücher für die Altenumswissenschaft, NF. 2, 1976, 105–118, 111. Ebendies

könnten auch „enttarnte“ homosexuelle Paar ohne Probleme umgesetzt haben.

102 Iuv. 2.

103 Iuv. 2, 67–116.



44 Historische Zeitschrift // BAND 320 / 2025

Ihr edlen Herren, brauchen wir einen Censor oder eher einen Sühnepriester?

Würde man etwa mehr schaudern oder es für eine größere Naturwidrig-

keit halten,

wenn eine Frau ein Kalb oder eine Kuh ein Lamm gebären würde?

 Das Prachtgewand, die langen Kleider und den Brautschleier legt

der an, der die wippenden heiligen Geräte an geweihtem Riemen

trug und unter dem Salierschild schwitzte. Vater der Stadt,

woher gelangte so großer Greuel zu Latiums Hirten? Woher,

Gradivus, kam es, daß diese Nessel deine Enkel stach?

Sieh doch, da wird einem Mann ein Mann, ausgezeichnet durch Adel und 

Reichtum,

in die Ehe gegeben, und du schüttelst nicht den Helm und stößt nicht mit 

der Lanze auf die Erde

und beklagst dich nicht vor deinem Vater.“104

Betrachtet man ohne viel Interpretation zunächst allein den beschriebenen Ab-

lauf der Ehe, dann finden wir auch in diesem Ausschnitt ein altbekanntes Muster

wieder: Nach Iuvenals Schilderung strebte ein gewisser Gracchus, ein Spross einer

altehrwürdigen republikanischen gens, danach, einen uns namentlich nicht näher

bekannten Hornbläser105 zu heiraten. Die beiden Männer taten dies aber nicht in

ihrer angeborenen maskulinen Geschlechterrolle. Gracchus wechselte für die Hoch-

zeit in die weibliche Rolle der Braut und als solche trug er Brautschleier und -kleid

104 Iuv. 2, 116–131. „Quadringenta dedit Gracchus sestertia dotem

cornicini, sive hic recto cantaverat aere.

signatae tabulae, dictum ,feliciter‘, ingens

cena sedet, gremio iacuit nova nupta mariti.

o proceres, censore opus est an haruspice nobis?

scilicet horreres maioraque monstra putares,

si mulier vitulum vel si bos ederet agnum?

segmenta et longos habitus et flammea sumit

arcano qui sacra ferens nutantia loro

sudavit clipeis ancilibus. o pater urbis,

unde nefas tantum Latiis pastoribus ? unde

haec tetigit, Gradive, tuos urtica nepotes?

traditur ecce viro clarus genere atque opibus vir

nec galeam quassas nec terram cuspide pulsas

nec quereris patri.“ Dt. Übersetzung von Joachim Adamietz. Lat. Text nach der Edition der Bibliotheca

Teubneriana.

105 Die Metapher des Hornbläsers allein könnte schon eine homosexuelle Anspielung darstellen.



J. COERT, WANN IST EIN MANN EIN (EHE-)MANN? 45

und brachte nach der Brauttradition auch eine Mitgift zur Hochzeit.106 Nach diesem

Narrativ erlaubte somit die öffentliche Bekleidung der weiblichen Geschlechterrol-

le es Gracchus, seinen erwählten Hornbläser zu heiraten.

Da neben Iuvenal kein anderer Autor von solch einer Skandalhochzeit aus der

gens Cornelia/Sempronia berichtet, dürfen wir wohl davon ausgehen, dass es sich

hierbei um eine fiktive Erzählung handelt, die an eine historische Person herange-

tragen wird. Fraglich bleibt aber, ob der beschriebene Inhalt, die gleichgeschlechtli-

che Ehe, gleichermaßen der Phantasie des Satirenschreibers entspringt. Dass sich Iu-

venal allein zum Amüsieren und Verstören seiner Adressaten solch eine Ehe ausge-

dacht hat, wie Karen Hersch es vermutet107, scheint eher unwahrscheinlich, wenn

man sich den Aufbau dieser Passage en détail anschaut. Sie ist gänzlich von einem

moralischen Urteil geprägt, welches an einer klaren Polarisierung deutlich wird: Als

nobilis aus einer angesehenen alten Familie müsste Gracchus sowohl als censor als

auch als Priester der Salii Palatini – einer Priestergruppe, deren Gründungsursprünge

sich bis in die frühe Königszeit Roms zurückverfolgen lassen – wie kaum ein anderer

Quirite republikanische Sitten und Traditionen verkörpern. Anstatt republikani-

sche Inbrunst auszustrahlen und die Bräuche seiner Heimat zu wahren, kontrastiert

und befleckt er sie nach dieser Darstellung. Gracchus wahrt weder die Tradition der

heterosexuellen Ehe noch bleibt er seinem Geburtsgeschlecht und seiner öffent-

lichen männlichen Rolle treu; er verrät seine Geschlechtsidentität und den mos mai-

orum selbst, über den er wachen soll. Iuvenal charakterisiert seine Ehe als eine wi-

dernatürliche Monstrosität, ein Gräuel für Latium und seine Bewohner und steigert

ebenjenes Urteil noch dadurch, dass er an den römischen Gott Mars appelliert, dem

der Priester dient, diese Schande nicht zu ignorieren und dagegen einzuschreiten.108

Die gleichgeschlechtliche Ehe wird unübersehbar als Frevel gegenüber den römi-

schen mores und ihren Werten gekennzeichnet. Es ist Craig Williams zuzustimmen,

dass dieser Aufruf sowie das moralisierende Urteil offensichtlich eine Reaktion

beim Leser provozieren und dazu veranlassen sollen, sich selbst zu diesem Thema zu

106 Amy Richlin wies zu Recht darauf hin, dass das lateinische Vokabular wenig Zweifel zulässt, dass

Gracchus nach dieser Schilderung die Braut eines Mannes war. Amy Richlin, Not before Homosexuality, in:

Journal of the History of Sexuality 3/4, 1993, 523–573, 553.

107 Hersch, The Roman Wedding (wie Anm. 15), 36.

108 Auch wenn Mars in dem Ausschnitt nicht explizit erwähnt wird, konnte William Anderson über-

zeugend zeigen, dass diese Gottheit beim Appell gemeint ist. Anderson, „Lascivia vs. ira“ (wie Anm. 90), 27.



46 Historische Zeitschrift // BAND 320 / 2025

positionieren und der Meinung des Autors zu folgen.109 Nehmen wir diese Interpre-

tation an, dann ergibt sich zwangsläufig die Frage, warum Iuvenal auf eine Reaktion,

eine moralische Bewertung und die Zustimmung seines Lesers hoffen sollte, wenn

solche gleichgeschlechtlichen Ehen abseits seiner Satiren nicht existent waren.

Wozu sollte er etwas verurteilen, das ohne Realitätsbezug und dem Erfahrungshori-

zont seiner Leser unbekannt war? Ähnlich wie bei Martial scheint solch ein Appell,

solch eine harsche Beurteilung nur nachvollziehbar und gerechtfertigt, wenn es

eine Referenz für den dazugehörigen kritisierten Gegenstand gab.110 Somit sugge-

riert auch diese Passage bei Iuvenal die zeitgenössische Existenz solcher gleichge-

schlechtlichen Ehen, auf die der Satirenschreiber eingehen und sein Publikum re-

agieren konnte.

Dass Iuvenal nicht mit einem fiktiven Phänomen nach ein paar Lachern haschte,

wird noch deutlicher, wenn man nach dem zitierten Ausschnitt weiterliest, denn die

identifizierte Kritik wird in einem weiteren, abstrakteren Anlauf noch ein zweites

Mal, nun direkter geübt:

„Zieh’ also von dannen

und weiche vom Boden deines gestrengen Feldes, das du geringschätzt. 

,Eine

Verpflichtung muß ich morgen bei Sonnenaufgang im Tal des Quirinus erfül-

len.‘

Der Grund der Verpflichtung? ,Was fragst du? Ein Freund wird Gattin

und lädt nur wenige ein.‘ Falls ich nur am Leben bleibe: solches

wird, ja es wird öffentlich bekannt gemacht werden, sie werden wün-

schen, daß es auch in die Zeitung kommt.

Vorerst bleibt es für diese Bräute eine beharrliche gewaltige Qual,

daß sie nicht gebären und durch die Geburt die Ehemänner an sich fesseln 

können.

109 Williams, Roman Homosexuality (wie Anm. 6), 280.

110 Auch Amy Richlin hielt es für unplausibel, dass die beschriebenen Heiratszeremonien vollkommen

fiktiv seien. Sie verneinte aber bewusst die Vorstellung, dass bei Iuvenal eine legitime römische Heirats-

praktik beschrieben wird. Sie ging davon aus, dass Iuvenal uns eine verzerrte Fassung von Zeremonien aus

der römischen homosexuellen Subkultur beschrieb, von der er indirekt gehört haben könnte. Richlin, Not

before Homosexuality (wie Anm. 106), 548. Ähnlich bewertete Gergő Gellérfi den Iuvenalausschnitt sowie

die vorangegangenen Martialverse als Indizien für real stattgefundene gleichgeschlechtliche Hochzeitsze-

remonien. Gellérfi, Nubit amicus (wie Anm. 11), 97.



J. COERT, WANN IST EIN MANN EIN (EHE-)MANN? 47

Aber es ist besser so, daß die Natur den Wünschen kein Recht über

den Körper gewährt: unfruchtbar sterben sie […].“111

Dem bereits bekannten Paradigma entsprechend schreibt Iuvenal in diesem fin-

gierten Dialog davon, wie ein männlicher amicus zeitnah in der Rolle der Braut einen

anderen Mann heiraten wird.112 Erneut wechselt also hier eine Person ihre öffentli-

che, soziale Geschlechterrolle, um einen Ehebund mit einer Person des gleichen bio-

logischen Geschlechts einzugehen. Nach dieser Schilderung wird aber nicht einmal

mehr kaschiert, dass es sich hierbei um eine List handelt, um die üblichen, heterose-

xuell geprägten Ehekonventionen zu umgehen. Vielmehr spielt Iuvenal mit der

Angst, dass dieser Eklat von den Mitbürgern nicht nur nonchalant wahrgenommen

und toleriert wird, sondern auf solch eine akzeptierte Bekanntheit stoßen könnte,

dass die acta diurna – die „Zeitungen“113 – vom Erfolg und der Methode dieses Ehe-

schlusses berichten könnten. So suggeriert der Satirenschreiber prononciert dem Le-

ser, dass er ebendies nicht zulassen darf, dass diese gleichgeschlechtlichen Ehen

nicht eine konsensuale Normalität werden dürfen und aktiv dagegen vorgegangen

werden muss. Er verurteilt zutiefst diese Praktik, wenn er die fehlende Gebärfähig-

keit dieser „falschen Bräute“ betont und ebendies noch als das Beste an diesen gleich-

geschlechtlichen Ehen klassifiziert, die er als Farce identifiziert. Unweigerlich

drängt diese harsche Kritik wieder zu dem Schluss, dass Iuvenal wohl auf reale Be-

obachtungen, auf tatsächlich geschlossene Eheverbindungen von gleichgeschlecht-

111 Iuv. 2, 131–140. „[…] vade ergo et cede severi

iugeribus campi quem neglegis. ,officium cras

primo sole mihi peragendum in valle Quirini.’

quae causa officii? ,quid quaeris? nubit amicus,

nec multos adhibet.’ liceat modo vivere, fient,

fient ista palam, cupient et in acta referri.

interea tormentum ingens nubentibus haeret,

quod nequeant parere et partu retinere maritos.

sed melius, quod nil animis in corpora iuris

natura indulget: steriles moriuntur,“ Dt. Übersetzung von Joachim Adamietz. Lat. Text nach der Edition der

Bibliotheca Teubneriana.

112 Das Verb nubo verweist unverkennbar auf die Brautrolle des amicus. Siehe hierzu Heinrich Georges,

Georges: ausführliches lateinisch-deutsches Handwörterbuch. 8.Aufl. Darmstadt 1992, 1207f. Auch Amy

Richlin fiel dieses Vokabular auf, das eindeutig dem Mann eine weibliche Rolle bei der Hochzeit zu-

schreibt. Richlin, Not before Homosexuality (wie Anm. 106), 553.

113 Gemeint ist hier das Tagesgespräch in Rom, das mit der acta-Formulierung offizialisiert wird, um den

Skandal zu steigern.



48 Historische Zeitschrift // BAND 320 / 2025

lichen Paaren reagierte und sie vor einer Leserschaft desavouierte, für die mindes-

tens teilweise dieses Phänomen bekannt war.

Für die breitere Bekanntheit des Geschilderten spricht auch ein Epigramm des

frühkaiserzeitlichen Dichters Euenos von Athen, der wohl über derlei Ehen witzelte:

„Einstmals hob ich als Jungfrau die Hände betend zu Kypris,

Hochzeit mit Fackelgeleucht sehnte ich flehend herbei.

Ja, ich löste bereits die bräutlichen Mädchengewänder,

da erwuchs mir im Schoß plötzlich das Zeichen des Manns.

Bräutigam heiße ich nun statt Braut; und statt Aphrodite

habe ich Ares, ich hab Herakles’ Altar bekränzt.

Theben nannte mich einst Teiresia; nun ich die Mitra

gegen die Chlamys vertauscht, achtet mich Chalkis als Mann.“114

Euenos scheint sich mit dem hier untersuchten Muster einen Spaß zu erlauben

und daher selbstredend auf den prominenten Geschlechtswandler Teiresias anzu-

spielen: Das lyrische Ich, eine junge, heiratswillige Frau, ruft Aphrodite an, um die

ersehnte Ehe eingehen zu können. Es scheint, dass die Göttin die Frau erhört, die ihr

Brautgewand löst, männliche Genitalien in ihrem Schoß erblickt und nun anstatt

als Braut als Bräutigam wohl eine Ehe schließen kann. Sie wechselt folglich zur

männlichen Kleidung, der Chlamys, und lebt anscheinend fortan anerkannt als

(Ehe-)Mann in Chalkis. Die Parallelen sind unübersehbar und es scheint, dass der

Epigrammdichter auf die gleichen Phänomene rekurriert sowie reagiert, die auch

Lukian, Martial und Iuvenal beschreiben. Gleichermaßen scheint er die Existenz so-

wie die Kenntnis von Geschlechtsverwandlungen und damit verbundenen Ehen vo-

rauszusetzen, auf die sein Gedicht anspielt, und somit die Hypothese dieses Artikels

zu stützen.

Zuletzt deutet auch ein Zeitgenosse von ihm in dieselbe Richtung, der, abgesehen

114 Anth. Gr. 9, 602. „ἅ ποτε παρθενικαῖσιν ἱλασκομένα παλάμῃσιν
Κύπριδα, σὺν πεύκαις καὶ γάμον εὐξαμένα,
κουριδíους ἤδη θαλάμῳ λύσασα χιτῶνας,
ἀνδρὸς ἄφαρ μηρῶν ἐξελόχευσα τύπους:
νυμφíος ἐκ νύμφης δὲ κικλήσκομαι, ἐκ δ᾽ Ἀφροδíτης
Ἄρεα καὶ βωμοὺς ἔστεφον Ἡρακλέους.
Θῆβαι Τειρεσíην ἔλεγόν ποτε: νῦν δέ με Χαλκὶς
τὴν πάρος ἐν μíτραις ἠσπάσατ᾽ ἐν χλαμύδι.“ Dt. Übersetzung von Hermann Beckby. Gr. Text nach der

Sammlung Tusculum.



J. COERT, WANN IST EIN MANN EIN (EHE-)MANN? 49

von seiner Schmähschrift auf Kaiser Claudius115, kaum für witzige, eher für seriöse

Überlegungen in seinen Schriften bekannt ist: Der jüngere Seneca gibt in seinen

Briefen über Ethik an Lucilius nicht nur Einblicke in seine eigenen philosophischen

und moralischen Vorstellungen, sondern auch in das Alltagsleben Roms, auf das sei-

ne Überlegungen immer wieder reagieren und es in ethische Fragen einbinden. In

einem der Briefe spricht Seneca über naturwidriges Verhalten von Menschen und

veranschaulicht an mehreren Beispielen die Verwerflichkeit von Verhaltensmus-

tern, die nicht der Natur oder den gesellschaftlichen Konventionen folgen.116 In die-

ser Aufzählung findet sich auch diese Passage: „Scheinen Dir nicht jene Männer na-

turwidrig zu leben, die ihre Kleidung mit Frauen tauschen?“117

Seneca klassifiziert es als unnatürlich und wider die Sitten, dass es Männer gibt,

die Frauenkleidung tragen. Intuitiv ist man vielleicht an dieser Stelle dazu verleitet,

diese Passage im zeitgenössischen historischen Kontext zu lesen und das Beschrie-

bene als Bezug auf den kaiserlichen Freigelassenen Sporus zu verstehen, der von

Nero in eine Frau „verwandelt“ wurde und fortan in weiblicher Tracht in Rom zu se-

hen war, oder die Passage als Kritik auf episodenhafte Formen des Transvestitismus

zu begreifen.118 Achtet man auf die genaue Wortwahl Senecas, scheint beides aber

nicht plausibel. Er nutzt den Plural für die Männer und scheint somit nicht eine spe-

zifische Person, wie den prominenten Sporus, direkt zu adressieren. Auch scheint

das Verb vivere zu implizieren, dass es nicht um eine kurzzeitige Verkleidung zu

einem besonderen Anlass geht und stattdessen ein langes Leben in femininer

Tracht, in der Kleidung des anderen Geschlechts, gemeint ist. Auch wenn Seneca

hier nicht explizit von Männern spricht, die öffentlich ihr soziales Geschlecht ver-

änderten, um einen anderen Mann heiraten zu dürfen, so legt das Zitat nahe, dass es

für Seneca offensichtlich Männer gab, die ihr Äußeres an das von Frauen anpassten

und in dieser Form öffentlich auftraten und lebten. Auffallend ist, dass Seneca noch

in einem anderen Brief ähnliche Geschlechterinversionen bei einigen zeitgenössi-

schen Frauen identifizierte, die nach seiner Schilderung auch lebhaft die Verhal-

tensformen der Männer imitierten und dadurch ganz in der männlichen Rolle auf-

115 Vgl. Sen. apocol.

116 Vgl. Sen. epist. 122.

117 Sen. epist. 122, 7. „Non videntur tibi contra naturam vivere, qui commutant cum feminis vestem?“

Dt. Übersetzung von Rainer Nickel. Lat. Text nach der Edition der Bibliotheca Teubneriana.

118 Zur Geschlechtsverwandlung von Sporus, die zeitlich wohl auch erst nach der Niederschrift dieser

Zeilen anzusiedeln wäre, siehe Suet. Nero 28; Cass. Dio 62, 28, 2–3.



50 Historische Zeitschrift // BAND 320 / 2025

gingen.119 Auch wenn Seneca in diesen Passagen gleichgeschlechtliche Ehen nicht

erwähnt und sie somit schwerlich als Beweis für ebendiese zu nutzen sind, stellen

seine Beobachtungen dennoch ein starkes Indiz dafür dar, dass die beschriebenen

Phänomene bei Martial, Iuvenal und Lukian von Samosata zumindest nicht gänz-

lich fiktiv waren und der Wechsel von sozialen, öffentlichen Geschlechterrollen zu

ihrer Zeit praktiziert wurde. Es scheint naheliegend, dies in den Kontext des bereits

skizzierten gleichgeschlechtlichen Eheparadigmas einzuordnen, dennoch verbleibt

das bei Seneca spekulativ.

An dieser Stelle sei noch kurz ergänzt, dass auch das Inschriftenmaterial aus dem

kaiserzeitlichen Rom die Beobachtungen der Autoren zu stützen scheint, dass Bezie-

hungen, die nicht konventionell heterosexuell waren, zu ihrer Zeit verbreitet und

anscheinend auch so toleriert waren, dass diese öffentlich kommuniziert werden

konnten. So berichtet die prominente Grabinschrift der Freigelassenen Allia Potes-

tas unverblümt von einer Dreierbeziehung zwischen zwei Männern und ihr, die sie

wohl lange geführt hatten.120 Auch wenn hier der Begriff der Ehe nicht fällt, zeigen

uns solche Funde, wie divers die Beziehungsmuster im Untersuchungszeitraum

sein konnten und dass es wohl reale Vorlagen und Bezüge im Lebensumfeld der zu-

vor besprochenen Autoren gegeben hat.

Zusammenfassend kann man für die in diesem Abschnitt behandelten Autoren

konstatieren, dass für sie der Wechsel der öffentlichen, sozialen Geschlechterrollen

ein bekanntes, zeitgenössisches Phänomen war, das parodiert und kritisiert werden

konnte. Für Lukian, Martial und Iuvenal war es auch vorstellbar, dass die Annahme

der anderen Geschlechterrolle es Paaren des gleichen biologischen Geschlechts er-

möglichte, sich als Braut und Bräutigam zu ehelichen, auch wenn ihre Geburtsge-

schlechter ebendies nicht zugelassen hätten. Sie begriffen demnach die (teilweise

nur zeitweilige) Veränderung der Geschlechterrolle als Methode, um althergebrach-

te, gesetzlich verankerte Ehekonventionen zu umgehen und gleichgeschlechtlich

zu heiraten. In der näheren Betrachtung der Textstellen ist erkennbar geworden,

dass diese drei Autoren wohl nicht nur zeitnah auf dieselbe fiktive Idee kamen. Viel-

mehr scheinen die Passagen deutlich zu suggerieren, dass das von ihnen beschriebe-

119 Sen. epist. 95, 21.

120 CIL 6, 37965 = CLE 1988. Zur Datierung, Auswertung und der Forschungsdiskussion um die Inschrift

siehe ausführlich Nicholas Horsfall, CIL VI 37965 = CLE 1988 (Epitaph of Allia Potestas): A Commentary, in:

ZPE 61, 1985, 251–272.



J. COERT, WANN IST EIN MANN EIN (EHE-)MANN? 51

ne Phänomen einen realen und zeitgenössischen Bezug in ihrem Lebensumfeld hat-

te und sie mit ihren Texten bewusst darauf reagierten und es bewerteten.121

An dieser Stelle ist es weiterführend, die bei Plinius und Phlegon angewandten

Konzepte aus der Spieltheorie und zur institutionellen und sozialen Gültigkeit von

Normen auch zum Bewerten dieses Befunds zu nutzen: Insbesondere an Martial, Iu-

venal und Lukian wird als partes pro toto sichtbar, dass Angehörige bzw. Spieler der

Normengemeinschaften zumindest einige der in ihrem Umfeld stattfindenden Täu-

schungen bemerkten, die betreffenden Personen als Falschspieler – als nutznießeri-

sche Abweichler, die sich nicht an die gängigen Konventionen und Regeln zum Ge-

schlechtsstatus und zur Ehe hielten – identifizierten, als solche enttarnten und als

aktive Akteure im dazugehörigen Diskurs dieses Falschspiel kritisierten. Wenn Se-

neca, Martial und Iuvenal betonen, dass die kritisierten Personen zu den gesell-

schaftlichen Konventionen, zum mos maiorum oder gar einer natur- oder göttergege-

benen Geschlechtsordnung im Widerspruch stehen, dann möchten sie deutlich zei-

gen, dass dieses Verhalten als unvereinbar mit den institutionellen Normen des

kaiserlichen Roms bewertet werden muss. Das Falschspiel kann ihrer Kritik zufolge

keine institutionelle Gültigkeit besitzen. Aufschlussreicher sind diese kritischen

Stimmen noch für die soziale Gültigkeit des neuen Geschlechtsstatus und die gleich-

geschlechtlichen Ehekonstellationen. Wenn Martial und Iuvenal aktiv an die Leser

appellieren, sich ihrer Kritik und ihrer Ablehnung anzuschließen, und sie von der

Unvereinbarkeit des Phänomens mit den bestehenden Normen überzeugen wollen,

dann scheinen sie bei der Mehrheit ihrer Leser bzw. Zeitgenossen vorauszusetzen,

dass sie wohl dieselbe Geisteshaltung noch nicht teilen oder ihr zumindest nicht ge-

nügend aktiven Ausdruck verleihen. Der eingeforderte Dissens spricht dafür, dass

wohl aus der Sicht dieser Autoren zu viele Personen das Phänomen tolerierten und

zuließen und dieses daher eine unverdiente soziale Gültigkeit genoss. Wenn Martial

bei einer der Ehen betont, dass sie „qua lege“122 geschlossen wurde, wird deutlich

suggeriert, dass diese und wahrscheinlich noch weitere Ehen wohl zusätzlich auch

121 Gerade hier zeigt sich auch der Unterschied zu Diodor, Plinius und Phlegon, die sich mit Menschen

auseinandergesetzt haben, die fernab ihrer eigenen Lebens- und Wirkungsräume lebten und nahezu aus-

schließlich in den Provinzen anzutreffen waren. Die Gelehrten hatten somit kaum Möglichkeiten, über

lange Zeiträume hinweg und penibel die von ihnen beschriebenen Fälle zu prüfen; vielmehr waren sie auf

die Berichte anderer Personen, flüchtige Kontakte sowie Eindrücke angewiesen. Die glaubhafte Täu-

schung dieser Autoren war somit viel einfacher als etwa beim Pärchen, das Martial selbst kannte.

122 Mart. 12, 42.



52 Historische Zeitschrift // BAND 320 / 2025

eine rechtliche Gültigkeit besessen haben könnten. Nehmen wir dies an, würde das

bedeuten, dass trotz der Enttarnung einiger Fälle und der öffentlichen Kritik daran

der Großteil der Normengemeinschaft diesen Phänomenen soziale Gültigkeit zuge-

stand oder sie zumindest soweit hinnahm und tolerierte, dass über die Kritik hinaus

wohl keine stärkeren Formen der aktiven sozialen Ablehnung oder strafrechtlichen

Sanktion folgten, die das Kritisierte beendeten. Dafür sprechen auch die prominen-

ten Fälle von Agnodike und P. Clodius Pulcher, die beim Wechsel ihres Geschlechts-

status enttarnt wurden. Zwar folgte auf die jeweiligen Täuschungen ein formeller

Gerichtsprozess, jedoch konnten die Angeklagten ohne Verurteilung jeweils das Ge-

richt gänzlich straffrei wieder verlassen. Im Fall von Agnodike wurde sogar ihr Ver-

halten honoriert, indem es anschließend offiziell allen Frauen in Athen gestattet

wurde, die ärztliche Laufbahn einzuschlagen.123

VI. Die Kriminalisierung und Skandalisierung der gleich-

geschlechtlichen Ehen als spiegelnder Existenzbeweis?

Nachdem gezeigt wurde, dass der Wandel des Geschlechtsstatus und die damit

einhergehende Möglichkeit der Eheschließung zahlreich bei den kaiserzeitlichen

Autoren des 1. und 2.Jahrhunderts Beachtung sowie Kritik erfuhren, verbleibt ab-

schließend die Frage, wie die eingangs erwähnten Quellen, die mit derlei Ehezu-

schreibungen Politiker diffamierten oder diese Eheform gar aktiv verboten, in die

gewonnenen Zwischenergebnisse einzuordnen sind. Damit verknüpfen sich zudem

die Fragen, wie lange das hier behandelte Phänomen existierte und toleriert wurde

und warum diese Eheform offensichtlich nicht bis in die heutige Zeit überdauern

konnte.

Beginnen wir mit den anfangs skizzierten Fällen von M. Antonius, Nero und Ela-

gabal, denen diffamierend vorgeworfen wurde, gleichgeschlechtliche Ehen einge-

gangen zu sein. Nachvollziehbar ist von mehreren Forschern konstatiert worden,

dass diese infamen Zuschreibungen wahrscheinlich fingiert oder stark verzerrt sind

123 Bei P. Clodius Pulcher sollte noch erwähnt werden, dass nicht nur die Verkleidung, sondern auch das

damit verbundene Eindringen in ein für Frauen vorbehaltenes Fest Anlass zur Anklage gab. Wie Agnodike

hat er sich durch die Verkleidung zeitweise geschlechtsspezifische Privilegien verschafft. Vgl. Cic. Att. 1,

16; Hygin. Fab. 274, 10–13; Plut. Cic. 29, 6–30, 1.



J. COERT, WANN IST EIN MANN EIN (EHE-)MANN? 53

und uns damit wenig Aufschluss über das Liebes- und Eheleben dieser Römer ge-

ben.124 Dass Redner und Historiker trotzdem die Unterstellung der gleichge-

schlechtlichen Ehe nutzten, um deren öffentliches Image zu schädigen, sagt uns so-

mit zwar kaum etwas über den Wahrheitsgehalt dieser Vorwürfe, aber dafür viel

über die Referenzen der Rufschädigung. So konnte sich eine Diffamierung nur wirk-

sam entfalten, wenn sie tatsächlich auf existente und denkbare Phänomene aufbau-

en konnte und wenn der Vorwurf selbst nicht vollkommen absurd und phantas-

tisch, sondern der zugeschriebene Fauxpas zumindest denkbar war und bekannten

unrühmlichen Mustern folgte.125 Wendet man sich mit dieser Vorüberlegung nun

den drei genannten Fällen zu und rekonstruiert die konkrete Diffamierung, dann

kann man Verbindungen zu den zuvor besprochenen Fällen wiederfinden:

1. Cicero warf in seinen Philippischen Reden dem Triumvir M. Antonius vor, seine

männliche Rolle abgelegt, stattdessen ein Frauengewand angelegt und damit die

Rolle einer Frau angenommen zu haben. Als solch eine Frau soll sich Antonius

nicht nur prostituiert haben, sondern als Ehefrau auch mit C. Scribonius Curio

ein „matrimonium“126 eingegangen sein.127

124 Siehe hierzu die Fußnoten 10 und 11.

125 Als Vergleichspunkt könnte man hier den Vorwurf der vinolentia – der Trunksucht – nennen, der

nicht selten in Biographien oder öffentlichen Reden genutzt wurde, um römische Politiker zu diffamieren,

obwohl sie teilweise den vorgeworfenen Umgang mit dem Wein gar nicht pflegten. Diese Rufschädigung

konnte ihre Wirkung in der Öffentlichkeit und Literatur entfalten, da es in Rom sowohl ein normiertes, ak-

zeptiertes Trinkverhalten für Alkohol als auch beobachtbare und real erfahrbare extreme Abweichungen

davon gab, die gesellschaftlich verurteilt wurden. Auch wenn häufig der reale Weinkonsum der Politiker

nicht mit den Vorwürfen übereinstimmte, so war es sehr wohl möglich, sie mit einem negativ konnotier-

ten Bild in Verbindung zu bringen, das den Stadtrömern aus ihrem Alltag bekannt war. Ausführlich zur Be-

deutung des Weinkonsums und dem Vorwurf der vinolentia in der späten Republik und im frühen Prinzi-

pat vgl. Christoph Degelmann, Brot und Spiele … und Wein. vinolentia und die Semantisierung des Alkohol-

konsums in der römischen Republik und frühen Kaiserzeit, in: Eike Faber/Timo Klär (Hrsg.), Zwischen

Hunger und Überfluss. Antike Diskurse über die Ernährung. Stuttgart 2020, 245–266.

126 Cic. Phil. 2, 45.

127 Cic. Phil. 2, 45. Zu berücksichtigen ist hierbei, dass dieser Vorwurf im Rahmen von zahlreichen wei-

teren infamen und von Normen abweichenden Zuschreibungen fällt, die Antonius als Politiker disqualifi-

zieren und als Bürger beschämen sollten. Christoph Lundgreen hat nachvollziehbar zeigen können, dass

Cicero damit unter anderem die Strategie verfolgte, ihn in diversen Bereichen als deviant zu charakterisie-

ren, ihn folglich als Amtsträger zu delegitimieren und einen politischen Ausschluss seiner Person zu pro-

vozieren. Christoph Lundgreen, amicus – inimicus – hostis. Die Philippischen Reden Ciceros und der Um-

gang mit radikaler Devianz, in: Marian Nebelin/Claudia Tiersch (Hrsg.), Semantische Kämpfe zwischen

Republik und Prinzipat? Kontinuität und Transformation der politischen Sprache in Rom. Göttingen 2021,

373–415, 383–385, 389.



54 Historische Zeitschrift // BAND 320 / 2025

2. Laut Tacitus habe sich Nero 56 n. u. Z. einen Brautschleier anlegen lassen und in

der Rolle der Braut seinen Sklaven Pythagoras geehelicht.128 Diesem Muster fol-

gend schreibt auch Sueton dem Kaiser zu, dass er als Braut mit seinem Freigelas-

senen Doryphoros vermählt wurde.129 Eine Inversion dieses Musters gibt es bei

dem Freigelassenen Sporus, dessen Körper Nero durch operative Eingriffe verän-

dern ließ und den er dann öffentlich zur Frau erklärte.130 Dieser biologische

Mann, der die soziale Rolle einer Frau übernahm, wurde laut Sueton und Cassius

Dio in einer späteren Heiratszeremonie als Braut mit Kaiser Nero, der der Bräuti-

gam gewesen sei, vermählt.131

3. Vergleichbar mit den diffamierenden Geschichten, die um Nero kursierten, wur-

de auch Kaiser Elagabal zugeschrieben, als Frau gleichgeschlechtliche Ehen ein-

gegangen zu sein. Laut der „Historia Augusta“ und Cassius Dio habe er sich expli-

zit als Braut und seiner eigenen Männlichkeit prononciert entsagend mit dem

Athleten Aurelius Zoticus vermählt, der sein Ehemann geworden sei.132 Glei-

chermaßen schreibt Cassius Dio ihm zu, dass er seine Männlichkeit abgelegt, sich

weiblich geschminkt sowie gekleidet und eine feminine Rolle eingenommen ha-

be, um als Braut den Rennwagenfahrer Hierokles als seinen Ehemann heiraten zu

können.133

Unabhängig davon, welche möglichen realen Geschichten und Halbwahrheiten

128 Tac. ann. 15, 37. Auch Cassius Dio schildert, dass Nero sich als Braut mit Pythagoras vermählte. Cass.

Dio 63, 22, 4.

129 Suet. Nero 29. Auch wenn beispielsweise Paul Veyne die beschriebenen Ehen Neros bereits als histo-

rischen Fakt ansah und von ihnen die Verbreitung der gleichgeschlechtlichen Ehe im 1.Jahrhundert ablei-

tete (Veyne, La famille [wie Anm. 12], 40), muss bei den erwähnten Stellen die Beobachtung Werner Kren-

kels beachtet werden, dass Sueton manchen Kaisern gezielt deviantes Sexual- und Geschlechtsverhalten

zuschrieb, um sie negativ zu charakterisieren. Die geschilderten Ehen stellten deutlich solch ein deviantes

Extrem dar, das ebendiesem Zweck gut dienen konnte. Vgl. Krenkel, Sex und politische Biographie (wie

Anm 10). Ähnlich wiederholt Aurelius Victor die Geschichte, dass Nero im Brautgewand als Braut mit

Männern verheiratet wurde. Aur. Vict. Caes. 5, 5. Da bekannt ist, dass Aurelius Victor gezielt die Sexualität

der Personen in seinen Kurzbiographien nutzte, um sie zu charakterisieren, verwundert es nicht, dass er

ebenso auf diese infamen Zuschreibungen rekurrierte. Vgl. dazu Bird, Aurelius Victor (wie Anm. 82).

130 Cass. Dio 62, 28, 2–3; Suet. Nero 28. Zur operativen Umwandlung von Sporus und den dazugehörigen

gängigen Forschungsannahmen siehe ausführlich Michael B. Charles, Nero and Sporus again, in: Latomus

73/3, 2014, 667–685.

131 Suet. Nero 28–29; Cass. Dio 62, 28, 2–3; Cass. Dio 63, 22, 4.

132 Cass. Dio 80, 16; SHA Heliog. 10, 2–5.

133 Cass. Dio 80, 15.



J. COERT, WANN IST EIN MANN EIN (EHE-)MANN? 55

hinter diesen Zuschreibungen stecken mögen, sind alle aufgelisteten Fälle vom sel-

ben Paradigma geprägt, das uns bereits in den besprochenen Quellenstellen begeg-

net ist: Den biologisch männlichen Politikern (ausgenommen die Inversion bei

Nero und Sporus) wird ein Ablegen ihrer sozialen männlichen Rolle und die Annah-

me einer weiblichen sozialen Rolle zugesprochen. Mit diesem neuen Geschlechts-

status sollen sie Personen des gleichen biologischen Geschlechts geheiratet haben.

Ihnen wurde das vorgeworfen, was bei all den zuvor besprochenen Texten immer

wieder identifiziert und herausgearbeitet wurde. Diese parallelen Übereinstimmun-

gen in verschiedenen Quellengattungen und bei diversen Autoren aus verschiede-

nen Jahrhunderten kann man wohl schwerlich als eine Vielzahl von Zufällen ver-

stehen. Auch wenn sicherlich die Geschichten, die mit M. Antonius, Nero und Ela-

gabal verbunden wurden, zumindest zu großen Teilen fingiert waren und der

Diffamierung dienten, so rekurrieren sie stets auf das gleiche Konzept bzw. das glei-

che Muster, das wohl gleichermaßen Cicero, Tacitus, Cassius Dio und den Autoren

der „Historia Augusta“ sowie ihren Lesern/Zuhörern anscheinend so plausibel er-

schien, dass man es als rufschädigenden, nicht vollkommen unglaubhaften Vor-

wurf gegen eine hochprominente Person formulieren konnte. Ebendiese Parallelen

sprechen einerseits dafür, dass für sie gleichermaßen das geschilderte Paradigma

grundlegend denkbar war, und andererseits dafür, dass für sie wahrscheinlich auch

eine bekannte Referenz der gleichgeschlechtlichen Ehepraktik existierte, die es erst

ermöglichte, dass unabhängig voneinander immer wieder Autoren darauf rekurrie-

ren konnten. Konzise formuliert ist der Skandal ein starkes Indiz dafür, dass das

Skandalisierte denkbar und auch existent war. Folglich würden diese Diffamierun-

gen in der antiken Literatur die zuvor herausgearbeiteten Indizien und Interpretati-

onen zur gleichgeschlechtlichen Ehe stützen und keineswegs im Widerspruch dazu

stehen.

Zusätzlich spricht dies für die im letzten Abschnitt vorangegangene Deutung des

Phänomens: So wie Iuvenal und Martial deutlich seine Unvereinbarkeit mit institu-

tionellen Normen zeigen und es daher kritikfähig und negativ bewertbar machen,

qualifiziert es sich auch für die Diffamierung durch den offensichtlichen Normen-

bruch und wird daher dafür genutzt. Dennoch setzt die Diffamierungspraktik vor-

aus, dass das zu Kritisierende in einem Grad ausreichend in der Gesellschaft sozial

toleriert und zugelassen wird, dass es existieren und so weit verbreitet sein kann,

dass es auch für einen Politiker denkbar und zuschreibbar ist.

Ob diese herausgearbeitete grundlegende Duldung über das 1. und 2.Jahrhundert



56 Historische Zeitschrift // BAND 320 / 2025

hinaus lange erhalten blieb, lässt sich aufgrund der Quellenarmut des späten 3.Jahr-

hunderts schwerlich erfassen. Mit Sicherheit kann hingegen gesagt werden, dass im

4.Jahrhundert unter der konstantinischen Dynastie gleichgeschlechtliche Ehen

wieder in den römischen Quellen auftauchten, thematisiert und fortan viel harscher

als in der Kaiserzeit behandelt wurden. Für das Verständnis dieser Zäsur, die relevant

für den Untersuchungsgegenstand ist, ist es notwendig, zunächst die Entwicklung

der Ehe sowie des Umgangs mit Homosexualität in dieser Zeit sowie die dazugehö-

rige Gesetzeslage anzusprechen.

Bereits unter den nichtchristlichen Kaisern der Tetrarchie lassen sich religiös mo-

tivierte Bemühungen erkennen, die existierenden Formen der Ehe im Reich zu re-

formieren. So geht aus einem Edikt Diokletians und seiner drei Mitkaiser aus dem

Jahr 295, das unter anderem inzestuöse Ehen verbot, hervor, dass es selbstgesetztes

Ziel der Kaiser gewesen sei, die Ehen im Reich explizit wieder sowohl zu religiösen,

heiligen als auch gesetzlichen Idealen zurückzuführen.134 Derlei Initiativen der

Ehedefinition und -reform setzten sich im christlicher werdenden Imperium Roma-

num des frühen 4.Jahrhunderts fort. Insbesondere in den christlichen Quellen jener

Zeit kann man beobachten, dass die Abstimmung der bereits lange existierenden rö-

mischen Ehekonzeption auf die neuen, sich durchsetzenden christlichen Gesell-

schaftsvorstellungen und die damit einhergehende Frage, wie eine korrekte Ehe zu

definieren sei, ein brisantes Thema war. Die überlieferten Kanones der Synoden von

Elvira (ca. 300–302?), von Ankyra (314), von Arles (314) und von Neokaisareia (ca.

314/315) bezeugen alle, dass auf diesen Versammlungen nicht nur stets die Akzep-

tabilität bzw. Nichtakzeptabilität von Ehe- und Sexualpraktiken diskutiert wurde,

sondern auch dass viele lang existierende Ehe- und Sexualtraditionen als unverein-

bar mit christlichen Glaubensvorstellungen bewertet und entsprechend geächtet

und verboten wurden. Diese Debatten und Ergebnisse von christlichen Autoritäten

waren auch für politische Entscheidungsträger von Relevanz. Kaiser Konstantin I.,

der aktiv mit Kirchenvertretern zusammenarbeitete und sie förderte, wirkte zum

Beispiel bei der genannten Synode von Arles mit und überführte einige der auf den

Synoden beschlossenen Normen und Verbote in die reale Lebenswelt seiner Zeitge-

nossen.135

134 Vgl. coll. 6, 4, 1–8.

135 Judith Evans Grubbs, Law and Family in Late Antiquity. The Emperor Constantine’s Marriage Legisla-

tion. Oxford 1995, 74f.



J. COERT, WANN IST EIN MANN EIN (EHE-)MANN? 57

Laut dem Geschichtsschreiber Ammianus Marcellinus sei Konstantin I. ein Er-

neuerer und Umgestalter der alten Gesetze und überkommenen Sitten gewesen und

habe ebendiesen neue Formen gegeben.136 Ganz ähnlich, mit einem prononciert

christlichen Anstrich, berichtet der Biograph des Kaisers, Eusebius von Caesarea, da-

von, dass Konstantin gezielt auf ungezügelte Wollust, ausgelassene Unzucht und

sittenwidriges Verhalten reagiert und neue Gesetze geschaffen habe, die auf Sittsam-

keit bedacht gewesen seien und alte Gewohnheiten gänzlich verboten.137 Dass es

sich hierbei nicht schlicht um euphemistische oder topische Zuschreibungen han-

delt, konnte Judith Evans Grubbs in ihrer Studie zur Familiengesetzgebung Kons-

tantins zeigen. Sie hat herausgearbeitet, dass er mit seinen Gesetzen weitreichend

und nachhaltig in die Gesellschaftsstrukturen seiner Zeit eingriff. Kennzeichen die-

ser Eingriffe war es, dass er zum einen alte Gesetze restituierte, wie die als streng gel-

tenden Sittengesetze des ersten Kaisers Augustus138, und zum anderen neue Gesetze

und Bräuche einführte, die stark von christlichen Wert- und Moralvorstellungen ge-

prägt waren.139 Dieser christliche Einfluss macht sich insbesondere bei der juristi-

schen Konzeption der Ehe bemerkbar. Konstantin und seine Nachfolger konturier-

ten die Rahmenbedingungen der Ehe durch eine Reihe von Gesetzen neu, skandali-

sierten und kriminalisierten nicht wenige alte Ehebräuche und führten damit die

römische Ehe näher an christliche Idealvorstellungen heran.140 Zusätzlich wurden

136 „Tunc et memoriam Constantini ut novatoris turbatorisque priscarum legum et moris antiquitus re-

cepti vexavit […]“, Amm. 21, 10, 8. Lat. Text nach der Edition der Bibliotheca Teubneriana.

137 Eus. vita Const. 3, 58.

138 Zum Inhalt und der Zielsetzung der augusteischen Sittengesetze siehe Jochen Bleicken, Augustus. Eine

Biographie. Berlin 1998, 483–494; Ernst Baltrusch, Regimen morum. Die Reglementierung des Privatlebens

der Senatoren und Ritter in der römischen Republik und frühen Kaiserzeit. München 1989; ders., Alte Sit-

ten – neue Gesetze. Zur Reformpolitik des Augustus, in: Ernst Baltrusch/Christian Wendt (Hrsg.), Der Ers-

te. Augustus und der Beginn einer neuen Epoche. Darmstadt 2016, 66–75.

139 Zum Charakter und Inhalt der konstantinischen Gesetze vgl. Evans Grubbs, Law and Family (wie

Anm 135), die entgegen vorangegangenen Forschungen gezeigt hat, dass neben christlichen Ideen auch das

Wiederaufgreifen sehr alter Rechts- und Normtraditionen relevant für die neuen juristischen Veränderun-

gen war. Der christliche Einfluss macht sich auch bei vielen weiteren Gesetzen der konstantinischen Zeit

bemerkbar, die nicht die Familiengestaltung betrafen. Karl-Leo Noethlichs hat in seiner Dissertation noch

stärker für den christlichen Charakter der Gesetze Konstantins plädiert und gezeigt, dass viele Gesetze ak-

tiv gegen Personengruppen gerichtet waren, deren Glaubensvorstellungen mit denen der zeitgenössischen

Christen konfligierten, wie zum Beispiel Juden oder Anhänger der alten griechisch-römischen Religionen.

Vgl. Karl-Leo Noethlichs, Die gesetzgeberischen Maßnahmen der christlichen Kaiser des vierten Jahrhun-

derts gegen Häretiker, Heiden und Juden. Köln 1971, 6–45.

140 Exemplarisch kann man dafür das Verbot der Entführungsheirat im Jahr 326 nennen, die vor Kons-



58 Historische Zeitschrift // BAND 320 / 2025

auch etliche, insbesondere homosexuelle Formen der Partnerschaft und Sexualität,

die diesem Ideal nicht entsprachen, geächtet und durch ein sich etablierendes Sexu-

alstrafrecht rigoros bestraft.141 Dafür boten sowohl das Alte als auch das Neue Tes-

tament mehr als genügend Passagen, die solch ein Vorgehen legitim erscheinen las-

sen konnten.142

Im Kontext dieser kaiserlichen Bestrebungen, die Ehe und Sitten von als laster-

haft wahrgenommenen Praktiken zu reinigen, begegnen uns wohl nicht zufällig

jene Phänomene wieder, die bereits ausführlich besprochen wurden. So berichtet

Eusebius von Caesarea davon, dass Konstantin I. bei seinen Bemühungen, Laster zu

bekämpfen und Sittenreinheit herzustellen, auch gezielt gegen Personen vorging,

die nicht den gesellschaftlichen Normen gerecht wurden, die an ihr biologisches Ge-

burtsgeschlecht herangetragen wurden. Eusebius exemplifiziert dies an einem der

Aphrodite geweihten Hain und Tempel in Aphaka in Phönizien, der vom Kaiser als

Sündenpfuhl bewertet wurde143:

141 Dalla, Ubi Venus mutatur (wie Anm. 15), 163f., Cancik, Sexualmoral (wie Anm. 140), 352f. Hubert

Cancik verortete treffend in diese Zeit den Beginn des abendländischen Sexualstrafrechtes, ebd. 353.

142 Im Alten Testament wird der gleichgeschlechtliche Sexualverkehr explizit verboten. 3Mo 18, 22;

3Mo 20, 13. Diese Ablehnung von Homosexualität findet sich auch im Römerbrief. Dort schreibt der Apos-

tel Paulus, dass sowohl der homosexuelle Verkehr zwischen Frauen als auch zwischen Männern widerna-

türlich und eine schandvolle, sündhafte Verirrung sei. Röm 1, 18–32. Noch in weiteren Teilen des neuen

Testaments werden Formen der Homosexualität scharf verurteilt und zu den sträflichen Sünden gezählt.

1Kor 6, 9–11; 1Tim 1, 8–10. An dieser Stelle sei Jakob Debelka für seine nüzlichen Hinweise auf die entspre-

chenden Bibelstellen herzlichst gedankt.

143 Eus. vita Const. 3, 55. Dass die religiöse Einordnung dieser Handlungen von Eusebius wohl sehr plau-

sibel ist, wird an einem Brief Konstantins an die Bewohner der Eparchie Palästina deutlich, der auch an die

anderen östlichen Reichsteile versendet wurde und von Eusebius an früherer Stelle der Biographie zitiert

wird. In diesem Brief verkündet Kaiser Konstantin I., dass unter Berücksichtigung eines sogenannten rich-

tigen göttlichen Willens, den der Kaiser in der realen Welt umsetzen möchte, neue Gesetze und Ordnun-

gen in den betreffenden Regionen eingeführt werden sollen. Damit verknüpft spricht er auch davon, dass

tantin viele Jahrhunderte im Römischen Reich praktiziert worden war. Siehe dazu Cod. Theod. 9, 24, 1; Ju-

dith Evans Grubbs, Abduction Marriage in Antiquity: A Law of Constantine (Cth IX. 24. I) and Its Social Con-

text, in: JRS 79, 1989, 59–83; Ines Stahlmann, Der gefesselte Sexus. Weibliche Keuschheit und Askese im

Westen des Römischen Reiches. Berlin 1997, 79–81. Zu weiteren christlich geprägten Gesetzen und Nor-

men, die die Ehepraktik nachhaltig veränderten vgl. Hubert Cancik, Zur Entstehung der christlichen Sexu-

almoral, in: Andreas K. Siems (Hrsg.), Sexualität und Erotik in der Antike. Darmstadt 1988, 347–374, 350–

353; Evans Grubbs, Law and Family (wie Anm 135), 140–316. Bereits in der Spätantike interpretierte der Kir-

chenhistoriker Sozomenos die Gesetze Konstantins, die die Ehe betrafen, als Beweis für seine Achtung des

Christentums und seiner Werte, die bei seiner Gesetzgebung starke Berücksichtigung fanden, und attribu-

ierte damit den neuen kaiserlichen Ehegesetzen explizit eine religiöse Motivation. Soz. hist. eccl. 1, 9, 1–4.



J. COERT, WANN IST EIN MANN EIN (EHE-)MANN? 59

„Das war geradezu eine Schule des Lasters für alle Ausschweifenden und für 

solche, die durch gänzliche Zügellosigkeit ihren Leib zugrunde gerichtet hat-

ten. Weibische Männer, die gar keine Männer mehr waren, verleugneten die 

Würde ihrer Natur und suchten durch unnatürliche Unzucht die Göttin sich 

geneigt zu machen; hinwiederum pflegte man in diesem Tempel wie in einem 

Lande ohne Gesetz und ohne Herrscher gesetzwidrigen Umgang mit Weibern 

und ehebrecherische Unzucht und man beging unaussprechliche und ab-

scheuliche Schandtaten.“144

Eusebius spricht in diesem Ausschnitt von γύννιδες – von weiblichen/verweib-

lichten Männern, die nach außen hin gar keine Männer mehr waren und ihr biolo-

gisches Geburtsgeschlecht verleugneten bzw. kaschierten. Es scheint, dass der Autor

damit ausdrücken möchte, dass in Aphaka Personen existierten, die, ganz ähnlich

nach den obigen Beispielen, ihre soziale, öffentliche Geschlechterrolle wechselten.

Als noch frevelhafter bewertet er, dass die dortigen Personen entgegen den allgemei-

nen Normen, spezifisch auch gegen die Konventionen ihres Geburtsgeschlechtes,

unzüchtigen Umgang miteinander pflegten.

Was Eusebius damit konkret meinte, ergibt sich erst bei näherer Betrachtung

seines Vokabulars. Zentral erscheint der Terminus κλεψíγαμος, der genutzt wird,

um das als sündig klassifizierte Verhalten zu beschreiben. Dieser Begriff taucht

äußerst selten in griechischen Texten auf und ist daher auch nicht einfach ein-

deutig zu übersetzen. Im „Greek-English Lexicon“ von Liddell/Scott/Jones wird er

etwa mit „seeking illicit love“145 übersetzt. In deutschen Übersetzungen findet

man meist Formulierungen wie „unerlaubte Liebe suchend“146 oder „ehebreche-

144 Eus. vita Const. 3, 55, 3. „σχολή τις ἦν αὕτη κακοεργίας πᾶσιν ἀκολάστοις πολλῇ τε ῥᾳστώνῃ
διεφθορόσι τὰ σώματα. γύννιδες γοῦν τινες ἄνδρες οὐκ ἄνδρες τὸ σεμνὸν τῆς φύσεως ἀπαρνησάμενοι
θηλείᾳ νόσῳ τὴν δαίμονα ἱλεοῦντο, γυναικῶν τ’ αὖ παράνομοι ὁμιλίαι κλεψίγαμοί τε φθοραί, ἄρρητοί
τε καὶ ἐπίρρητοι πράξεις ὡς ἐν ἀνόμῳ καὶ [ἀπροστάτῃ] χώρῳ κατὰ τόνδε τὸν νεὼν ἐπεχειροῦντο.“ Dt.

Übersetzung von P. Johannes Maria Pfättisch und Andreas Bigelmair. Gr. Text nach der beim Akademie-

verlag erschienenen Edition von Friedhelm Winkelmann.

145 Liddell/Scott, Greek-English Lexicon (wie Anm. 37), 958.

146 Franco Montanari, GD – Wörterbuch Altgriechisch-Deutsch (dt. Ausgabe herausgegeben von Michael

Meier-Brügger und Paul Dräger). Berlin/Boston, MA 2023, 1073.

Verbrechen gegen die christlichen Gemeinden und ihren Glauben nicht ungestraft bleiben sollen. Im Zu-

sammenhang der genannten kaiserlichen Bemühungen neue religiös geprägte Gesetze und Normen ein-

zuführen, muss wohl auch die nachfolgend zitierte Geschichte aus Aphaka gedeutet werden. Vgl. Eus. vita

Const. 2, 23–43. Die Echtheit des von Eusebius wiedergegebenen Briefes lässt sich durch einen Papyrus-

fund bestätigen. P. Lond. 878. Siehe dazu auch Averil Cameron/Stuart G. Hall, Eusebius. Life of Constantine.

Oxford 1999, 324.



60 Historische Zeitschrift // BAND 320 / 2025

risch“.147 Auch wenn der verbotene Charakter der bezeichneten Handlung deutlich

wird, gewinnt die Beschreibung durch diese Übersetzung nicht viel an Präzision.

Hilfreicher ist es wohl, sich dem Terminus über dessen Wortwurzeln zu nähern. Die

zweite Worthälfte γάμος bedeutet alleinstehend „Hochzeit“, „Heirat“, „Ehe“ oder

„Vermählung“ und deutet unmissverständlich auf einen Ehekontext hin. Gleicher-

maßen deutet das dazugehörige Verb γαμέω – „heiraten“ – auf denselben Rahmen

hin. Der erste Wortstamm lässt sich hingegen vom Wort κλέπτω – „stehlen“, „täu-

schen“, „betrügen“ oder „heimlich etwas tun“ – herleiten und bietet nun in Kombi-

nation mit der zweiten Worthälfte eine interessante Interpretationsmöglichkeit:

Mit κλεψíγαμος könnte Eusebius eventuell, nah an den Grundbedeutungen orien-

tiert, Formen der Heiratstäuschung bzw. Ehetäuschung oder des Heiratsbetruges

bzw. Ehebetruges gemeint haben. Folgen wir dieser Interpretation, könnte man die

Passage als eine Kritik daran verstehen, dass Personen ihr soziales Geschlecht wech-

selten und in dieser Rolle Formen der Heirat und Ehe praktizierten oder vortäusch-

ten, die für ihr biologisches Geburtsgeschlecht verboten gewesen wären. Eventuell

wiederholt sich hier das Phänomen, dass Personen ihre soziale Geschlechterrolle

wechseln, um biologisch gleichgeschlechtliche Personen zu heiraten und mit ihnen

eine Ehe zu führen, die sie sonst ohne diesen Statuswechsel nicht ehelichen dürften.

Nehmen wir diese Interpretation an, dann würde diese Eusebiuspassage nicht nur

belegen, dass die oben besprochenen Phänomene bis in das frühe 4.Jahrhundert

existent waren, sondern auch zeigen, dass sie in der Zeit der Konstantinischen Wen-

de nun auch stigmatisiert, skandalisiert und kriminalisiert wurden.

Sicherlich ließe sich das Wort und damit verbunden der Inhalt auch etwas anders

verstehen, jedoch sind die rigorosen Maßnahmen des Kaisers, die Eusebius nachfol-

gend listet, gegen diese Abweichungen von Geschlechts- und Verhaltensnormen

unbestritten. Konstantin habe, nachdem er von den als Frevel klassifizierten Prakti-

ken gehört habe, den Ort, an dem alles geschah, komplett zerstören und durch Sol-

daten „reinigen“ lassen. So spricht der Biograph explizit davon, dass die Soldaten im

Namen des Kaisers die dortigen Menschen bedrohten und sie zwangen, zu einem

nach seiner Ansicht keuschen Leben zurückzukehren. Dieser Schilderung fügt Eu-

sebius noch die Bemerkung hinzu, dass Aphaka kein Einzelfall war und noch an an-

deren Orten Griechen derlei Erfahrungen machen mussten, da sie laut dem Autor

147 Ebd. So auch Wilhelm Pape, Handwörterbuch der griechischen Sprache. Griechisch-deutsches Hand-

wörterbuch, Bd. 1. 3.Aufl. Braunschweig 1914, 1449.



J. COERT, WANN IST EIN MANN EIN (EHE-)MANN? 61

auch dem Wahn verfallen waren.148 Auch wenn im Detail von der Wortinterpreta-

tion abhängt, ob gleichgeschlechtliche Ehen gemeint sind und auch andernorts

praktiziert wurden, so wird zumindest deutlich, dass Personen, die ihrer angebore-

nen biologischen Geschlechterrolle nach damaligen Vorstellungen nicht gerecht

wurden, sowohl in Aphaka als auch andernorts nicht toleriert wurden und kaiserli-

che Restriktionen sowie Gewalt durch Soldaten fürchten mussten. Derlei Formen

der Ablehnung gegenüber Abweichungen vom biologischen Geschlecht und der so-

zialen Geschlechterrolle sowie allgemein von der patriarchal gedachten Ge-

schlechtshierarchie waren bei christlich geprägten Menschen in der Antike nicht

unüblich.149

Wenn wir uns nun wieder der konstantinischen Dynastie im frühen 4.Jahrhun-

dert zuwenden, finden wir diese Verurteilung von Menschen, die christliche Ge-

schlechter- und Ehevorstellungen herausforderten, auch in der Gesetzgebung dieser

Zeit. So mag insbesondere ein Gesetz, das zu Beginn dieses Textes bereits Erwähnung

fand, die Eusebiusinterpretation weniger gewagt erscheinen lassen und vielmehr

das dort entwickelte Bild sehr schnell verdichten und plausibilisieren: Konstantins

Söhne und Nachfolger, die Kaiser Constans und Constantius II., haben im Jahr 342

ein Gesetz erlassen, das einen spezifischen Ehefall mit Rollentausch maßregelte:

„Die Kaiser Constantius und Constans an das Volk.

Wenn jemand, obwohl er ein Mann ist, wie eine Frau heiratet und sich damit 

gegen eine Frau richtet und so als Frau zugleich die Männer missachtet und 

begehrt, wo also (die Zugehörigkeit zu einem) Geschlecht den (rechten) Ort 

verloren hat, wo ein Verbrechen vorliegt, das zu kennen keinerlei Nutzen hat, 

wo Venus eine andere Gestalt annimmt, wo Liebe gesucht, aber nicht gesehen 

wird, befehlen wir, dass die Gesetze einschreiten müssen, dass das Recht sich 

mit dem Racheschwert rüste, so dass die, die ihre Würde verloren haben, aus-

148 Eus. vita Const. 3, 55.

149 Vgl. Matthias Klinghardt, Androgyne Gleichheit – sexuelle Hierarchie. Die Kultur der Geschlechts-

körper im frühen Christentum, in: Zeitschrift für Neues Testament 15/30, 2012, 3–11, 7–10. Die Ablehnung

von Menschen, die nicht den christlichen Geschlechtervorstellungen entsprachen, findet sich auch in der

spätantiken Medizin wieder. So schreibt der spätantike Chirurg Paul von Ägina (mit Verweis auf den frü-

her lebenden Arzt Leonidas) davon, dass man Hermaphroditen dadurch „kuriere“, dass man rigoros die

überschüssigen Geschlechtsorgane, die keine eindeutige Geschlechtszuordnung erlauben, wie Geschwüre

wegschneide. Paul. Aig. 6, 69. Paul von Ägina folgt hier ganz einem alttestamentarischen Menschenbild,

wie man es in 1Mo 1, 27 findet und das nur die Schaffung des männlichen und weiblichen Geschlechts als

Gottes Werk ansieht und akzeptiert.



62 Historische Zeitschrift // BAND 320 / 2025

gesuchten Strafen unterworfen werden, weil sie schon schuldig sind oder es 

werden.“150

Bereits in der ersten Wortgruppe begegnet uns ein Terminus, der bereits oben im

gleichen Kontext bei Martial und Iuvenal Verwendung fand: Es wird ein Rechtsfall

beschrieben, in dem ein Mann „nubit“151 – nach der Art einer Frau heiratet. Das da-

rauffolgende „in feminam“152 scheint diesen Rollentausch bei der Eheschließung

deutlich zu unterstreichen. Das heißt, dass bereits diese erste Wortgruppe deutlich

kommuniziert, dass ein Gesetz für den Fall geschaffen wurde, wenn das soziale und

biologische Geschlecht bei einer Heiratszeremonie und einem daraus resultieren-

den Ehebund nicht übereinstimmten. Ebendies wird eindeutig als unvereinbar mit

den Ehekonventionen beschrieben, als inakzeptabel bewertet und als strafbar klas-

sifiziert.

Selbst wenn man nun alle vorangegangenen Interpretationsschritte und Annah-

men vor dieser Quellenstelle ablehnen oder zumindest infrage stellen würde, dann

geriete man nun in die unbequeme Notwendigkeit zu erklären, warum solch ein Ge-

setz im 4.Jahrhundert existierte, das aktiv die Annahme anderer Geschlechterrollen

beim Eheschluss und die damit einhergehende Praktik der gleichgeschlechtlichen

Ehe verbot. Schwerlich lässt sich aus dem aktiven Verbot die Nichtexistenz dieses

Phänomens herleiten. Vielmehr ist man versucht, dem polemischen Tenor eines

Friedrich Nietzsche zu folgen, der einst das folgende treffende Aperçu formulierte:

„Man vergreift sich sehr, wenn man die Strafgesetze eines Volkes studirt, als 

ob sie ein Ausdruck seines Charakters wären; die Gesetze verrathen nicht Das,

150 Cod. Theod. 9, 7, 3. „Impp. Constantius et Constans AA. ad populum. Cum vir nubit in feminam, fe-

mina viros proiectura quid cupiat, ubi sexus perdidit locum, ubi scelus est id, quod non proficit scire, ubi

Venus mutatur in alteram formam, ubi amor quaeritur nec videtur, iubemus insurgere leges, armari iura

gladio ultore, ut exquisitis poenis subdantur infames, qui sunt vel qui futuri sunt rei.“ Eigene Übersetzung.

Lat. Text nach der bei Weidmann erschienen Edition von Theodor Mommsen und Paul Meyer. Die Über-

setzung des Gesetzes ist umstritten und bisher nicht ganz eindeutig. Zu den bisherigen Verständnisansät-

zen, die alle auf den wortwörtlich verbotenen Geschlechtswechsel und die damit zusammenhängenden

Ehe verweisen, siehe Dalla, Ubi Venus mutatur (wie Anm.  15), 167–170, Cantarella, Bisexuality (wie Anm.

6), 175 f., Boswell, Same-sex Unions (wie Anm.  6), 85–87; Williams, Roman Homosexuality (wie Anm.  6),

280; Mark Masterson, Man to Man. Desire, Homosociality, and Authority in Late-Roman Manhood. Colum-

bus, OH 2014, 23–24, 39.

151 Cod. Theod. 9, 7, 3.

152 Ebd.



J. COERT, WANN IST EIN MANN EIN (EHE-)MANN? 63

was ein Volk ist, sondern Das, was ihm fremd, seltsam, ungeheuerlich, auslän-

disch erscheint.“153

Die im Aphorismus liegende Weisheit, dass Strafgesetze in der Regel nur formu-

liert werden, wenn es tatsächlich identifizierte Missstände oder, allgemeiner gespro-

chen, bekannte Phänomene gibt, auf die sie reagieren und einwirken können,

scheint auch für die Betrachtung dieses Gesetzes relevant zu sein. Dieses ergibt nur

Sinn, wenn dem Aperçu folgend tatsächlich bekannte Fälle existierten, die Anlass zu

dieser Strafregelung gaben, wie sie zum Beispiel der bereits oben besprochene Euse-

bius von Caesarea beschrieb.154 Folgen wir diesem Schluss, dann beweist dieses

Strafgesetz ebendas, was es verbietet: die Existenz gleichgeschlechtlicher Ehen im

Römischen Kaiserreich.

Diese Interpretation des Gesetzes ist nicht ohne Parallele. Während einige Histo-

riker und Juristen, die sich mit dieser Gesetzespassage auseinandergesetzt haben,

auf die fehlenden, unbekannten Präzedenzfälle in der antiken Literatur hinwiesen

und daher dazu tendierten, das Gesetz nicht allzu ernst zu nehmen, den Text als ver-

zerrt ansahen oder bisweilen den Inhalt mit missverstandenen Metaphern zu erklä-

ren suchten155, kamen andere Forscher zu Konklusionen, die der hier vorgeschlage-

nen Schlussfolgerung ähneln. So deutete auch Craig Williams den Gesetzestext als

153 Friedrich Nietzsche, Morgenröte, Idyllen aus Messina, Die fröhlich Wissenschaft. Kritische Studien-

ausgabe, Bd. 3. Hrsg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari. München/Berlin/New York 1988, 409 =

KSA 3, Die fröhliche Wissenschaft 1, 43.

154 Karl-Leo Noethlichs hat in seiner Dissertation zeigen können, dass die Söhne Konstantins I. in ihrer

Gesetzgebung weitgehend den christlichen Leitlinien ihres Vaters folgten und die Gesetze und Strafen für

Personengruppen, die nicht den christlichen Glaubensvorstellungen entsprachen, verschärften. Vgl.

Noethlichs, Die gesetzgeberischen Maßnahmen (wie Anm. 139), 45–73. Berücksichtigt man diese Beobach-

tung, dann erscheint es plausibel, dass ebenjene Personengruppen, gegen die laut Eusebius Konstantin I.

wegen ihrer Abweichungen von christlichen Ehe- und Sexualitätsvorstellungen aktiv vorgegangen war,

nun in der Gesetzgebung seiner Söhne noch mit strengeren Strafen belegt wurden.

155 Danilo Dalla begriff die zitierte Ehepassage als eine allgemeine Metapher für homosexuelle Bezie-

hungen und Praktiken, die verboten wurden. Dalla, Ubi Venus mutatur (wie Anm. 15), 169f. Susan Treg-

giari vermutete, dass mit dem Gesetz allgemein Formen der Homosexualität verboten werden sollten. Su-

san Treggiari, Roman Marriage. „iusti coniuges“ from the Time of Cicero to the Time of Ulpian. Oxford 1991,

290. Eva Cantarella verstand, ähnlich wie Susan Treggiari, darunter ein Verbot passiver Homosexualität

und sprach sich entschieden gegen die Deutung des Gesetzes als ein Verbot von gleichgeschlechtlichen

Ehen aus. Cantarella, Bisexuality (wie Anm. 6), 175f. Mathew Kuefler spekulierte, dass in der Passage me-

taphorisch Eunuchen und deren Verhältnisse zu anderen Männern gemeint sein könnten. Mathew Kuefler,

The Manly Eunuch. Masculinity, Gender Ambiguity, and Christian Ideology in Late Antiquity. Chicago, IL

2001, 101f. Mark Masterson positionierte sich zwar in keinem der gelisteten Interpretationsextreme be-



64 Historische Zeitschrift // BAND 320 / 2025

ein wichtiges Indiz darauf, dass zumindest einige Männer gemeinsam Hochzeitsze-

remonien praktizierten, wobei er jedoch die Frage offenließ, ob es sich hierbei auch

um rechtlich gültige Vermählungen handelte.156 Zuvor wies auch William Eskridge

darauf hin, dass das Gesetz implizieren könnte, dass gleichgeschlechtliche Ehen im

Römischen Reich vorher keine Seltenheit gewesen waren. Auch ihm fehlten aber Be-

lege im Quellenmaterial, um ebendies beweisen zu können.157

Diese Lücke können die bisherigen Zwischenergebnisse dieses Artikels füllen

und das Quellenproblem auflösen. Wenn wir die Eusebiusinterpretation annehmen

oder davon ausgehen, dass die an den kaiserzeitlichen Autoren herausgearbeiteten

Phänomene bis in das 4.Jahrhundert Bestand hatten, dann entsprechen diese nahe-

zu alle dem im Gesetz formulierten Strafbestand, auch wenn das Strafgesetz nur auf

Männer ausgerichtet war. Das Gesetz scheint folglich auf ebendiese Praktiken re-

agiert zu haben, die im noch nicht von christlichen Moralvorstellungen geprägten

Prinzipat verbreitet und möglich waren. Diese besprochenen Fälle aus der Kaiserzeit

und wahrscheinlich viele mehr, die uns nicht mehr überliefert sind, konnten folg-

lich als Präzedenzfälle für das Gesetz dienen, das neuen christlichen Ehevorstellun-

gen folgend mit dem neuen Zeitgeist unvereinbare alte Ehepraktiken wie gleichge-

schlechtliche Ehen verbot.

Liest man im Codex Theodosianus nach der zitierten Stelle ein paar Zeilen weiter,

stößt man in dieser Kompilation, die sich auf die lex Iulia de adulteriis bezieht, auf ein

Gesetz aus der Regierungszeit von Theodosius I., das sich auf den 1. August 390 da-

tieren lässt und den hergestellten Konnex zu bestätigen scheint:

„Alle Personen, die die schändliche Sitte ausüben, den männlichen Körper zu 

verdammen, indem sie ihn als einen weiblichen vorstellen und ein ihnen 

fremdes Geschlecht auf sich nehmen (denn sie scheinen sich in nichts von 

Frauen zu unterscheiden), sollen ein solches Verbrechen vor den Augen des 

Volkes durch die rächende Strafe des Flammentodes sühnen.“158

156 Williams, Roman Homosexuality (wie Anm. 6), 280.

157 William N. Eskridge, A History of Same-sex Marriage, in: Virgina Law Review 79, 1993, 1419–1513,

1447f.

158 Cod. Theod. 9, 7, 6. „Omnes quibus flagitii usus est virile corpus muliebriter constitutum alieni sexus

damnare patientia (nihil enim discretum videntur habere cum feminis), huius modi scelus spectante po-

pulo flammis vindicibus expiabunt.“ Eigene Übersetzung. Lat. Text nach der bei Weidmann erschienen

Edition von Theodor Mommsen und Paul Meyer.

züglich der gleichgeschlechtlichen Ehe, aber vermutete vorsichtig, dass das Gesetz wohl primär gleichge-

schlechtliche sexuelle Begehren bestrafen sollte. Masterson, Man (wie Anm. 150), 23f., 39.



J. COERT, WANN IST EIN MANN EIN (EHE-)MANN? 65

Dieses Strafgesetz kriminalisiert unmissverständlich das Phänomen, das beim

vorher behandelten Gesetz angenommen wurde, und zwar dass Personen das andere

biologische Geschlecht so virtuos imitieren und darbieten konnten, dass sie öffent-

lich eine andere Geschlechterrolle überzeugend verkörpern konnten. Ebendas zeigt

erneut, dass das zu Verbietende im 4.Jahrhundert existent war, als zu bekämpfendes

Problem angesehen wurde und das zuvor behandelte Gesetz aus dem Jahr 342 wohl

keine missverstandene Metaphernkonstruktion war und vielmehr auch auf die an-

gesprochenen Phänomene rekurrierte. Insbesondere die Verschärfung der Straf-

maßnahmen, die öffentliche Verbrennung jener Geschlechtswechsler, zeigt nicht

nur eine Nulltoleranzpolitik gegenüber Personen, die nach damaligen Vorstellun-

gen ihrem biologischen Geschlecht nicht gerecht wurden, sondern ist vor allem ein

Indiz dafür, dass für Theodosius I. die Maßnahmen der vorangegangenen Kaiser

Konstantin, Constantius II. und Constans anscheinend nicht wirkungsvoll genug

gewesen waren, um die mit christlichen Geschlechter- und Ehevorstellungen kon-

fligierenden Lebenspraktiken zu eliminieren. Dieses Strafgesetz von Theodosius I.

würde sich somit in eine Linie zu den Bemühungen der vorigen Kaiser stellen, eine

Steigerung dessen darstellen und somit die vorangegangene Interpretation stützen

und bestätigen.

Zusammenfassend scheinen sowohl die besprochenen Diffamierungen als auch

die Strafgesetze und Verfolgungen des 4.Jahrhunderts die Existenz von Personen,

die ihren Geschlechtsstatus wechselten, und von gleichgeschlechtlichen Ehen und

die damit verknüpften Überlegungen aus den vorigen Abschnitten zu bestätigen.

Ferner zeigen uns die Quellen des 4.Jahrhunderts einerseits die Langlebigkeit der

untersuchten Phänomene und andererseits wahrscheinlich die Gründe, warum die

einstige Duldung einem aktiven Verbot wich. Bemerkenswert ist hieran, dass die

Unvereinbarkeit des Untersuchten mit den institutionellen Normen, die bereits kai-

serzeitliche Autoren kritisierten, durch das Verbot nun rechtlich bestätigt, noch

stärker institutionalisiert und öffentlich kommuniziert wurde. Solche mehrfachen

Institutionalisierungen von bereits vorhandenen Normen, wie sie die Strafgesetze

des 4.Jahrhunderts darstellen, sind Anzeichen dafür, dass die soziale Geltung der

Normen als unzureichend wahrgenommen wurde.159 Ebendies würde für die obige

Vermutung sprechen, dass vor diesen Gesetzen Fälle von Geschlechtsstatusän-

159 Für dieses Normenphänomen vgl. auch Lundgreen, Norme (wie Anm. 49), 24f.



66 Historische Zeitschrift // BAND 320 / 2025

derung und gleichgeschlechtlichen Ehekonstellationen wohl von der Mehrheit der

jeweiligen Normgemeinschaften toleriert wurden und ihnen soziale Gültigkeit

beschieden war. Die Gesetze des 4.Jahrhunderts wären demnach Kipppunkte im

Umgang mit dem Phänomen und Indiz dafür, dass sich die institutionelle und die so-

ziale Gültigkeit der Geschlechts- und Ehenormen parallelisierten und nicht mehr in

einem Spannungsverhältnis zueinander standen. Zusätzlich sind die Strafgesetze

ein Indiz dafür, dass es sich nicht um kurzzeitige Spielereien mit Transvestismus

oder nur private Imitationen von bestehenden Ehezeremonien handelte, wenn in

den Strafgesetzen nicht von Travestie oder Nachahmungen die Rede ist, sondern ex-

plizit die gleichgeschlechtliche Heirat oder das langfristige Kaschieren des Geburts-

geschlechts verboten wurde. Es sind wohl langanhaltende Phänomene, welche die

Rechtssphäre berührten und wahrscheinlich zuvor auch rechtliche Gültigkeit und

damit auch Relevanz besaßen, die hier kriminalisiert wurden. Rückprojiziert auf die

besprochenen Fälle der Kaiserzeit liegt hier die Vermutung nahe, dass auch diese

von rechtlicher Relevanz, vielleicht sogar rechtlich gültig waren, wie es etwa auch

Martial mit seiner qua lege-Formulierung angedeutet hat.160

VII. Schlussfolgerungen

In dieser Untersuchung ist deutlich geworden, dass bereits in der Antike nicht

immer Klarheit darüber bestand, wann ein Mann ein Mann ist, und die Kategorien

des sozialen sowie des biologischen Geschlechts nicht immer identisch sein muss-

ten. So konnte an Textstellen von Plinius dem Älteren, Aulus Gellius, Phlegon von

Tralleis, Diodor sowie Philodemos gezeigt werden, dass der Wandel des menschli-

chen Geschlechts bzw. von Geschlechterrollen nicht nur eine mythische, also fikti-

ve Vorstellung für diese Autoren und ihre Zeitgenossen war, sondern es real erfahr-

bare und dokumentierte Fälle von Personen gab, die vermeintlich ihr Geschlecht

bzw. ihre Geschlechterrollen verändern konnten und daher legitim als Vertreter

eines anderen Geschlechts angesehen wurden und dessen Privilegien wahrnehmen

durften. Aufbauend auf der allgemein in der Forschung anerkannten Prämisse, dass

Menschen nicht spontan oder in kurzen Zeiträumen ihr biologisches Geschlecht

160 Mart. 12, 42.



J. COERT, WANN IST EIN MANN EIN (EHE-)MANN? 67

verändern können, wurde herausgearbeitet, dass die beschriebenen Geschlechtsver-

wandlungen bei Diodor, Plinius, Aulus Gellius und Phlegon nicht die Veränderung

des biologischen Geschlechts, sondern nur einen Wechsel des sozialen Geschlechts-

status bei ihren Zeitgenossen dokumentieren. Folglich müssen die damit verknüpf-

ten Eheschließungen und -planungen großteilig als gleichgeschlechtlich verstan-

den werden. Teilweise geschah dies, wie bei den von Diodor geschilderten Vorfällen

von Herais/Diophantos und Kallo/Kallon, wohl unbewusst, wenn beispielsweise

ein Ehepartner vom Pseudohermaphroditismus betroffen war und das biologische

Geschlecht falsch zugeordnet wurde, sodass in Folge des Missverständnisses zwei

biologische Männer mit verschiedenen sozialen Geschlechtern vermählt wurden.

Insbesondere bei Plinius und Phlegon fanden sich mehrfach Indizien darauf, dass

diese Wechsel des sozialen Geschlechts im Ehekontext auch intendiert hervorgeru-

fen wurden, wenn zum Beispiel L. Consitius erst am Hochzeitstag ein Mann wurde

und dadurch wohl ihre/seine Herzensdame heiraten konnte oder wenn nach Phle-

gons Überlieferung eine junge Frau kurz vor der Vermählung zum Mann wurde und

damit die geplante Hochzeit verhindern konnte. Personen konnten also durch eine

gezielte Veränderung ihres sozialen Geschlechtsstatus das gleiche biologische Ge-

schlecht ehelichen oder auch Ehevorhaben mit dem anderen Geschlecht sabotieren.

Ganz im Sinne des eingangs zitierten Liedes von Herbert Grönemeyer war es dafür

entscheidend, wann eine Person dem klar benennbaren stereotypen Bild eines Man-

nes oder einer Frau entsprach, um als solche/r wahrgenommen und behandelt zu

werden sowie deren geschlechtsspezifische Privilegien nutzen zu können. Bemer-

kenswert ist hieran vor allem, dass trotz der Abweichungen von antiken Ge-

schlechts- und Ehenormen bei den genannten Autoren jeweils deutlich wurde, dass

diese Veränderungen des Geschlechtsstatus als Einzelfälle wohl auf Konsens und so-

ziale Geltung bei den Zeitgenossen stießen und der neue Geschlechtsstatus und die

damit einhergehende Ehekonstellation soziale Gültigkeit besaßen oder zumindest

im ausreichenden Maße geduldet wurden.

Als plausible Erklärungsmuster für das Vorgehen bei diesen Geschlechtsver-

wandlungen haben sich zwei Strategien herausgestellt, für die mannigfache Paralle-

len im antiken Quellenmaterial dokumentiert sind. Erstens konnten biologische

Veränderungen des Körpers, wie ausgeprägter Hirsutismus, das polyzystische Ova-

rialsyndrom oder Pseudohermaphroditismus, Anlass dazu geben, das andere soziale

Geschlecht für die eigene Person zu beanspruchen oder dieses zumindest glaubhaft

nach außen zu verkörpern. Zweitens war es möglich, dass Personen durch das Tra-



68 Historische Zeitschrift // BAND 320 / 2025

gen von geschlechtlich konnotierter Kleidung, geschlechtsspezifischen Frisuren

und durch die generelle Imitation von Verhalten und Aussehen des anderen Ge-

schlechts erfolgreich eine andere soziale Geschlechterrolle beanspruchen bzw. vor-

täuschen konnten. Diese Methoden des Wechsels des sozialen Geschlechterstatus

haben es wohl mehreren biologisch gleichgeschlechtlichen Paaren ermöglicht, mit-

einander anerkannt den Ehebund einzugehen. Das mag allein performativ die Per-

son Areskusa/Areskon beweisen, die sowohl einen Mann als auch eine Frau gehei-

ratet hatte und dadurch zwangsläufig einmal gleichgeschlechtlich verheiratet

gewesen sein muss. Solche Personen und derlei Täuschungen profitierten im römi-

schen Rechtsraum wahrscheinlich von zwei Eigenheiten des römischen Rechts: Ers-

tens konnten Personen, die nicht eindeutig binären Geschlechtskategorien entspra-

chen, abhängig von ihren dominanten Geschlechtsmerkmalen einem sozialen bzw.

juristischem Geschlecht zugeordnet werden, welches mit ihrem biologischen nicht

übereinstimmen musste. Es existierte folglich ein rechtlicher Spielraum für Ge-

schlechtsstatusänderungen. Zweitens konnten rechtliche Entscheidungen, wie eine

Eheschließung, Gültigkeit bewahren und weiterbestehen, auch wenn sich im Nach-

hinein herausstellen sollte, dass diese unter falschen Prämissen entstanden waren.

Dies macht auch nachvollziehbar, warum diese Fälle trotz ihrer Abweichung von in-

stitutionellen Normen soziale Geltung haben und auf Tolerierung stoßen konnten.

Dieses Tolerieren des Phänomens war gerade auch möglich, da es wohl weder zur

Schädigung individueller Interessen noch des Gemeinwohls kam und es daher kei-

nen Anlass für die Mehrheit oder einzelne Akteure des römischen Rechtssystems,

das keine Offizialdelikte kannte, zur strafrechtlichen Verfolgung gab.

Obwohl die Wunder wahrscheinlich intendierte Täuschungen waren, konnte im

dritten Untersuchungsabschnitt gezeigt werden, dass die Deutung dieser Phänome-

ne als Wunder durch die besprochenen Autoren nachvollziehbar war. Einerseits gab

es viele antike Mythen, wie den Iphismythos, die frappierende Parallelen zu den

Wundergeschichten aufwiesen und sich als Deutungsvorlage dafür ideal eigneten;

als Rahmung der Varianten gab es das Konzept der Metamorphose. Andererseits

existierten auch medizinische Berichte und Untersuchungen von Geschlechtsver-

wandlungen, wie jene, von denen Diodor erzählt, die gleichermaßen das Beobachte-

te als übernatürliche Wunder klassifizierten und ihm eine reale, glaubhafte Exis-

tenz zuschrieben. Dieser Hintergrund hat die Einordnung der besprochenen Fälle

verständlich werden lassen.

Bei einer Untersuchung der Autoren Martial, Iuvenal und Lukian von Samosata



J. COERT, WANN IST EIN MANN EIN (EHE-)MANN? 69

hat sich dennoch gezeigt, dass den Zeitgenossen die Idee, dass eine Person ihre sozi-

ale Geschlechterrolle wechseln und dadurch eine biologisch gleichgeschlechtliche

Person heiraten konnte, nicht fremd war. Wahrscheinlich waren ihnen solche Fälle

bekannt oder zumindest sehr gut vorstellbar. Ferner hat sich bei allen drei Autoren

abgezeichnet, dass sie diesem Phänomen keineswegs neutral gegenüberstanden. Lu-

kian parodierte es bissig, Martial und Iuvenal verurteilten es scharf, skandalisierten

es und appellierten an ihre Zeitgenossen, es nicht zu dulden. Hieran zeigte sich wohl

nicht nur eine Kenntnis der beschriebenen Geschlechtsänderungs- und Ehepraktik,

sondern auch eine partielle gesellschaftliche Reaktion, die anscheinend in einer so-

zialen Verurteilung und Ablehnung jener Paare mündete, die diese Scharade nicht

geheim halten konnten/wollten. Zugleich ist der aktive Appell der Autoren an ihre

Leser, ebenso diese Praktik als unvereinbar mit den institutionellen Normen zu be-

urteilen und sie nicht zu dulden, Indiz dafür, dass die aktive Ablehnung kein voraus-

setzbarer Regelfall war und vielmehr das Phänomen trotz möglicher Enttarnung

und Kritik sozial zugelassen und toleriert wurde. Der eingeforderte Dissens spricht

für den Bestand einer mehrheitlichen Tolerierung. Um das skizzierte Verhältnis die-

ser kaiserzeitlichen Autoren und ihrer Zeitgenossen, die wohl zumindest teilweise

ihre Meinungen geteilt haben dürften, adäquat zum Untersuchungsgegenstand zu

beschreiben, könnte der von Thomas Bauer geprägte Begriff „Ambiguitätstole-

ranz“161 geeignet sein. Obwohl die besprochenen Paare geschickt mit Tricks entge-

gen den Rahmenlinien der Ehegesetze und den Vorstellungen von Geschlechtskate-

gorien und damit diametral entgegen der institutionellen Normen handelten – nach

Huizingas Terminologie Falschspieler waren –, wurde diese Widersprüchlichkeit,

diese Mehrdeutigkeit im Umgang mit Gesetzen und Geschlechtskategorien in meh-

reren Fällen von den Zeitgenossen immer wieder erkannt und zugelassen; die Am-

biguität des Geschlechtsstatus und der Ehe wurde folglich toleriert.162 Dass diese

161 Mit Blick auf historische Gesellschaften bezeichnet der Terminus „Ambiguitätstoleranz“ die Fähig-

keit von Kulturen, mehrdeutige und/oder widersprüchliche Zustände, Situationen, Handlungen oder Nar-

rative zu dulden. Vgl. hierzu Thomas Bauer, Die Kultur der Ambiguität. Eine andere Geschichte des Islams.

Berlin 2011, bes. 16–20 und ders., Die Vereindeutigung der Welt. Über den Verlust an Mehrdeutigkeit und

Vielfalt. 4.Aufl. Ditzingen 2018, bes. 17–30.

162 Dies passt auch zur Beobachtung von Julia Doroszewska, dass Phlegons Schilderungen zufolge wohl

keiner der Geschlechtswandler attackiert, belästigt oder bestraft wurde und diese ihr Leben in Ruhe wei-

terleben konnten. Doroszewska, The Monstrous World (wie Anm. 47), 105, 109. Diese Beobachtung lässt

sich wohl auch auf die restlichen hier behandelten Fälle der Kaiserzeit übertragen.



70 Historische Zeitschrift // BAND 320 / 2025

Duldung möglich war, mag wohl auch daran gelegen haben, dass es sich, nach den

behandelten Quellen zu urteilen, um kein Phänomen der Oberschicht oder der Elite

handelte, sondern vor allem Personen diesen Praktiken nachgingen, die nicht von

öffentlicher oder gesellschaftlicher Relevanz waren. Insbesondere Martial und Iuve-

nal zeigen, dass dieses Tolerieren aber keineswegs mit Akzeptanz, dem Gutheißen

des Phänomens, verwechselt werden darf. Sie zeigen, dass es aus der Oberschicht

durchaus Ablehnung gegenüber den gleichgeschlechtlichen Ehepaaren und den

Personen mit neuem Geschlechtsstatus gab. Jedoch ist deutlich geworden, dass diese

Ablehnung wohl nicht in dem Maße verbreitet und schwerwiegend genug war, als

dass daraus auch tatsächlich aktive Verfolgungen, Strafmaßnahmen oder Sanktio-

nen gegenüber den betreffenden Personen hätten erwachsen können.

Das gleiche Bild zeichnet sich bei jenen Autoren ab, die Angehörige der obersten

Elite für ihre angeblichen homosexuellen Ehen desavouierten. Auch wenn sich bei

M. Antonius, Nero und Elagabal der Wahrheitsgehalt hinter den Vorwürfen schwer-

lich prüfen lässt, hat sich an ihren Beispielen gezeigt, dass auch für ihre verbalen An-

greifer die geschilderte Ehepraktik und Geschlechterinversion sehr wohl denkbar,

zuschreibbar und kritikwürdig war und sie daher diese zur Rufschädigung nutzen

konnten. Ebendas würde erneut für die Deutung als Ambiguitätstoleranz sprechen:

Trotz der Kollisionen der illustrierten Praktiken mit den institutionellen Normen

wird ihre mögliche Existenz und soziale Duldung angenommen. Gerade wegen die-

ser tolerierten, negativ konnotierten Widersprüchlichkeit qualifizieren sie sich für

den Rufmord. Das würde auch für eine härtere Verurteilung dieser Praktiken bei der

Oberschicht als bei den Fällen von gesellschaftlich weniger relevanten Personen,

wie die von Plinius und Phlegon geschilderten Fälle, sprechen.

Eine Verschärfung und Vereinheitlichung des Umgangs mit diesem Phänomen

vollzog sich im 4.Jahrhundert.163 Hier konnte unter anderem an Eusebius gezeigt

werden, dass die konstantinische Kaiserdynastie entschieden gegen Personen, die

nicht den christlich geprägten zeitgenössischen Vorstellungen von Geschlecht,

Partnerschaft und Sexualität entsprachen, im Reich vorging und ihre Beziehungs-

modelle als illegal erklärte. Sichtbar wurde dies auch beim besprochenen Gesetz der

163 Diese Annahme setzt voraus, dass es keine vergleichbaren Strafgesetze vor dieser Zeit gab. Auch

wenn das Quellenmaterial dafür keine Indizien bietet, wäre es zumindest denkbar, dass vergleichbare, uns

nicht überlieferte Gesetze bereits früher existierten und ähnlich wie die augusteischen Ehegesetze „reak-

tiviert“ wurden.



J. COERT, WANN IST EIN MANN EIN (EHE-)MANN? 71

Kaiser Constans und Constantius II., das explizit Männern verbot, in der Rolle einer

Frau einen anderen Mann zu heiraten – also biologisch gleichgeschlechtlich zu hei-

raten. Auch das von Kaiser Theodosius I. geschaffene Verbot des öffentlichen Ausle-

bens eines anderen Geschlechtsstatus weist in die gleiche Richtung. Diese Gesetze

demonstrieren zum einen damit, dass das zu Bestrafende – der Wechsel des Ge-

schlechtsstatus und die gleichgeschlechtliche Ehe – wohl ein bekanntes und exis-

tentes Phänomen war, und zum anderen eine Bestrebung, die institutionelle Ungül-

tigkeit des zu Bestrafenden auch in eine soziale Ungültigkeit zu überführen und die-

se Grenzüberschreitungen aktiv zu sanktionieren. Sie markieren das Ende der

(Ambiguitäts-)Toleranz. Und schließlich zeigt sich an den Gesetzen, dass wohl

schon vor diesen Verboten diese Praktiken von rechtlicher Relevanz waren und viel-

leicht sogar rechtliche Gültigkeit besaßen. Auch wenn zusätzlich Martial mit seiner

qua lege-Formulierung in diese Richtung deutet164, lässt sich dies auf der vorhande-

nen Quellengrundlage aber nicht mit Gewissheit bejahen oder negieren.

Im Römischen Reich konnten also einerseits vielfach Personen öffentlich aner-

kannt ihren sozialen Geschlechtsstatus wechseln und andererseits mit Personen des

gleichen biologischen Geschlechts verheiratet sein, auch wenn diese Ehen vor der

Öffentlichkeit als konventionelle, heterosexuelle Ehen geschlossen und geführt

wurden. Obwohl konzeptionell die gleichgeschlechtliche Ehe in der Antike nicht

existent, erlaubt und gültig war, wurde sie damit sehr wohl aktiv praktiziert. Diese

gleichgeschlechtliche Ehepraktik lässt sich mit Plinius dem Älteren und Phlegon

von Tralleis für das 1. und 2.Jahrhundert sicher datieren. Nehmen wir das eben er-

wähnte Gesetz aus dem Jahr 342 als Anlass zur Annahme, dass bis zu diesem Jahr sol-

che Geschlechtsstatuswechsel und Eheformen praktiziert wurden, dann dürfte man

legitim über den frühen Prinzipat hinaus die Existenz dieses Phänomens bis in das

4.Jahrhundert annehmen. Umgekehrt stellt die Verurteilung der gleichgeschlecht-

lichen Ehe durch Cicero im 1.Jahrhundert v. u. Z. ein Indiz dafür dar, dass diese Ehe-

form eventuell bereits vor der Kaiserzeit vereinzelt gepflegt wurde. Zumindest die

von Diodor und Philodemos beschriebenen Fälle veranschaulichen, dass bereits im

2.Jahrhundert v. u. Z. durch Geschlechtermissverständnisse versehentlich Ehen

zwischen Personen des gleichen Geschlechts geschlossen wurden. Während somit

die Existenz sowohl der Geschlechtsfluidität als auch von gleichgeschlechtlichen

164 Mart. 12, 42.



72 Historische Zeitschrift // BAND 320 / 2025

Ehen in der Antike als bewiesen angesehen werden darf, verbleiben die dahinterste-

henden Intentionen bei vielen der präsentierten Fälle noch nebulös. Ob man naiv

von homosexuellen Liebeshochzeiten ausgehen darf oder ein geschickter, opportu-

ner Umgang mit Erb- und Heiratsrecht oder der Wunsch nach Privilegien des ande-

ren Geschlechts oder die Anerkennung einer Geschlechtsidentität die geschilderten

Phänomene motivierte, muss aufgrund der dürftigen Quellenlage offenbleiben,

auch wenn alles denkbar ist. Mit Sicherheit kann dennoch konstatiert werden, dass

gleichgeschlechtliche Ehen kein Novum unserer Zeit sind und sie sehr wohl Wur-

zeln und Vorläufer in der griechisch-römischen Antike haben, während die aktive,

rechtliche Negation gleichgeschlechtlicher Ehen wohl ein Erbe der spätantiken

christlichen Transformation zu sein scheint.

Zusammenfassung

Dieser Text bricht mit der breit akzeptierten Forschungsannahme, dass in der An-

tike Ehen nur zwischen Frauen und Männern bestehen konnten, indem er unter-

sucht, ob Ehen zwischen gleichgeschlechtlichen Partnern im Römischen Reich exis-

tiert haben. So wird an mehreren dokumentierten Fällen und Quellenpassagen, die

teilweise bisher nicht in der Forschung berücksichtigt wurden, gezeigt, dass Perso-

nen intendiert im Konsens ihrer Zeitgenossen ihren sozialen Geschlechtsstatus

wechseln konnten und im Rahmen ihrer neuerworbenen geschlechtsspezifischen

Privilegien eine Ehe mit einer Person des gleichen biologischen Geschlechts führen

konnten. Damit verbunden wird auch die Einordnung des Phänomens durch zeitge-

nössische Autoren nachverfolgt, denen diese Praktik zumindest teilweise gut ver-

traut war und die sie auch ausgiebig kritisierten. Warum diese Formen der Ge-

schlechtsfluidität und der gleichgeschlechtlichen Ehen trotz der Kritik zunächst Be-

stand hatten und Duldung erfuhren, dann in der Spätantike kriminalisiert wurden

und damit als Phänomen die Antike nicht überdauern konnten, wird abschließend

besprochen.



J. COERT, WANN IST EIN MANN EIN (EHE-)MANN? 73

Den Professoren Christoph Lundgreen, Cristina Rosillo-López und Tassilo Schmitt danke ich sehr für ihr

reges Interesse an meiner These sowie das Feedback zu meinem Text, von dem das Manuskript sehr profi-

tiert hat. Auch bin ich den weiteren Probelesern für ihre hilfreichen Anmerkungen und Anregungen sehr

dankbar: Oliver Bräckel, Jakob Debelka, Justine Diemke, Anna-Lisa Fichte, Sven Kretschmar, Fabian

Schellhaas, Lea Schönfeld, Noreen Stühmer, Leonie Weber.

Dr. Jean Coert, Technische Universität Dresden, Philosophische Fakultät / Institut für Geschichte, Professur

für Alte Geschichte, 01062 Dresden

Anhang

In dieser Tabelle wird eine Übersicht über die im Artikel besprochenen antiken

Fälle von Geschlechtsstatusänderungen und damit verknüpften biologisch gleich-

geschlechtlichen Ehekonstellationen gegeben. Das männliche, weibliche und inter-

sexuelle Geschlecht wird in der Tabelle mit „m, f, i“ und die Annahmen fiktiv und

nicht fiktiv mit „f“ und „nf“ abgekürzt. Veränderungen des Geschlechts im Kontext

der Ehe werden mit einem „“ markiert.

Nr. Person(en), die 

im Kontext einer 

geplanten Heirat 

oder während 

einer bestehen-

den Ehe ihr 

Geschlecht ge-

wechselt haben 

sollen

biologi-

sche Ge-

schlechts

konstella-

tion

soziale 

Ge-

schlechts-

konstella-

tion

Datierung Ort Wahr-

schein-

lich 

fiktiv/

nicht 

fiktiv

Quelle(n)

1 L. Consitius w – w m – w Mitte/Ende 

1. Jh. n. u. Z.

Thysdrus nf Plin. nat. 7, 36; Gell. 9, 

4, 13–15

2 Areskon/Ares-

kusa

1. w – m

2. w – w

1. w – m

2. m – w

Mitte/Ende 

1. Jh. n. u. Z.

Argos nf Plin. nat. 7, 36; Gell. 9, 

4, 13–15

3 Aitete/Aitetos w – m / 

m – m

w – m

 m – m

116 n. u. Z. Laodikeia nf Phleg. Mir. 9 = FGrH 

257, 36, 4, 9,

4 Philotis w/i – m m – m 53 n. u. Z. Smyrna/

Mevania

nf Phleg. Mir. 7 = FGrH 

257, 36, 4, 7

5 Name unbe-

kannt

w/i – m m – m 45 n. u. Z. Antiochia 

am Mäan-

der

nf Phleg. Mir. 6 = FGrH 

257, 36, 4, 7

6 Herais/Diophan-

tos

m – m w – m

 m – m

Mitte 2. Jh. 

v. u. Z.

Abai nf Diod. 32, 10, 2–8

7 Kallo/Kallon m – m w – m

 m – m

Ende 2. Jh. 

v. u. Z.

Epidauros nf Diod. 32, 11; Philod. 

sign. col. 4 = P. Hercul. 

1065, col. 2, 9–11



74 Historische Zeitschrift // BAND 320 / 2025

8 Megilla/Megillos w – w m – w Mitte/Ende 

2. Jh. n. u. Z.

Lesbos f Lukian. Dial. meretr. 

5

9 Callistratus m – m w – m Mitte/Ende 

1. Jh. n. u. Z.

Rom nf Mart. 12, 42

10 Name unbe-

kannt

m – m w – m Mitte/Ende 

1. Jh. n. u. Z.

Rom nf Mart. 1, 24

11 Gracchus m – m w – m Ende 1. Jh. 

n. u. Z.

Rom f Iuv. 2, 116–131

12 Name unbe-

kannt

m – m w – m Ende 1. Jh. 

n. u. Z.

Rom f Iuv. 2, 131–142

13 Teiresia w – w m – w 1. Jh. v. oder 

n. u. Z.

Theben/ 

Chalkis

f Anth. Gr. 9, 602

14 M. Antonius m – m w – m 24. Oktober 

44 v. u. Z.

Rom f Cic. Phil. 2, 45

15 Nero m – m w – m 56 n. u. Z Rom f Tac. ann. 15, 37; Suet. 

Nero 29; Cass. Dio 63, 

22, 4

16 Sporus/ Sabina 

Poppaea

m – m w – m ca. 66–68 

n. u. Z.

Rom nf Suet. Nero 28–29; 

Cass. Dio 62, 28, 2–3; 

Cass. Dio 63, 22, 4

17 Elagabal m – m w – m ca. 218–222 

n. u. Z.

Rom f Cass. Dio 80, 15–16; 

SHA Heliog. 10, 2–5.


