
NEUE HISTORISCHE LITERATUR / BUCHBESPRECHUNGEN ALTERTUM 179

sche Kaisertum der Prinzipatszeit in ein Kaisertum von Gottes Gnaden verwandelte,

musste sich der Herrscher nun in der Nachfolge Christi bewähren und durch seine

öffentlich inszenierte Frömmigkeit und Demut profilieren, wie Theodosius der Gro-

ße im berühmten Bußakt von Mailand eindrücklich demonstrierte. Deshalb wird

der militärische „Leistungsausweis“ jetzt auch Gegenstand einer polemischen Dis-

kussion zwischen Christen und Heiden. Bezeichnenderweise wirft Zosimos Kons-

tantin dem Großen vor, er habe keine Kriege mehr geführt (apólemos) und sich dem

Luxus (tryphé) hingegeben (2, 31, 1).

Eine pointierte Gegenthese zu Maier könnte lauten: Nicht das „imperator-Dilem-

ma“ versetzte den Kaiser aus dem Feldlager in den Palast, sondern die christliche Sa-

kralisierung der Monarchie eröffnete dem Herrscher neue (Innen-)Räume, in denen

er sich als imperator Christianissimus bewähren und seine permanente Sieghaftigkeit

unter Beweis stellen konnte. Wir dürfen spannende Diskussionen um das Kaiser-

tum in der Spätantike erwarten!

Till Stüber, Der inkriminierte Bischof. Könige im Konflikt mit Kirchenleitern 

im westgotischen und fränkischen Gallien (466–614). (Millennium-Studien, 

Bd. 82.) Berlin/Boston, De Gruyter 2019. X, 551 S., € 129,95. //  

doi 10.1515/hzhz-2021-1027

Georg Scheibelreiter, Wien

Die vorliegende Arbeit zeichnet sich formal und inhaltlich durch eine bemerkens-

wert klare thematische Gliederung aus: Forschungsstand und methodische Vorbe-

merkungen – Fallstudien – Fazit. Dadurch werden jeweils Voraussetzungen geschaf-

fen, die in den folgenden Teilen zu Sinnträgern der weiteren detaillierten Untersu-

chungen erwachsen. Es gelingt dem Verfasser somit, theoretische Überlegungen mit

dem geschilderten Ereignis zu verknüpfen, ohne es inhaltlich mit störenden Ele-

menten zu überfrachten und daher den Leser in seiner Deutung nicht mehr nach-

vollziehbar zu machen. So gelangt Stüber zu einer umsichtigen, meist gut begrün-

deten Deutung der Quellen. Er vermag sie in einen größeren Zusammenhang einzu-

ordnen, der bisher vielfach umstritten, fraglich oder gar unbekannt gewesen ist.

Leider lässt sich der Verfasser durch eine manchmal allzu umfangreiche theoreti-

sche Diskussion zu weit auf soziologisches Gebiet locken, was der historischen In-

terpretation nicht immer guttut: scheinbare Gesetzmäßigkeiten des menschlichen



180 Historische Zeitschrift // BAND 312 / 2021

Verhaltens werden dann dem individuell bestimmten Geschehen gleichsam oktroy-

iert.

Am meisten überzeugt Stüber mit seinen Fallstudien, in denen er seine Fähigkeit

der Quelleninterpretation wiederholt zum Ausdruck bringt. Durch sorgsame und

weitblickende Untersuchung der einzelnen Ereignisse gelingt es ihm, die Sicht auf

diese, deren Ursachen und Folgen zu erweitern. Hervorzuheben sind vor allem die

tiefschürfenden Untersuchungen über die Anklagen gegen Leontius II., Sagittarius

und Salonius, Praetextatus und vor allem Gregor von Tours. Freilich bleibt das Meis-

te auch dann Stückwerk der Erkenntnis, aber fraglos eine Erweiterung derselben.

Das bescheidene Mosaik unseres Wissens wird durch die Zugangsweise des Verfas-

sers gleichsam um weitere, gut angeordnete Steine vergrößert. Und es bleibt frag-

lich, ob derartige Untersuchungen mehr leisten können. Eine Einschränkung be-

deutet es freilich stets, dass der Historiker nahezu ausschließlich auf kirchliche

Quellen angewiesen ist, wozu ja auch die zeitgenössische Geschichtsschreibung zu

zählen ist. So bleiben deren Aussagen der christlich-biblisch-augustinischen Tradi-

tion (und Welt) verhaftet und erlauben kaum Feststellungen über die barbarische

Weltsicht und die in der barbarischen Überlieferung herrschenden Notwendigkei-

ten des Lebens. So wäre wohl ein Hinweis auf diese forscherliche Grundproblematik

angebracht gewesen. Denn dass die Bischöfe die „konkurrenzlose Autorität in der

Artikulation legitimer Moralvorstellungen und hiemit korrespondierender Verhal-

tenserwartungen“ haben, möchte der Rezensent in Frage stellen. So sollte man die

oft zitierten angeblich letzten Worte des sonst so barbarischen Königs Chlothar I.

nicht als Bekenntnis seiner christlichen Weltsicht, sondern eher als Aussage über

Machtverhältnisse werten. Und dass diese Grundhaltung im 7.Jahrhundert in den

Auseinandersetzungen zwischen Königen, Königinnen, Hausmeiern und Bischöfen

an Bedeutung gewann, kann wohl nicht geleugnet werden. Diese Zeit geht zwar

über den Untersuchungszeitraum Stübers hinaus, doch ist wohl anzunehmen, dass

schon im 6.Jahrhundert diese barbarischen Lebenselemente wiederholt zur Geltung

kamen, ohne dass sie in den kirchlicher Denkungsart verpflichteten Quellen mehr

als nur beiläufig sichtbar werden. Dies muss einschränkend angemerkt werden, um

einmal mehr auf die bemerkenswerten und auf Grund seiner vorhandenen Quellen

fundierten Ergebnisse des Verfassers zu verweisen, die eben aus den angegebenen

Gründen doch nicht „der Weisheit letzter Schluss“ sein können.

Gerade weil der Verfasser sich zur modernen Art Forschung zu betreiben und

ihrer nach vielen Seiten hin weltoffenen Vorgangsweise bekennt, müssen noch ein



NEUE HISTORISCHE LITERATUR / BUCHBESPRECHUNGEN ALTERTUM 181

paar Worte über den Stil der vorliegenden Arbeit gesagt werden. Erweist sich Stüber

bei den Fallstudien weitgehend als gewandter Stilist, der seine Erkenntnisse in an-

gemessener, ja geradezu eleganter Sprache wiedergibt, so kann das für die Kapitel

„Forschungsstand“ und „Fazit“ nicht behauptet werden. Dort tummeln sich unschö-

ne Neologismen und platte Modewendungen im Text (abschreckendes Musterbei-

spiel dafür: der Satz S. 30, Nr.1). Die kaum anschaulichen Wortungeheuer, etwa

„rechtsförmliche Konfliktregulierungsmechanismen“, verfremden das im Text wie-

dergegebene Geschehen, in dem Menschen handeln, planen, verraten, töten, so dass

man es nicht mehr als Abglanz einer lebendigen Wirklichkeit erfassen kann. Hier

(und anderswo) wäre eine weniger wissenschaftstheoretische Wortwahl ein Ge-

winn gewesen. Zuletzt noch eine Bemerkung zum Titel des Werks: „Inkriminiert“

ist wohl ein juristischer Terminus, der auch in den zeitgenössischen Quellen vor-

kommt. Ob das Wort „beschuldigt“ aber nicht geeigneter gewesen wäre, bleibe da-

hingestellt. Der Begriff „Kirchenleiter“ existiert meines Wissens im Gegensatz zur

(modernen) „Kirchenleitung“ als Umschreibung für den Bischof jedoch nicht.

So ist das vorliegende Werk trotz einer natürlichen Einseitigkeit im Wesentli-

chen ein sehr guter Beitrag zur Frühmittelalterforschung, wobei man leider bean-

standen muss, dass sein Verfasser in manchen Teilen des Buchs vergessen zu haben

scheint, dass die Geschichtsschreibung zu den artes zählen sollte!


