
� 209 

Alina Sabransky

Écriture Fluide. Von verflüssigten Körpern  
und queeren Befreiungsakten 

Nachdem Kim de l’Horizon im Oktober 2022 für Blutbuch zunächst mit dem 
Deutschen und einen Monat später mit dem Schweizer Buchpreis ausgezeich-
net wurde, zeichnete sich eine ambivalente Entwicklung ab. Nie zuvor hatte 
hierzulande eine nicht-binäre Person einen der hoch dotierten Literaturprei-
se gewonnen. Selten wurde ein Werk ausgezeichnet, das so offen und radikal 
queere Geschichte erzählt. Blutbuch, Kim de l’Horizons Debutroman, ist die 
Geschichte einer genderfluiden Erzählfigur, die zwischen Identitätssuche und 
-verweigerung, zwischen Großstadt und Vorort, zwischen brutaler Gewalt 
und lustvollem Exzess lebt und die sich erst nach mehr als der Hälfte des Bu-
ches als Autor*in offenbart. Blutbuch ist autofiktiv, erzählt die Lebensgeschich-
ten und Traumata von de l’Horizons Mutter, Großmutter und weiteren Fami-
lienmitgliedern, von Frauen*, die als Hexen verfolgt und verleumdet wurden, 
und es erzählt die Geschichte der »Mutter des Waldes«, der Blutbuche. Blut-
buch ist eine nonkonforme Familien- und (Stamm-)Baumforschung, ein Ro-
man, der konsequent gendert und (queer-)feministische Theoretiker*innen 
und Autor*innen zitiert. Er wird als »fulminante Selbst- und Fremdermäch-
tigung« (FAZ, 17.10.2022) gefeiert und de l’Horizon selbst wird über Nacht 
die »berühmteste nicht-binäre Person im deutschsprachigen Raum« (Berliner 
Zeitung, 04.11.2022). 

Zugleich überschlagen sich bereits wenige Minuten nach der Preisverlei-
hung die queerfeindlichen Anfeindungen und Hasskommentare und dey1 be-
kommt Personenschutz für die anstehenden Lesungen. In einem Interview 
mit dem feministischen Online-Magazin an.schläge berichtet de l’Horizon:

Das ist, als würdest du ständig in zwei Filmen laufen. Als hättest du gleichzeitig 
eine Star-Rolle und die Rolle des geschlagenen Hundes. Ich habe viele Lesungen 
abgesagt, weil das Reisen so wahnsinnig anstrengend ist. Mich unterwegs sicher 
zu fühlen, ist fast unmöglich. Oft wenn ich Zug fahre, performe ich mich mas-
kuliner, damit ich sicher bin. Dann gehe ich auf Bühnen und will mich so zeigen, 
wie ich mich schön fühle, und werde dafür meist gefeiert. (Posthausen 2023)

1	 De l’Horizon benutzt entweder keine oder dey / dem als Pronomina. (https://www.in 
stagram.com/kimdelhorizon/?hl=de)

Feministische Studien 2 / 24; DOI 10.1515/fs-2024-0030



210� Alina Sabransky

De l’Horizon plädiert aber auch dafür, queeren Anfeindungen bewusst entge-
genzutreten: »Es darf nicht sein, dass wir uns zum Schweigen bringen« (Ber-
liner Zeitung, 04.11.2022). Deys Waffe gegen die reaktionären Bewegungen 
und die steigende Hasskriminalität gegen LGBTQIA+ Personen ist der queere 
Text, dessen Formen bewusst polarisieren und mit tradierten Lesegewohnhei-
ten brechen. Deys Methode? Das Schreiben, genauer, das unaufhörlich-flie-
ßende Schreiben, das wie »eine einzige Wellenlinie« fließt (de l’Horizon 2002, 
57). De l’Horizon bezeichnet das eigene Schreiben als écriture fluide, als ein 
Schreiben, das die Grenzen zwischen Gender, Genre, Text und Körper, unauf-
hörlich durchbricht und sie in Un/Ordnung bringt.

Im Folgenden möchte ich die in Blutbuch zum Ausdruck kommende écriture 
fluide als Ausgangspunkt nehmen, um verschiedene damit verbundene theo-
retische Bezüge zu explizieren sowie ihre Verfahren und Potentiale herauszu-
stellen. Konkret werde ich zeigen, wie die écriture fluide Körper nicht nur the-
matisch in andere, in queere Zustände bringt, sondern sie vor allem auch for-
mal-ästhetisch aus normierten, zwanghaft-binären (Geschlechts-)Strukturen 
heraus- und sogar bis in mehr-als-menschliche Strukturen hineinschreibt. Da-
für werde ich zunächst auf eine feministische Tradition aufmerksam machen, 
an die sich de l’Horizon anlehnt und in der Schreiben und Körper in wider-
ständiger Absicht schon immer eng verbunden sind. Insofern deys Schreiben 
diese affirmativ-kritisch erweitert und auch mehr-als-menschliche Körper in 
den Blick nimmt, werde ich anschließend drei posthumane Denkansätze her-
ausstellen, die auf die verhängnisvolle Zentralität des Menschen aufmerksam 
machen und die die écriture fluide zusätzlich konturieren. Dabei werde ich im-
mer wieder Verbindungen zu Blutbuch aufzeigen. In einem abschließenden Fa-
zit werde ich meine Ausführungen erneut an de l’Horizons Schreiben rück-
binden und mit meiner finalen These verknüpfen, dass sich die écriture fluide 
als Befreiungsakt in Form eines queeren, auch mehr-als-menschlichen Kör-
per-Werdens präsentiert, indem sich nicht nur Geschlechtlichkeiten und Kör-
per, sondern auch Debatten und Theorien verflüssigen.

Mit dem Körper gegen das Patriarchat

Ab Mitte der 1970er Jahre entwickelten die französischen Differenztheore-
tikerinnen Hélène Cixous, Luce Irigaray und Julia Kristeva in expliziter Ab-
grenzung zu den phallogozentrischen Sprach- und Denkstrukturen westli-
cher Theorietradition und Weltbilder neue Formen des Schreibens und Spre-
chens. Sie wollten Artikulationsmöglichkeiten für all diejenigen Stimmen und 
Körper von Frauen* schaffen, die bisher aus dem patriarchalen Diskurs aus-



Écriture Fluide. Von verflüssigten Körpern und queeren Befreiungsakten� 211 

geschlossen wurden und deren Erfahrungs- und Erlebniswelt marginalisiert 
war. Diesen widerständigen und emanzipativen Ansatz des Schreibens ver-
stehe ich als grundlegenden Bezug von de l’Horizons écriture fluide, sodass ich 
ihn im Folgenden ausführlich vorstellen werde.

Während Irigaray (1979) die diskursive Strategie der Mimikry sowie das 
Frau-Sprechen (parler femme) nutzt, um dem patriarchalen Diskurs zu ent-
kommen, fokussiert Kristeva (1984) auf das von ihr sogenannte ›Semiotische‹, 
das sie als Ausdruck des Körperlichen in der Sprache und als Bedrohung der 
logozentrischen Sprachstruktur konzipiert. Ich werde den Fokus allerdings 
auf Cixous legen, insofern es die maßgeblich auf sie zurückzuführende écri-
ture feminine ist, die auf de l’Horizons Schreiben Einfluss genommen hat. Da 
es »unmöglich« scheint, »eine weibliche Art des Schreibens zu definieren« (Ci-
xous 2017, 47, Herv. i. O.) wie sie es in ihrem paradigmatischen Aufsatz Das 
Lachen der Medusa formuliert, werde ich stattdessen beschreiben, was die écri-
ture feminine tut und »was sie bewirken wird« (Cixous 2017, 39). Dafür stelle 
ich vier verschiedene Charakteristika heraus, die Cixous’ écriture feminine aus-
zeichnen und bis in die écriture fluide hineinwirken: das Klanghafte und Me-
lodische, die Figur der Mutter, die Bewegung und als zentrales, mit den drei 
anderen Kriterien verwobene Element, die Körperlichkeit. 

»Stimme-Schrei: Agonie  – explodiertes ›Wort‹« (Cixous 1976a, 145). Im 
Kampf um Sichtbarkeit und Gehörtwerden ist es für Cixous ein solcher Pro-
testschrei, der die Frauen aus ihrer unterdrückten, verstummten Position be-
freit, wohin sie von der patriarchalen Gesellschaftsordnung, der »Männerge-
sellschaft«, vertrieben wurden und der ihnen den Weg zurück zur Sprache bie-
tet (Cixous 1976a, 145). Dieser lautstarke, klangvolle Widerstand ist für Cixous 
der Ausgangspunkt, von dem aus sie ihre Schreibpraxis beginnt. Bereits die 
lachende Medusa deutet an, dass sich die Diskrepanz von Stimme (phone) und 
Schrift bei Cixous zunehmend auflöst: Die Begriffe Schreien (crier), Schreiben 
(écrire) und Lachen (rire) gehen im französischen Original nicht nur visuell, 
sondern auch klanglich ineinander über (Haas 2021). »Schreiben und Stimme 
verflechten sich«, beschreibt Cixous diesen »wechselseitigen Austausch« (Ci-
xous 1976a, 143). Dadurch grenzt sie sich gezielt von einem phallogozentri-
schen Sprachverständnis ab und markiert die phonetische Seite als subversives 
Kennzeichen der weiblichen Schrift.

Besonders deutlich offenbart sich die Schrift-Stimme, die »mehrdeutige 
Vielstimme« (Cixous 2017, 46) der écriture feminine durch die linguistischen 
Rhythmen und Klangmuster ihrer poetischen Wortneuschöpfungen, etwa 
wenn sie Frauen* dazu auffordert, ihre »Sexte« (Cixous 2017, 50) zu zeigen 
oder sie in der »Plurealität (pluréelle)« (Cixous 1976b, 155) verortet. Ein solch 
kreativer Schreibprozess erzeugt argumentativ sowie auf der Ebene des Tex-



212� Alina Sabransky

tes, seiner rhetorischen Verfasstheit, Bedeutungserweiterungen oder Brüche 
mit tradierten Sinngehalten, die nicht willkürlich verfahren, sondern bewusst 
Raum für neue Assoziationen und andere Denkmuster schaffen. 

An diese Bedeutungsfluidität anknüpfend lässt sich auch die in Cixous’ Tex-
ten immer wiederkehrende Figur der Mutter verstehen, die ebenfalls an den 
klanghaften Charakter der écriture feminine gebunden ist. Als »erste Musik« 
(Cixous 2017, 46) und als »Gesang, der dem Gesetz [des Vaters, A. d. V.] vo-
rausgeht« (Cixous 1976a, 144) markiert sie für Cixous die Quelle der écriture 
feminine. Ihre Schrift-Stimme erklingt somit in der präsymbolischen Phase, 
im Bereich des Vorsprachlichen, der das Schreiben vor dem Sprechen privi-
legiert und dadurch »die Frau auf andere Weise« bestätigt »als von dem Ort 
aus, der ihr in und von dem Symbolischen zuerteilt ist, das heißt dem Schwei-
gen« (Cixous 1967a, 144). Es zeigt sich, dass die écriture feminine als kritische 
Weiterentwicklung zur Psychoanalyse Lacans zu lesen ist, die den Phallus 
als zentralen Bedeutungsgeber der symbolischen Ordnung vorstellt, die die 
Gesellschaft strukturiert und innerhalb derer Subjekte Sprache, und daran ge-
knüpft, Selbstbewusstsein erwerben.2 Insofern das Symbolische zugleich den 
Ort markiert, an dem die Einheit von Mutter und Kind – das sogenannte Ima-
ginäre – durch den Eintritt des Vaters zerstört wird, wertet Cixous als Re-
aktion darauf das Bild der Mutter radikal auf.3 Für sie repräsentiert die Mut-
ter-Figur ein alternatives Ordnungsmodell, das sich aus dem »starre[n] Gesetz 
der Ich-Werdung« (Cixous 2014, 146) löst und stattdessen durch eine Relation 
zum*zur (eigenen) Anderen* auszeichnet, indem die Verbindung zwischen 
Mutter und Kind aufrechterhalten wird (Cixous 1976a, 144).

Cixous bringt die Figur der Mutter, die immer an die Frau* gebunden ist, 
mit der Idee der*des Anderen* zusammen. So kann sie zeigen, dass beide, als 
›Andere‹, eine defizitäre Position in der phallogozentrischen Gesellschaft ein-
nehmen und macht die Affirmation des*der Anderen* zum Motor der écriture 
feminine (Cixous 1976a, 146). Vermittelt durch die Figur der Mutter konsti-
tuiert Cixous folglich eine Subjektivität, die nicht einheitlich und homogen, 
sondern relational und different präsentiert wird, und plädiert für eine Logik 
der Verschiedenheit und Pluralität, die immer auch geschlechtlich zu denken 
ist: Offensein zur*zum Anderen* meint Offensein zum eigenen, anderen Ge-
schlecht (Cixous 2017, 48). Diese vielfältige Geschlechtsidentität wird durch 
das Schreiben ermöglicht und lässt die écriture feminine zu einem Ort des Wi-

2	 Die Lacan’sche Psychoanalyse begreift den Menschen als sprachlich determiniertes In-
dividuum, das in und durch Sprache zum sich selbst erkennenden Subjekt wird (Gruß 
2022, 472).

3	 Die in der Psychoanalyse vorherrschende problematische Gleichsetzung von ›Frau-Sein‹ 
und Mutter-sein wird von Cixous’ Argumentation übernommen.



Écriture Fluide. Von verflüssigten Körpern und queeren Befreiungsakten� 213 

derstandes gegen das Patriarchat und hegemonial-geschlechtliche Identitäts-
konzeptionen werden.

Auch die Bewegung der écriture feminine, ihr drittes Charakteristikum, of-
fenbart ihren Ausbruchswillen aus den starren (sprachlichen) Regularien der 
phallischen Ordnung. Der Protestschrei der Frauen* erklingt, als würde er in 
einer »Explosion« aufgehen (Cixous 1976a, 145 f.). Wenn sie mit einer »noch 
nie befreiten, umwerfenden Kraft« beginnen, den männlichen Diskurs des 
Symbolischen zu »bombardier[en]« (Cixous 1976a, 145 f.), ist förmlich zu spü-
ren, wie die écriture feminine alles zum Erzittern und Beben bringt. Sie gleicht 
einem »Ergreifen«, einem »Entreißen«, »einem schwindelerregenden Auf-
schwung« und »schleudert ihren bebenden Körper [der Frau, A. d. V.] empor« 
(Cixous 1976a, 143). Dadurch wirkt Cixous’ Schreiben beinahe wie getrieben, 
wie erregt und legt den Fokus auf die Libido der écriture feminine. Dieser Ein-
druck wird zusätzlich durch die damit verbundene und konstant wiederholte 
Wassermetaphorik verstärkt: alles »rinnt« und »verströmt« (Cixous 2017, 42) 
und es gibt unerhörte »Schmelzflüsse« (Cixous 2017, 40), die bis ins »Mutter-
meer« (Cixous 2017, 55) münden. Der Prozess des Schreibens liest sich als Or-
gasmus; das endlich zu Wort-, als zum Höhepunkt-Kommen:

Also wünschte ich mir, daß sie schreibt und dies einzigartige Imperium bekannt 
gibt. Damit andere Frauen […] ausrufen: auch ich gehe über, meine Begehren 
haben neue Begehren erfunden, mein Körper kennt noch ungehörtes Singen, 
auch ich habe mich so oft zum Bersten voll mit reißend leuchtenden Strömen 
gefühlt […]. (Cixous 2017, 40) 

Schreiben und Masturbieren wird in den »Sexte[n]« (2017, 50) der écriture fe-
minine zu wechselseitig austauschbaren Begriffen. Es geht darum, den eigenen 
Körper und die Macht über diesen (wieder) zu entdecken. »Schreib, niemand 
soll Dich zurückhalten, nichts soll Dich aufhalten« (Cixous 2017, 41), fordert 
Cixous auf. So wird die écriture feminine zu einem wiederständigen, politischen 
Akt und zu einer Partnerin innerhalb eines geschlechterpolitischen Kampfes 
um das Recht auf sexuelle Selbstbestimmung. 

Die Frau* zum Schreiben, zum Text und dadurch zur Artikulation ihres 
Körpers zu bewegen, ist das Kernpostulat von Cixous’ Texten und wird un-
entwegt wiederholt: »Es ist unerläßlich daß die Frau sich schreibt […]. Es ist 
unerläßlich, daß die Frau sich auf und in den Text bringt« (Cixous 2017, 39). 
Diese anaphorische Rhythmik verleiht der écriture feminine nicht nur Nach-
druck und Intensität, sondern bestärkt zusätzlich eine nicht-lineare Form des 
Schreibens, die ihre Bewegung auch auf textueller Ebene sichtbar macht. Da-
durch werden Cixous’ Texte von einer rastlos-zirkulierenden Prozesshaftig-
keit begleitet und grenzen sich – experimentell und eigenwillig – von der stra-



214� Alina Sabransky

tegischen Verlässlichkeit einer normalisierenden Sprache und ihren tradierten 
Regeln ab. Dazu gehört auch, dass sie vermeintlich eindeutige Unterscheidun-
gen zwischen Poesie und Theorie bewusst unterlaufen und insbesondere die 
empirischen, die (körperlich) erfahrbaren Aspekte des Schreibens hervorhe-
ben (Sellers 1996, 19). Auf diese Weise stellt Cixous eine Nähe zu dem her, 
was sie (be)schreibt und unterläuft das klassische »Verständnis von Theorie als 
›Theorie von etwas‹, die einen Gegenstand hat und hervorzubringen versucht 
und doch in Distanz zu diesem schreibt« (Haas 2018, 235).

Text und Körper befinden sich bei Cixous in einem unaufhörlich mime-
tischen Spiel. Text ist (ihr) Körper (Cixous 2017, 46). Cixous’ neue, aus der 
Unterdrückung befreite Frau*, nimmt darum auch das »Innerhalb« des Män-
nerdiskurses »verstehend in sich auf […], in ihren eigenen Mund, [beißt] ihm 
mit ihren eigenen Zähnen auf die Zunge und Sprache« (Cixous 2017, 52). Sie 
(be)schreibt eine Form des körperlichen Auseinandernehmens tradierter Dis-
kurse, in dem die Denkbewegungen des Körpers fortwährend in jene des Tex-
tes übergehen. Die »Welt des Forschens, die Erarbeitung von Wissen [muss] 
ausgehend vom systematischen Erfahren der Funktionsweise des Körpers« er-
folgen, formuliert Cixous explizit (Cixous 2017, 40) und präsentiert das weibli-
che Schreiben als erkenntnistheoretischen Zugang, der sich vor allem aus dem 
Moment der Erfahrung und Beobachtung (des Körpers) erschöpft und die écri-
ture feminine zu einer verkörperten Wissenspraxis werden lässt (Haas 2021). 

In Cixous’ Aufforderung, den Körper zu schreiben, steckt also das Bestre-
ben, ein Bewusstsein für Bewegung, Klänge und Berührungen als genuinem 
Teil von Sprache und Denken zu entwickeln. Durch das weibliche Schrei-
ben mit seinen »fleischlichsinnlich leidenschaftlichen Wortkörpern« (Cixous 
2017, 52), dadurch, dass ihr »Text keucht« und »ihr Fleisch […] die Wahrheit 
[sagt]« (Cixous 2017, 45), wird das die metaphysische Theorietradition durch-
ziehende, hierarchisch-geordnete Oppositionspaar Geist / Körper aufgehoben, 
welches sich in der Binarität der Geschlechter spiegelt (z. B. Grosz 1994). Wie 
viele feministische Theoretiker*innen hebt Cixous darum insbesondere die 
Zentralität des Körpers und der Fleischlichkeit hervor. »Tatsächlich materia-
lisiert sie fleischlich was sie denkt, sie bedeutet es mit ihrem Körper« (Cixous 
2017, 45), schreibt sie über die écriture feminine. Anders als in der griechischen 
Mythologie, wird ihrer Medusa darum auch nicht der Kopf abgeschlagen, 
»[sie] lacht nur über die Angst enthauptet (oder kastriert) zu werden« (Cixous 
2017, 54). In ihr vereint sich die Befreiung der Frau aus der sexuellen sowie aus 
der geistigen Repression und macht sie zu einem bis heute bedeutsamen femi-
nistischen Widerstandssymbol gegen patriarchale Vereinnahmung. 

Von dieser, im und durch das Schreiben erwachsenen Widerständigkeit aus-
gehend, entwickelt de l’Horizon seine écriture fluide weiter. Aus diesem Grund 



Écriture Fluide. Von verflüssigten Körpern und queeren Befreiungsakten� 215 

stelle ich nun drei Denker*innen vor, die diese Entwicklung kennzeichnen 
und deren enge Verbindungen zu deys Schreiben ich immer wieder aufzeigen 
werden. Es folgt ein Schreiben mit »zahlreichen GefährtInnen«, wie Donna 
Haraway, die erste der drei Denker*innen, dieses »Nachspüren und Sortieren« 
(Haraway 2018, 49) nennen würde.

Fiktive und fabulierende Faden-Spiele

Die Biologin und feministische Wissenschaftstheoretikerin Donna Hara-
way bindet die Auseinandersetzung mit Körper, Natur und Materie immer an 
Sprache und Erzählweise. Damit bildet sie einen ersten Anknüpfungspunkt 
für die écriture fluide, die diese Verbundenheit aufgreift und auf die Vereini-
gung von Mensch und Natur zielt. Für die Unzertrennlichkeit von stofflicher 
Welt und Sprache gebraucht Haraway den Begriff des Materiell-Semiotischen 
und meint damit das Ineinandergreifen von natürlichen und zugleich kulturell 
hergestellten (Wissens-)Objekten oder, vereinfacht gesagt, den Umstand, dass 
Körper und Bedeutung konstitutiv sind (Haraway 1995a, 95 f.). Solche »Kipp-
figur[en]« oder paradoxe Doppelbegriffe sind typisch für das Haraway’sche 
Schreiben und eröffnen eine Art utopischen Raum jenseits begrifflicher Dua-
lismen (Harrasser 2011, 585). 

Anschaulich vorstellbar werden jene hybriden Akteur*innen in ihrem SF-
Fadenspiel.4 Mit der Chiffre SF bezeichnet Haraway unter anderem ein Spiel, 
bei welchem Figurenmuster, sogenannte String-Figuren, aus Fäden gewoben 
werden, die sich durch das Weiter- und Zurückreichen kontinuierlich verän-
dern und plastisch das Herstellen und Gestalten und Verbindungsmöglichkei-
ten in den Mittelpunkt stellen (Haraway 2018, 11 u. 25). De l’Horizon greift 
diesen Faden explizit auf, wenn dey die écriture fluide als EF bezeichnet, die 
»elfenfüssig, elefantenfingrig, Einzelfielzahl, einfach fresh« sind und »sich 
nicht von Geschlechterfragen und Artengrenzen eindämmen« lassen (de l’Ho-
rizon 2022). Sie fließen ebenso undogmatisch und provokant dahin wie Ha-
raways »heterodoxe[r]« (Hoppe 2021, 15) SF-Modus und überschreiten dabei 
fortwährend die Trennung von Theorie und Literatur.5 Auf diese Weise bre-

4	 Die Chiffre SF ist allgegenwärtig in Haraways Schreiben und taucht als »Science-Fic-
tion, spekulative Fabulation, Spiele mit Fadenfiguren (string figures), spekulativer Femi-
nismus, science fact (wissenschaftliche Fakten), so far (bis jetzt)« in den Texten auf (Hara-
way 2018, 11, Herv. i. O.).

5	 In Haraways inter- und transdisziplinärem Gesamtwerk vermischen sich wissenschaft-
liche Theorien und empirische Studien aus verschiedenen Disziplinen, literarische 
Elemente und autobiographische, anekdotische und gesellschaftspolitische Reflexio-
nen. Mit dieser Disziplinfremdheit will sie auf die Verwobenheit von (akademischen) 



216� Alina Sabransky

chen sie mit etablierten wissenschaftlichen sowie popkulturellen Stilkonven-
tionen und disziplinären Trennungen, die an die Texte Cixous’ erinnern. Auch 
sie konnte gezielt Schreibpraxen und Epistemologien verbinden und dadurch 
den patriarchalen Wissenschaftsdiskurs herausfordern. 

Ein zentrales Kennzeichen für das grenzüberschreitende Schreiben ist die 
Auflösung der Trennung von Fakt und Fiktion, oder, wie de l’Horizon be-
merkt, Fakt und »FICKTION« (de l’Horizon 2022, https://www.fabrikzeitung.
ch/ecritures-fluides/#). Die Verknüpfung von Erzählung und Wissen(schaft) 
nennt Haraway »narratives of scientific fact« oder »potent fictions of science« 
(Haraway 1989, 5). Sie geht davon aus, dass die Deutungsmuster und Erklä-
rungsansätze, die sich in wissenschaftlichen Praxen durchsetzen und festle-
gen, was als historisch legitimiertes Wissen anerkannt wird, erst durch eta
blierte Erzählungen definiert werden. Sie setzt Fakt und Fiktion nicht gleich, 
sondern offenbart den (narrativen) Herstellungsprozess von wissenschaftli-
chen ›Fakten‹. Das besondere Potential fiktiver Erzählungen liegt in der Mög-
lichkeit, solche Formen wissenschaftliche Wahrheitsvorstellungen zu verän-
dern (Haraway 2016, 26). Diskriminierungen und Ausschlüsse, die innerhalb 
bestehender Wissenschaftsnarrative auftreten, werden in der »Grauzone aus 
Realem und Fiktivem« aufgehoben und lassen sie zu einem »(politischen) Ak-
tionsraum« werden (Harrasser 2011, 592). 

Im Hinblick auf diese Zusammenführung ist es nicht verwunderlich, dass 
Science-Fiction in Haraways Schreiben einen zentralen Stellenwert ein-
nimmt  – angefangen mit ihrem Vokabular, das über »Warp-Geschwindig-
keitseffekte« zum »hyperrealen Simulationsraum« (Haraway 1995a, 75) und 
bis zu ihrer Cyborg-Figur reicht. Haraways Cyborg kritisiert die für das Gen-
re charakteristischen, technologisch aufgerüsteten, männlichen Heldenfigu-
ren und die »hypersexualisierten, fetischisierten Femme-Fatale-Maschinen« 
(Fink 2021, 9) und wird, in einer gezielt eingesetzten Umkehrungs- und An-
eignungsstrategie, als »Geschöpf einer Post-Gender-Welt« und damit als Al-
legorie für das Denken von Alterität präsentiert, die die Grenzen von Körper, 
Geschlecht und Sexualität auslotet (Haraway 1995c, 35).6 Ihr Cyborg-Mani-
fest geht damit über eine reine Oppositionsgeschichte zur androzentrischen 

Lese- und Schreibpraktiken mit historisch gewachsenen Machtstrukturen hinweisen, 
die durch »Expertentum und Disziplinierung des Wissens« hervorgerufen werden 
(Haraway 1995b, 102). In Blutbuch vermischt de l’Horizon theoretische Elemente und 
Popkultur, damit sich die verschiedenen Formen von Wissen, die in der Gesellschaft 
hierarchisiert sind, »auf Augenhöhe begegnen« (Posthausen 2023, https://anschlaege.at/
ich-moechte-nichts-brechen/). 

6	 In Anlehnung an Haraways Cyborg befasst sich auch die 2019 erschienene Ausgabe der 
Feministischen Studien mit der engen Verflechtung von Geschlecht, Geschlechterverhält-
nissen, Technik und Technologien (Berscheid / Horvath / Riegraf 2019).



Écriture Fluide. Von verflüssigten Körpern und queeren Befreiungsakten� 217 

SciFi-Kultur hinaus und wird, mit seinen Werkzeugen des Fabulierens und 
Experimentierens, zu einem neuen Produkt dessen, wogegen er eigentlich ge-
richtet ist, und die Cyborg-Metaphorik wiederum zu einer Sprachtechnologie, 
die nach möglichen Veränderungen fragt (Haraway 1995c, 62 f. u. 68 ff.). Daran 
angelehnt tauchen in de l’Horizons écriture fluide immer wieder Wasserfeen, 
Eishexen und Heilzauber auf, die dey bereits als Kind mit ihrer »Verwand-
lungsmagie« aus der starren Geschlechterbinarität befreien sollten: »Brauen 
brau ich braue mir den Zaubertrank. Brauen brau ich bin nicht krank. Brauen 
brau ich bin jetzt ohne Klau und Bau. Ich bin genau jetzt eine Frau« (de l’Ho-
rizon 2022, 87). 

Cyborgs sind in mehrfacher Hinsicht doppelt positioniert, werden als »Hy-
bride aus Maschine und Organismus« oder »Geschöpfe der gesellschaftlichen 
Wirklichkeit wie der Fiktion« bezeichnet (Haraway 1995c, 33). Als »Mythos« 
(Haraway 1995c, 37) und »utopische Tradition« (Haraway 1995c, 35) bieten 
Cyborgs vor allem für diejenigen Gruppen »affirmative Anschlussmöglich-
keiten« (Hoppe 2021, 147), die durch die Dualismen der westlichen Tradition, 
insbesondere des Dualismus von Natur / Kultur, jahrhundertelang beherrscht 
und als ›Andere‹ ausgegrenzt wurden: Frauen*, People of Color, Arbeiter*in-
nen, Tiere etc. (Haraway 1995c, 67). Dabei fungieren sie nicht als naive, ide-
alistische (Flucht)Lösung aus patriarchalen, rassistischen, klassistischen und 
anthropozentrischen Strukturen, sondern als rhetorisch-politische Wider-
standsfiguren, die andere, differente Welten überhaupt vorstellbar machen. 
In eben diesem Sinne verstehe ich auch de l’Horizons sich in der écriture fluide 
formende und bewusst von heterosexuellen und menschlichen Grenzziehun-
gen freischreibende Körper nicht als literarisch-utopische Fiktionen, sondern 
als Körper mit einer konkreten, historisch-sozialen Realität. 

Im Fluss mit Bodies of Water 

Farid kann sich nicht mehr in seinen Enden halten, er läuft aus, seine im Ver-
borgensten ausgebrühten Perlen kullern im roten Glanz über meine Innenschen-
kel […], LECK DEIN BLUT AUF […], und er leckt seine Spuren von meinen Wa-
den, er reibt seine Wangen an meinen blutigen Schenkeln […], und er stülpt sein 
Gesicht über meinen mit Blutkot verschmierten Schwanz, er würgt (de l’Hori-
zon 2022, 162 f.).

Der unkontrollierte Ausfluss von Tränen, Kot, Urin oder Schweiß, das plötz-
liche Hervorquellen von Wasser aus unseren Körpern, kann durch einen Zu-
stand großer Angst ausgelöst werden (Neimanis 2017, 49) – oder eben durch 



218� Alina Sabransky

einen Zustand größter Erregung. »Such eruptions might seem beyond the 
control of the disciplining processes to which we ususally subject our viscer-
al selves«, erläutert die Kulturhistorikerin Astrida Neimanis (Neimanis 2017, 
50). »We might consider involuntary evacuations from below as a sign of our 
animality« (Neimanis 2017, 50). Analog dazu haben zahlreiche Rezensent*in-
nen die Darstellung von de l’Horizons Sexszenen als »drastisch« (Zeit Online, 
18.10.2022) oder als überzogene Störung des »literarischen Hochgenuss[es]« 
bezeichnet (booksterhro.com, 18.10.2022). Nicht nur ist gerade queere Sexua-
lität für viele immer noch mit Ekel verbunden. Allein das Schreiben über kör-
perliche Erlebnisse, die den auf (Selbst-)Kontrolle bedachten, normierten Kör-
per durch einen plötzlichen Ausbruch von vermeintlich abjekten (Körper-)
Flüssigkeiten herausfordern, veranlasst zur Aufregung: »›Excuse the outburst, 
we might say […]. How unlike me‹, we apologize« (Neimanis 2017, 50). 

Den (eigenen) Körper in seiner wässrigen Konstitution wahr- und anzu-
nehmen verstehe ich als zentralen Aspekt der écriture fluide sowie als Grund-
gedanke von Neimanis’ Buch Bodies of Water (2017), sodass ich ihren Ansatz 
nun weiter aufnehmen werde. Neimanis führt phänomenologische, differenz-
feministische und posthumane Theorieansätze zusammen und versucht auf 
diese Weise Körperlichkeit radikal anders zu begreifen als in der westlichen 
Denktradition üblich – »that is, as bounded materiality and individual sub-
jectivity, and as universally human« (Neimanis 2017, 24, Herv. i. O.) – und von 
dieser Transformation ausgehend mit ökologischen Fragen zu verbinden. An-
ders gesagt: Über das Anders-Denken von Körper verfolgt sie ein Anders-
Denken über (unseren Umgang mit) Wasser als »one of the socalled Anthro-
pocene’s most urgent, visceral, and ethically fraught sites of political praxis 
and theoretical inquiry« (Neimanis 2017, 20). De l’Horizons Körper, die »im-
mer ein Wasser war[en]« (de l’Horizon 2022, 57), werden peu à peu zu Neima-
nis’ Bodies of Water, f lottieren in ozeanischem Stil durch das Blutbuch und wer-
den als »Sandbank« oder als »Insel« durch die Ebbe fortgetragen und durch 
die Flut wieder neu ankommen (de l’Horizon 2022, 41). Als flüssige Materie 
lösen sie nicht nur die binäre Grenzziehung von menschlich / nicht-mensch-
lich auf, sondern werden zum eigentlichen Gegenstand einer Transformation, 
die neue, plurale Seins- und Lebensformen erkennbar werden lässt. Sie etab-
lieren damit das, was Neimanis als einen neuen »hydrological cycle« begreift 
(Neimanis 2017, 3).

Relationalität ist das zentrale Kennzeichen der Bodies of Water. Über die-
se kann Neimanis drei miteinander verknüpfte Kritikpunkte der Bodies-
of-Water-Figuration zum Ausdruck bringen: die Kritik am metaphysischen 
Sein-als-Selbstbezug, die Zentralstellung des Menschen sowie die Kritik am 
Phallogozentrismus (Neimanis 2017, 3). Körper existieren für sie immer in 



Écriture Fluide. Von verflüssigten Körpern und queeren Befreiungsakten� 219 

mehr-als-menschlichen Gemeinschaften, den sogenannten »hydrocommons« 
(Neimanis 2017, 2). Besonders anschaulich wird diese vielfältige, mehr-als-
menschliche Vernetzung am Beispiel der Brustmilch, die als »weiße Tinte« 
(Cixous 2017, 46) auch durch Cixous’ Medusa-Essay, sowie de l’Horizons Blut-
buch f ließt, wenn dey Sexszenen beschreibt, in denen dey »Brustmuskeln, rund 
wie Milchbrüste« trinkt (de l’Horizon 2022, 146). Durch verschiedene femi-
nistische Perspektiven auf den (Mutter-)Körper, verweist Neimanis auf die 
Bedeutung des Stillens als »transit of waters between bodies […], but also as a 
matter of feeling, of memory, of gendered and sexual embodiment« (Neimanis 
2017, 32). Im Anschluss daran versteht sie Bodies of Water auch als »gestational 
milieus«, die die patriarchale Logik der Autopoiesis und eines radikalen Indi-
vidualismus infrage stellen und stattdessen an diejenigen Körper erinnern, die 
uns hervorgebracht haben (Neimanis 2017, 3). Genau das versucht de l’Hori-
zon mit Blutbuch. Durch die écriture fluide, die wie »eine von weit herkommen-
de Woge […] lange vor mir begonnen hat und lange nach mir weiter fliessen 
wird« (de l’Horizon 2022, 57), erzählt de l’Horizon die Geschichte von Groß-
meers7 Stammbaum, die »uralte Linie von Frauen, Meeren, Heroinnen« (de 
l’Horizon 2022, 262), um ihre, aber auch deys eigene Körper im Cixouschen 
Sinne zu schreiben. »Schreib, niemand soll Dich zurückhalten, nichts soll dich 
aufhalten« (Cixous 2017, 41). 

Von nomadischen Konzeptionen des Werdens

Zuletzt möchte ich de l’Horizons in der écriture fluide zur Ausformung kom-
mende Körper mit Rosi Braidottis posthumanem Subjekt und ihrer daran ge-
bundenen Konzeption des Werdens zusammenbringen, die deys Körper im-
mer weiter in queere Zustände bringen. 

Das posthumane Subjekt ist Teil von ihrem Projekt, alternative Formen von 
Subjektivität zu konzipieren. Damit reagiert sie auf zentrale, etablierte Sub-
jekt-Vorstellungen betreffende, postmoderne Veränderungen. Angesichts der 
besonders im Zuge feministischer und postkolonialer Widerstände hervor-
gehobenen Kritik an seiner männlichen und eurozentrischen Grundkonzep-
tion, konstatiert die feministische Philosophin eine fortschreitende Ausdiffe-
renzierung des humanistischen (männlich, weißen) Einheitssubjekts (Braidotti 
2011, 3). Innerhalb dieser Differenzierungen verortet sie auch das posthuma-

7	 Das Lautbild von Meer im Schweizerdeutschen ist die Abwandlung des nahezu gleich-
lautenden französischen mère, also der Mutter, die zugleich an das Ozeanische la mer 
erinnert und die bereits in Cixous’ Texten hervorgerufene Doppeldeutigkeit von Mutter 
und Meer weiterführt (z. B. Cixous 2017, 55).



220� Alina Sabransky

ne Subjekt, mit dem sie auf technologische und biogenetische wissenschaftli-
che Neuerungen reagiert, durch die die Grenze von Natur / Kultur zunehmend 
aufgelöst und die Dezentrierung des Menschen vorangetrieben wird (Braidot-
ti 2014, 8). Stattdessen betont das posthumane Subjekt die konstitutive Ab-
hängigkeit von Menschen und Nicht-Menschen (Braidotti 2014, 11). Zusam-
mengefasst etabliert Braidotti eine vielschichtige, von Differenzen geprägte 
Subjekt-Vision, die sie entlang der sogenannten ›Anderen‹ der Postmoderne 
entwickelt: »[W]oman, the sexual Other of man, the ethnic or native Other of 
the Eurocentric subject and the natural or earth Other of the techno-culture« 
(Braidotti 2002, 117). 

Diese Neuanordnung des Subjekts ist nicht nur eine Kritik an bestehenden 
phallogozentrischen und anthropozentrischen Gesellschaftsstrukturen und 
Repräsentationsfragen, sondern vor allem eine affirmative Form des Verschie-
bens und Veränderns von Seinsweisen, die alternative Vorstellungen von Kol-
lektivität und Gemeinschaftsbildung forcieren. Aufgrund dieses »erweiterte[n] 
Gefühl[s] der wechselseitigen Verbundenheit zwischen dem Selbst und den 
Anderen – einschließlich der nichtmenschlichen oder ›erdhaften‹ Anderen –,« 
spricht Braidotti davon, dass das posthumane Subjekt auf einer posthumanen 
Ethik basiert (Braidotti 2014, 54) und damit, wie Neimanis’ Bodies of Water und 
Haraways Cyborg, relationale Fähigkeiten besitzt, die weit über die Beziehung 
zum Anthropos hinausreichen (Braidotti 2014, 65). Besonders in de l’Horizons 
Kindheitserinnerung wird dieses mehr-als-menschliche Beziehungsgeflecht 
ebenfalls deutlich. Der Garten und die Blutbuche werden deys Refugium. Ihr 
fühlte dey sich »verbundener als den Menschen« (de l’Horizon 2022, 56), nahm 
ihre Erde in sich auf und wenn »der ganze Himmel auf die Erde geregnet war« 
wurde dey »ein Teil des Meeres« (de l’Horizon 2022, 107). 

Die Transformation, oder vielmehr, die multiplen Metamorphosen des 
Subjekts, versteht Braidotti als Prozess des Werdens, genauer, des nomadisch-
Werdens (u. a. Braidotti 2002, 118; 2011, 5).8 Der Begriff des Nomadischen 
meint im Vokabular Braidottis kein grenzenloses und darum vermeintlich 
willkürliches Umherfließen der Subjekte, »but rather an acute awareness of 
the nonfixity of boundaries. It is the intense desire to go on trespassing, trans-
gressing« (Braidotti 2011, 66). Nomadisch-Werden ist eine bewusste Bewe-
gung weg von starren, dialektischen Beziehungslogiken, hin zu einer noma
dischen Logik sich (potentiell) überkreuzender Verbindungslinien, innerhalb 
derer eine Neupositionierung von durch Differenzen geprägter Subjekte statt-

8	 Braidotti erarbeitet verschiedene Konzeptionen des Werdens, u. a. das Frau-Werden, das 
Tier-Werden und das Erde-Werden, die alle untrennbar miteinander verbunden sind, 
bzw. ineinander verlaufen (Braidotti 2002, 119).



Écriture Fluide. Von verflüssigten Körpern und queeren Befreiungsakten� 221 

finden kann (Braidotti 2011, 17). Daran geknüpft, entwickelt sich jedes Wer-
den außerdem als ein Anders-Werden in Differenz zu einer dominierenden 
Norm darstellt (Braidotti 2011, 12) oder umgekehrt, es verläuft in Richtung 
der ›Anderen‹ der klassisch-hierarchischen Dualismen. Darum ist jedes Wer-
den ein Minoritär-Werden (Braidotti 2002, 119). Minoritär9 bedeutet »einen 
bestimmten Standpunkt zu haben, einen bestimmten Ort des Sprechens« zu 
verkörpern und meint konkret »den Ort derer, die eine Minderheit bilden« 
(Kreuzmaier 2010, 36). Minoriär-Werden bezieht sich auf diejenigen Subjek-
te, denen die Eigenschaft des Werdens und damit der Veränderung zukommt 
und die deswegen keine festgelegte Identität haben (Braidotti 2011, 8). Auch de 
l’Horizon ist »noch immer nichts Festes« (de l’Horizon 2022, 41). Deys kon-
tinuierlich In-Bewegung-Seiender Körper ist genauso wenig cisgeschlecht-
lich und heterosexuell, wie ausschließlich menschlich. Er ist ein »Überbleib-
sel, transformiertes Uraltes, Materie, die schon unzählige andere Formen war: 
Steine, Erde, Pflanzen, Luft, Bakterien, Pilze« und geht laufend in andere Kör-
per über, etwa wenn Karotten und Käse gerieben werden und de l’Horizon 
sich einfach selbst mitreibt (de l’Horizon 2022, 30). 

Braidottis im-Werden-begriffenen Veränderungsprozesse und Affirmatio
nen der Differenz(en) sind eng mit der Praxis des Schreibens verbunden: »Be- 
coming woman / animal / insect is an affect that flows, like writing, it is a 
composition, a location that needs to be constructed together with, that is to 
say in the encounter with, others« (Braidotti 2002, 118). Damit übersetzt Brai-
dotti ihre theoretische Konzeption des Nomadischen in den Bereich stilisti-
scher Ausformung. Konkret präsentiert sie Schreiben als kartographische Pra-
xis, die unterschiedliche Positionierungen abbilden und mit der Illusion sta-
biler Identitäten brechen kann (Braidotti 2011, 43 ff.). Subjekte treten darin als 
Figurationen auf, nicht im wortwörtlichen Sinne, sondern »vielmehr als ma-
terialisierte Zuordnungen von situierten, d. h. eingebetteten und verkörperten 
sozialen Positionen« (Braidotti 2011, 4). 

Als Beispiel für eine solche Schreibpraxis führt Braidotti die écriture femini-
ne an (Braidotti 2011, 199 f.). Damit kann sie auf die enge Verbindung von Wer-
den und Körper aufmerksam machen. Insofern das Körper-Schreiben einen 
alternativen Ort symbolischer Repräsentation des Weiblichen eröffnet, mar-
kiert die écriture feminine eine widerständige Praxis des Frau-Werdens (Brai-
dotti 2011, 119 f.). Aber de l’Horizon weiß noch keine Sprache für den eigenen 
Körper. »Ich kann mich weder in der Meersprache noch in der Peersprache 

9	 Braidotti bezieht sich immer wieder auf die Arbeiten von Deleuze / Guattari. So auch in 
Bezug auf den Begriff des Minoritären, den diese in Kafka. Für eine kleine Literatur (1976) 
erarbeiten.



222� Alina Sabransky

bewegen. Ich stehe in einer Fremdsprache« (de l’Horizon 2022, 58). Darum 
beginnt dey zu schreiben, »dieses zerstückelte, zerbrösmelnde Schreiben. […] 
Vielleicht ist dieses Schreiben die Suche nach einer Fremdsprache in den Wör-
tern, die einem zur Verfügung stehen« (de l’Horizon 2022, 57). Mit Braidotti, 
so möchte ich daran anknüpfend vorschlagen, wird auch die écriture fluide ein 
Werden, ein Trans-Werden für queere Körper.

Verflüssigte Körper

Auch heute noch spüre ich meinen Körper nicht richtig […]. Ich spüre meinen 
Körper nur, wenn ich ihn fortgebe […]. Ich schreibe dir dies, Grossmeer, weil ich 
seit langer Zeit versuche, über meinen Körper zu verfügen, wie ich will: über 
ihn zu sprechen, wie ich will, ihn zu bewegen, wie ich will, und ihn zu genießen, 
wie ich will. (de l’Horizon 2022, 30 f.)

Der hier von de l’Horizon geäußert Wunsch, selbstbestimmt über den eige-
nen Körper zu verfügen, seine jouissance zu spüren, wie Cixous sagen würde, 
ist noch immer aktuell. Viele Menschen suchen nach dem eigenen Körper. 
Schon seit Jahren nehmen geschlechtsangleichende Maßnahmen zu (Statisti-
sches Bundesamt 2024). In dem für Blutbuch typischen Jargon heißt das auch, 
»gegen die [von der christlich-zentraleuropäischen Kultur geerbte] body ne-
gativity anzuschreiben«, genauso, wie gegen die Verachtung, die de l’Horizon 
daraus resultierend für den eigenen Körper empfindet (de l’Horizon 2022, 31). 

In einer Gegenwart, die noch immer von queerfeindlicher Gewalt, trans-
exkludierenden Äußerungen oder endlosen Debatten um das Selbstbestim-
mungsgesetz geprägt ist, höre ich also erneut das Lachen der Medusa und lese 
deys Text als Körper. Indem ich Cixous’ écriture feminine als Grundlage für de 
l’Horizons Schreiben ausgewiesen habe, konnte ich deutlich machen, dass die 
écriture fluide nicht nur einfach sprachliche Dekonstruktion von Geschlechts- 
und Körpernormen betreibt, sondern, dass sich in Blutbuch f luide und multip-
le Geschlechtlichkeiten und Körper tatsächlich materialisieren. Sprache, Text 
und Wörter existieren hier unmittelbar, sie sind Teil der Wirklichkeit. Wie 
Cixous in ihrem »(wo)manifesto« (Gilbert 1996, xi), führt de l’Horizon etwa 
die Analogie von Sexualität und Textualität durch explizite Analsexszenen 
oder den erotisch aufgeladenen, atem- und rastlosen, stream-of-conscious-
ness-artigen Schreibfluss fort, der seitenlang ohne Interpunktion auskommt 
(de l’Horizon 2022, 159 ff.). Dieses Anschreiben gegen heterosexuelle und cis-
männliche Normen verstehe ich als bewusste Verbindung von de l’Horizon 



Écriture Fluide. Von verflüssigten Körpern und queeren Befreiungsakten� 223 

zu den Theoretiker*innen der Zweiten Frauen*bewegung und ihrem Kampf 
gegen das Patriarchat und phallogozentrische Sinnstrukturen von Texten. 

Ich betrachte die écriture fluide also als Anregung, sich auch auf frühere fe-
ministische Denker*innen zurückzuberufen und ihre Texte als Zufluchtsstät-
te zu nutzen. Damit könnte beispielsweise feministischen Diskussionen be-
gegnet werden, die sich immer wieder um die Suche nach einem gemeinsa-
men Wir ranken und fortwährend bestrebt sind, diverse Geschlechtlichkeiten 
und Körperfragen neu zu theoretisieren und damit allerdings auch wieder zu 
bestimmen und festzusetzen  – aktuell u. a. ersichtlich an den Ausschlüssen 
von Trans*-Frauen aus (vermeintlich) feministischen Gruppen. Analog dazu 
schreiben Esther Hutfless und Elisabeth Schäfer über ihre Begegnung mit Ci-
xous’ Schriften: »Die Texte von Hélène Cixous begleiten uns schon sehr lange. 
Sie sind uns In-Sister*s. Verwandt, anders, sie lassen uns als andere aus sich her-
vorgehen« (Hutfless / Schäfer 2018, 62 f.).

Zugleich ist de l’Horizons Schreiben aber eines, das versucht »eigene, neue, 
sichtbare Nähte« zu knüpfen (de l’Horizon 2022, 248). Durch die fiktiven (Ha-
raway), flüssigen (Neimanis) und im-Werden-begriffenen (Braidotti) Bewe-
gungen der écriture fluide, die bereits die in Cixous’ écriture feminine angeleg-
ten Aspekte der Pluralität und Relationalität hervorheben, versammelt sich 
in Blutbuch eine vielstimmige »Meute von écriture fluides« (fabrikzeitung.ch, 
02.02.2022), die »auf Spinnenbeinchen« (de l’Horizon 2022, 229) durch den 
Text springt. Indem ich die Verbindungslinien von de l’Horizon zu Haraways 
Schreiben im SF-Modus, Neimanis’ Bodies of Water und Braidottis Konzep-
tionen des Werdens hervorgehoben habe, konnte ich deys Projekt der post-
humanen Neusituierung sichtbar machen, das die Körper immer wieder in 
mehr-als-menschliche Zustände versetzt und damit über ein ausschließlich 
menschliches Körperverständnis, das bei Cixous noch im Vordergrund steht, 
hinausgeht.10 Körper sind bei de l’Horizon »Wesen […], die nicht dasselbe sind 
wie mensch selbst, die ein anderes Geschlecht haben, eine andere Spezies sein 
können« (de l’Horizon 2022, 21). Diese affirmative und dennoch produktiv-
erweiternde Bezugnahme auf die écriture feminine offenbart das wandelbare 
Potential feministischer Theorien. 

Mit Blick auf die zu Beginn angeführten, ambivalenten Rezeptionen von 
Blutbuch ist deutlich geworden, dass de l’Horizon bewusst keinen »wohltem-

10	 Allerdings bemerkt Cixous in einem Interview mit Peter Engelmann, dass sie auch von 
einer écriture féline, einer Schrift der Katzen, hätte sprechen können (Cixous 2020). 
Außerdem tauchen immer wieder Animots, sogenannte Worttiere oder Tierworte zwi-
schen ihren Zeilen auf (Cixous 2018, 11). Dieses »unübersetzbare Kofferwort […] lädt ein 
zu denken, dass Wörter Lebewesen sind, die im Geheimen in Sprache und Text leben« 
(Cixous 2018, 43).



224� Alina Sabransky

perierten Familienroman« (de l’Horizon 2022, 184) präsentiert, sondern ei-
nen bis in die Zeit der Hexenverfolgung hineinreichenden Stammbaum jener 
Meerseite, »die im männlichen Familienstammbaum fehlt« (de l’Horizon 
2022, 193). Dabei erscheint das Erschreiben des eigenen Lebens zugleich als 
ein Einschreiben in Strukturen, in der queere und weibliche gelesene Men-
schen »keine ›Geschichte‹« hatten und haben (de l’Horizon 2022, 184). Stück 
für Stück hinterfragt die écriture fluide diese ausschließende Logik der (Text-)
Körper und lässt von der Norm verdeckte ›Andere‹ zum Vorschein kommen. 
Die starre Oppositionslogik der Geschlechter wird durch deys fließende Wör-
ter und Sätze abgeschliffen und lässt ein neues und vielschichtiges Differenz-
modell entstehen, das die écriture fluide zu einem queeren Befreiungsakt wer-
den lässt. 

Es ist also insbesondere die konstante Öffnung hin zum*zur* Anderen*, 
»und zwar in einer Weise, daß ich ins Andere übergehe, ohne das Andere 
zu zerstören« (Cixous 1977, 44), wie Cixous 1977 formuliert und de l’Hori-
zon mithilfe der drei posthumanen Denker*innen im Hinblick auf mehr-als-
menschliche Andere fortführt, durch die sich zeigt, dass es nicht um die Suche 
nach einem Gemeinsamen-Werden, sondern viel eher um das Kämpfen für ein 
unaufhörliches Gemeinsames-Anders-Werden gehen muss. Wie die écriture 
feminine weiterführt, »ohne je Konturen einzuschreiben oder unterscheidbar 
zu machen« (Cixous 2017, 55), werden die Zungen der écriture fluide unaufhör-
lich weiter »tropfen, tröpfeln, verschwimmen, strömen, wurzeln, fließen« (de 
l’Horizon 2022, 223). Und wie Cixous’ neue Frau* in den 1970er Jahren nicht 
»dem Diktat der Geschlechtsteile unterliegt« und ihren Körper nicht »nur in-
nerhalb gegebener Grenzen einschreibt« (Cixous 2017, 54), lösen sich 2022 de 
l’Horizons queere (Text-)Körper aus der heterosexuellen Matrix des Anthro-
pozäns, sprechen »ein Kauderwelsch, ein zerkautes Elfisch […], ein in Wirrnis 
hin und her torkelndes Dazwischen« (de l’Horizon 2022, 58). Ein offener, sich 
immer wieder neu schreibender Text (ist) wie ein offener, sich immer wieder 
neu schreibender Körper.

Literatur

Berscheid, Anna / Horwath, Ilona / Riegraf, Birgitt (2019): Einleitung: Cyborgs revisited. 
Zur Verbindung von Geschlecht, Technologien und Maschinen. In: feministische studien 
37/2, 241–249.

Braidotti, Rosi (2014): Posthumanismus. Leben jenseits des Menschen. Frankfurt a. M. / New 
York. 

Braidotti, Rosi (2011): Nomadic Subjects. Embodiment and Sexual Difference in Contempo-
rary Feminist Theory. 2nd Edition. New York. 



Écriture Fluide. Von verflüssigten Körpern und queeren Befreiungsakten� 225 

Braidotti, Rosi (2002): Metamorphoses. Towards a Materialist Theory of Becoming. Cam-
bridge.

Cixous, Hélène (2020): Passagen Streams #4. Hélène Cixous und Peter Engelmann. Über das 
Schreiben. https://www.youtube.com/watch?v=UcMl-TZdK34 (07.2.2024)

Cixous, Hélène (2018): Gespräch mit dem Esel. Blind schreiben. Versehen mit zwei Supple-
menten. Hrsg. v. Esther Hutfless und Elisabeth Schäfer. Wien.

Cixous, Hélène (2017): Das Lachen der Medusa. In: Hutfless, Esther / Postl, Gertrude / Schä-
fer, Elisabeth (Hrsg.): Das Lachen der Medusa. Zusammen mit aktuellen Beiträgen. 
Wien, S. 39–62.

Cixous, Hélène (1977): Die unendliche Zirkulation des Begehrens. Weiblichkeit in der 
Schrift. Berlin.

Cixous, Hélène (1976a): Schreiben, Feminität, Veränderung. In: alternative 19/108/9, 134–148.
Cixous, Hélène (1976b): Schreiben und Begehren. In: alternative 19/108/9, 155–159.
Deleuze, Gilles / Guattari, Félix (1976): Kafka. Für eine kleine Literatur. Frankfurt a. M. 
De l’Horizon, Kim (2022): Écritures fluides. In: fabrikzeitung.ch. https://www.fabrikzeitung.

ch/ecritures-fluides/# (25.01.2024).
De l’Horizon, Kim (2022): Blutbuch. Köln.
Fink, Dagmar (2021): Cyborg werden. Möglichkeitshorizonte in feministischen Theorien 

und Science Fictions. Bielefeld.
Gilbert, Sandra (1996): Introduction, A Tarantella of Theory. In: Cixous, Hélène / Clement, 

Catherine (Hrsg.): The Newly Born Woman. Theory and History of Literature 24. Min-
neapolis / London, ix-xviii.

Gruß, Susanne (2022): Die formation féminine. In: Erdbeer, Robert M. / Kläger, Florian /  
Stierstorfer, Klaus (Hrsg.): Grundthemen der Literaturwissenschaft. Form. Berlin / Bos-
ton, 470–481.

Haas, Annika: Schreiben. Das Wissen der Künste, Mai 2021. https://wissenderkuenste.de/
texte/10-2/schreiben/.

Haas, Annika (2018): Ihre erste unterbrochene durchgängige Linie. Hélène Cixous’ Amei-
sentheorie. In: Dies. u. a. (Hrsg.): Widerständige Theorie. Kritisches Lesen und Schrei-
ben. Berlin: Neofelis Verlag, 234–243.

Haraway, Donna (2018): Unruhig Bleiben: Die Verwandtschaft der Arten im Chthuluzän. 
Übers. v. Karin Harrasser. Frankfurt a. M.

Haraway, Donna (2016): Das Manifest für Gefährten. Wenn Spezies sich Begegnen – Hunde, 
Menschen und signifikante Andersartigkeit. Übers. v. Jennifer Sophia Theodor. Berlin.

Haraway, Donna (1995a): Situiertes Wissen. Die Wissenschaftsfrage im Feminismus und 
das Privileg einer partialen Perspektive. In: Hammer, Carmen / Stieß, Immanuel (Hrsg.): 
Die Neuerfindung der Natur. Primaten, Cyborgs und Frauen. Frankfurt a. M. / New York, 
73–97.

Haraway, Donna (1995b): »Wir sind immer mittendrin«. Ein Interview mit Donna Haraway. 
In: Hammer, Carmen / Stieß, Immanuel (Hrsg.): Die Neuerfindung der Natur. Primaten, 
Cyborgs und Frauen. Frankfurt a. M. / New York, 98–122.

Haraway, Donna (1995c): Ein Manifest für Cyborgs. Feminismus im Streit mit den Techno-
wissenschaften. In: Hammer, Carmen / Stieß, Immanuel (Hrsg.): Die Neuerfindung der 
Natur. Primaten, Cyborgs und Frauen. Frankfurt a. M. / New York: Campus, 33–72.

Haraway, Donna (1989): Primate Visions. Gender, Race and Nature in the World of Modern 
Science. New York u. a.: Routledge.



226� Alina Sabransky

Harrasser, Karin (2011): Donna Haraway. Natur-Kulturen und die Faktizität der Figurati-
on: In: Moebius, Stephan / Quadflieg, Dirk (Hrsg.): Kultur. Theorien der Gegenwart. 2., 
erweiterte und aktualisierte Auflage. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften, 
580–594.

Hochgesant, Stephan (2022): Kim de l’Horizon: »Es darf nicht sein, dass wir uns zum 
Schweigen bringen«. In: Berliner Zeitung, 04.11. 

Hoppe, Katharina (2021): Die Kraft der Revision. Epistemologie, Politik und Ethik bei Don-
na Haraway. Frankfurt a. M.: Campus.

Kreuzmaier, Elias (2010): Die Mehrheit will das nicht hören. Gilles Deleuze’ Konzept der 
littérature mineure. Helikon. A Multidisciplinary Online Journal 1, 36–47.

Kristeva, Julia (1978): Die Revolution der poetischen Sprache. Aus dem Französischen über-
setzt und mit einer Einleitung versehen von Reinhold Werner. Frankfurt a. M.

Kristeva, Julia (1984): Revolution in Poetic Language. New York: Columbia University Press. 
Neimanis, Astrida (2017): Bodies of Water. Posthuman Feminist Phenomenology. Sydney: 

Bloomsbury. 
Platthaus, Andreas (2022): Unvergessliche Szenen im Römer. In: Frankfurter Allgemeine 

Zeitung, 17.10. 
Posthausen, Nele (2023): »Ich möchte nichts brechen.« Interview mit Kim de l’Horizon. 

In: an.schläge. Das feministische Magazin 5/2023. https://anschlaege.at/ich-moechte-
nichts-brechen/.

Sellers, Susan (1996): Hélène Cixous. Autorship, Autobiographie and Love. Cambridge.
Statistisches Bundesamt: Anzahl von Operationen zur Geschlechtsumwandlung in Deutsch-

land in den Jahren 2012 bis 2022 https://de.statista.com/statistik/daten/studie/272600/
umfrage/anzahl-von-operationen-fuer-geschlechtsumwandlungen-in-deutschland/#sta 
tisticContainer (25.01.2024).


