
259 

Sasha Roseneil und Shelley Budgeon 

Kulturen von Intimität und Fürsorge 
jenseits der Familie - Persönliches Leben 
und gesellschaftlicher Wandel zu Beginn 
des 21. Jahrhunderts1 

In einer Zeit, in der Individualisierungsprozesse immer mehr um sich greifen, 
haben Fragen von Intimität und Fürsorge für Soziologinnen an Bedeutung ge-
wonnen. Die Frage, wie Menschen ihr persönliches Leben organisieren, wie Liebe 
und wechselseitige Fürsorge gestaltet werden im Zuge eines sozialen, kulturellen 
und ökonomischen Wandels, der zunehmend auf individuelle Lebensstrategien 
setzt, steht auf der soziologischen Agenda für das 21. Jahrhundert ganz vorne an. 
Wir gehen in diesem Aufsatz davon aus, dass die »Familie« und das heterosexuelle 
Paar im soziologischen Imaginären dezentriert werden müssen, wenn wir verste-
hen wollen, wie es gegenwärtig und zukünftig um Intimität und Fürsorge bestellt 
ist. Zwar anerkennen wir, dass die Vorstellung von »Familie« immer noch eine na-
hezu unvergleichliche Fähigkeit hat, Menschen sowohl emotional wie politisch zu 
mobilisieren, doch finden Intimität und Fürsorge, die für die Menschen wirklich 
wichtig sind, zunehmend jenseits der Familie statt, zwischen Partnern, die nicht als 
Familie zusammenleben und in Freundeskreisen. 

Im ersten Abschnitt setzen wir uns kritisch mit dem heteronormativen Be-
zugssystem in der Familien- und der Geschlechtersoziologie auseinander. Dieses 
Bezugssystem müsste so erweitert werden, dass der Wandel im Bereich von Inti-
mität analysiert werden kann. Dazu sind Forschungsansätze nötig, die sich auf 
die Kulturen von Intimität und Fürsorge einlassen, die von jenen ausgebildet 
wurden, die als Alltagspioniere des gesellschaftlichen Wandels leben. Im zweiten 
Abschnitt beziehen wir uns auf unsere eigenen Untersuchungen und stellen an-
hand einiger Fallstudien Kulturen von Intimität und Fürsorge unter Erwachse-
nen dar, die nicht mit einem Partner zusammenleben. Diese Kulturen sind durch 
zwei miteinander verbundene Prozesse gekennzeichnet: die Zentrierung auf 
Freundschaft und die Dezentrierung sexueller Beziehungen. 

1 Dies ist eine leicht gekürzte Ubersetzung von Cultures of Intimacy and Care beyond the >Family<: 
Personal Ufe and Social Change in the Early 21st Century aus Current Sociology, 52(2), März 2004, 
S. 135—159. - Gekürzt wurden vor allem Fußnoten, einige Interviewpassagen und ein Teil der 
umfangreichen Literaturliste. 

Feministische Studien (© Lucius & Lucius, Stuttgart) 2 / 0 5 



260 Sasha Roseneil und Shelley Budgeon 

Über die heteronormative Familie hinaus denken 

Durch einige international verbreitete TV-Serien werden wir heute besser als in 
der Soziologie mit Geschichten über die entstehende Vielfalt im Bereich von 
Intimität und Fürsorge versorgt. Wären wir zum Verständnis der Kulturen von 
Intimität und Fürsorge allein auf die soziologische Literatur angewiesen, so 
müssten wir erfahren, dass sie immer noch nahezu ausschließlich unter dem Vor-
zeichen der »Familie« stehen. 

Es hat allerdings in speziellen Bereichen der Familien- und der Geschlechter-
soziologie Veränderungen gegeben. Es gab Versuche, sich der empirischen Her-
ausforderung durch gesellschaftliche Veränderungen in den Familienbeziehungen 
wie in den Geschlechterverhältnissen zu stellen, ebenso wie der theoretischen 
Herausforderung durch die Betonung von Differenz und Vielfalt auf Seiten an-
tiessentialistischer, postmoderner, schwarzer und Minderheitenfeministinnen und 
von Seiten der Lesben und Schwulen. In diesen Bereichen hat man mittlerweile 
von dem Focus auf »Familie und Gemeinschaft«, die »wie siamesische Zwillinge 
zusammenhingen« (Morgan 1996, 4) Abstand genommen. Nachdem zunächst 
feministische Interventionen aufgriffen wurden, die sich gegen die ungleiche ge-
schlechtliche Arbeitsteilung bei Intimität und Fürsorge in der Familie wendeten, 
geht es heute hauptsächlich um den Wandel der Familie — insbesondere im Zu-
sammenhang mit Scheidung, neuen Partnerschaften und eheähnlichen Gemein-
schaften — und um die Anerkennung familialer Vielfalt. 

Zudem haben sich viele britische und us-amerikanische Familiensoziologin-
nen mit dem Konzept der Familie selbst auseinandergesetzt. David Morgan 
(1996) etwa schlägt vor, wir sollten »Familie« nicht substantivisch, sondern adjek-
tivisch gebrauchen, und von »familialen Praktiken« sprechen, um einer Verdingli-
chung des Begriffs zu begegnen. Andere nehmen die Pluralisierung des Familien-
begriffs durch die Lesben- und Schwulenbewegungen auf und sprechen jetzt nur 
noch von »Familien«. In der anglo-amerikanischen Familien- und Geschlechter-
soziologie ist gegenwärtig ein Ansatz dominant, der die Vielfalt der Familienfor-
men und der Erfahrungen betont. In seinen freiheitlicheren Ausprägungen heißt 
dieser Ansatz selbstverständlich lesbische und schwule »Wahlfamilien« unter dem 
Dach der Familie willkommen (Stacey 2002). 

Diese Veränderungen waren wichtig. Sie konterten den politischen Diskurs 
über die Werte der Familie, der während der 1980er und 1990er Jahre im Verei-
nigten Königreich und in den USA entstand und sich explizit gegen Schwule 
und Lesben richtete. Jedoch sind Bestrebungen zur Pluralisierung des Familien-
begriffs, auch wenn sie die Untersuchung lesbischer und schwuler Familien ein-
beziehen, aus zwei Gründen nicht zureichend, wenn es darum geht, die heutige 
und wahrscheinlich auch die zukünftige Erfahrung von Intimität und Fürsorge 
zu verstehen. Erstens ändern sie nichts an der Heteronormativität der soziologi-
schen Vorstellungen und zweitens gründen sie auf einer unangemessenen Ana-
lyse des gegenwärtigen gesellschaftlichen Wandels. 



Kulturen von Intimität und Fürsorge jenseits der Familie 261 

Lauren Berlant und Michael Warner (2000,318) behaupten, in der heteronor-
mativen Us-amerikanischen Kultur werde die Zugehörigkeit zur Gesellschaft 
vermittels der »Liebesgeschichte von Intimität und Familialismus« konstruiert, 
dabei werde der geschichtliche Entwurf von Zukunft auf ein generationelles 
Narrativ und auf die Reproduktion eingeschränkt. Das ist ein starkes Argument. 
Es ist jedoch nicht nur flir jene Kultur schwierig, sich Zukunft außerhalb eines 
generationellen Schemas vorzustellen und anzuerkennen, dass diejenigen, die 
nicht in heteronormativen Paarbeziehungen leben, für die soziale Gliederung 
eine zentrale Rolle spielen. Die Soziologie marginalisiert Untersuchungen zu 
Liebe, Intimität, Fürsorge und Gemeinschaftlichkeit jenseits der »Familie« wei-
terhin, selbst wenn sie den Begriffsumfang von »Familie« um das Spektrum der 
»Wahlfamilien« erweitert. 

Familien- und Geschlechtersoziologie sind zu weiten Teilen mit heteronor-
mativen Annnahmen unterlegt, sie gehen mit anderen Worten von Institutionen, 
von Strukturen des Verstehens und praktischen Orientierungen aus, die Hetero-
sexualität nicht nur als nachvollziehbar erscheinen lassen, sondern sie privilegie-
ren (Berlant und Warner 2000, 312). Der Schwerpunkt soziologischer Analysen 
liegt in den meisten Fällen weiterhin auf monogamen, dyadischen, (primär hete-
rosexuel len Beziehungen. Jo van Every verzeichnete in ihrem Uberblick über 
die britische Forschung zu Familien und Privathaushalten, einen starken 
Schwerpunkt auf der »modernen Kernfamilie«, die aus Ehepaaren besteht, wel-
che ausschließlich mit ihren Kindern in einem Haushalt zusammenleben. Van 
Every bemerkt zutreffend: »trotz allen soziologischen Geredes über die Schwie-
rigkeit, in den gegenwärtigen (postmodernen?) Gesellschaften zu definieren, was 
Familien sind und was die Pluralität von Familienformen ausmacht, haben 
Soziologinnen zu dem Konstrukt einer >normalen< Familie nicht wenig beige-
tragen, bemerkenswerterweise sieht dies Konstrukt dem ziemlich ähnlich, was 
eine frühere Soziologinnengeneration einfach zur Definition erhob« (van Every 
1999,167). 

Die »unstandardisierten Intimbeziehungen« (Berlant und Warner 2000) der-
jenigen, die nicht mit normativer Sexualität leben, stellen für eine Disziplin, die 
Intimität und Fürsorge hauptsächlich anhand von Familien untersucht hat, eine 
besondere Herausforderung dar. Manche Lesben und Schwule nennen ihre 
emotionalen Netzwerke — häufig mit gewollter Ironie — ganz bewusst »Familie«. 
Wenn allerdings Autorinnen wie Kath Weston (1991), Jeffrey Weeks (2001) und 
Judith Stacey (2002) den Begriff »Wahlfamilie« aufgreifen, um Beziehungen und 
Freundeskreise von Lesben und Schwulen zu charakterisieren, so wird von dem 
extrafamilialen, radikal gegen die Normen von Heterosexualtität gerichteten 
Charakter dieser Beziehungen eher abgelenkt. 

Es gibt in der soziologischen und anthropologischen Literatur zahlreiche Be-
lege dafür, dass Freundschaft im Leben von Lesben und Schwulen, sowohl als 
Praxis wie als Ethik besonders wichtig ist. Freundeskreise, zu denen häufig ehe-



262 Sasha Roseneil und Shelley Budgeon 

malige Geliebte gehören, bilden den Kontext für das Privatleben von Lesben 
und Schwulen, sie sorgen für emotionale Kontinuität, Geselligkeit, Vergnügen 
und praktische Unterstützung. Lesben und Schwule, die von ihren Herkunfts-
familien gelegentlich abgewiesen, zum Problem gemacht und marginalisiert 
werden, bauen sich einen Lebenszusammenhang außerhalb der heterosexuellen 
Kernfamilie auf und gründen ihre emotionale Sicherheit und ihr Alltagsleben 
auf ihren Freundschaften. Weeks (2001) und Rosenei l (2000 a) beziehen sich 
insbesondere auf die Grenzverwischungen und die Ubergänge zwischen 
Freundschaften und sexuellen Beziehungen, die oft für die Intimbeziehungen 
von Lesben und Schwulen kennzeichnend sind. Freunde werden zu Geliebten, 
Geliebte werden zu Freund(inn)en und viele haben mehrere Sexualpartner, an 
die sie sich in unterschiedlichem Maße (oder gar nicht) gebunden fühlen. 

Die Beziehungspraktiken derjenigen, die nicht in das binäre Klassifikations-
system von Freund(in)/Geliebte(r) passen, dezentrieren den Vorrang, der für ge-
wöhnlich sexuellen Partnerschaften eingeräumt wird und stellen eine Heraus-
forderung für das Privileg dar, das eheähnliche Beziehungen in der Forschung zu 
Intimität genießen. 

Seit Beth Hess 1979 daraufhingewiesen hat, dass es nur wenige Arbeiten zu 
einer »Soziologie der Freundschaft« gibt, hat sich wenig geändert. Es liegt aber 
nicht nur an der Heteronormativität der Disziplin, dass Freundschaft so weit-
gehend unbeachtet blieb. Mindestens ebenso wichtig ist, dass die soziologische 
Tradition mit den Gründervätern — Tönnies' Unterscheidung zwischen Ge-
meinschaft und Gesellschaft, Marx ' Theorien zur Entfremdung, Durkhe im mit 
seinen Formen gesellschaftlicher Solidarität, Webers Thesen zur Bürokratisie-
rung, die Chicago School zur Urbanisierung — davon ausging, die Entwicklung 
der Moderne , mache soziale Beziehungen zunehmend zu unpersönlichen Bezie-
hungen. Das Ergebnis ist, dass die Disziplin der Untersuchung informeller, priva-
ter und geselliger Beziehungen nie soviel Bedeutung zugestanden hat, wie der 
Untersuchung öffentlicher, ökonomischer und politischer Organisationsformen. 

Freundschaft gehör t in den Bereich des Vergnügens, der Emot ionen und Af-
fekte, der von Soziologinnen bisher ziemlich vernachlässigt wurde. Es hat Aus-
nahmen gegeben, etwa im Werk Georg Simmeis, in den ethnographischen Ar-
beiten von William Foote Why te zur Street Corner Society etc. Auch in jüngster 
Zeit sind einige Studien zu Freundschaft entstanden und es gibt immer mehr 
Forschungen zu den neuen Formen von Geselligkeit, welche die neuen Techno-
logien ermöglichen. In der Disziplin gilt Freundschaft aber nach wie vor nicht 
als Gegenstandsbereich, der es mit der etablierten Soziologie der Familie und der 
Verwandtschaft aufnehmen könnte. Dies muss sich dringend ändern. 



Kulturen von Intimität und Fürsorge jenseits der Familie 263 

Persönliches Leben und gesellschaftlicher Wandel — 
zum Verständnis der Transformation von Intimität 

In der soziologischen Literatur wird heute zu weiten Teilen davon ausgegangen, 
dass wir im Bereich der Intimbeziehungen einen grundlegenden Wandel erle-
ben. So vertritt etwa Manuel Castels (1997) die Auffassung, die patriarchale 
Familie sei stark in Frage gestellt und die Lesben- und Schwulenbewegungen 
wären zum Verständnis dieses Problems besonders wichtig. Anthony Giddens 
(1992) Argumente zum Wandel der Intimität und die Arbeiten von Ulrich Beck 
und Elisabeth Beck-Gernsheim über Liebe und Familie (1995; 2002) verweisen 
darauf, dass Individualisierung, Enttraditionalisierung und zunehmende Selbst-
Reflexivität neue Möglichkeiten für heterosexuelle Beziehungen eröffnen. 

Unter (allerdings eher kursorischer) Bezugnahme auf feministische Wissen-
schaft wird in diesen Arbeiten die Bedeutung von Veränderungen in den Ge-
schlechterverhältnissen anerkannt, die in erster Linie auf ein seit der Frauenbe-
freiungsbewegung verändertes Bewusstsein von Frauen und eine entsprechend 
andere Identität zurückzuführen sind. Giddens verzeichnet einen Wandel im We-
sen der Ehe, die zu einer »reinen Beziehung«, einem Verhältnis emotionaler und 
sexueller Gleichheit zwischen Mann und Frau geworden sei und verbindet dies 
mit der Entwicklung einer plastischen, von der Reproduktion abgekoppelten 
Sexualität. Lesben und Schwule sind für ihn bei der Entwicklung solcher »reinen 
Beziehungen« bahnbrechend und stellen daher eine Avantgarde von Individuali-
sierungs- und Enttraditionalisierungsprozessen dar. Beck und Beck-Gernsheim 
sind der Auffassung, dass die Ethik der Selbstverwirklichung eine der wichtigsten 
Strömungen in modernen Gesellschaften und dafür verantwortlich sei, dass wir 
heute in der Gestaltung des Familienlebens einen Wandel erleben wie nie zuvor. 
Die Mitgliedschaft zu einer Familie ist keine Gegebenheit mehr, sie wird zu ei-
ner Angelegenheit der Wahl. Da die sozialen Bindungen reflexiv werden und die 
Beziehungen zwischen Mitgliedern einer Familie zunehmend von Individuali-
sierung gekennzeichnet sind, treten wir allmählich in eine Welt »post-familialer« 
Familien ein (Beck-Gernsheim 1998). 

Möglicherweise gibt es in diesen Arbeiten eine Uberbetonung der stattge-
habten Veränderungen, während das Fortbestehen von Klassendifferenzen und 
Geschlechterungleichheiten in intimen Beziehungen heruntergespielt wird (vgl. 
Jamieson 1998). Sie stecken jedoch das theoretische Terrain ab, von dem For-
schungen zur Zukunft von Intimität und Fürsorge ausgehen müssen und sie 
haben bereits einen starken Einfluss auf empirische Untersuchungen zum Wan-
del der Familie gehabt. Als Ressourcen für die theoretische Analyse sozialen 
Wandels in Bezug auf Intimität und Fürsorge reichen sie jedoch nicht aus. Wir 
schlagen eine Erweiterung dieser Analyse vor, die berücksichtigt, in welchem 
Maße die gesamte sexuelle Organisation des Sozialen Veränderungen unterliegt 
(vgl. Roseneil 2000b). Roseneil zufolge erleben wir gegenwärtig eine Destabili-



264 Sasha Roseneil und Shelley Budgeon 

sierung der Binarität homosexuell/heterosexuell, welche die Sexualordnung der 
Moderne kennzeichnete. Dazu tragen eine Reihe von »queeren Tendenzen« bei. 
So gibt es in fast allen westlichen Ländern eine Tendenz zur Normalisierung von 
Homosexualität, die sich auch in der rechtlichen und sozialen Gleichstellung 
von Lesben und Schwulen ausdrückt. Besonders wichtig für unsere Argumenta-
tion ist jedoch die Tendenz einer Dezentrierung von Heterobeziehungen sowohl 
auf gesellschaftlicher wie auf individueller Ebene. 

Das heterosexuelle Paar, zumal das zusammenlebende Ehepaar mit Kindern, 
steht nicht mehr im Zentrum westlicher Gesellschaften und kann nicht mehr 
als Grundeinheit der Gesellschaft gelten. Das ist ein Ergebnis des dramatischen 
Anstiegs der Scheidungsraten in den letzten dreißig Jahren, des Anstiegs der 
außerehelichen Geburten (und in geringerem Maße auch der Geburten außer-
halb jeder heterosexuellen Beziehung, von Müttern, die freiwillig Single sind), 
des zunehmenden Anteils von Kindern, die nur von einem Elternteil erzogen 
werden, der Zunahme von Einpersonenhaushalten und des zunehmenden An-
teils von Frauen, die keine Kinder haben. Die Individuen sind nicht mehr an 
die traditionellen heterosexuellen Skripte und Verhaltensmuster gebunden. 

Postmoderne Lebensarrangements sind vielfältig und fließend und Heterobe-
ziehungen sind längst nicht mehr hegemonial. Zu Beginn des 21. Jahrhunderts 
gibt es kaum noch Familien, in denen nicht zumindest einige Mitglieder von 
traditionellen, normativen heterosexuellen Beziehungsmustern abweichen, als 
Geschiedene, als unverheiratete Mütter oder Väter, als Lesben, Schwule oder Bi-
sexuelle. Auf der Ebene der individuellen Erfahrung nehmen Freundschaftsnetz-
werke an Bedeutung zu, und die Bedeutung und emotionale Besetzung, die ein-
mal der romantischen Paarbeziehung zukam, wird neu bewertet. 

Es gibt nicht nur einen Forschungsbedarf bezüglich der Auswirkungen von 
Individualisierung und reflexiver Modernisierung auf die Intimität, sondern auch 
einen Bedarf an empirischer Forschung darüber, in welchem Maße eine Destabi-
lisierung der Binarität homosexuell/heterosexuell, von der Weeks, Heaphy, Do-
novan und Roseneil ausgehen, tatsächlich stattfindet. Wir setzen uns deshalb in 
unserer Studie sowohl mit der Individualisierungsthese auseinander als auch mit 
der These eines »Queering« des Sozialen, indem wir im Gesamtspektrum ver-
schiedener Formen von Sexualität den folgenden Entwicklungen nachgehen: 

• Eine Dezentrierung von sexuellen und Liebesbeziehungen in den lebensge-
schichtlichen Erzählungen Einzelner; 

• Eine zunehmende Bedeutung von Freundschaften für das Gefühlsleben von 
Menschen; 

• Eine Diversifizierung der Formen von Liebesbeziehungen und sexuellen Be-
ziehungen und die zunehmende Verbreitung und Übernahme von Bezie-
hungsformen, die dem heteronormativen Muster nicht entsprechen und die 
für gewöhnlich mit Lesben und Schwulen verbunden werden. 



Kulturen von Intimität und Fürsorge jenseits der Familie 265 

Methodologie und Sample 

Wir haben narrative Interviews von eineinhalb bis zweieinhalb Stunden Dauer 
mit 53 Personen durchgeführt, die zwischen 25 und 60 Jahre alt sind und an drei 
verschiedenen Orten in Yorkshire leben. Die Orte wurden unter Bezug auf die 
Arbeit von Simon Duncan und Darren Smith (2002) zur Geographie von Fami-
lienformationen ausgewählt. Es handelte sich um eine deindustrialisierte ehema-
lige Bergwerksstadt, die in Bezug auf Geschlechter- und Familienbeziehungen 
eher konventionell und in Bezug auf die Haushaltsform traditionell ist; eine 
Kleinstadt, in der alternative Lebensstile und sexuelle Unangepasstheit in den 
Mittelschichten alltäglich sind; und um einen multiethnischen Innenstadtbe-
reich, der gekennzeichnet ist durch eine Vielfalt von Geschlechter- und Fami-
lienpraktiken, einen mehr als durchschnittlichen Frauenerwerbsanteil und eine 
große Zahl von Haushalten von Alleinstehenden und von Menschen, die nicht 
als Paare zusammenleben. 

Das Sample wurde bewusst so zusammengestellt, dass (soweit bei den ausge-
wählten Orten möglich) Unterschiede des Alters und Geschlechts, der Sexua-
lität, des Status der Beziehung, der Arrangements des Zusammenlebens, und der 
ethnischen Zugehörigkeit einbezogen werden konnten. 

Da wir die Auswirkungen der Individualisierung auf Intimität und Fürsorge 
untersuchen wollten, beschlossen wir, Menschen zu interviewen, die nicht mit 
einem Partner zusammenlebten, auf Grund der Annahme, dass die Entscheidung, 
eine Wohnung mit einem Partner zu teilen, bei der Paarbildung von Einzelnen 
den wichtigsten Augenblick darstellt, und sogar wichtiger ist als eine Heirat. 

Wir wollten den Befragten Gelegenheit geben, uns zu erzählen, was ihnen 
wichtig war und wie sie selber ihre Beziehungen bewerteten. In Anlehnung an 
Wendy Hollways und Tony JefFersons (2000) Arbeit über die Methode der freien 
Assoziation im narrativen Interview stellten wir sehr allgemeine Fragen, die den 
Interviewten Raum und Zeit lassen sollten, ihre eigenen Geschichten zu kons-
truieren, in denen sich der Sinn allmählich entfaltet. 

Unsere Fragen lauteten: Können Sie mir etwas über die Menschen erzählen, 
die in Ihrem Leben am wichtigsten sind? Können Sie mir etwas darüber er-
zählen, als sie sich einmal um einen Freund/eine Freundin kümmerten oder als 
sich ein Freund/eine Freundin einmal um Sie kümmerte? Können Sie mir sa-
gen, wie es ist, Single zu sein? Und so weiter. Wir vertrauten auf die grundle-
gende Prämisse der narrativen Methode, die darin besteht, dass die Menschen 
ihrem Leben einen Sinn geben und dies in ihren Erzählungen über Dinge, die 
ihnen wichtig sind, auch kommunizieren. 



266 Sasha Roseneil und Shelley Budgeon 

Fallstudien zu Intimität und Fürsorge jenseits der Familie 

Wir stellen im Folgenden vier Fallstudien von Personen vor, die wir interviewt 
haben. Ihre Erzählungen sind sehr klar in ihren individuellen Biographien situ-
iert, aber sie verdeutlichen auch einige der hochgradig reflexiven und unkon-
ventionellen Kulturen von Intimität und Fürsorge, auf die wir in unserer Studie 
gestoßen sind. Nach Jennifer Platt (1988, 9) besteht der Wert von Fallstudien 
darin, dass jeder »Fall die Auswirkungen eines sozialen Kontextes verdeutlichen 
kann, der Gegenstand des Interesses ist«, hier geht es darum, wie Intimität und 
Fürsorge »jenseits der Familie« praktiziert werden. Die einzelnen Geschichten 
interessieren in ihrer Einzigartigkeit, aber sie sind nicht außergewöhnlich, sie 
handeln von Modellen zur Veränderung des Privatlebens, die wir in unserem ge-
samten Sample entdecken konnten. 

Die einzelnen Personen 

Karen ist 35 Jahre alt, heterosexuell, allein stehend mit zwei Töchtern im Alter 
von sieben und dreizehn. Sie arbeitet in der Filmindustrie als Visagistin und 
Hairstylistin. Vor drei Jahren ging ihre Beziehung mit dem Vater ihrer Kinder in 
die Brüche, als er eine Affäre hatte. Mit ihm hatte sie dreizehn Jahre zusammen-
gelebt. Nach der Trennung hat sich ihr Leben sehr stark verändert. 

Polly, eine von Karens engsten Freundinnen, ist 36 Jahre alt, heterosexuell, sie 
fuhrt mit einem Freund zusammen ihr eigenes Unternehmen im Kunstbereich. 
Vor drei Jahren beschloss Polly, die nicht in einer langjährigen Beziehung lebte, 
ein Kind zu bekommen, wollte dies aber nicht im Kontext einer konventionel-
len heterosexuellen Beziehung tun. Aufgrund von Fertilitätsproblemen und weil 
sie als allein stehende Frau für eine IVF nicht in Frage kam, beschloss sie, ein 
Kind zu adoptieren und so kam sie zu Alice, einem siebenjährigen Mädchen, de-
ren Eltern verschiedener ethnischer Herkunft waren. Polly und Alice leben seit 
zwei Jahren zusammen. 

Karen und Polly hatten achtzehn Monate, bevor wir die Interviews mit ihnen 
führten, beschlossen, ein verfallenes Haus zu kaufen, es instand zu setzen und 
ihre Töchter in dem Haus zusammen groß zu ziehen. Dieser Beschluss war in 
ihren Erzählungen zentral. Karen erklärte, sie hätten dies zu einem Zeitpunkt 
entschieden, als beide an einem Tiefpunkt angekommen waren. Karen hatte sich 
eben von ihrem langjährigen Partner getrennt und für Polly war unsicher, wie 
das Adoptionsverfahren ausgehen würde, sie hatte deshalb viel Stress. Sie waren 
schon seit Jahren befreundet und hatten sich oft in schwierigen Zeiten aufeinan-
der verlassen können. Aufgrund der besonderen Umstände wollten sie nun aber 
konkreter werden und beschlossen, ihre (ziemlich begrenzten) Ressourcen zu-



Kulturen von Intimität und Fürsorge jenseits der Familie 261 

sammen zu tun und für sich und ihre Kinder ein gemeinsames Zuhause zu 
schaffen. Obwohl Karens und Pollys Leben bis zu diesem Zeitpunkt sehr ver-
schieden verlaufen war, da Karen, seit sie Anfang zwanzig war, in eine Beziehung 
eingebunden gewesen war und Polly, die am Theater arbeitete, ein Nomadenle-
ben geführt hatte, stimmten zu diesem Zeitpunkt ihre Bedürfnisse und Ziele in 
vieler Hinsicht überein. 

Dale ist ein 49jähriger heterosexueller Mann, der sich selbst als »Single« be-
schreibt, obwohl er eine Geliebte hat, mit der er seit zweieinhalb Jahren zusam-
men ist. Er lebt jetzt in ihrer Wohnung, aber sie sagen, sie lebten nicht zusam-
men, da sie bereits seit einem Jahr in einem anderen Teil des Landes arbeitet und 
lebt. Dale arbeitet in Teilzeit als Lehrer und gleichzeitig als selbstständiger Me-
chaniker. Er war nie verheiratet, hat aber früher in zwei langjährigen Beziehun-
gen gelebt und hat mit diesen Frauen zusammen drei Kinder. Er hält engen 
Kontakt zu seinen ehemaligen Partnerinnen, ebenso zu mit mehreren anderen 
Ex-Geliebten. Sie alle bilden zusammen mit seinen Freunden, seiner Schwester, 
die eine Lesbierin ist, ihrer Partnerin und ihrer Ex-Partnerin, seinen Kindern 
und einigen Nachbarn, das, was er sein Verwandtschaftsnetzwerk nennt. Dale 
äußerte sich sehr klar über seine Gefühle und seine Beziehungen und sehr nach-
denklich und überlegt zu seinen Freundschaften. 

Eleanor ist eine 48jährige allein stehende Lesbierin, die mit einem Freund zu-
sammenlebt, der früher der Partner ihres Bruders war. Zur Zeit des Interviews 
hatte Eleanor gerade eine sehr schwierige Phase ihres Lebens überwunden. In 
den letzten sechs Jahren hatte sie den Tod ihres Bruders erlebt, den Tod ihres 
Vaters, die fortschreitende Krankheit ihrer Mutter und eine eigene Krebserkran-
kung und -Behandlung. Sie erklärte, der Krebs, von dem sie inzwischen geheilt 
war, habe einen Wendepunkt in ihrem Leben dargestellt. Bestanden ihre Prio-
ritäten früher in »Job, Partnerin, Haus, Sich Einrichten«, bestehen sie jetzt in 
einem unkonventionelleren Leben, mehr Reisen und dem Entdecken neuer Er-
fahrungen. Eleanor ist gegenwärtig in keiner bezahlten Beschäftigung, sondern 
arbeitet als Freiwillige in einer örtlichen Wohltätigkeitsorganisation. 

In lebensgeschichtlichen Erzählungen dieser vier Individuen, ist von signifi-
kanten Veränderungen in den Kulturen von Intimität und Fürsorge die Rede. 
Jede(r) der Interviewten hat sich sehr bewusst und überlegt für einen individuel-
len »Lebensentwurf« eingesetzt, und machte deutlich, dass er oder sie versuchte, 
die Voraussetzungen und den Lebensweg für sich zu finden, die den jeweiligen 
Bedürfnissen nach einer Verbindung mit anderen entsprächen. Ein Schlüssel zum 
Verständnis ihrer Lebensentwürfe sind die miteinander verbundenen Prozesse 
einer Zentrierung auf Freundschaft und einer Dezentrierung sexueller Beziehungen. 
Eine starke Betonung des Wertes von Freundschaft und der Auswahl eines Netz-
werks von Freund(inn)en, ging damit einher, dass die Bedeutung von Liebesbe-
ziehungen bewusst zurückgenommen wurde. 



268 Sasha Roseneil und Shelley Budgeon 

Zentrierung auf Freundschaft 

Jenseits der verschiedenen Lebensstile und Formen von Sexualität nahm 
Freundschaft im persönlichen Leben der von uns Befragten einen zentralen Platz 
ein. Es gab ein hohes Maß anVertrauen auf Freunde, im Gegensatz zu der biolo-
gischen Verwandtschaft und zu Sexualpartnern, insbesondere was Fürsorge und 
Unterstützung im Alltagsleben betraf. Das ging soweit, dass man sagen könnte, 
Freundschaft hatte fur viele den Stellenwert einer ethischen Praxis. 

Fürsorge und Unterstützung - Geben und Nehmen 

Karen und Polly haben beide ein ausgedehntes Netzwerk von weit entfernt le-
benden Freunden, die in ihren Erzählungen eine zentrale Rolle spielen, aber sie 
sind auch lokal in einen Freundeskreis eingebunden, der von der Verpflichtung 
zusammengehalten wird, sich umeinander zu kümmern und zu unterstützen. 
Viele dieser Freunde haben sich dafür entschieden, in dem gleichen nördlichen 
Innenstadtbereich zu wohnen, um einander nahe zu sein. Karens und Pollys 
Töchter stehen diesen Freunden nahe und Karen sagt, dass sie fur ihre Kinder 
einen weiteren »Anker« darstellten. Bevor Karens Beziehung in die Brüche ging, 
hatte sie mehrere Stunden von Polly und diesem Kreis entfernt gelebt, aber nach 
dem Abbruch der Beziehung ging sie wegen ihrer Freundschaften dort in diese 
Stadt zurück. 

Als sie mitbekamen, wie schlecht es Karen ging, hatten sich diese Freunde zu-
sammengetan und sie mit ihren Kindern in die Stadt geholt, sie hatten dafür ge-
sorgt, dass dort alles vorhanden war, was sie bei ihrer Rückkehr brauchte. Durch 
Kontakte zur Filmindustrie wurde ein Job für sie besorgt, ein Haus wurde für sie 
gemietet, tapeziert und angestrichen, und für die Kinder wurde eine Schule ge-
funden. Ahnlich erging es Jenny, einer guten Freundin von Polly, die in einiger 
Entfernung gelebt und eine schwierige Zeit durchgemacht hatte. Polly hatte für 
Jenny den Kauf und die Renovierung eines Hauses in der Strasse, in der sie und 
Karen leben, arrangiert, damit sie mit ihren Kindern dort hinziehen könne. Pol-
lys »Entwurf« ist es, die Menschen aus ihrem Netzwerk näher an sich heranzu-
ziehen, wenn sie sieht, dass sie in Schwierigkeiten sind. 

Eines der stärksten Motive für Karens und Pollys Entscheidung, zusammen ein 
Haus zu kaufen, war, dass sie für die Kinder eine sichere und stabile Umgebung 
schaffen wollten, in der sie einander als allein stehende Eltern bei der Kinderbe-
treuung unterstützen könnten. Sie hatten das Gefühl, sich als enge Freundinnen 
wechselseitig in einer Weise stützen zu können, die für sie und ihre Kinder we-
sentlich sicherer war, als wenn sie dies Ziel in einer Liebesbeziehung mit einem 
Mann zu realisieren versucht hätten. Tatsächlich sind sie beide gleichermaßen für 
die Kinder zuständig und sie teilen sich die Haushaltsführung. Als Karen einmal 



Kulturen von Intimität und Fürsorge jenseits der Familie 269 

für drei Monate weg musste, um in Afrika bei einem Film mitzuarbeiten, über-
nahm Polly den Haushalt und die Kinder. Die Stabilität, die ihnen diese Situation 
gewährt, wird zusätzlich gestützt durch den Zusammenhang von Freundschaften, 
in dem sie leben. Sie arbeiten den Begriff »Stabilität«, der häufig mit herkömmli-
chen Familienformen assoziiert wird, dadurch um, dass sie sich weigern, in eine 
sexuelle Beziehung als Grundlage von Sicherheit zu investieren und dies durch 
ihr Vertrauen auf Freundschaften ersetzen. 

In Dales Erzählung ist die Bedeutung von Freundschaft zur Gewährleistung 
von Fürsorge und Unterstützung ebenfalls ein Schlüsselthema. Als er Anfang 
zwanzig war, hatte er einen sehr schweren Motorradunfall und musste fast zwei 
Jahre im Krankenhaus verbringen. Viele seiner heutigen Freunde kümmerten 
sich während dieser Zeit und nach seinem Krankenhausaufenthalt um ihn. Die 
Fürsorge dehnte sich auch auf seine Mutter aus, die, als Dale im Krankenhaus 
war, Hilfe bei einem Umzug benötigte. Einer von Dales engsten Freunden küm-
merte sich um ihren Umzug. 

Fürsorge ist zentral in Eleanors Erzählung, sie ist in die gesamte Dynamik 
ihrer komplizierten Beziehungsanordnung eingeflochten. Ihre Geschichte han-
delt sowohl von der Fürsorge, die sie anderen hat zuteil werden lassen, als auch 
von der Fürsorge, die sie selbst bekommen hat. Einige Jahre vor dem Interview 
wurde bei Eleanor Krebs diagnostiziert. Beziehungsnetzwerke funktionieren in 
Zeiten von Krisen häufig in Hochform. In Eleanors Fall bedeutete das, dass 
Freunde für eine ganze Reihe von Bedürfnissen sorgten. Sie begleiteten sie ins 
Krankenhaus, als sie sich mehreren Tests unterziehen musste. Sie lasen ihr vor, 
während sie Ultraschalluntersuchungen hatte. Eleanor erzählte, welche Angst sie 
hatte und wie einer ihrer Freunde ihr half, eine Liste von Fragen an einen Spe-
zialisten vorzubereiten, damit sie die Situation etwas unter Kontrolle bekam. 
Dieser Freund begleitete sie dann zu ihrem Arztbesuch. Um Eleanor während 
ihrer Krankheit zu Hause zu versorgen, wurden ein Ubernachtungs- und ein 
Kochplan eingeführt, um sich den nötigen Fürsorgeaufwand gemeinsam zu tei-
len. 

Dass Freundschaft als eine Ethik begriffen wird, liegt hier klar zu Tage. In 
Eleanors Erzählung kommt das Gefühl zum Ausdruck, dass man auf der Grund-
lage von Freundschaft verpflichtet ist, zu geben, was Not tut. Eleanor lebt mit 
einem Freund zusammen, den sie als Familie betrachtet. Ian war der Partner von 
Eleanors Bruder, der vor einigen Jahren starb. Eleanor und Ian wurden zu engen 
Freunden, während der Beziehung Ians zu dem Bruder und vor allem als Ian 
sich während dessen Krankheit um Eleanors Bruder kümmerte. Nach dessen 
Tod geriet Ians Leben durch Drogenabhängigkeit vollkommen außer Kontrolle. 
Eleanor sprach davon, wie Ian sie eines Tages anrief und sie bat, ihn zu sich zu 
holen. Eleanor sagt, das sei für sie gar keine Frage gewesen. Sie holte ihn zu sich 
nach Hause, er kam in ein Projekt zur Drogentherapie und zur Zeit des Inter-
views war er bereits ein Jahr von den Drogen runter. 



270 Sasha Roseneil und Shelley Budgeon 

Sein ganzes Leben ging den Bach herunter und jedes Mal wenn ich nach London 
kam, versuchte ich ihn zu treffen und sah, une es ihm schlimmer und schlimmer 
ging, ... ich musste ihm irgendwie da raus helfen. Und ich sagte ihm immer wieder 
>Du weißt, Du musst aus dieser Wohnung raus< und war froh, dass er tatsächlich 
dachte, >gut, ich werde zu Eleanor gehen <, weil er ja eine Familie hat. Aber er kam 
hierher und ich glaube, das war auch nicht so lange nach meiner Krebsgeschichte. 

In Eleanors Erzählung kommt die Beziehung zwischen Fürsorge und Lebens-
raum als Schwerpunktthema zum Vorschein. Freundschaft und die Praktiken von 
Fürsorge und Unterstützung, die ihr als zentral erscheinen, tauchen in der Pri-
vatsphäre des Hauses auf, die nicht der herkömmlichen Familie vorbehalten 
bleibt. 

Den häuslichen Bereich neu gestalten 

Für Karen und Polly, Eleanor und Dale war es von ziemlicher Bedeutung, wo 
sich die Praktiken von Intimität und Fürsorge abspielen. Ohne ausdrücklich auf-
gefordert worden zu sein, hat jede(r) von ihnen ziemlich detailliert über Fragen 
der Häuslichkeit und des Binnenraumes gesprochen und wie sie diesen Raum 
fur andere öffnen wollten, die nicht Teil einer herkömmlich definierten Familie 
sind. Ihre Erzählungen zeigen, dass der physische Raum, in dem ihre Lebenspro-
jekte entworfen und ausgelebt werden, sehr bedeutsam ist. 

Wie wir gesehen haben, ist die Entscheidung, mit anderen zusammen oder in 
deren Nähe zu leben, häufig mit unmittelbar praktischen Anliegen in Bezug auf 
Fürsorge verbunden. Für Dale war das Nachdenken über eine Neuorientierung 
von Häuslichkeit eher ein Zukunftsprojekt vor dem Hintergrund der Überle-
gung, dass diejenigen, die ein individualisiertes Leben außerhalb konventioneller 
Beziehungen fuhren, untereinander für Unterstützung sorgen müssen. Er erläu-
terte, wie er und sein enger Freundeskreis, seine »Verwandtschaftsgruppe«, ange-
fangen hatten, einen gemeinsamen Plan für das Rentenalter auszuarbeiten, was 
bedeutete, zusammen etwas Land zu kaufen und spezielle Häuser für ihre ver-
schiedenen Bedürfnisse zu bauen. Da er in der Vergangenheit an Wohnkoopera-
tiven beteiligt war, hat er angefangen, die Realisierungsmöglichkeiten für ein 
solches Projekt auszukundschaften. 

Bei Karens und Pollys Entscheidung, eine Wohnung zu teilen, ging es 
zunächst um die Unterstützung bei der Kindererziehung, aber sie wollten ihren 
häuslichen Bereich auch für andere öffnen. Sie sprachen unabhängig voneinan-
der über den ständigen Menschenstrom, der durch ihr Haus hindurchging und 
sie nannten es scherzhaft »Das Hilton«, weil es andauernd »Hunderte von Men-
schen gibt, die kommen und bleiben.« Für Karen bedeutete das Zusammenleben 
mit Polly auch, an einem bestimmten Ort zu leben, ein Teil der ethnisch und 



Kulturen von Intimität und Fürsorge jenseits der Familie 271 

kulturell sehr unterschiedlich zusammengesetzten Nachbarschaft zu sein. Karen 
will Stabilität für ihre Kinder, aber sie möchte sie auch mit einer Vielfalt ver-
schiedener Lebensweisen bekannt machen. Implizit möchte sie, dass sie erken-
nen, wie viele verschiedene Arten es gibt, seinen eigenen Weg zu gehen und 
daher besteht ein Teil ihres Entwurfs im selbstbewussten Unterlaufen dessen, was 
sie die flir selbstverständlich gehaltenen Werte der weißen Mittelschicht nennt. 
Das praktiziert sie, indem sie in einem Viertel der Innenstadt mit großen sozialen 
Unterschieden wohnt. 

Der Strom von verschiedenen Menschen durch den häuslichen Bereich war 
auch in Eleanors Erzählung Thema. Als sie über ihr Netzwerk von Freunden und 
ehemaligen Geliebten sprach, wurde deutlich, dass sie mit den meisten von 
ihnen irgendwann einmal zusammengelebt hatte. Sie hat ihr Zuhause für eine 
Reihe ganz unterschiedlicher Leute geöffnet, wenn sie eine Bleibe brauchten; so 
kam eine Freundin zu ihr, nachdem ihre Beziehung beendet war, ein Freund zog 
nach dem Tod seines Vaters zu ihr. Eleanor nahm andere aber nicht nur in Zeiten 
besonderer Bedürftigkeit in ihr Haus auf. Wie zu Karen und Polly kommen auch 
zu ihr viele Menschen gerne zu geselligem Beisammensein und alle drei favori-
sieren eine Politik der offenen Tür. 

Das Kommen und Gehen von Freunden in Räumen, die traditionell von 
Ehepaaren und Kernfamilien belegt werden, ist ein Hinweis darauf, in welcher 
Weise das individualisierte Leben deqenigen, die nicht ständig mit Partnern 
leben, die Heteronormativität aus dem Gleichgewicht bringt. In vielen Erzäh-
lungen der von uns Befragten war zu erkennen, dass sie sich weigerten, ihr All-
tagsleben anhand der Dichotomie von Familie und Freunden räumlichen Tren-
nungen zu unterwerfen. Das ist nicht nur ein Hinweis auf die Vermischung der 
Kategorien von »Freunden« und »Familie«, der sich in der Literatur über »Wahl-
familien« häufig findet, sondern auch auf eine Verwischung der Grenzen und auf 
die Veränderung der Bedeutung von Räumlichkeit. Der Raum, der normativ als 
»privat« und heterosexuell konstruiert ist, wird hier als kollektiver Raum neu ge-
staltet . 

Dezentrierung sexueller Beziehungen 

Alle vier Befragten berichteten, sie würden heute Freunden den Vorrang vor 
Geliebten geben, auch wenn es in ihrem Leben häufig fließende Ubergänge 
zwischen den Kategorien gegeben habe. Die deutliche Vorrangstellung von 
Freundschaft gegenüber sexuellen Beziehungen diente jedoch paradoxerweise 
auch dazu, die Unterscheidung zwischen diesen beiden Kategorien wieder her-
zustellen. 

Für Polly hatten sich die Kategorien Liebhaber und Freund oft vermischt, 
aber nur als Freunde bekommen diejenigen, die auch ihre Liebhaber sind, einen 



272 Sasha Roseneil und Shelley Budgeon 

zentralen Stellenwert in ihrem Leben. In manchen Fällen bleibt die sexuelle 
Interaktion ein Aspekt der Freundschaft, aber diese Beziehungen sind für sie in 
erster Linie als Freundschaften von Bedeutung, aus denen sie Zuwendung be-
zieht. Einer von Karens und Pollys engsten Freunden, der in der Nähe ein Haus 
gekauft hat, ist ein ehemaliger Liebhaber von beiden. 

Karen sagt, ihre Beziehung zu Polly sei wie Verheiratsein und habe sich durch 
den Beschluss zum gemeinsamen Hauskauf verändert. Beide Frauen, die sich be-
wusst waren, dass ihre Beziehung weder eine konventionelle Freundschaft noch 
eine konventionelle Partnerschaft ist, sprachen davon, dass die Beziehung Verwir-
rung auslöse, weil sie in keine vorgeprägte Kategorie passe. Im Versuch, sich die 
Situation zu erklären, nehmen die Leute oft an, es sei eine lesbische Beziehung, 
was bei Karen und Polly Nachdenklichkeit in Bezug auf Heterosexualität aus-
löst, weil sie mit der Heteronormativität ihrer Nachbarn und sozialer Institutio-
nen konfrontiert werden, so etwa in Schulen, mit denen sie Kontakt haben. Ka-
ren und Polly und das Netzwerk von Freunden, Geliebten, Ex-Geliebten und 
biologischer Verwandtschaft, in das sie eingebettet ist, geben ein Beispiel dafür, 
wie ein Modus von Intimität und Fürsorge, für den Lesben und Schwule in 
ihren Lebensexperimenten oder Wahlfamilien bahnbrechend waren (Weeks et al. 
2001; Weston 1991), von zwei Individuen praktiziert wird, die sich selbst nicht 
für homosexuell halten. 

Für Karen und Polly hat die Entscheidung, sexuelle Beziehungen zu dezen-
trieren, in erster Linie damit zu tun, dass sie ihren Kindern Sicherheit geben 
wollen. Karen hat sich in den letzten drei Jahren nicht auf eine feste Beziehung 
eingelassen, obwohl sie während dieser Zeit mehrere kurze Beziehungen hatte. 
Sie sagt, dass sie eine Bindung scheue und wenn sie all das betrachte, was sie in 
ihrem Leben schon habe — das Haus, die Kinder, ihren Beruf und enge Freun-
de — dann brauche sie keinen Mann. Tatsächlich haben sich für Karen Beziehun-
gen als riskant erwiesen. Das Ende ihrer Beziehung zu dem Vater ihrer Töchter 
hat ihr Leben und das Leben ihrer Töchter von Grund auf verändert. Aufgrund 
dieser Erfahrungen hat Karen sich neu orientiert. Für Karen wiegen die Gefah-
ren einer Paarbeziehung schwerer als deren Nutzen und sie ist zufrieden, wenn 
es ihr gelingt, ihre Männerbeziehungen auf kurze Bindungen zu beschränken 
und zu vermeiden, dass sie einen zu großen Raum in ihrem Alltagsleben einneh-
men. 

Ich habe dreizehn Jahre in einer Beziehung gelebt. Jetzt sind wir seit drei Jahren 
getrennt und ich war dann mal single, mal nicht... Ich muss nicht noch einmal in 
irgendetwas Ähnlichem so lange untertauchen. Das spielt also für mich keine wich-
tige Rolle. ... Nein, ich genieße den Augenblick und es macht mir Spaß, jemand 
Neuen für kurze Zeit zu finden, aber ich beziehe sie nicht in das ein, was sich hier 
abspielt, oder versuche zumindest, sie nicht allzu sehr einzubeziehen. 



Kulturen von Intimität und Fürsorge jenseits der Familie 273 

Dales Dezentrierung sexueller Beziehungen ist eine bewusste Lebensent-
scheidung. Er wohnte schon in seinen langjährigen Beziehungen nicht mit den 
Müttern seiner Kinder zusammen. Und er hat auch in seiner jetzigen Bezie-
hung, die bereits seit zweieinhalb Jahren besteht, nicht die Absicht, mit seiner 
Geliebten zusammen zu ziehen. Zur Zeit des Interviews lebten die beiden ziem-
lich weit voneinander entfernt. Einer der Gründe, warum Dale nicht umziehen 
will, um mit seiner Partnerin zusammenzusein, ist, dass sein wichtigster Freun-
deskreis in der Stadt ist, in der er lebt, und er gesteht auch zu, er furchte, ein Zu-
sammenleben werde die Beziehung kaputt machen. Dales Leute, wie er sie 
nennt, halten als Freunde zueinander, trotz des vielen Hin und Her und der ver-
schiedenen Rollen und Dynamiken. Eine seiner Ex-Partnerinnen, Marie, hatte 
eine Beziehung mit seinem engsten Freund, John, die Sache ging nicht gut, aber 
sie sind immer noch Freunde. 

In Eleanors Erzählung gehen die Begriffe Freundin und Geliebte beständig 
durcheinander. Es ist verblüffend, wie wichtig ihr die Personen sind, die in ihrem 
Beziehungsgeflecht beständig die Positionen wechseln. Freundinnen werden zu 
Geliebten, Ex-Geliebte werden zu Freundinnen, die Ex-Geliebten von Freun-
dinnen werden zu Geliebten und so weiter. Eleanor äußerte sich ebenfalls skep-
tisch über den Wert sexueller Partnerschaften. Sie klagte über Freundinnen, die 
ihr vorkamen, als seien sie zusammengewachsen und drückte ihr Missfallen dar-
über aus, dass einige ihrer Freundinnen sich viel zu sehr als Paar verhielten, weil 
sie alles gemeinsam machten und sich um Erlaubnis fragen müssten, wenn sie 
einmal etwas allein unternehmen wollten. Ein anderes Problem, das sie er-
wähnte, bestand darin, dass diejenigen, die sich auf eine enge Beziehung einlas-
sen, häufig ihre Freundinnen fallen ließen. Eleanor selbst ist in den letzten acht 
Jahren Single gewesen. In dieser Zeit wurde eine ihrer ehemaligen Partnerinnen 
zu einer für sie sehr wichtigen Freundin und es ist ganz klar, dass Freundschafts-
netzwerke einen zentralen Platz in ihrem Leben einnehmen. Mit Blick auf die 
Zukunft sagte Eleanor: 

Wer es schaffen kann, ohne Beziehung zu leben, kann glückliche Zeiten mit seinen 
Freunden erleben. Ich höre gern von älteren Menschen, die in keiner Beziehung 
leben, sich aber großartig amüsieren, so eine Vorstellung habe ich auch von mir selbst. 
Seit ich ein Kind war, habe ich mir immer vorgestellt, ich würde irgendwann einmal 
auf dem Sofa liegen, umgeben von lauter interessanten Leuten, die feiern und mit-
einander reden. Und so habe ich mein Leben und mein Haus auch eingerichtet, es 
ist zu einem Treffpunkt geworden, wo man sich austauschen kann und ich mag das 
sehr. 



274 Sasha Roseneil und Shelley Budgeon 

Persönliches Leben jenseits der Familie: 
Eine Agenda fiir künftige Forschungen 

Die Fallstudien geben Einblick in die bewusst konstruierten Lebensentwürfe 
von Menschen, die ohne Ehepartner leben und lieben. Wir haben herausgefun-
den, dass manche deijenigen, die eine hochgradig individualisierte Existenz 
fuhren, es bevorzugen, ihr persönliches Leben nach Freundschaften auszurichten 
und dass sie sexuelle Partnerschaften in einer Weise dezentrieren, die eine Her-
ausforderung für die heterosexuelle Sozialordnung darstellt. Zu diesem Prozess 
gehört, dass 

• Fürsorge und Unterstützung zwischen Individuen ausgetauscht werden, die 
keinerlei biologische, gesetzliche oder formal anerkannte Bindungen mitein-
ander haben; 

• die häusliche Sphäre neu gestaltet wird und die Assoziation der häuslichen 
Sphäre mit dem Paar und der Kernfamilie in Frage gestellt wird; 

• nicht-normative Kulturen von Intimität und Fürsorge entstehen, als Lebens-
stile, die in alternativen und feministischen Gemeinschaften in den 1970er 
und 1980er Jahren als politische Strategien verstanden wurden, sich dann aber 
auch unter denen verbreiteten, die sich nicht für Aktivistinnen oder Radikale 
halten. In unserer Diskussion der Zentrierung auf Freundschaft und Dezen-
trierung von Paarbeziehungen und in der Darstellung dessen, wie diese The-
men sich in Praktiken des Alltagslebens umsetzen, haben wir versucht, die Be-
deutung einer anderen Perspektive bei der Untersuchung von Intimität und 
Fürsorge zu unterstreichen. Dabei liegt der Focus auf denjenigen, die als All-
tagspioniere des gesellschaftlichen Wandels leben. Es ging uns nicht um die 
Frage, inwieweit die Erzählungen in unserer Untersuchung als repräsentativ 
für die Gesamtbevölkerung gelten können, vielmehr wollten wir auf die 
Möglichkeiten hinweisen, die sich in den Fallstudien darstellen. Mit Jennifer 
Platt (1988, 11) ließe sich behaupten, wenn solche Lebenspraxen in diesen 
Fällen möglich sind, so könnten sie auch in anderen Fällen vorkommen und 
das muss bei der Formulierung von allgemeinen Aussagen über das Intim-
leben berücksichtigt werden. Deshalb haben die Fallstudien Implikationen für 
die Forschungsagenda aller Soziologinnen, die sich mit der Organisation des 
persönlichen Lebens zu Beginn des 21. Jahrhunderts befassen. Sie verweisen 
insbesondere darauf, dass vieles von dem ausgeblendet bleibt, was im persönli-
chen Leben für die Menschen wichtig ist, wenn die Untersuchung von Inti-
mität und Fürsorge sich weiterhin auf den Rahmen der Familie und heterose-
xueller Beziehungen beschränkt. Im Kontext von Individualisierung, zuneh-
mender Reflexivität, Enttraditionalisierung und Destabilisierung der Binarität 
homosexuell/heterosexuell können Praktiken von Intimität und Fürsorge 
nicht mehr ausschließlich im Zusammenhang von Familie undVerwandtschaft 



Kulturen von Intimität und Fürsorge jenseits der Familie 275 

begriffen werden — wenn sie es überhaupt je konnten. Wir glauben, dass eine 
Untersuchung der Netzwerke von Intimität und Fürsorge wesentlich frucht-
barer fur künftige Forschungen ist, als Versuche, das heutige Privatleben mit 
Hilfe neuer Familienkonzepte zu interpretieren. Werden Intimität und Für-
sorge in soziologischer Perspektive überall dort in den Blick genommen, wo 
sie vorkommen — im häuslichen wie im öffentlichen Bereich, am Arbeitsplatz 
etc. — zwischen Freundinnen, Sexualpartnern, Nachbarn, Arbeitskolleginnen 
und im Bekanntenkreis, so kommen Praktiken von Intimität und Fürsorge 
und mit diesen Praktiken verbundene ethische Kulturen zum Vorschein, die in 
der Familiensoziologie bisher kein Thema waren. Es bedarf einer neuen So-
ziologie des Affektlebens, um ein vollständigeres Bild der Praktiken von Inti-
mität und Fürsorge entwickeln zu können. 

Redaktionelle Bearbeitung und Übersetzung aus dem Englischen von Regine Othmer 

Literatur 

Beck, U. und Beck-Gernsheim, E. (1990): Das ganz normale Chaos der Liebe, Frankfurt/M. 
Beck, U., Giddens, Α., Lash, S. (Hrsg.) (1996): Reflexive Modernisierung. Eine Kontroverse, Frank-

furt/M. 
Beck, U., Beck-Gernsheim, E. (Hrsg.)(1994): Riskante Freiheiten. Individualisierung in modernen Ge-

sellschaften, Frankfurt/M. 
Beck-Gernsheim, E. (1998): On the Way to a Post-Familial Family: From a Community of Needs 

to Elective Affinities, in: Theory, Culture and Society 15(3-4), S. 53-70. 
Berlant, L. und Warner, M. (2000): Sex in Public, in: L. Berlant (Hrsg.): Intimacy, Chicago. 
Castells, M. (1997): The Power of Identity, Oxford. 
Duncan, S. und Smith, D. (2002): Geographies of Family Formations: Spatial Differences and Gen-

der Cultures in Britain, in: Transactions 21, S. 471—493. 
Giddens, A. (1992): The Transformation of Intimacy. Sexuality, Love and Eroticism in Modern Societies, 

Cambridge. 
Hess, B. (1972): Friendship, in: M. W Riley, M.Johnson and A. Foner (Hrsg.): Ageing and Society, 

Vol. 3, New York. 
Hess, B. (1979): Sex Roles, Friendship and the Life Course, in: Research on Ageing 1, S. 494-515. 
Hollway,W. und Jefferson,T. (2000): Doing Qualitative Research Differently, London. 
Jamieson, L. (1998): Intimacy. Personal Relationships in Modern Societies, Cambridge. 
Morgan, D. H.J. (1996): Family Connections, Cambridge. 
Platt, J. (1988):What Can Case Studies Do?, in: R . G. Burgess (Hrsg.): Studies in Qualitative Metho-

dology. A Research Annual,Vol. 1, S. 1-23, London. 
Roseneil, S. (2000a): Common Women, Uncommon Practices:The Queer Feminisms of Greenham, Lon-

don. 
Roseneil, S. (2000b): Queer Frameworks and Queer Tendencies: Towards an Understanding of 

Postmodern Transformations of Sexuality, in: Sociological Research Online 5(3); www.socreson-
line.ocg.uk/5/3/roseneil.html. 

Roseneil, S. und Mann, Κ. (1996): Backlash, Moral Panics and the Lone Mother, in: Silva, E. 
(Hrsg.): Good Enough Mothering? Feminist Perspectives on Lone Motherhood, London. 



276 Sasha Roseneil und Shelley Budgeon 

Stacey, J. (1996): In the Name of the Family: Rethinking Family Values in the Post-modem Age, Boston. 
Stacey, J. (2002): Fellow Families? Genres of Gay Male Intimacy and Kinship in a Global Metropo-

lis, CAVA International Seminar Paper: www.leeds.ac:uk/ cava/papers/intseminar3stacey.htm. 
Stacey, J.: Cruising the Familyland: Gay Hypergamy and Rainbow Kinship, in: Current Sociology, 

52(2), März 2004, S. 181-197. 
van Every, J. (1999): From Modern Nuclear Family Households to Postmodern Diversity? The So-

ciological Construction of »Families«, in: Jagger, G. und Wright C. (Hrsg.): Changing Family Val-
ues, S. 165—184. London. 

Weeks, J. (\995):Invented Moralities: Sexual Values in an Age of Uncertainty, Cambridge. 
Weeks, J., Donovan, C. und Heaphy, B. (1999): Everyday Experiments: Narratives of Non-Hete ro-

sexual Relationships, in: Silva, E. und Smart, C. (Hrsg.): The >New< Family?, London. 
Weeks, J., Heaphy, Β., Donovan, C. (2001): Same Sex Intimacies: Families of Choice and Other Life Ex-

periments, London. 
Weston, K. (1991): Families We Choose: Lesbians, Gay Men and Kinship, New York. 
Whyte,W. F. (1943): Street Corner Society, Chicago. 


