
242 

Beate Rosenzweig 

Gleichheit, Differenz und Differenzen -
Feministische Kontroversen um die politische 
Philosophie Piatons1 

»War Piaton ein Feminist?« (vgl. Benhabib/Nicholson 1987, 513). Diese zunächst 
höchst erstaunlich anmutende Frage löste im Zuge der feministischen Auseinan-
dersetzung über die politische Philosophie Piatons und das darin vertretene Ge-
schlechterverständnis eine lebhafte Kontroverse aus, die bis heute andauert. Die 
Grundlage fur diese Diskussion bilden Piatons Vorstellungen von einer Frauen-
und Kindergemeinschaft, wie er sie im 5. Buch seines staatsphilosophischen 
Hauptwerkes Politeia darlegt. 

Es gibt also, mein Freund, keine die Staatsverwaltung betreffende Beschciftigung, die 
der Frau als Frau oder dem Mann als Mann zukäme; vielmehr sind die natürlichen 
Anlagen gleichmäßig unter beiden Geschlechtern verteilt, und naturgemäß hat die 
Frau ebenso wie der Mann Anspruch auf alle Beschäftigungen, bei allen aber ist die 
Frau schwächer als der Mann. (Piaton, Politeia 455d-e) 

In seinem Gedankenentwurf einer Gemeinschaft von Wächtern und Wächterin-
nen fordert er das Recht auf gleiche Erziehung, das Recht auf einen ungehin-
derten sozialen Umgang, das Recht auf Berufsausübung, konstatiert die Rechts-
fähigkeit von Frauen und — damit nicht genug — auch das Recht auf die freie 
Partnerwahl. Diese Gleichheitsforderungen basieren allerdings, wie das Einstiegs-
zitat bereits deutlich macht, auf der Annahme einer generellen körperlich be-
dingten Unterlegenheit von Frauen. Die Frage, wie die ideengeschichtliche Ein-
maligkeit des platonischen Gedankenexperimentes zu erklären und das Verhältnis 
von Geschlechtergleichheit und -differenz zu deuten ist, ist bis heute konstitutiv 
für feministische Piatonanalysen. 

Wie Natalie Harris Bluestone in ihrem grundlegenden und für die feministi-
sche Klassikerforschung einzigartigen Band über die Rezeptionsgeschichte des 
platonischen Frauenbildes fundiert nachweist, bildeten feministische Forschungen 
seit Anfang der 70er Jahre einen Wendepunkt innerhalb der Piatonforschung. Wa-
ren bis dahin Piatons Vorstellungen zur Geschlechtergleichheit von der Forschung 
entweder gänzlich ignoriert oder unter dem Stichwort »nicht ernstzunehmend« ad 
acta gelegt worden, so entwickelte sich erst im Zuge der zweiten Frauenbewegung 
eine tiefer gehende Analyse dieser Textpassagen (Bluestone 1987). 

1 Ich möchte mich bei den beiden anonymen Gutachterinnen der Feministischen Studien herz-
lich fur ihre hilfreichen Kommentare bedanken. 

Feministische Studien (© Lucius & Lucius, Stuttgart) 2/05 



Gleichheit, Differenz und Differenzen - Feministische Kontroversen 243 

Seitdem erfreut sich die politische Philosophie Piatons einer feministischen 
Dauerkonjunktur . Quantitativ gesehen lassen sich drei Hochphasen der Rezep-
tion ausmachen, die erste von Anfang bis Mitte der siebziger Jahre, dann erneut 
ab Mitte der achtziger Jahre und eine jüngste Neuauflage der Debatten seit 
Mitte der 90er Jahre. Letztere ist zu großen Teilen gespeist aus aktualisierten 
Kommentierungen bereits veröffentlichter Studien. 

Piatons Werk, respektive seine staatsphilosophischen Hauptwerke Politeia und 
Nomoi, gehören damit zu den wohl meistgelesenen Werken der politischen Phi-
losophiegeschichte — das Whiteheadsche Diktum von der gesamten abendländi-
schen Philosophie als einer R e i h e von Fußnoten zu Piaton ist legendär - und 
seine Gedanken haben feministische Autor innen fortgesetzt zu immer neuen 
Analysen herausgefordert. Die Ergebnisse und Kontroversen feministischer Pla-
tonanalysen sind allerdings — wie die Ergebnisse feministischer Ideengeschichts-
analysen insgesamt — bis heute kaum in den fachwissenschaftlichen mainstream 
integriert. Allenfalls wird eine Autor in /e ine These als repräsentativ für den femi-
nistischen Blick auf die politische Philosophie Piatons herausgehoben (vgl. u. a. 
Höffe 1997, Zehnpfennig 1997, Kersting 1999, O t tmann 2001). Der folgende 
Beitrag sucht dieser bis heute vorherrschenden, vereinheitlichenden Sicht auf 
feministische Ideengeschichtsforschungen insofern entgegenzuwirken als am 
Beispiel Piatons im Folgenden die wichtigsten Etappen feministischer Rezep-
tion herausgearbeitet und analysiert werden. Hierbei werden die Gemeinsamkei-
ten und Unterschiede der Piatonrezeptionen im Zen t rum stehen. A m Beispiel 
der politischen Philosophie Piatons lässt sich meines Erachtens eindrücklich die 
Pluralität feministischer Ideengeschichtsforschungen deutlich machen. Feminis-
tische politische Ideengeschichtsschreibung erweist sich nicht nur, wie Herfried 
Münkler grundsätzlich formuliert , als ein »Ort for twährenden Ausprobierens 
und Experimentierens« (Münkler 2003, 103), sondern vor allem auch als ein 
Schauplatz andauernder theoretischer Selbstreflexionen. 

Platon - ein »profeministischer Klassiker« 
gleichheitstheoretisch gedeutet 

Auf der Grundlage gleichheitstheoretischer Annahmen zeichneten Autorinnen 
wie Abigail Rosenthal, Martha Lee Osborne, Christine Allen und Dorothea 
Wender zunächst ein profeministisches Piatonbild, in dem alle werk- und text-
immanenten Widersprüche unter Betonung der Einmaligkeit und Besonderheit 
Piatons ignoriert, geglättet oder zumindest deutlich abgeschwächt wurden. Pia-
tons »Feminismus« erschien als eine einzigartige Ausnahme in der Geschichte 
der politischen Philosophie (Rosenthal 1973, 32), als Beleg für die Irrelevanz 
biologischer Geschlechtsunterschiede (Osborne 1975) und als grundlegendes 



244 Beate Rosenzweig 

Beispiel fur eine Politik der Geschlechtergleichheit. Erste Gegenthesen, wie bei-
spielsweise die von Sarah B. Pomeroy, selbst Piaton sei nicht in der Lage gewesen, 
die Gleichheit der Geschlechter zu denken, werden schnell als Ausdruck »man-
gelnder Fairness« gewertet (Pomeroy 1974, Fortenbaugh 1975).2 

Rekurrierend auf eine breiter angelegte Piatonlektüre (Politeia, Nomoi, Tima-
eus, Symposion, Phaedrus) bescheinigt beispielsweise Christine G. Allen Piaton, was 
die Gleichheit der Frauen angeht, durchgängige theoretische Konsistenz (Allen 
1975, 131ff, vgl. auch Pierce 1973, lOf.). Ihre Argumentation stützt sich dabei 
fast ausschließlich auf die platonische Seelenlehre, die grundsätzliche Seelen-
gleichheit von Mann und Frau und die Unsterblichkeit der Seele. Deutlich fun-
dierter als Allen, allerdings zu ganz ähnlichen Schlussfolgerungen kommend, 
setzt sich Dorothea Wender mit den von ihr als »delightfully radical« bezeichne-
ten Vorschlägen Piatons zur Geschlechtergleichheit auseinander (Wender 1973, 
76). Schon im Titel ihrer Analyse verweist sie auf die textimmanenten Wider-
sprüche in Piatons Werken und die Schwierigkeit einer Einordnung: »Misogy-
nist, Paedophile, and Feminist.« Wender hält Piaton dennoch fur kompatibel mit 
ihrer — nicht nur aus heutiger Sicht ungemein konturlosen und oberflächlich an-
mutenden — Definition von Feminismus: »When I say »feminist«, I mean a man 
or a woman who believes that women should be given a >better< place in society 
(legally, politically, professionally, etc.) or one which more closely approximates 
that held by men of the same class.« (Wender 1973, 75). Piatons Forderungen 
nach einer völligen Chancengleichheit von Frauen und Männern reichten da-
rüber hinaus, was die Abschaffung aller häuslichen Tätigkeiten für Frauen an-
ginge, weiter als die vieler Feministinnen »heutzutage«. Nachweise für Piatons 
Feminismus findet Wender nicht nur in der Politeia, sondern auch in den Nomoi, 
in denen Piatons feministisches Programm etwas abgeschwächt, aber dennoch 
am Prinzip der Geschlechtergleichheit festgehalten werde. Die in Piatons Wer-
ken gleichzeitig vorhandenen misogynen Äußerungen erklärt Wender indes aus 
der inneren Widersprüchlichkeit des Autors selbst3: »The apparent paradox 
should now be clear: Plato both despised women as a class, and advocated more 
liberalism and privilege for them than any man in history had ever done, so far as 
we know. If I may borrow Patin s marvellous mot about Lucretius, we have here a 
striking example of l'Anti-Platon chez Platon.«(Wender 1973, 82) Platon, resp. 
sein sprechendes alter ego Sokrates, habe die Frauen zwar nicht gemocht oder 

2 Pomeroys These lautet, dass die Frauen im Wächterstand als Eigentum der Männer aufgefasst 
werden müssen und leitet dies aus dem Begriff koinönia ab. Als direkte Replik auf die These von 
Sarah B. Pomeroy, Piaton sei »uncapable of seeing w o m e n as equal to men« und habe die 
Frauen im Wächterstand als Gemeinbesitz der männlichen Wächter gesehen, formulierte W.W. 
Fortenbaugh: »All this seems to m e more than a bit unfair to Plato.« Fortenbaugh spricht dem-
gegenüber davon, dass die weiblichen Wächterinnen als ebenbürtige Partnerinnen der Wächter 
aufgefasst werden müssten.Vgl. Pomeroy 1974,33f.; Fortenbaugh 1975, 1. 

3 Als Belege für die in der Politeia zum Ausdruck kommende Misogynität Piatons fuhrt Wender 
unter anderem folgende Textbeispiele an: 395d-e, 549c—d. 



Gleichheit, Differenz und Differenzen - Feministische Kontroversen 245 

gar bewundert, wie Wender einschränkend hervorhebt, er habe aber immerhin 
das Gefühl gehabt, es sei gerecht und »zudem auch nur nützlich »uns eine 
Chance zu geben« (Wender 1973, 90). Wenders Argumentation erscheint mir 
nicht nur aufgrund ihres amorphen Feminismusbegriffes, sondern auch auf-
grund der von ihr dezidiert vollzogenen Relation zwischen platonischem Femi-
nismus und Homosexualität grundlegend zu kritisieren. Ihre Begründung für 
einen platonischen Feminismus beruht auf der Annahme, dass sowohl Piatons 
profeministische Ideen als auch seine Misogynität aus seinen homosexuellen 
Präferenzen zu erklären sind.4 »If he dislikes women as he finds them, he is wil-
ling to try changing them« (Wender 1973, 88f.). Die Widersprüche in Platons 
Werk werden bei Wender ausdrücklich durch denVerweis auf die in sich wider-
sprüchliche Haltung eines homosexuellen Mannes geklärt, dessen Frauenfeind-
lichkeit oder zumindest ausgeprägtes Desinteresse an den Frauen letztlich das Tor 
zur Emanzipation der Frauen aufstößt. So reflektiert Wender zwar deutlicher als 
die zuvor besprochenen Autorinnen die Widersprüche in Platons Werk, glättet 
diese aber mit Hilfe der Konstruktion einer binären Identitätslogik zwischen he-
terosexueller und homosexueller Männlichkeit. Während erstere aufgrund der 
Zuneigung zum weiblichen Geschlecht und der Furcht vor der weiblichen 
Macht rein an der konservativen Aufrechterhaltung der herrschenden Ge-
schlechterverhältnisse interessiert sei, entfalte Letztere zumindest auf gedankli-
cher Ebene transformatives Potenzial. Dieses gründet, folgt man Wender, auf der 
Ablehnung heterosexuellen, körperlichen Begehrens und dem letztlich aus einer 
misogynen Grundhaltung entstandenen Wunsch nach einer Veränderung der 
»natürlichen« Geschlechterordnung. Für Wenders profeministische Einordnung 
Platons, die im Übrigen von Natalie Bluestone als »informativ und amüsant« be-
zeichnet wurde (Bluestone 1987, 87), bedarf es somit einer unter feministischen 
Vorzeichen vollzogenen Gleichsetzung von Misogynität und Homosexualität. 
Dieser von Wender letztlich profeministisch gedeutete Zusammenhang sollte 
auch in der weiteren Piatonrezeption noch eine Rolle spielen. 

Erst Mitte der neunziger Jahre hat Christine Pierce, bezogen auf die For-
schungen von Susan Moller Okin und Jean Bethke Elshtain, erstmals auf diesen 
bias — die Abwertung der Homosexualität — in der feministischen Platonrezep-
tion hingewiesen (Pierce 1994, 25fï).5 Wender ist damit nur ein Beispiel, dem 
andere, allerdings zur Untermauerung der platonischen Misogynität, folgten. 

4 Eine These, die im übrigen, wie Arlene Saxonhouse zeigt, erstmals von Hans Kelsen (1942) in 
seiner psychoanalytischen Studie über Platons sexuelle Orientierung vertreten worden ist. Vgl. 
Saxonhouse 1976, 210. 

5 Für Christine Pierce sind die Forschungen von Okin und Elshtain von Arger über den Aus-
schluss von Frauen aus der homoerotischen Atmosphäre in den platonischen Dialogen geprägt. 
Deshalb werde Platons Misogynität zumindest teilweise in Relation zu seiner Homosexualität 
gesehen. Pierce Kritik an Okin und Elshtain richtet sich darüber hinaus auch gegen die Gleich-
setzung von Homosexualität mit männlicher Homosexualität.Vgl. Pierce 1994, S. 31. 



246 Beate Rosenzweig 

Obwohl sich gegen die These eines platonischen Feminismus schon kurze 
Zeit später heftiger feministischer Widerstand regte, kann sie als konstitutives 
Element feministischer Piatonrezeption gelten. Die Mehrzahl der Autor innen 
setzt sich bis heute zumindest ex negativo damit auseinander und sorgt damit 
ebenfalls für die feministische Tradierung. In nahezu allen Veröffentlichungen 
und Sammelbänden der achtziger und neunziger Jahre zu feministischen Analy-
sen platonischer Texte dient die Profeminismus-These als Aufhänger, die Kon-
troverse u m Piatons Feminismus als Beleg für die Vielfalt und Bandbreite femi-
nistischer Piatonrezeptionen (vgl. Tuana 1994, 3ff; Ward 1996, XVff., Kraut, 
1997, XI). Darüber hinaus gibt es immer wieder neue Unters tützung für die An-
nahme, Piatons Sichtweisen seien feministisch oder zumindest vereinbar mit 
feministischen Prinzipien (vgl. auch Rauschenbach 1998, 35). Ganz nach dem 
Mot to des halbvollen oder halbleeren Wasserglases wird Piaton aufgrund der 
ideengeschichtlichen Einmaligkeit seiner Vorschläge und vor dem Hintergrund 
der ansonsten vorherrschen Misogynität in der politischen Theor ie fortgesetzt 
positiv feministisch gewendet. Seine Schriften werden als »first articulation of sex 
unity or unisex theory in the history of philosophy of woman and man« (Pru-
dence Allen 1987, 264), als revolutionär (Okin 1977, 11), ja sogar als Schritt in 
Rich tung auf eine konstitutionelle Demokratie mit allgemeinem Wahlrecht 
(Cohen 1987) gewertet. Piaton habe die Chancengleichheit der Geschlechter im 
Sinn gehabt (Martin 1985), argumentiere für die »uneingeschränkte Gleichstel-
lung von Mann und Frau« (Heinz 2002)6 und habe die gesellschaftliche Konstru-
iertheit von Geschlechterrollen erkannt (J. F. Smith 1983). 

Auffällig ist, dass der jeweils zugrunde gelegte Begriff des »Feminismus« dabei 
zunächst gleichheitstheoretisch ausgedeutet worden ist, die Argumente für die 
Profeminismus-These seit Mitte der achtziger Jahre auch differenztheoretisch 
fundiert werden. Ein intensiv rezipiertes jüngeres Beispiel für eine gleichheits-
theoretische Lesart sind die Überlegungen von Gregory Vlastos »Was Plato a 
Feminist?« (1997). Als Maßstab für die profeministische Einordnung Piatons 
schlägt Vlastos eine liberale Feminismusdefinition in Anlehnung an die amerika-
nische Verfassung vor: »equality in the rights of persons shall not be denied or 
abridged on account of sex«. Vor diesem Hintergrund könne Platon durchaus, 
was seine Vorschläge in der Politela zur Stellung der Frauen im Wächterstand an-
ginge, als »der erste Feminist« bezeichnet werden. Darüber hinaus seien Piatons 
Vorstellungen in Bezug auf die Frauen aller anderen Stände seines Idealstaates als 
antifeministisch einzustufen, genauso wie seine persönliche Haltung gegenüber 
den Frauen innerhalb der athenischen Gesellschaft. Piatons Verdienst sei es dem-

6 In der deutschsprachigen Literatur wird Piaton in den wenigen, bisher vorhandenen Ein-
fuhrungsbänden zur politischen Philosophie unter Geschlechterperspektive weitgehend als Be-
gründer der Geschlechtergleichheit interpretiert, vgl. Doyé/Heinz/Kuster 2002, Rauschenbach 
1998, vgl. auch Heinz 1997, zur genaueren Analyse des Verhältnisses von Geschlechtergleichheit 
und -differenz bei Piaton vgl. Föllinger 1996. 



Gleichheit, Differenz und Differenzen - Feministische Kontroversen 247 

zufolge für eine Elite von Frauen von seinen eigenen antifeministischen Vorur-
teilen abzusehen. »In a triumph of imaginative impartiality he separated the cha-
racter his inherited prejudices imputed to the masses of women in his own society 
from the character which, he reasoned, a few exceptional women could develop 
under ideal conditions of equal nurture (...)« (Vlastos 1997,127).Vlastos differen-
ziert damit deutlich zwischen Frauen verschiedener sozialer Schichten in Piatons 
Idealstaatsentwurf und plädiert insbesondere vor dem Hintergrund der histori-
schen Stellung der athenischen Frauen für das Festhalten an der These eines — al-
lerdings sozial stark eingeschränkten — platonischen Feminismus.7 In dieser Hin-
sicht unterscheidet sich Vlastos These deutlich von den anfänglich zitierten pro-
feministischen Einordnungen von Pierce, Allen und auch Wender. 

Piatons Profeminismus — differenztheoretische Umdeutung 

Aus differenztheoretischer Perspektive ordnet Monique Canto Platon aufgrund 
seines Umgangs mit der »weiblichen Andersheit« als feministisch ein. Anders als 
Vlastos bezieht sie sich dabei nicht auf die Politela, sondern charakterisiert die 
Nomoi als ein »feminist political manifesto« (Canto 1986, 339). Feministische 
Politik definiert Canto über den Begriff der weiblichen Präsenz. Von feministi-
scher Politik könne demnach nur dann die Rede sein, »if women together with 
their bodies, their work, their labor, and their voice, are present in a place where 
everyone can see them (...)« (Canto 1986,339).Während Platon in seinem Ide-
alstaatsentwurf in der Politeia die Unterschiede zwischen den Geschlechtern 
neutralisiert hätte, habe er in den Nomoi die weibliche Andersheit als Grund-
bedingung des Politischen anerkannt. Frauen repräsentierten das Prinzip der R e -
produktion, des Begehrens, der Differenz (Canto 1986,349). Cantos Piatoninter-
pretation basiert auf der Grundannahme komplementärer, binärer Geschlechter-
difFerenz, ihr geht es um die Präsenz des weiblichen Prinzips, das sie mit repro-
duktiven Fähigkeiten, Emotionalität, Begehren gleichsetzt. Die Geschlechterdif-
ferenz erscheint als Grundlage der politischen Ordnung, die Anerkennung der 
Differenz als Grundvoraussetzung feministischer Politik. »For the necessity of the 
other and the reality of becoming are preconditions for conceiving the human 
world, the sexual and political world, the world of men and women, of cities and 
images, the world, finally, that is forced to become more fully conscious of the 
conditions of its own existence because of women's political share and presence 
in this world.« (Canto 1986, 352). In Cantos emphatischer Würdigung weibli-
cher Differenz bleibt kein R a u m für die Differenzen zwischen Frauen und Män-
nern, für soziale und politische (Status-)unterschiede jeglicher Art. Die politische 

7 Ahnlich argumentiert auch Janet F. Smith, die herausstellt, dass Piaton die individuellen Unter-
schiede zwischen Frauen als größer erachtet als die zwischen Frauen und Männern, vgl. dies. 
1994,39f. 



248 Beate Rosenzweig 

Präsenz des Anderen, die Canto als feministische Vision vor Augen hat, gründet 
auf der Prämisse natürlicher, essentialistischer Geschlechtsidentitäten. Nicht die 
Gleichheit der Geschlechter, sondern die Anerkennung ihrer Differenz bildet 
damit den Maßstab für eine feministische Apostrophierung Piatons. Der Preis, 
den Canto dafür zu zahlen bereit ist, ist hoch: er umfasst neben der Uberbeto-
nung naturalisierter weiblicher Werte die vollständige Ausblendung der Wider-
sprüche in Piatons Denken und seiner an zahlreichen Textstellen zu belegenden 
Misogynität. 

Für die Untermauerung der These eines platonischen Feminismus bleibt die 
differenztheoretische Lesart Cantos jedenfalls, auch in Bezug auf die Betonung 
der herausragenden Stellung der Nomoi, eine Ausnahme. Insgesamt wird die Pro-
feminismusthese nur von einer Minderheit der Interpretinnen vertreten. Die Ar-
gumente hierfür werden allerdings, so lässt sich festhalten, mehrheitlich im 
Rückgriff auf gleichheitstheoretische Argumente und unter besonderer Hervor-
hebung der Politela vorgetragen. Für die seit Mitte der 70er Jahre zu findenden 
Gegenthesen zu einem »angeblichen Feminismus Piatons« lässt sich demgegen-
über in den achtziger Jahren von einem Gleichgewicht zwischen differenz- und 
gleichheitstheoretisch orientierten Interpretationsansätzen sprechen, (vgl. Föllin-
ger 1996, 58). Gemeinsam ist diesen Ansätzen, dass sie den Begriff »feministisch« 
in Bezug auf Piatons Überlegungen grundsätzlich zurückweisen und dement-
sprechend die These von Geschlechtergleichheit in Piatons Werken ebenso ver-
neinen wie die der Anerkennung weiblicher Differenz durch Piaton. 

»Feministischer Piatonmythos« — 
gleichheits- und differenztheoretische Relektüren 

»Piaton the feminist is a myth« Mit diesen Worten beendet Julia Annas ihre Ana-
lyse zum Verhältnis von »Plato's Republic and Feminism« (Annas 1976, 12). An-
nas zufolge sind Piatons Vorstellungen zur Frauen- und Kindergemeinschaft im 
Wächterstand weder mit liberalfeministischen Gleichheitsvorstellungen noch 
mit radikalfeministischen weiblichen Selbstverwirklichungsvorstellungen verein-
bar. »His arguments are unacceptable to a feminist, and the proposals made in 
Republic V are irrelevant to contemporary debate.« (Annas 1976, 307). Die 
Gleichstellung der Frauen im Wächterstand sei rein utilitaristisch als Mittel der 
Ressourcenausbeutung zum Wohle des durchweg autoritär angelegten Idealstaa-
tes zu verstehen. Piaton habe keinerlei Interesse an der Befreiung der Frauen ge-
habt, die gleiche Erziehung von Männern und Frauen ziele ausschließlich auf 
die Herstellung größtmöglicher Einheit im Staat. Dies zeige sich auch an seinen 
Ausführungen zur grundsätzlichen Unterlegenheit der Frauen und die starke so-
ziale Beschränkung der Gleichheitsvorstellungen rein auf den Wächterstand. 
»No modern feminist would argue that women should be able to do men's jobs 



Gleichheit, Differenz und Differenzen - Feministische Kontroversen 249 

when this will result in greater direct benefit to the state and otherwise stay at 
home.« (Annas 1976,315) . 

Annas Thesen von der sozialen Exklusivität der Gleichheitsvorstellungen flir 
Frauen und Männer und ihres rein funktionalistischen Stellenwertes in Piatons 
Werk erfuhren in einer Reihe weiterer Forschungen u. a. von Linda Lange und 
Susan Moller Okin Bestätigung — allerdings nicht immer, wie das Beispiel von 
Lange zeigt, mit dem wissenschaftlich zu erwartenden Nachweis ihrer Herkunft. 
So reproduziert Linda Lange in wesentlichen Teilen ihrer Argumentation die 
Thesen von Julia Annas, erwähnt die Autorin allerdings nur am Rande und ver-
nachlässigt darüber hinaus auch die flir ihre Ausführungen ganz wesentlichen 
Forschungen von Susan Pomeroy und W.W. Fortenbaugh (Lange 1979, 4fï). Aus-
gehend von der von Piaton vertretenen hierarchischen Arbeitsteilung zwischen 
den verschiedenen Ständen und der Trennung zwischen Privatheit und Öffent-
lichkeit hält Lange eine profeministische Einordnung Piatons für nicht begründ-
bar. »His theoretical concerns are ultimately not those o f feminism« (Lange 1979, 
5). Für Lange macht Piatons primäre Zielsetzung, die Stabilität und Einheit des 
Staates, eine Auflösung des Privaten im Wächterstand nötig. Das Private er-
scheine ihm als Quelle von Partikularität und Uneinigkeit und müsse deshalb 
zumindest, wie in den Nomoi ausgeführt, unter öffentliche Kontrolle gestellt 
werden. Piaton sei nicht an der Partizipation von Frauen im Wächterstand inter-
essiert. Vielmehr gehe er von einer defacto Korrelation von Weiblichkeit und U n -
terlegenheit aus. Seine Vorschläge für die Frauen im Wächterstand bedeuteten 
nicht, und hier geht Lange deutlich über die Argumentation von Annas hinaus, 
dass Frauen überhaupt Teil des Wächterstandes seien (Lange 1979, 4). Vielmehr 
müsse davon ausgegangen werden, dass Piaton die Frauen im Wächterstand als 
Gemeinbesitz (koinönia) der Männer gesehen habe und keineswegs als gleichran-
gige Partnerinnen.8 Für Lange erweist sich Piaton insgesamt als ein sexistisch argu-
mentierender Autor. Seine sprichwörtliche Besonderheit entpuppt sich demnach, 
folgt man ihrer Interpretation, bei genauerem Hinsehen als völlige Fehlperzeption 
einer konsistent gedachten, misogynen politischen Theorie (Lange 1979, 13). Das 
Ziel der staatlichen Einheit gründet Lange zufolge auf der Unterlegenheit und 
Unterordnung der Frauen in allen gesellschaftlichen Schichten. Damit lässt sie, 
um eines ungebrochenen Sexismusnachweises willen, das von Piaton hervorge-
hobene Potenzial gleicher Fähigkeiten von Frauen und Männern gänzlich außer 
Acht (vgl. Bluestone 1987, 99). 

Auch für die fast zeitgleich erschienenen Überlegungen von Susan Moller 
Okin bildete die Trennung zwischen Öffentlichkeit und Privatheit den Aus-
gangspunkt ihrer Piatoninterpretation (Okin 1977). Okins Interpretation nimmt 

8 Vgl. hierzu die Diskussion von Pomeroy und Fortenbaugh. Während der Begriff koinönia von 
Pomeroy wie auch bei Lange als Gemeinbesitz gedeutet wird, betont Fortenbaugh, dass der Be-
griff mehrere Bedeutungen umfasst und auch als gemeinsam im Sinne von partnerschaftlich 
aufgefasst werden kann, vgl. auch Bluestone (1987), S. 93f. 



250 Beate Rosenzweig 

in der Hochphase der feministischen Diskussion um »Piatons Feminismus« inso-
fern eine Sonderstellung ein, als sie den Begriff »feministisch« in ihren Aus-
führungen an keiner Stelle erwähnt. Sie stellt keinerlei Bezüge zur schwelenden 
Debatte um »Piatons Feminismus« her und verweist nur ganz allgemein auf die 
Vielzahl von Forschungen zum Thema Frauen in Piatons Texten. Piatons Vorstel-
lungen in der Politela erscheinen ihr im Vergleich zu denen anderer klassischer 
Autoren als revolutionär, nicht mit Bezug auf gegenwärtige Feminismusdebat-
ten. Ihre Analyse mündet in die These von einer rein funktionalistischen Ein-
führung der Geschlechtergleichheit durch Piaton in der Politeia. Den Grund 
hierfür sieht sie in der Auflösung der Privatfamilie. »I contend that when one 
compares the arguments and proposals of the Republic with those of the Laws, it 
becomes clear that the absence of the presence of private family determines 
whether Plato advocates putting into practice his increasingly radical beliefs 
about the potential of women.« (Okin 1992,11). Für Okin besteht demnach ein 
Kausalzusammenhang zwischen der Abschaffung von Privateigentum und Fami-
lie einerseits und der Gleichstellung von Frauen andererseits. Sie lehnt sich hier-
mit explizit an eine schon von Jean Jacques Rousseau in seinem Erziehungsro-
man Emile formulierte Erklärung an: »Da er [Piaton] in seinem Staat die Einzel-
familie abschaffte und nicht mehr wusste, was er mit den Frauen machen sollte, 
machte er gezwungenermaßen Männer aus ihnen.« (Rousseau 1993, 391). Die 
Abschaffung der Privatfamilie bedingt, soweit folgt Okin Rousseau, eine verän-
derte Stellung der Frauen. Allerdings bedeute dies nicht die von Rousseau nahe 
gelegte »Vermännlichung« der Frauen, sondern aus der inneren Logik des Plato-
nischen Gedankenexperimentes folge die Gleichstellung der Frauen im Wäch-
terstand.9 »If the female guardians were no longer to be defined in relation to 
particular men, children, and households, it seems that Plato had no alternative 
but to consider them persons in their own right.« (Okin 1992, 19). Piatons Be-
deutung liegt Okin zufolge darin, dass er in der Lage gewesen sei, den Zusam-
menhang zwischen biologischer Geschlechterdifferenz und konventioneller 
Rollenzuweisung gedanklich aufzulösen und das natürliche Potenzial von 
Frauen für die politische Ordnung zu erkennen. Hieraus erklärten sich auch die 
Unterschiede zwischen der Politeia und den Nomoi. Mit der Wiedereinführung 
des Privateigentums und der Familie im zweitbesten Staat wird die Gleichheit 
zwischen Frauen und Männern zurückgenommen, auch wenn, wie Okin kon-
zediert, Piaton den Frauen selbst dann noch einen besseren Status zugesteht, als 
dies die zeithistorischen Umstände nahe legten. Privateigentum, Privatfamilie 
und die geschlechtspezifische Trennung von Privatheit und Öffentlichkeit be-

9 Während Okin in einer ersten Version ihrer Thesen davon ausgeht, dass Piaton aufgrund der 
Abschaffung der Privatfamilie »gezwungen« war, die Gleichstellung der Geschlechter einzu-
führen, formuliert sie später, mit Verweis auf die Kritik von William Jacobs, vorsichtiger und 
spricht davon, dass die Auflösung der Familie zur Gleichstellung der Geschlechter gefuhrt habe. 
Vgl. Okin 1992,38,Vgl . auch Bluestone (1987), 104f. 



Gleichheit, Differenz und Differenzen - Feministische Kontroversen 251 

gründen somit, folgt man Okins Piatoninterpretation, die eingeschränkten öf-
fentlichen Partizipationsmöglichkeiten von Frauen. Nicht emanzipatorische, 
sondern funktionalistisch theoretische Erwägungen seien demnach durchweg 
best immend fur die Stellung der Frauen in Piatons Werken. D e n Thesen von 
O k i n haben insbesondere William Jacobs (1978) und Nicholas D. Smith (1980) 
zu Rech t entgegengehalten, dass auf die Abschaffung der Privatfamilie rein lo-
gisch keineswegs die Gleichstellung der Frauen im Wächterstand folgen müsse. 
In Anlehnung anVlastos schließt Jacobs, dass nicht die Auflösung der Familie die 
Befreiung der Frauen bedinge, sondern umgekehrt , die gleichen sozialen Funk-
tionen von Frauen und Männern im Wächterstand eine Auflösung der Familie 
nahe legten. (Jacobs 1978, 29f). Für Smith lässt sich Piatons Idee von der Gleich-
heit von Frauen und Männer im Wächterstand einzig damit begründen, dass die-
ser einer Minderheit von Frauen die Fähigkeit zur politischen Partizipation zu-
gesprochen habe (N. D. Smith 1980,5f.). 

Suchte sich Ok in in ihren Überlegungen von der platonischen »Feminismus-
debatte« insofern zu distanzieren, als sie sich rein auf die Erklärung werkimma-
nenter Spannungen zwischen Politeia u n d Nomoi konzentrierte, so knüpft Ar-
lene Saxonhouse explizit an die Debatte unter differenztheoretischer Perspek-
tive an (Saxonhouse 1976, 196). Ausgehend von ganz ähnlichen Prämissen wie 
Mon ique Canto liegt ihr erklärtes Ziel darin, die Bedeutung von Frauen und 
Weiblichkeit innerhalb des klassischen politischen Denkens aufzuzeigen (Saxon-
house 1984,7). Dabei wendet sie sich explizit gegen eine profeministische Lesart 
Piatons. »Nevertheless, Plato has frequently become the darling of contemporary 
feminist theorists for his willingness to go against custom to suggest the possibi-
lities of removing women f rom the private sphere and placing them in the public 
world.« (Saxonhouse 1985, 46). Piatons Zielsetzung sei keineswegs die Emanzi-
pation der Frauen gewesen, sondern Frauen symbolisierten Piatons Kritik am 
zeitgenössischen Politikverständnis. In Anlehnung an Allen Bloom (1968) ver-
tritt Saxonhouse die These, dass Piaton in der Politeia die Unrealisierbarkeit des 
idealen Staates vor allem anhand der Stellung der Frauen und der Einfuhrung 
von Philosophenkönigen dokumentieren wollte. Die Idealstaatsidee der Politeia 
basiere auf der völligen Zers törung der weiblichen Natur und bedürfe des völli-
gen Ausschlusses des von Frauen repräsentierten Anderen, von Partikularität, 
Körperlichkeit und Begehren. »In order to create the uni formed city Socrates 
must destroy the female as female, the female as threat to the unity of human 
space.« (Saxonhouse 1985,17). N u r als »de-sexed and unnatural females« können 
Frauen im Wächterstand politisch zu Gleichen werden (Saxonhouse 1976,196). 
Die »Pervertierung der Natur« werde damit zur Voraussetzung für die politische 
Partizipation von Frauen. Die Unmöglichkeit der Realisierbarkeit des Idealstaa-
tes zeige sich nicht nur an der Denaturalisierung des Weiblichen, sondern auch 
an der parallel dazu verlaufenden Denaturalisierung und Pervertierung der Phi -
losophie. So steht in Saxonhouse Piatoninterpretation das Weibliche im Gegen-



252 Beate Rosenzweig 

satz zum herrschenden, männlichen Politikverständnis, ebenso wie die Philoso-
phie in Opposition zur praktischen Politik (Saxonhouse 1976, 202). Durch ihre 
Integration in den Bereich des Politischen werden die generativen Fähigkeiten 
des Weiblichen ebenso zerstört wie die der Philosophie. Die Parallelisierung, die 
Saxonhouse zwischen Weiblichkeit und Philosophie vornimmt, kulminiert in 
der dichotomen Gegenüberstellung von Geburt und Tod, Philosophie bzw. 
Weiblichkeit und Politik. »The activity o f philosophy is a life-giving force, one 
that parallels the creation of life. The activity o f politics is a death-directed 
power« (Saxonhouse 1985, 50). Im Vergleich zu den dem Weiblichen und der 
Philosophie zugewiesenen, »überlegenen« natürlich-generativen Fähigkeiten 
bleibt das Politische bestenfalls mangelhaft, eine »männliche« Antithese gegen die 
Natur. Diesen »philosophisch-weiblichen Schatten« habe Piaton demonstrativ 
auf die Idealstaatsidee legen wollen, um damit die Unmöglichkeit idealer Politik 
bzw. die genuine Unvollkommenheit des Politischen zu illustrieren. Saxon-
house's Piatoninterpretation ist aus einer radikal-differenztheoretischen Perspek-
tive, bestimmt von einer Glorifizierung weiblicher Reproduktionsfähigkeiten. 
Ihre durchgängige Gleichsetzung von Weiblichkeit und Philosophie einerseits 
und Tod und Politik andererseits wird anhand der platonischen Primärquellen, 
darauf hat Natalie Bluestone hingewiesen, nicht schlüssig belegt (vgl. Bluestone 
1987, 98ff.)10, die Gleichheitsvorstellungen Piatons werden insgesamt als »un-
natürlich« und damit »unrealisierbar« abgetan. Für Natalie Bluestone, die selbst 
aus einer gleichheitsfeministischen Perspektive argumentiert, erscheint es des-
halb fraglich, ob Saxonhouse Thesen überhaupt als »feministisch« bezeichnet 
werden können. In Bezug auf die von Saxonhouse konstatierte sexuell-repro-
duktiven weiblichen Überlegenheit führt sie aus: »She tells us that even women 
least skillful in this task do it better than men! I shudder how she would describe 
all those women today who either do not possess or do not exercise this skill in 
which their superiority supposedly lies« (Bluestone 1987, 100). Der hier noch 
zum Ausdruck kommende Konflikt über einen richtigen »feministischen Stand-
punkt« und eine »richtige« feministische Lesart der platonischen Texte, scheint 
sich bis Mitte der 90er Jahre endgültig beruhigt zu haben. In dem 1994 von 
Nancy Tuana herausgegebenen Kompendium zu »feministischen Piatoninterpre-
tationen« stehen die Überlegungen von Saxonhouse und Bluestone nebeneinan-
der und dienen der Herausgeberin schlicht als Ausweis für die Varianz feministi-
scher Perspektiven (Tuana 1994,3ff.) . 

Ebenfalls differenztheoretisch argumentiert Jean Bethke Elshtain in ihrem be-
reits erwähnten, breit rezipierten Standardwerk »Public man and Private woman« 
gegen die These von der Gleichstellung der Frauen in Piatons Wächterstand. Pia-
ton, und hier lehnt sich Elshtain an die Argumentation von Saxonhouse an ohne 

10 Bluestone bezieht sich fur diese Argumentation hauptsächlich auf die Dialolge Timaeus, und 
Symposion. 



Gleichheit, Differenz und Differenzen — Feministische Kontroversen 253 

diese jedoch zu erwähnen11, habe durch die völlige Deprivatisierung des Politi-
schen im Wächterstand und die damit einhergehende Gleichstellung der Ge-
schlechter vor allem von den Frauen einen unakzeptablen Preis gefordert: die 
Aufgabe ihrer weiblichen Identität. Wie für Saxonhouse, ist auch für Elshtain 
diese an Reproduktion, Mutterschaft und die daraus hervorgehende soziale 
Rolle der Frauen in der Familie gebunden. »Women suffer most heavily from 
Plato's denial of biological integrity as they can least escape biological impera-
tives« (Elshtain 1981,38) . Elshtains Piatonkritik speist sich vor allem aus der nor-
mativen Prämisse essentialistischer Mütterlichkeit.12 Piatons Idealstaatsvorstel-
lungen in der Politeia erscheinen ihr dementsprechend scharf zu kritisieren: Pia-
tons Herangehensweise zeichnet sich durch »conceptual inadequacy« aus, seine 
Überlegungen zur Frauen- und Kindergemeinschaft deutet Elshtain schlicht als 
eine Uberreaktion entstanden aus einer verzweifelten Angst vor Uneinigkeit und 
Desintegration (Elshtain 1981, 36f.). 

Vergleicht man die unter gleichheits- und differenztheoretischen Prämissen 
vorgebrachten Argumente gegen eine profeministische Einordnung Piatons, so 
liegt folgende Schlussfolgerung nahe: Aus beiden Perspektiven wird die funktio-
nalistisch-instrumentelle Stellung der Frauen in Piatons staatsphilosophischen 
Werken als zentrales Gegenargument hervorgehoben. Während die am Gleich-
heitsbegriff orientierten Interpretinnen damit den Begriff »feministisch« für Pia-
tons politische Theorie bereits für entkräftet halten, bedarf die unter differenz-
theoretischen Perspektiven vollzogene Ablehnung darüber hinaus noch einer 
weiteren, essentialistisch begründeten Untermauerung. Diese beinhaltet neben 
einem Absehen von der — nicht nur zeithistorischen — Besonderheit der platoni-
schen Ausführungen zur Geschlechtergleichheit, eine ahistorische und kontext-
unabhängige Objektivierung von weiblicher Identität. Insofern sagen die jeweils 
zugrunde gelegten Weiblichkeitskonzepte mehr über das Feminismusverständnis 
der Platoninterpretinnen aus, als über die widersprüchlichen Aussagen Piatons 
zu Gleichheit und Differenzen zwischen den Geschlechtern (vgl. auch Föllinger 
1996, 56).13 

11 Elshtain stellt überhaupt kaum Bezüge zur feministischen Piatonforschung her, einzige in den 
Fußnoten erwähnte Ausnahmen sind Okin und Rosenthal, vgl. dies 1981,19ff. 

12 Elshtain fordert eine Reformulierung des Öffentlichen und Privaten auf der Grundlage weibli-
cher Identität. Familie und Mutterschaft erscheinen ihr als zentrale Erfahrungsbereiche, da sie 
universal und transhistorisch existentiell für die Entwicklung einer menschlichen und sozialen 
Existenz seien, vgl. dies. 1981,302ff. 

13 Vgl. hierzu auch die Kritik von Judith Butler an der differenztheoretischen Piatoninterpretation 
von Luce Irigaray: »Denn schließlich ist Piatons Szenographie der Intelligibilität auf den Aus-
schluss von Frauen, Sklaven, Kindern und Tieren angewiesen. ( . . . ) Irigaray hilft der Sache nicht 
weiter, weil sie es unterlässt, die metonymische Verbindung zwischen Frauen und diesen Ande-
ren ganz herzustellen, während sie das >Anderswo< als das Weibliche idealisiert und sich aneig-
net. Aber was ist dieses >Anderswo< des Irigarayschen >Anderswo<? Wenn das Weibliche nicht die 
einzige oder primäre Sichtweise ist, die aus der Ökonomie männlicher Vernunft ausgeschlossen 
ist, was wird dann und wer wird dann im Zuge der Irigarayschen Analyse ausgeschlossen?« 
(Buder 1995,75ff.). 



254 Beate Rosenzweig 

Dekonstruktionen feministischer Piatondeutungen 

Spätestens ab Ende der 80er Jahre verliert die Debatte um »Piatons Feminismus« 
an rhetorischer Schärfe und analytischer Bedeutung. Im Zuge des Paradigmen-
wechsels von der Frauen- zur Geschlechterforschung gewinnt der kritische 
Rückblick auf die bisherigen feministischen Piatonforschungen zunehmend an 
Gewicht. Neuere Piatonforschungen konstituieren sich unter dem Schlagwort 
der »Dekonstruktion von Geschlecht« vornehmlich in Abgrenzung zu »älteren« 
feministischen Lesarten. In einer Replik auf die Ausführungen von Arlene 
Saxonhouse verbindet Wendy Brown ihre Zielsetzung einer Dekonstruktion 
maskulinistischen Geschlechterkonstruktionen mit einer expliziten Kritik am 
Stand der bisherigen feministischen Piatonforschungen. »While the political 
thought of Plato has generated substantial amount of feminist commentary in 
recent years, discussion of Plato's treatment of gender has been mostly limited to 
his explicit utterances of women and his program for »equal opportunity« put 
forth in BookV of the Republic (Brown 1988, 595). Genauere Angaben, au fwe i -
che Autorinnen bzw. Quellen sich ihre Kritik bezieht, bleibt Brown allerdings 
komplett schuldig.14 Ihren Fokus legt sie auf die in Piatons Werk zum Ausdruck 
kommende Kritik an den herrschenden Konzeptionen und Praktiken »politi-
scher Männlichkeit«. Piaton habe keineswegs, wie von Arlene Saxonhouse nahe-
gelegt, die Opposition von »weiblicher« Philosophie und »männlicher« Politik 
zeigen wollen, seine Ausführungen zielten vielmehr auf die Kritik konventionel-
ler, männlicher Rationalitäts- und Politikvorstellungen. Die geschlechtsspezifi-
schen Überlegungen dienten ihm dabei rein als subversives Instrument, um die 
herrschenden Annahmen über Männlichkeit und Politik grundlegend in Frage 
zu stellen (Brown 1988, 599). 

Obwohl Brown zu Rech t für die feministische Piatonforschung die Auswei-
tung der Frageperspektive auf das Geschlechterverhältnis und die in den politi-
schen Theorien zum Ausdruck gebrachten Männlichkeitskonzeptionen anmahnt, 
bleibt ihre Konstruktion des feministischen Debattenverlaufes holzschnittartig, 
die Verankerung ihrer Thesen in der feministischen Piatonforschung unzurei-
chend.15 

Eine ähnlich reduktive Sicht auf die bisherigen feministischen Piatonfor-
schungen findet sich auch für die unter dekonstruktiven Vorzeichen formulierte 
Kritik von Elisabeth Spelman. So zeige, Spelman zufolge, die feministische Pla-
tonforschung sehr eindrücklich, welche biases auch unter feministischen Vorzei-
chen produziert worden seien, ohne dies auch nur wissenschaftlich transparent 

14 Einzig Arlene Saxonhouse und Mary O'Brien werden von Brown in den Fußnoten positiv 
hervorgehoben, vgl. Brown 1988, IX. 

1:> Sie selbst verbindet meines Erachtens die fanktionalistischen Interpretationen der Geschlech-
tergleichheit, wie sie von Okin und Annas vorgelegt worden sind, mit den Thesen von Saxon-
house. 



Gleichheit, Differenz und Differenzen - Feministische Kontroversen 255 

zu machen, oder als problematisch anzusehen. Es müsse als traurige Ironie aufge-
fasst werden, dass Piaton immer wieder als »erster feministischer Philosoph« be-
schrieben worden sei (Spelman 1988,19). Mit Blick auf die bisherigen feministi-
schen Klassikerforschungen zu Piaton und Aristoteles kommt sie zu einem 
durchweg ernüchternden Ergebnis, allerdings ebenfalls ohne die Autorinnen zu 
benennen, auf die sich ihre Grundsatzkritik bezieht. »«I would be more enthu-
siastic about leaving Plato and Aristotle on the library shelfs (...) if I had not 
come to believe that too many of the critiques of their inherent sexism are 
equally exclusionary in their focus and concern.« (Spelman 1988, 6). Der einge-
schränkte »middle class bias« feministischen Denkens präge, laut Spelman, auch 
die feministische Piatonforschung, wobei sie die bereits seit Ende der 70er Jahre 
vorliegenden Kritiken (u. a. von Lange und Annas) an genau diesen Einschrän-
kungen feministischer Untersuchungsperspektiven konsequent unerwähnt lässt. 

Fazit 

Welche Folgerungen legt diese Analyse der bisherigen feministischen Piatonfor-
schungen nahe? 

Erstens die feministisch ausgewiesenen Platonbilder erweisen sich selbst dann 
als kontrovers, wenn die Autorinnen von ganz ähnlichen theoretischen Prämis-
sen ausgehen. So kann weder von einem positiven Piatonbild unter gleichheits-
theoretischen Vorzeichen, noch von der Konstruktion eines gegenteiligen Bildes 
unter differenztheoretischer Perspektive gesprochen werden. Die innerhalb der 
feministischen Piatonrezeption bis heute vorherrschende dualistische Einteilung 
in profeministisch und antifeministisch argumentierende Autorinnen kann dem-
entsprechend kaum Erklärungswert zugewiesen werden. 

Darüber hinaus lässt sich zweitens keine chronologische Dramaturgie von 
anfänglich profeministischen hin zu späteren antifeministischen Lesarten Piatons 
konstruieren. Die »Feminismusthese« stieß von Anfang an auf heftigen Wider-
stand, erweist sich jedoch gleichzeitig bis heute als konstitutive Referenzgröße 
feministischer Piatonforschungen (vgl. auch Bluestone 1988, 41ff.). 

Drittens ist die These von einer feministischen Komplettverwerfung platoni-
scher politischer Philosophie ebenso abzulehnen, wie die These von der Not-
wendigkeit einer Komplettrevision feministischer Piatonforschung unter den 
Vorzeichen dekonstruktiver Kritik. Die in Piatons Werk vorherrschenden Diffe-
renzen zwischen Frauen und Männern und innerhalb der weiblichen und 
männlichen Genusgruppen sind auch in der älteren feministischen Piatonfor-
schung immer wieder angedeutet, auf das elitäre Politikverständnis Piatons ver-
wiesen worden. Wenn »jüngere« feministische Autorinnen dies nicht zur Kennt-
nis nehmen, so kann ihre wissenschaftliche Arbeitsweise als ahistorisch oder ihr 
eigener wissenschaftlicher Originalitätsanspruch als allzu weit ausgedehnt kriti-



256 Beate Rosenzweig 

siert werden. Jedenfalls produzieren sie damit, ganz gegen die eigene theoretische 
Verortung, selbst Ausschlussannahmen, die sich als nicht haltbar erweisen. 

Die feministischen Kontroversen über die politische Philosophie Piatons un-
terstreichen viertens die gerade in jüngster Zeit wieder explizit vertretene 
These, dass politische Ideengeschichtsschreibung ihre produktive Spannung 
nicht aus einer »gelassenen Bestandsaufnahme« gewinnt, sondern aus der not-
wendigen Konfrontation klassischer Texte mit aktuellen Problemstellungen und 
Theoriedebatten (Münkler 2003, 115; vgl. auch Asbach 2002, 658). Vor diesem 
Hintergrund erscheint der fortgesetzte Ausschluss feministischer Perspektiven 
aus dem ideengeschichtlichen Fachdiskurs und das nahezu durchgängig zu be-
obachtende Nebeneinander von »feministischer« und »mainstream« Ideenge-
schichtsschreibung wissenschaftlich nicht begründbar. 

Feministische Piatonforschungen spiegeln insgesamt eindrücklich Theorie-
konjunkturen wider, die jeweils ganz unterschiedliche Fragestellungen und Fo-
kussierungen — die Gleichstellung von Frauen und Männern, die Suche nach 
der unterdrückten Weiblichkeit, die Frage nach der weiblichen Andersheit, die 
Analyse hegemonialer Männlichkeitskonzepte oder die Suche nach Differenzen 
- hervorbringen und die nicht zuletzt auch darüber entscheiden, welche The-
sen und Ergebnisse der Klassikerforschungen im feministischen Diskurs tradiert 
werden und welche eben nicht. Der zu Recht beklagte Ausschluss bzw. die 
Nichtrezeption feministischer Analyseperspektiven innerhalb des ideenge-
schichtlichen mainstream findet hierin eine abgeschwächte — allerdings wissen-
schaftlich nicht besser begründbare — feministische Entsprechung. 

Literaturverzeichnis 

Allen, Christine Garside. (1975): Plato on Women, in: Feminist Studies. Jg. 2, H. 2—3, S. 131—138. 
Allen, P r u d e n c e R . S. M . (1985): The Concept of Woman. The Aristotelian Revolution 750 BC-AD 

1250. Montreal. 
Annas, Julia (1976): Plato's Republic and Feminism, in: Philosophy. Jg. 51, S. 307—321. 
Asbach, Olaf (2002): Von der Geschichte politischer Ideen zur »History of Political Discourse«? 

Skinner, Pocock und die »Cambridge School«, in: Zeitschrift für Politikwissenschaft. Jg. 12, 
H. 2/02, S. 637-667. 

Benhabib, Seyla/Nicholson, Linda (1987): Politische Philosophie und die Frauenfrage, in: Pipers 
Handbuch der politischen Ideen, Hrsg. von Iring Fetscher und Herfried Miinkler. Bd. 5:Vom Zeit-
alter des Imperialismus bis zu den neuen sozialen Bewegungen. München, S. 513-562. 

Bloom, Allen (1968): The Republic of Plato. Translated with Notes and an Interpretative Essay. 
2. Auflage. N e w York. 

Blues tone , Nata l ie Har r i s (1987): Women in the Ideal Society. Plato's Republic and the Modern Myths of 
Gender. Oxford. 

Brown, Wendy (1988): »Supposing truth were a woman.« Plato's suberversion of masculine dis-
course. in: Political Theory 16/4, S. 594-616. 

Butler , Jud i th (1995): Körper von Gewicht: Die diskursiven Grenzen des Geschlechts. F rankfur t am 
Main. 



Gleichheit, Differenz und Differenzen - Feministische Kontroversen 25 7 

Canto, Monique (1986):The Politics ofWomen 's Bodies: Reflections on Plato, in: Suleiman, Susan 
R u b i n (Hrsg.): The Female Body in Western Culture. Contemporary Perspectives. Cambridge, 
S. 339-353. 

Cohen, David (1987):The legal status and political role of w o m e n in Plato's laws, in: Revue interna-
tionale des droits de l'antiquité. Ser. 3 (34), S. 27—40. 

Doyé, Sabine/Heinz, Marion/Kuster , Friederike (Hrsg.) (2002): Philosophische Geschlechtertheo-
rien. Ausgewählte Texte von der Antike bis zur Gegenwart mit Kommentar und Bibliographie. 
Stuttgart. 

Elshtain.Jean Bethke (1981): Public Man and Private Woman. Women in the Social and Political Thought. 
Princeton. 

Föllinger, Sabine (1996): Differenz und Gleichheit. Das Geschlechterverhältnis in der Sicht griechischer 
Philosophen des 4. bis 1 .Jahrhunderts v. Chr. Stuttgart. 

Fortenbaugh,W.W. (1975): O n Plato's Feminism, in: Apeiron. Jg. 9, S. 1—4. 
Heinz, Marion (1997): Das metaphysische Fundament der Geschlechterordnung in den Staatsidea-

len von Piaton und Aristoteles, in: Volger, Gisela: Sie und Er. Frauenmacht und Männerherrschaft. 
Geschlechterbeziehungen im Kulturvergleich. Bd. 1, Köln, S. 99-108. 

Heinz, Marion (2002): Gleichheit der Natur von Mann u n d Frau: Platon, in: Doyé, Sabine/Heinz, 
Marion/Kuster , Friederike (Hg.): Philosophische Geschlechtertheorien. Ausgewählte Texte von der An-
tike bis zur Gegenwart. Stuttgart, S. 67-71 . 

Höffe, Otfr ied (Hrsg.) (1997): Piaton. Politeia. Berlin. 
Jacobs,William (1978): Plato on Female Emancipation, in: Apeiron. Jg. 12, H . l , S. 29-31 . 
Kelsen, Hans (1942): Platonic Love, in: The American Imago. A Psychoanalytical Journal for the Arts and 

Sciences, 3 /1 -2 , S.3-110. 
Kersting, Wolfgang (1999): Piatons Staat. Darmstadt. 
Kraut, Richard (1997) (Hrsg.): Plato's Republic. Critical Essays. Lanham. 
Lange, Linda (1979):The Function of Equal Education in Plato's Republic and Laws, in: Clark, Lo-

renne M. G./Lange, Linda (Hrsg.): The Sexism of Social and Political Theory. Toronto, S. 4-15. 
Martin,Jane Roland (1985): Reclaiming a Conversation. The Ideal of Educated Women. N e w Haven. 
Münkler, Herfr ied (2003): Politische Ideengeschichte, in: Ders. (Hrsg.): Politikwissenschaft. Ein 

Grundkurs. Re inbek bei Hamburg. 
Okin , Susan Moller (1992, erstmals 1979): Women in Western Political Thought. 2. Auflage, Princeton. 
Okin, Susan Moller (1977): Philosopher Q u e e n and Private Wives: Plato on Women and the Fa-

mily. in: Philosophy and Public Affairs 6 /4 , S. 345-369. 
Ot tmann, Henning (2001): Geschichte des politischen Denkens. Bd . l /2 :Von Piaton bis zum Hellenis-

mus. Stuttgart. 
Osborne, Martha Lee (1975): Plato's Unchanging View of Woman: A Denial That Anatomy Spells 

Destiny, in: The Philosophical Forum, Summer 1975, S. 447-452 . 
Pierce, Christine (1994): Eros and Epistemology. in: Bar O n , Bat-Ami (Hrsg.): Critical Feminist 

Readings in Plato and Aristotle. N e w York, S. 25-39 . 
Pierce, Christine (1973): Equality: Republ ic V. in: The Monist 57 /1 , S. 1 -11 . 
Platon: Der Staat. Ubersetzt und erläutert von O t t o Appelt. Hamburg "1989 . 
Pomeroy, Sarah B. (1974): Feminism in B o o k V of Plato's Republic, in: Apeiron 8 /1 , S. 33-35. 
Rauschenbach, Brigitte (1998): Politische Philosophie und Geschlechterordnung. Eine Einführung. 

Frankfurt am Main. 
Rosenthal , Abigail (1973): Feminism Wi thou t Contradictions, in: The Monist 57 /1 , S. 28—42. 
Rousseau, Jean Jacques: Emil oder über die Erziehung. In neuer dt. Fassung von Ludwig Schmidts. 

Paderborn n 1 9 9 3 . 
Saxonhouse, Arlene W. (1976): The Philosopher and the Female in the Political Though t of Plato, 

in: Political Theory 4, S. 195-212. 



258 Beate Rosenzweig 

Smith, Janet Farrell (1994): Plato, Irony, and Equality. in:Tuana, Nancy (1994) (Hrsg.): Feminist In-
terpretations of Plato. University Park, PA, S. 25-48. 

Smith, Nicolas (1980) : T h e Logic of Plato's Feminism, in: Journal of Social Philosophy 11, S. 5—11. 
Smith, Nicholas D. (1983): Plato and Aristotle on the nature of woman, in: Journal of the History of 

Philosophy 21 /4 , S. 467-478. 
Spelman, Elisabeth V. (1988): Inessetial Woman. Problems of Exclusion in Feminist Thought. London. 
Tuana, Nancy (1994) (Hrsg.): Feminist Interpretations of Plato. University Park, Pennsylvania. 
Vlastos, Gregory (1997, zuerst 1989): Was Plato a Feminist? in: Kraut, Richard (1997) (Hrsg.): Pla-

to's Republic. Critical Essays. Lanham, S. 115—128. 
Ward, Julie K. (1996) (Hrsg.): Feminism and Ancient Philosophy. N e w York. 
Wender, Dorothea (1973): Misogynist, Paedophile, and Feminist, in: Arethusa 1, S. 75-90 . 
Zehnpfennig, Barbara (2001): Piaton zur Einführung. Hamburg. 


