242

Beate Rosenzweig

Gleichheit, Differenz und Differenzen -
Feministische Kontroversen um die politische
Philosophie Platons

»War Platon ein Feminist?« (vgl. Benhabib/Nicholson 1987, 513). Diese zunichst
hochst erstaunlich anmutende Frage 16ste im Zuge der feministischen Auseinan-
dersetzung iiber die politische Philosophie Platons und das darin vertretene Ge-
schlechterverstindnis eine lebhafte Kontroverse aus, die bis heute andauert. Die
Grundlage fiir diese Diskussion bilden Platons Vorstellungen von einer Frauen-
und Kindergemeinschaft, wie er sie im 5. Buch seines staatsphilosophischen
Hauptwerkes Politeia darlegt.

Es gibt also, mein Freund, keine die Staatsverwaltung betreffende Beschiftigung, die
der Frau als Frau oder dem Mann als Mann zukime; vielmehr sind die natiirlichen
Anlagen gleichmdfig unter beiden Geschlechtern verteilt, und naturgemafl hat die
Frau ebenso wie der Mann Anspruch auf alle Beschdftigungen, bei allen aber ist die
Frau schwicher als der Mann. (Platon, Politeia 455d-e)

In seinem Gedankenentwurf einer Gemeinschaft von Wichtern und Wichterin-
nen fordert er das Recht auf gleiche Erziehung, das Recht auf einen ungehin-
derten sozialen Umgang, das Recht auf Berufsausiibung, konstatiert die Rechts-
fihigkeit von Frauen und — damit nicht genug — auch das Recht auf die freie
Partnerwahl. Diese Gleichheitsforderungen basieren allerdings, wie das Einstiegs-
zitat bereits deutlich macht, auf der Annahme einer generellen korperlich be-
dingten Unterlegenheit von Frauen. Die Frage, wie die ideengeschichtliche Ein-
maligkeit des platonischen Gedankenexperimentes zu erkliren und dasVerhiltnis
von Geschlechtergleichheit und -differenz zu deuten ist, ist bis heute konstitutiv
fiir feministische Platonanalysen.

Wie Natalie Harris Bluestone in ihrem grundlegenden und fir die feministi-
sche Klassikerforschung einzigartigen Band iiber die Rezeptionsgeschichte des
platonischen Frauenbildes fundiert nachweist, bildeten feministische Forschungen
seit Anfang der 70er Jahre einen Wendepunkt innerhalb der Platonforschung. Wa-
ren bis dahin Platons Vorstellungen zur Geschlechtergleichheit von der Forschung
entweder ginzlich ignoriert oder unter dem Stichwort »nicht ernstzunehmend« ad
acta gelegt worden, so entwickelte sich erst im Zuge der zweiten Frauenbewegung
eine tiefer gehende Analyse dieser Textpassagen (Bluestone 1987).

! Ich méchte mich bei den beiden anonymen Gutachterinnen der Feministischen Studien herz-

lich fiir ihre hilfreichen Kommentare bedanken.

Feministische Studien (© Lucius & Lucius, Stuttgart) 2/05



Gleichheit, Differenz und Differenzen — Feministische Kontroversen 243

Seitdem erfreut sich die politische Philosophie Platons einer feministischen
Dauerkonjunktur. Quantitativ gesehen lassen sich drei Hochphasen der Rezep-
tion ausmachen, die erste von Anfang bis Mitte der siebziger Jahre, dann erneut
ab Mitte der achtziger Jahre und eine jiingste Neuauflage der Debatten seit
Mitte der 90er Jahre. Letztere ist zu groBen Teilen gespeist aus aktualisierten
Kommentierungen bereits veréffentlichter Studien.

Platons Werk, respektive seine staatsphilosophischen Hauptwerke Politeia und
Nomoi, gehoren damit zu den wohl meistgelesenen Werken der politischen Phi-
losophiegeschichte — das Whiteheadsche Diktum von der gesamten abendlindi-
schen Philosophie als einer Reihe von Fufinoten zu Platon ist legendir - und
seine Gedanken haben feministische Autorlnnen fortgesetzt zu immer neuen
Analysen herausgefordert. Die Ergebnisse und Kontroversen feministischer Pla-
tonanalysen sind allerdings — wie die Ergebnisse feministischer Ideengeschichts-
analysen insgesamt — bis heute kaum in den fachwissenschaftlichen mainstream
integriert. Allenfalls wird eine Autorin/eine These als reprisentativ fiir den femi-
nistischen Blick auf die politische Philosophie Platons herausgehoben (vgl. u.a.
Hoffe 1997, Zehnpfennig 1997, Kersting 1999, Ottmann 2001). Der folgende
Beitrag sucht dieser bis heute vorherrschenden, vereinheitlichenden Sicht auf
feministische Ideengeschichtsforschungen insofern entgegenzuwirken als am
Beispiel Platons im Folgenden die wichtigsten Etappen feministischer Rezep-
tion herausgearbeitet und analysiert werden. Hierbei werden die Gemeinsamkei-
ten und Unterschiede der Platonrezeptionen im Zentrum stehen. Am Beispiel
der politischen Philosophie Platons lisst sich meines Erachtens eindriicklich die
Pluralitit feministischer Ideengeschichtsforschungen deutlich machen. Feminis-
tische politische Ideengeschichtsschreibung erweist sich nicht nur, wie Herfried
Miinkler grundsitzlich formuliert, als ein »Ort fortwihrenden Ausprobierens
und Experimentierens« (Miinkler 2003, 103), sondern vor allem auch als ein
Schauplatz andauernder theoretischer Selbstreflexionen.

Platon — ein »profeministischer Klassiker«
gleichheitstheoretisch gedeutet

Auf der Grundlage gleichheitstheoretischer Annahmen zeichneten Autorinnen
wie Abigail Rosenthal, Martha Lee Osborne, Christine Allen und Dorothea
Wender zunichst ein profeministisches Platonbild, in dem alle werk- und text-
immanenten Widerspriiche unter Betonung der Einmaligkeit und Besonderheit
Platons ignoriert, geglittet oder zumindest deutlich abgeschwicht wurden. Pla-
tons »Feminismus« erschien als eine einzigartige Ausnahme in der Geschichte
der politischen Philosophie (Rosenthal 1973, 32), als Beleg fiir die Irrelevanz
biologischer Geschlechtsunterschiede (Osborne 1975) und als grundlegendes



244 Beate Rosenzweig

Beispiel fiir eine Politik der Geschlechtergleichheit. Erste Gegenthesen, wie bei-
spielsweise die von Sarah B. Pomeroy, selbst Platon sei nicht in der Lage gewesen,
die Gleichheit der Geschlechter zu denken, werden schnell als Ausdruck »man-
gelnder Fairness« gewertet (Pomeroy 1974, Fortenbaugh 1975).2

Rekurrierend auf eine breiter angelegte Platonlektiire (Politeia, Nomoi, Tima-
eus, Symposion, Phaedrus) bescheinigt beispielsweise Christine G. Allen Platon, was
die Gleichheit der Frauen angeht, durchgingige theoretische Konsistenz (Allen
1975, 131ff, vgl. auch Pierce 1973, 10f.). Ihre Argumentation stiitzt sich dabei
fast ausschlieBlich auf die platonische Seelenlehre, die grundsitzliche Seelen-
gleichheit von Mann und Frau und die Unsterblichkeit der Seele. Deutlich fun-
dierter als Allen, allerdings zu ganz ihnlichen Schlussfolgerungen kommend,
setzt sich Dorothea Wender mit den von ihr als »delightfully radical« bezeichne-
ten Vorschligen Platons zur Geschlechtergleichheit auseinander (Wender 1973,
76). Schon im Titel ihrer Analyse verweist sie auf die textimmanenten Wider-
spriiche in Platons Werken und die Schwierigkeit einer Einordnung: »Misogy-
nist, Paedophile, and Feminist.« Wender hilt Platon dennoch fiir kompatibel mit
ithrer — nicht nur aus heutiger Sicht ungemein konturlosen und oberflichlich an-
mutenden — Definition von Feminismus: »When I say »feminist¢, I mean a man
or a woman who believes that women should be given a sbetter« place in society
(legally, politically, professionally, etc.) or one which more closely approximates
that held by men of the same class.« (Wender 1973, 75). Platons Forderungen
nach einer vélligen Chancengleichheit von Frauen und Minnern reichten da-
ritber hinaus, was die Abschaffung aller hiuslichen Titigkeiten fiir Frauen an-
ginge, weiter als die vieler Feministinnen »heutzutage«. Nachweise fiir Platons
Feminismus findet Wender nicht nur in der Politeia, sondern auch in den Nomoi,
in denen Platons feministisches Programm etwas abgeschwicht, aber dennoch
am Prinzip der Geschlechtergleichheit festgehalten werde. Die in Platons Wer-
ken gleichzeitig vorhandenen misogynen AuBerungen erklirt Wender indes aus
der inneren Widerspriichlichkeit des Autors selbst®: »The apparent paradox
should now be clear: Plato both despised women as a class, and advocated more
liberalism and privilege for them than any man in history had ever done, so far as
we know. If I may borrow Patin’s marvellous mot about Lucretius, we have here a
striking example of I’Anti-Platon chez Platon.«(Wender 1973, 82) Platon, resp.
sein sprechendes alter ego Sokrates, habe die Frauen zwar nicht gemocht oder

2 Pomeroys These lautet, dass die Frauen im Wichterstand als Eigentum der Minner aufgefasst
werden miissen und leitet dies aus dem Begriff koindnia ab. Als direkte Replik auf die These von
Sarah B. Pomeroy, Platon sei »uncapable of seeing women as equal to men« und habe die
Frauen im Wichterstand als Gemeinbesitz der miannlichen Wichter gesehen, formulierte W. W.
Fortenbaugh: »All this seems to me more than a bit unfair to Plato.« Fortenbaugh spricht dem-
gegeniiber davon, dass die weiblichen Wichterinnen als ebenbiirtige Partnerinnen der Wichter
aufgefasst werden miissten.Vgl. Pomeroy 1974, 33f.; Fortenbaugh 1975, 1.

Als Belege fiir die in der Politeia zum Ausdruck kommende Misogynitit Platons fiihrt Wender
unter anderem folgende Textbeispiele an: 395d-e, 549¢c—d.

3



Gleichheit, Differenz und Differenzen — Feministische Kontroversen 245

gar bewundert, wie Wender einschrinkend hervorhebt, er habe aber immerhin
das Gefiihl gehabt, es sei gerecht und »zudem auch nur niitzlich »uns eine
Chance zu geben« (Wender 1973, 90). Wenders Argumentation erscheint mir
nicht nur aufgrund ihres amorphen Feminismusbegriffes, sondern auch auf-
grund der von ihr dezidiert vollzogenen Relation zwischen platonischem Femi-
nismus und Homosexualitit grundlegend zu kritisieren. Ihre Begriindung flir
einen platonischen Feminismus beruht auf der Annahme, dass sowohl Platons
profeministische Ideen als auch seine Misogynitit aus seinen homosexuellen
Priferenzen zu erkliren sind.* »If he dislikes women as he finds them, he is wil-
ling to try changing them« (Wender 1973, 88f.). Die Widerspriiche in Platons
Werk werden bei Wender ausdriicklich durch den Verweis auf die in sich wider-
spriichliche Haltung eines homosexuellen Mannes geklirt, dessen Frauenfeind-
lichkeit oder zumindest ausgeprigtes Desinteresse an den Frauen letztlich das Tor
zur Emanzipation der Frauen aufstBt. So reflektiert Wender zwar deutlicher als
die zuvor besprochenen Autorinnen die Widerspriiche in Platons Werk, glittet
diese aber mit Hilfe der Konstruktion einer biniren Identititslogik zwischen he-
terosexueller und homosexueller Minnlichkeit. Wihrend erstere aufgrund der
Zuneigung zum weiblichen Geschlecht und der Furcht vor der weiblichen
Macht rein an der konservativen Aufrechterhaltung der herrschenden Ge-
schlechterverhiltnisse interessiert sei, entfalte Letztere zumindest auf gedankli-
cher Ebene transformatives Potenzial. Dieses griindet, folgt man Wender, auf der
Ablehnung heterosexuellen, korperlichen Begehrens und dem letztlich aus einer
misogynen Grundhaltung entstandenen Wunsch nach einer Verinderung der
snatiirlichen« Geschlechterordnung. Fiir Wenders profeministische Einordnung
Platons, die im Ubrigen von Natalie Bluestone als »informativ und amiisant« be-
zeichnet wurde (Bluestone 1987, 87), bedarf es somit einer unter feministischen
Vorzeichen vollzogenen Gleichsetzung von Misogynitit und Homosexualitit.
Dieser von Wender letztlich profeministisch gedeutete Zusammenhang sollte
auch in der weiteren Platonrezeption noch eine Rolle spielen.

Erst Mitte der neunziger Jahre hat Christine Pierce, bezogen auf die For-
schungen von Susan Moller Okin und Jean Bethke Elshtain, erstmals auf diesen
bias — die Abwertung der Homosexualitit — in der feministischen Platonrezep-
tion hingewiesen (Pierce 1994, 25ff).> Wender ist damit nur ein Beispiel, dem
andere, allerdings zur Untermauerung der platonischen Misogynitit, folgten.

4 FEine These, die im iibrigen, wie Arlene Saxonhouse zeigt, erstmals von Hans Kelsen (1942) in

seiner psychoanalytischen Studie iiber Platons sexuelle Orientierung vertreten worden ist. Vgl.
Saxonhouse 1976, 210.

5 Fiir Christine Pierce sind die Forschungen von Okin und Elshtain von Arger iiber den Aus-
schluss von Frauen aus der homoerotischen Atmosphire in den platonischen Dialogen geprigt.
Deshalb werde Platons Misogynitit zumindest teilweise in Relation zu seiner Homosexualitit
gesehen. Pierce Kritik an Okin und Elshtain richtet sich dariiber hinaus auch gegen die Gleich-
setzung von Homosexualitit mit minnlicher Homosexualitit. Vgl. Pierce 1994, S. 31.



246 Beate Rosenzweig

Obwohl sich gegen die These eines platonischen Feminismus schon kurze
Zeit spiter heftiger feministischer Widerstand regte, kann sie als konstitutives
Element feministischer Platonrezeption gelten. Die Mehrzahl der Autorlnnen
setzt sich bis heute zumindest ex negativo damit auseinander und sorgt damit
ebenfalls fiir die feministische Tradierung. In nahezu allen Versffentlichungen
und Sammelbinden der achtziger und neunziger Jahre zu feministischen Analy-
sen platonischer Texte dient die Profeminismus-These als Aufhinger, die Kon-
troverse um Platons Feminismus als Beleg fiir die Vielfalt und Bandbreite femi-
nistischer Platonrezeptionen (vgl. Tuana 1994, 3ff; Ward 1996, XVff.,, Kraut,
1997, XI). Dariiber hinaus gibt es immer wieder neue Unterstiitzung fiir die An-
nahme, Platons Sichtweisen seien feministisch oder zumindest vereinbar mit
feministischen Prinzipien (vgl. auch Rauschenbach 1998, 35). Ganz nach dem
Motto des halbvollen oder halbleeren Wasserglases wird Platon aufgrund der
ideengeschichtlichen Einmaligkeit seiner Vorschlige und vor dem Hintergrund
der ansonsten vorherrschen Misogynitit in der politischen Theorie fortgesetzt
positiv feministisch gewendet. Seine Schriften werden als »first articulation of sex
unity or unisex theory in the history of philosophy of woman and man« (Pru-
dence Allen 1987, 264), als revolutionir (Okin 1977, 11), ja sogar als Schritt in
Richtung auf eine konstitutionelle Demokratie mit allgemeinem Wahlrecht
(Cohen 1987) gewertet. Platon habe die Chancengleichheit der Geschlechter im
Sinn gehabt (Martin 1985}, argumentiere fiir die »uneingeschrinkte Gleichstel-
lung von Mann und Frau« (Heinz 2002)® und habe die gesellschaftliche Konstru-
iertheit von Geschlechterrollen erkannt (J. E Smith 1983).

Auffillig ist, dass der jeweils zugrunde gelegte Begriff des »Feminismus« dabei
zunichst gleichheitstheoretisch ausgedeutet worden ist, die Argumente fur die
Profeminismus-These seit Mitte der achtziger Jahre auch differenztheoretisch
fundiert werden. Ein intensiv rezipiertes jiingeres Beispiel fiir eine gleichheits-
theoretische Lesart sind die Uberlegungen von Gregory Vlastos »Was Plato a
Feminist?« (1997). Als MalBstab flir die profeministische Einordnung Platons
schligt Vlastos eine liberale Feminismusdefinition in Anlehnung an die amerika-
nische Verfassung vor: »equality in the rights of persons shall not be denied or
abridged on account of sex« Vor diesem Hintergrund konne Platon durchaus,
was seine Vorschlige in der Politeia zur Stellung der Frauen im Wichterstand an-
ginge, als »der erste Feminist« bezeichnet werden. Dariiber hinaus seien Platons
Vorstellungen in Bezug auf die Frauen aller anderen Stinde seines Idealstaates als
antifeministisch einzustufen, genauso wie seine persdnliche Haltung gegeniiber
den Frauen innerhalb der athenischen Gesellschaft. Platons Verdienst sei es dem-

% In der deutschsprachigen Literatur wird Platon in den wenigen, bisher vorhandenen Ein-

fiihrungsbinden zur politischen Philosophie unter Geschlechterperspektive weitgehend als Be-
griinder der Geschlechtergleichheit interpretiert, vgl. Doyé/Heinz/Kuster 2002, Rauschenbach
1998, vgl. auch Heinz 1997, zur genaueren Analyse des Verhiltnisses von Geschlechtergleichheit
und -differenz bei Platon vgl. Follinger 1996.



Gleichheit, Differenz und Differenzen — Feministische Kontroversen 247

zufolge fiir eine Elite von Frauen von seinen eigenen antifeministischen Vorur-
teilen abzusehen. »In a triumph of imaginative impartiality he separated the cha-
racter his inherited prejudices imputed to the masses of women in his own society
from the character which, he reasoned, a few exceptional women could develop
under ideal conditions of equal nurture (...}« (Vlastos 1997, 127).Vlastos differen-
ziert damit deutlich zwischen Frauen verschiedener sozialer Schichten in Platons
Idealstaatsentwurf und pladiert insbesondere vor dem Hintergrund der histori-
schen Stellung der athenischen Frauen fiir das Festhalten an der These eines — al-
lerdings sozial stark eingeschrinkten — platonischen Feminismus.” In dieser Hin-
sicht unterscheidet sich Vlastos These deutlich von den anfinglich zitierten pro-
feministischen Einordnungen von Pierce, Allen und auch Wender.

Platons Profeminismus — differenztheoretische Umdeutung

Aus differenztheoretischer Perspektive ordnet Monique Canto Platon aufgrund
seines Umgangs mit der »weiblichen Andersheit« als feministisch ein. Anders als
Vlastos bezieht sie sich dabei nicht auf die Politeia, sondern charakterisiert die
Nomoi als ein »feminist political manifesto« (Canto 1986, 339). Feministische
Politik definiert Canto iiber den Begriff der weiblichen Prisenz. Von feministi-
scher Politik konne demnach nur dann die Rede sein, »if women together with
their bodies, their work, their labor, and their voice, are present in a place where
everyone can see them (...)« (Canto 1986, 339). Wihrend Platon in seinem Ide-
alstaatsentwurf in der Politeia die Unterschiede zwischen den Geschlechtern
neutralisiert hitte, habe er in den Nomoi die weibliche Andersheit als Grund-
bedingung des Politischen anerkannt. Frauen reprisentierten das Prinzip der Re-
produktion, des Begehrens, der Differenz (Canto 1986, 349). Cantos Platoninter-
pretation basiert auf der Grundannahme komplementirer, binirer Geschlechter-
differenz, ithr geht es um die Prisenz des weiblichen Prinzips, das sie mit repro-
duktiven Fihigkeiten, Emotionalitit, Begehren gleichsetzt. Die Geschlechterdif-
ferenz erscheint als Grundlage der politischen Ordnung, die Anerkennung der
Differenz als Grundvoraussetzung feministischer Politik. »For the necessity of the
other and the reality of becoming are preconditions for conceiving the human
world, the sexual and political world, the world of men and women, of cities and
images, the world, finally, that is forced to become more fully conscious of the
conditions of its own existence because of women’s political share and presence
in this world.« (Canto 1986, 352). In Cantos emphatischer Wiirdigung weibli-
cher Differenz bleibt kein Raum fiir die Differenzen zwischen Frauen und Min-

nern, fiir soziale und politische (Status-)unterschiede jeglicher Art. Die politische
7 Ahnlich argumentiert auch Janet E Smith, die herausstellt, dass Platon die individuellen Unter-

schiede zwischen Frauen als groBer erachtet als die zwischen Frauen und Minnern, vgl. dies.
1994, 39f.



248 Beate Rosenzweig

Prisenz des Anderen, die Canto als feministische Vision vor Augen hat, griindet
auf der Primisse natiirlicher, essentialistischer Geschlechtsidentititen. Nicht die
Gleichheit der Geschlechter, sondern die Anerkennung ihrer Differenz bildet
damit den MaBstab fiir eine feministische Apostrophierung Platons. Der Preis,
den Canto dafiir zu zahlen bereit ist, ist hoch: er umfasst neben der Uberbeto-
nung naturalisierter weiblicher Werte die vollstindige Ausblendung der Wider-
spriiche in Platons Denken und seiner an zahlreichen Textstellen zu belegenden
Misogynitit.

Fiir die Untermauerung der These eines platonischen Feminismus bleibt die
differenztheoretische Lesart Cantos jedenfalls, auch in Bezug auf die Betonung
der herausragenden Stellung der Nomoi, eine Ausnahme. Insgesamt wird die Pro-
feminismusthese nur von einer Minderheit der InterpretInnen vertreten. Die Ar-
gumente hierflir werden allerdings, so lisst sich festhalten, mehrheitlich im
Ruickgriff auf gleichheitstheoretische Argumente und unter besonderer Hervor-
hebung der Politeia vorgetragen. Fiir die seit Mitte der 70er Jahre zu findenden
Gegenthesen zu einem »angeblichen Feminismus Platons« lisst sich demgegen-
iiber in den achtziger Jahren von einem Gleichgewicht zwischen differenz- und
gleichheitstheoretisch orientierten Interpretationsansitzen sprechen.(vgl. Follin-
ger 1996, 58). Gemeinsam ist diesen Ansitzen, dass sie den Begriff »feministisch«
in Bezug auf Platons Uberlegungen grundsitzlich zuriickweisen und dement-
sprechend die These von Geschlechtergleichheit in Platons Werken ebenso ver-
neinen wie die der Anerkennung weiblicher Differenz durch Platon.

»Feministischer Platonmythos« —
gleichheits- und differenztheoretische Relektiiren

»Platon the feminist is a myth« Mit diesen Worten beendet Julia Annas ihre Ana-
lyse zum Verhiltnis von »Plato’s Republic and Feminism« (Annas 1976, 12). An-
nas zufolge sind Platons Vorstellungen zur Frauen- und Kindergemeinschaft im
Wichterstand weder mit liberalfeministischen Gleichheitsvorstellungen noch
mit radikalfeministischen weiblichen Selbstverwirklichungsvorstellungen verein-
bar. »His arguments are unacceptable to a feminist, and the proposals made in
Republic V are irrelevant to contemporary debate.« (Annas 1976, 307). Die
Gleichstellung der Frauen im Wichterstand sei rein utilitaristisch als Mittel der
Ressourcenausbeutung zum Wohle des durchweg autoritir angelegten Idealstaa-
tes zu verstehen. Platon habe keinerlei Interesse an der Befreiung der Frauen ge-
habt, die gleiche Erziehung von Minnern und Frauen ziele ausschlieBlich auf
die Herstellung groBtmoglicher Einheit im Staat. Dies zeige sich auch an seinen
Ausflihrungen zur grundsitzlichen Unterlegenheit der Frauen und die starke so-
ziale Beschrinkung der Gleichheitsvorstellungen rein auf den Wichterstand.
»No modern feminist would argue that women should be able to do men’s jobs



Gleichheit, Differenz und Differenzen — Feministische Kontroversen 249

when this will result in greater direct benefit to the state and otherwise stay at
home.« (Annas 1976, 315).

Annas Thesen von der sozialen Exklusivitit der Gleichheitsvorstellungen fiir
Frauen und Minner und ihres rein funktionalistischen Stellenwertes in Platons
Werk erfuhren in einer Reihe weiterer Forschungen u.a. von Linda Lange und
Susan Moller Okin Bestitigung — allerdings nicht immer, wie das Beispiel von
Lange zeigt, mit dem wissenschaftlich zu erwartenden Nachweis ihrer Herkunft.
So reproduziert Linda Lange in wesentlichen Teilen ihrer Argumentation die
Thesen von Julia Annas, erwihnt die Autorin allerdings nur am Rande und ver-
nachlissigt dariiber hinaus auch die fiir ihre Ausfiihrungen ganz wesentlichen
Forschungen von Susan Pomeroy und W. W. Fortenbaugh (Lange 1979, 4f). Aus-
gehend von der von Platon vertretenen hierarchischen Arbeitsteilung zwischen
den verschiedenen Stinden und der Trennung zwischen Privatheit und Offent-
lichkeit hilt Lange eine profeministische Einordnung Platons fiir nicht begriind-
bar. »His theoretical concerns are ultimately not those of feminism«(Lange 1979,
5). Fiir Lange macht Platons primire Zielsetzung, die Stabilitit und Einheit des
Staates, eine Auflosung des Privaten im Wichterstand notig. Das Private er-
scheine ihm als Quelle von Partikularitit und Uneinigkeit und miisse deshalb
zumindest, wie in den Nomoi ausgefiihrt, unter offentliche Kontrolle gestellt
werden. Platon sei nicht an der Partizipation von Frauen im Wichterstand inter-
essiert.Vielmehr gehe er von einer de facto Korrelation von Weiblichkeit und Un-
terlegenheit aus. Seine Vorschlige fiir die Frauen im Wichterstand bedeuteten
nicht, und hier geht Lange deutlich iiber die Argumentation von Annas hinaus,
dass Frauen iiberhaupt Teil des Wichterstandes seien (Lange 1979, 4). Vielmehr
miisse davon ausgegangen werden, dass Platon die Frauen im Wichterstand als
Gemeinbesitz (koindnia) der Minner gesehen habe und keineswegs als gleichran-
gige Partnerinnen.? Fiir Lange erweist sich Platon insgesamt als ein sexistisch argu-
mentierender Autor. Seine sprichwértliche Besonderheit entpuppt sich demnach,
folgt man ihrer Interpretation, bei genauerem Hinsehen als vollige Fehlperzeption
einer konsistent gedachten, misogynen politischen Theorie (Lange 1979, 13). Das
Ziel der staatlichen Einheit griindet Lange zufolge auf der Unterlegenheit und
Unterordnung der Frauen in allen gesellschaftlichen Schichten. Damit lisst sie,
um eines ungebrochenen Sexismusnachweises willen, das von Platon hervorge-
hobene Potenzial gleicher Fihigkeiten von Frauen und Minnern ginzlich auBer
Acht (vgl. Bluestone 1987, 99).

Auch fiir die fast zeitgleich erschienenen Uberlegungen von Susan Moller
Okin bildete die Trennung zwischen Offentlichkeit und Privatheit den Aus-
gangspunkt ihrer Platoninterpretation (Okin 1977). Okins Interpretation nimmt

8 Vgl hierzu die Diskussion von Pomeroy und Fortenbaugh. Wihrend der Begriff koindnia von

Pomeroy wie auch bei Lange als Gemeinbesitz gedeutet wird, betont Fortenbaugh, dass der Be-
griff mehrere Bedeutungen umfasst und auch als gemeinsam im Sinne von partnerschaftlich
aufgefasst werden kann, vgl. auch Bluestone (1987), S. 93f.



250 Beate Rosenzweig

in der Hochphase der feministischen Diskussion um »Platons Feminismus« inso-
fern eine Sonderstellung ein, als sie den Begriff »feministisch« in ihren Aus-
fuhrungen an keiner Stelle erwihnt. Sie stellt keinerlei Beziige zur schwelenden
Debatte um »Platons Feminismus« her und verweist nur ganz allgemein auf die
Vielzahl von Forschungen zum Thema Frauen in Platons Texten. Platons Vorstel-
lungen in der Politeia erscheinen ihr im Vergleich zu denen anderer klassischer
Autoren als revolutionir, nicht mit Bezug auf gegenwirtige Feminismusdebat-
ten. Ihre Analyse miindet in die These von einer rein funktionalistischen Ein-
fithrung der Geschlechtergleichheit durch Platon in der Politeia. Den Grund
hierfiir sieht sie in der Auflésung der Privatfamilie. »I contend that when one
compares the arguments and proposals of the Republic with those of the Laws, it
becomes clear that the absence of the presence of private family determines
whether Plato advocates putting into practice his increasingly radical beliefs
about the potential of women.« (Okin 1992, 11). Fiir Okin besteht demnach ein
Kausalzusammenhang zwischen der Abschaffung von Privateigentum und Fami-
lie einerseits und der Gleichstellung von Frauen andererseits. Sie lehnt sich hier-
mit explizit an eine schon von Jean Jacques Rousseau in seinem Erziehungsro-
man Emile formulierte Erklirung an: »Da er [Platon] in seinem Staat die Einzel-
familie abschaffte und nicht mehr wusste, was er mit den Frauen machen sollte,
machte er gezwungenermallen Minner aus ihnen.« (Rousseau 1993, 391). Die
Abschaftfung der Privatfamilie bedingt, soweit folgt Okin Rousseau, eine verin-
derte Stellung der Frauen. Allerdings bedeute dies nicht die von Rousseau nahe
gelegte »Verminnlichung« der Frauen, sondern aus der inneren Logik des Plato-
nischen Gedankenexperimentes folge die Gleichstellung der Frauen im Wich-
terstand.? »If the female guardians were no longer to be defined in relation to
particular men, children, and households, it seems that Plato had no alternative
but to consider them persons in their own right.« (Okin 1992, 19). Platons Be-
deutung liegt Okin zufolge darin, dass er in der Lage gewesen sei, den Zusam-
menhang zwischen biologischer Geschlechterdifferenz und konventioneller
Rollenzuweisung gedanklich aufzulésen und das natiirliche Potenzial von
Frauen fiir die politische Ordnung zu erkennen. Hieraus erklirten sich auch die
Unterschiede zwischen der Politeia und den Nomoi. Mit der Wiedereinfiihrung
des Privateigentums und der Familie im zweitbesten Staat wird die Gleichheit
zwischen Frauen und Minnern zuriickgenommen, auch wenn, wie Okin kon-
zediert, Platon den Frauen selbst dann noch einen besseren Status zugesteht, als
dies die zeithistorischen Umstinde nahe legten. Privateigentum, Privatfamilie
und die geschlechtspezifische Trennung von Privatheit und Offentlichkeit be-

® Wihrend Okin in einer ersten Version ihrer Thesen davon ausgeht, dass Platon aufgrund der

Abschaffung der Privatfamilie »gezwungen« war, die Gleichstellung der Geschlechter einzu-
fiihren, formuliert sie spater, mit Verweis auf die Kritik von William Jacobs, vorsichtiger und
spricht davon, dass die Auflosung der Familie zur Gleichstellung der Geschlechter gefiihrt habe.
Vgl. Okin 1992, 38,Vgl. auch Bluestone (1987), 104f.



Gleichheit, Differenz und Differenzen — Feministische Kontroversen 251

grinden somit, folgt man Okins Platoninterpretation, die eingeschrinkten 6f-
fentlichen Partizipationsmdoglichkeiten von Frauen. Nicht emanzipatorische,
sondern funktionalistisch theoretische Erwigungen seien demnach durchweg
bestimmend fiir die Stellung der Frauen in Platons Werken. Den Thesen von
Okin haben insbesondere William Jacobs (1978) und Nicholas D. Smith (1980)
zu Recht entgegengehalten, dass auf die Abschaffung der Privatfamilie rein lo-
gisch keineswegs die Gleichstellung der Frauen im Wichterstand folgen miisse.
In Anlehnung an Vlastos schlieft Jacobs, dass nicht die Auflésung der Familie die
Befreiung der Frauen bedinge, sondern umgekehrt, die gleichen sozialen Funk-
tionen von Frauen und Minnern im Wichterstand eine Auflosung der Familie
nahe legten. (Jacobs 1978, 29f). Fiir Smith lisst sich Platons Idee von der Gleich-
heit von Frauen und Minner im Wichterstand einzig damit begriinden, dass die-
ser einer Minderheit von Frauen die Fihigkeit zur politischen Partizipation zu-
gesprochen habe (N. D. Smith 1980, 5f.).

Suchte sich Okin in ihren Uberlegungen von der platonischen »Feminismus-
debatte« insofern zu distanzieren, als sie sich rein auf die Erklirung werkimma-
nenter Spannungen zwischen Politeia und Nomoi konzentrierte, so kniipft Ar-
lene Saxonhouse explizit an die Debatte unter differenztheoretischer Perspek-
tive an (Saxonhouse 1976, 196). Ausgehend von ganz dhnlichen Primissen wie
Monique Canto liegt ihr erklirtes Ziel darin, die Bedeutung von Frauen und
Weiblichkeit innerhalb des klassischen politischen Denkens aufzuzeigen (Saxon-
house 1984, 7). Dabei wendet sie sich explizit gegen eine profeministische Lesart
Platons. »Nevertheless, Plato has frequently become the darling of contemporary
ferninist theorists for his willingness to go against custom to suggest the possibi-
lities of removing women from the private sphere and placing them in the public
world.« (Saxonhouse 1985, 46). Platons Zielsetzung sei keineswegs die Emanzi-
pation der Frauen gewesen, sondern Frauen symbolisierten Platons Kritik am
zeitgendssischen Politikverstindnis. In Anlehnung an Allen Bloom (1968) ver-
tritt Saxonhouse die These, dass Platon in der Politeia die Unrealisierbarkeit des
idealen Staates vor allem anhand der Stellung der Frauen und der Einfilhrung
von Philosophenkénigen dokumentieren wollte. Die Idealstaatsidee der Politeia
basiere auf der volligen Zerstérung der weiblichen Natur und bediirfe des volli-
gen Ausschlusses des von Frauen reprisentierten Anderen, von Partikularitit,
Korperlichkeit und Begehren. »In order to create the uniformed city Socrates
must destroy the female as female, the female as threat to the unity of human
space.« (Saxonhouse 1985, 17). Nur als »de-sexed and unnatural females« kénnen
Frauen im Wichterstand politisch zu Gleichen werden (Saxonhouse 1976, 196).
Die »Pervertierung der Natur« werde damit zur Voraussetzung fiir die politische
Partizipation von Frauen. Die Unmoglichkeit der Realisierbarkeit des Idealstaa-
tes zeige sich nicht nur an der Denaturalisierung des Weiblichen, sondern auch
an der parallel dazu verlaufenden Denaturalisierung und Pervertierung der Phi-
losophie. So steht in Saxonhouse Platoninterpretation das Weibliche im Gegen-



252 Beate Rosenzweig

satz zum herrschenden, minnlichen Politikverstindnis, ebenso wie die Philoso-
phie in Opposition zur praktischen Politik (Saxonhouse 1976, 202). Durch ihre
Integration in den Bereich des Politischen werden die generativen Fihigkeiten
des Weiblichen ebenso zerstort wie die der Philosophie. Die Parallelisierung, die
Saxonhouse zwischen Weiblichkeit und Philosophie vornimmt, kulminiert in
der dichotomen Gegeniiberstellung von Geburt und Tod, Philosophie bzw.
Weiblichkeit und Politik. »The activity of philosophy is a life-giving force, one
that parallels the creation of life. The activity of politics is a death-directed
power« (Saxonhouse 1985, 50). Im Vergleich zu den dem Weiblichen und der
Philosophie zugewiesenen, »liberlegenen« natiirlich-generativen Fihigkeiten
bleibt das Politische bestenfalls mangelhaft, eine »minnliche« Antithese gegen die
Natur. Diesen »philosophisch-weiblichen Schatten« habe Platon demonstrativ
auf die Idealstaatsidee legen wollen, um damit die Unméoglichkeit idealer Politik
bzw. die genuine Unvollkommenheit des Politischen zu illustrieren. Saxon-
house’s Platoninterpretation ist aus einer radikal-differenztheoretischen Perspek-
tive, bestimmt von einer Glorifizierung weiblicher Reproduktionsfihigkeiten.
Thre durchgingige Gleichsetzung von Weiblichkeit und Philosophie einerseits
und Tod und Politik andererseits wird anhand der platonischen Primirquellen,
darauf hat Natalie Bluestone hingewiesen, nicht schliissig belegt (vgl. Bluestone
1987, 98fF)!°, die Gleichheitsvorstellungen Platons werden insgesamt als »un-
natiirlich« und damit »unrealisierbar« abgetan. Fiir Natalie Bluestone, die selbst
aus einer gleichheitsfeministischen Perspektive argumentiert, erscheint es des-
halb fraglich, ob Saxonhouse Thesen iiberhaupt als »feministisch« bezeichnet
werden konnen. In Bezug auf die von Saxonhouse konstatierte sexuell-repro-
duktiven weiblichen Uberlegenheit fiihrt sie aus: »She tells us that even women
least skillful in this task do it better than men! I shudder how she would describe
all those women today who either do not possess or do not exercise this skill in
which their superiority supposedly lies« (Bluestone 1987, 100). Der hier noch
zum Ausdruck kommende Konflikt iiber einen richtigen »feministischen Stand-
punkt« und eine »richtige« feministische Lesart der platonischen Texte, scheint
sich bis Mitte der 90er Jahre endgiiltig beruhigt zu haben. In dem 1994 von
Nancy Tuana herausgegebenen Kompendium zu »feministischen Platoninterpre-
tationen« stehen die Uberlegungen von Saxonhouse und Bluestone nebeneinan-
der und dienen der Herausgeberin schlicht als Ausweis fiir die Varianz feministi-
scher Perspektiven (Tuana 1994, 3ff.).

Ebenfalls differenztheoretisch argumentiert Jean Bethke Elshtain in ihrem be-
reits erwihnten, breit rezipierten Standardwerk »Public man and Private woman«
gegen die These von der Gleichstellung der Frauen in Platons Wichterstand. Pla-
ton, und hier lehnt sich Elshtain an die Argumentation von Saxonhouse an ohne

10 Bluestone bezieht sich fiir diese Argumentation hauptsichlich auf die Dialolge Timaeus, und
Symposion.



Gleichheit, Differenz und Differenzen — Feministische Kontroversen 253

diese jedoch zu erwihnen!!, habe durch die véllige Deprivatisierung des Politi-
schen im Wichterstand und die damit einhergehende Gleichstellung der Ge-
schlechter vor allem von den Frauen einen unakzeptablen Preis gefordert: die
Aufgabe ihrer weiblichen Identitit. Wie flir Saxonhouse, ist auch fiir Elshtain
diese an Reproduktion, Mutterschaft und die daraus hervorgehende soziale
Rolle der Frauen in der Familie gebunden. »Women suffer most heavily from
Plato’s denial of biological integrity as they can least escape biological impera-
tives« (Elshtain 1981, 38). Elshtains Platonkritik speist sich vor allem aus der nor-
mativen Primisse essentialistischer Miitterlichkeit.'?> Platons Idealstaatsvorstel-
lungen in der Politeia erscheinen ihr dementsprechend scharf zu kritisieren: Pla-
tons Herangehensweise zeichnet sich durch »conceptual inadequacy« aus, seine
Uberlegungen zur Frauen- und Kindergemeinschaft deutet Elshtain schlicht als
eine Uberreaktion entstanden aus einer verzweifelten Angst vor Uneinigkeit und
Desintegration (Elshtain 1981, 36f.).

Vergleicht man die unter gleichheits- und differenztheoretischen Primissen
vorgebrachten Argumente gegen eine profeministische Einordnung Platons, so
liegt folgende Schlussfolgerung nahe: Aus beiden Perspektiven wird die funktio-
nalistisch-instrumentelle Stellung der Frauen in Platons staatsphilosophischen
Werken als zentrales Gegenargument hervorgehoben. Wihrend die am Gleich-
heitsbegriff orientierten Interpretinnen damit den Begriff »feministisch« fiir Pla-
tons politische Theorie bereits fiir entkriftet halten, bedarf die unter differenz-
theoretischen Perspektiven vollzogene Ablehnung dariiber hinaus noch einer
weiteren, essentialistisch begriindeten Untermauerung. Diese beinhaltet neben
einem Absehen von der — nicht nur zeithistorischen — Besonderheit der platoni-
schen Ausfiithrungen zur Geschlechtergleichheit, eine ahistorische und kontext-
unabhingige Objektivierung von weiblicher Identitit. Insofern sagen die jeweils
zugrunde gelegten Weiblichkeitskonzepte mehr iiber das Feminismusverstindnis
der Platoninterpretinnen aus, als iiber die widerspriichlichen Aussagen Platons

zu Gleichheit und Differenzen zwischen den Geschlechtern (vgl. auch Féllinger
1996, 56).12

11 Elshtain stellt iiberhaupt kaum Beziige zur feministischen Platonforschung her, einzige in den
FuBnoten erwihnte Ausnahmen sind Okin und Rosenthal, vgl. dies 1981, 19ff.

Elshtain fordert eine Reformulierung des Offentlichen und Privaten auf der Grundlage weibli-
cher Identitit. Familie und Mutterschaft erscheinen ihr als zentrale Erfahrungsbereiche, da sie
universal und transhistorisch existentiell fiir die Entwicklung einer menschlichen und sozialen
Existenz seien, vgl. dies. 1981, 302ff.

Vgl. hierzu auch die Kritik von Judith Butler an der differenztheoretischen Platoninterpretation
von Luce Irigaray: »Denn schlieBlich ist Platons Szenographie der Intelligibilitit auf den Aus-
schluss von Frauen, Sklaven, Kindern und Tieren angewiesen. (...) Irigaray hilft der Sache nicht
weiter, weil sie es unterldsst, die metonymische Verbindung zwischen Frauen und diesen Ande-
ren ganz herzustellen, wihrend sie das >Anderswo« als das Weibliche idealisiert und sich aneig-
net. Aber was ist dieses >Anderswo« des Irigarayschen »Anderswo@ Wenn das Weibliche nicht die
einzige oder primire Sichtweise ist, die aus der Okonomie minnlicher Vernunft ausgeschlossen
ist, was wird dann und wer wird dann im Zuge der Irigarayschen Analyse ausgeschlossen?«
(Butler 1995, 754%.).

12

13



254 Beate Rosenzweig

Dekonstruktionen feministischer Platondeutungen

Spitestens ab Ende der 80er Jahre verliert die Debatte um »Platons Feminismus«
an rhetorischer Schirfe und analytischer Bedeutung. Im Zuge des Paradigmen-
wechsels von der Frauen- zur Geschlechterforschung gewinnt der kritische
Riickblick auf die bisherigen feministischen Platonforschungen zunehmend an
Gewicht. Neuere Platonforschungen konstituieren sich unter dem Schlagwort
der »Dekonstruktion von Geschlecht« vornehmlich in Abgrenzung zu »alteren«
feministischen Lesarten. In einer Replik auf die Ausfiihrungen von Arlene
Saxonhouse verbindet Wendy Brown ihre Zielsetzung einer Dekonstruktion
maskulinistischen Geschlechterkonstruktionen mit einer expliziten Kritik am
Stand der bisherigen feministischen Platonforschungen. »While the political
thought of Plato has generated substantial amount of feminist commentary in
recent vears, discussion of Plato’s treatment of gender has been mostly limited to
his explicit utterances of women and his program for »equal opportunity« put
forth in BookV of the Republic (Brown 1988, 595). Genauere Angaben, auf wel-
che Autorinnen bzw. Quellen sich ihre Kritik bezieht, bleibt Brown allerdings
komplett schuldig.!* Ihren Fokus legt sie auf die in Platons Werk zum Ausdruck
kommende Kritik an den herrschenden Konzeptionen und Praktiken »politi-
scher Minnlichkeit«. Platon habe keineswegs, wie von Arlene Saxonhouse nahe-
gelegt, die Opposition von »weiblicher« Philosophie und »minnlicher« Politik
zeigen wollen, seine Ausfiihrungen zielten vielmehr auf die Kritik konventionel-
ler, minnlicher Rationalitits- und Politikvorstellungen. Die geschlechtsspezifi-
schen Uberlegungen dienten ihm dabei rein als subversives Instrument, um die
herrschenden Annahmen iiber Minnlichkeit und Politik grundlegend in Frage
zu stellen (Brown 1988, 599).

Obwohl Brown zu Recht fiir die feministische Platonforschung die Auswei-
tung der Frageperspektive auf das Geschlechterverhiltnis und die in den politi-
schen Theorien zum Ausdruck gebrachten Minnlichkeitskonzeptionen anmahnt,
bleibt ihre Konstruktion des feministischen Debattenverlaufes holzschnittartig,
die Verankerung ihrer Thesen in der feministischen Platonforschung unzurei-
chend.?®

Eine ihnlich reduktive Sicht auf die bisherigen feministischen Platonfor-
schungen findet sich auch fir die unter dekonstruktiven Vorzeichen formulierte
Kritik von Elisabeth Spelman. So zeige, Spelman zufolge, die feministische Pla-
tonforschung sehr eindriicklich, welche biases auch unter feministischen Vorzei-
chen produziert worden seien, ohne dies auch nur wissenschaftlich transparent

4 Einzig Arlene Saxonhouse und Mary O’Brien werden von Brown in den FuBnoten positiv
hervorgehoben, vgl. Brown 1988, IX.

15 Sie selbst verbindet meines Erachtens die funktionalistischen Interpretationen der Geschlech-
tergleichheit, wie sie von Okin und Annas vorgelegt worden sind, mit den Thesen von Saxon-
house.



Gleichheit, Differenz und Differenzen — Feministische Kontroversen 255

zu machen, oder als problematisch anzusehen. Es miisse als traurige Ironie aufge-
fasst werden, dass Platon immer wieder als »erster feministischer Philosoph« be-
schrieben worden sei (Spelman 1988, 19). Mit Blick auf die bisherigen feministi-
schen Klassikerforschungen zu Platon und Aristoteles kommt sie zu einem
durchweg erniichternden Ergebnis, allerdings ebenfalls ohne die Autorinnen zu
benennen, auf die sich ihre Grundsatzkritik bezieht. »«I would be more enthu-
siastic about leaving Plato and Aristotle on the library shelfs (...) if I had not
come to believe that too many of the critiques of their inherent sexism are
equally exclusionary in their focus and concern.« (Spelman 1988, 6). Der einge-
schrinkte »middle class bias« feministischen Denkens prige, laut Spelman, auch
die feministische Platonforschung, wobei sie die bereits seit Ende der 70er Jahre
vorliegenden Kritiken (u.a. von Lange und Annas) an genau diesen Einschrin-
kungen feministischer Untersuchungsperspektiven konsequent unerwihnt lisst.

Fazit

Welche Folgerungen legt diese Analyse der bisherigen feministischen Platonfor-
schungen nahe?

Erstens die feministisch ausgewiesenen Platonbilder erweisen sich selbst dann
als kontrovers, wenn die Autorlnnen von ganz ihnlichen theoretischen Primis-
sen ausgehen. So kann weder von einem positiven Platonbild unter gleichheits-
theoretischen Vorzeichen, noch von der Konstruktion eines gegenteiligen Bildes
unter differenztheoretischer Perspektive gesprochen werden. Die innerhalb der
feministischen Platonrezeption bis heute vorherrschende dualistische Einteilung
in profeministisch und antifeministisch argumentierende AutorInnen kann dem-
entsprechend kaum Erklirungswert zugewiesen werden.

Dariiber hinaus lisst sich zweitens keine chronologische Dramaturgie von
anfinglich profeministischen hin zu spiteren antifeministischen Lesarten Platons
konstruieren. Die »Feminismusthese« stiel von Anfang an auf heftigen Wider-
stand, erweist sich jedoch gleichzeitig bis heute als konstitutive ReferenzgroB3e
feministischer Platonforschungen (vgl. auch Bluestone 1988, 41f1.).

Drittens ist die These von einer feministischen Komplettverwerfung platoni-
scher politischer Philosophie ebenso abzulehnen, wie die These von der Not-
wendigkeit einer Komplettrevision feministischer Platonforschung unter den
Vorzeichen dekonstruktiver Kritik. Die in Platons Werk vorherrschenden Difte-
renzen zwischen Frauen und Minnern und innerhalb der weiblichen und
minnlichen Genusgruppen sind auch in der ilteren feministischen Platonfor-
schung immer wieder angedeutet, auf das elitire Politikverstindnis Platons ver-
wiesen worden. Wenn »jiingere« feministische Autorinnen dies nicht zur Kennt-
nis nehmen, so kann ihre wissenschaftliche Arbeitsweise als ahistorisch oder ihr
eigener wissenschaftlicher Originalititsanspruch als allzu weit ausgedehnt kriti-



256 Beate Rosenzweig

siert werden. Jedenfalls produzieren sie damit, ganz gegen die eigene theoretische
Verortung, selbst Ausschlussannahmen, die sich als nicht haltbar erweisen.

Die feministischen Kontroversen iiber die politische Philosophie Platons un-
terstreichen viertens die gerade in jiingster Zeit wieder explizit vertretene
These, dass politische Ideengeschichtsschreibung ihre produktive Spannung
nicht aus einer »gelassenen Bestandsaufnahme« gewinnt, sondern aus der not-
wendigen Konfrontation klassischer Texte mit aktuellen Problemstellungen und
Theoriedebatten (Miinkler 2003, 115; vgl. auch Asbach 2002, 658). Vor diesem
Hintergrund erscheint der fortgesetzte Ausschluss feministischer Perspektiven
aus dem ideengeschichtlichen Fachdiskurs und das nahezu durchgingig zu be-
obachtende Nebeneinander von »feministischer« und »mainstream« Ideenge-
schichtsschreibung wissenschaftlich nicht begriindbar.

Feministische Platonforschungen spiegeln insgesamt eindriicklich Theorie-
konjunkturen wider, die jeweils ganz unterschiedliche Fragestellungen und Fo-
kussierungen — die Gleichstellung von Frauen und Minnern, die Suche nach
der unterdriickten Weiblichkeit, die Frage nach der weiblichen Andersheit, die
Analyse hegemonialer Minnlichkeitskonzepte oder die Suche nach Differenzen
— hervorbringen und die nicht zuletzt auch dariiber entscheiden, welche The-
sen und Ergebnisse der Klassikerforschungen im feministischen Diskurs tradiert
werden und welche eben nicht. Der zu Recht beklagte Ausschluss bzw. die
Nichtrezeption feministischer Analyseperspektiven innerhalb des ideenge-
schichtlichen mainstream findet hierin eine abgeschwichte — allerdings wissen-
schaftlich nicht besser begriindbare — feministische Entsprechung.

Literaturverzeichnis

Allen, Christine Garside. (1975): Plato on Women. in: Feminist Studies. Jg. 2, H. 2-3, S. 131-138.

Allen, Prudence R. S. M. (1985): The Concept of Woman. The Aristotelian Revolution 750 BC-AD
1250. Montreal.

Annas, Julia (1976): Plato’s Republic and Feminism. in: Philosophy. Jg. 51, S. 307-321.

Asbach, Olaf (2002): Von der Geschichte politischer Ideen zur »History of Political Discourse«?
Skinner, Pocock und die »Cambridge School«. in: Zeitschrift fiir Politikwissenschaft. Jg. 12,
H.2/02,S. 637-667.

Benhabib, Seyla/Nicholson, Linda (1987): Politische Philosophie und die Frauenfrage. in: Pipers
Handbuch der politischen Ideen, Hrsg. von Iring Fetscher und Herfried Miinkler. Bd. 5:Vom Zeit-
alter des Imperialismus bis zu den neuen sozialen Bewegungen. Miinchen, S. 513-562.

Bloom, Allen (1968): The Republic of Plato. Translated with Notes and an Interpretative Essay.
2. Auflage. New York.

Bluestone, Natalie Harris (1987): Women in the Ideal Society. Plato’s Republic and the Modern Myths of
Gender. Oxford.

Brown, Wendy (1988): »Supposing truth were a woman.« Plato’s suberversion of masculine dis-
course. in: Political Theory 16/4,S.594—616.

Butler, Judith (1995): Korper von Gewicht: Die diskursiven Grenzen des Geschlechts. Frankfurt am
Main.



Gleichheit, Differenz und Differenzen — Feministische Kontroversen 257

Canto, Monique (1986): The Politics of Women’s Bodies: Reflections on Plato. in: Suleiman, Susan
Rubin (Hrsg.): The Female Body in Western Culture. Contemporary Perspectives. Cambridge,
S. 339-353.

Cohen, David (1987): The legal status and political role of women in Plato’s laws. in: Revue interna-
tionale des droits de I’antiquite. Ser. 3 (34), S. 27-40.

Doyé, Sabine/Heinz, Marion/Kuster, Friederike (Hrsg.) (2002): Philosophische Geschlechtertheo-
rien. Ausgewihlte Texte von der Antike bis zur Gegenwart mit Kommentar und Bibliographie.
Stuttgart.

Elshtain, Jean Bethke (1981): Public Man and Private Woman. Women in the Social and Political Thought.
Princeton.

Follinger, Sabine (1996): Differenz und Gleichheit. Das Geschlechterverhiltnis in der Sicht griechischer
Philosophen des 4. bis 1. Jahrhunderts v. Chr. Stuttgart.

Fortenbaugh, W.W. (1975): On Plato’s Feminism. in: Apeiron. Jg. 9, S. 1-4.

Heinz, Marion (1997): Das metaphysische Fundament der Geschlechterordnung in den Staatsidea-
len von Platon und Aristoteles. in: Volger, Gisela: Sie und Er. Frauenmacht und Minnerherrschaft.
Geschlechterbezichungen im Kulturvergleich. Bd. 1, Kdln, S. 99-108.

Heinz, Marion (2002): Gleichheit der Natur von Mann und Frau: Platon. in: Doyé, Sabine/Heinz,
Marion/Kuster, Friederike (Hg.): Philosophische Geschlechtertheorien. Ausgewiihlte Texte von der An-
tike bis zur Gegenwart. Stuttgart, S. 67-71.

Hoffe, Otfried (Hrsg.) (1997): Platon. Politeia. Berlin.

Jacobs, William (1978): Plato on Female Emancipation. in: Apeiron. Jg. 12, H.1, S. 29-31.

Kelsen, Hans (1942): Platonic Love. in: The American Imago. A Psychoanalytical Journal for the Arts and
Sciences, 3/1-2,S.3-110.

Kersting, Wolfgang (1999): Platons Staat. Darmstadt.

Kraut, Richard (1997) (Hrsg.): Plato’s Republic. Critical Essays. Lanham.

Lange, Linda (1979): The Function of Equal Education in Plato’s Republic and Laws. in: Clark, Lo-
renne M. G./Lange, Linda (Hrsg.): The Sexism of Social and Political Theory. Toronto, S. 4-15.

Martin, Jane Roland (1985): Reclaiming a Conversation. The Ideal of Edvcated Women. New Haven.

Miinkler, Herfried (2003): Politische Ideengeschichte. in: Ders. (Hrsg.): Politikwissenschaft. Ein
Grundkurs. R einbek bei Hamburg.

Okin, Susan Moller (1992, erstmals 1979): Women in Western Political Thought. 2. Auflage, Princeton.

Okin, Susan Moller (1977): Philosopher Queen and Private Wives: Plato on Women and the Fa-
mily. in: Philosophy and Public Affairs 6/4, S. 345-369.

Ottmann, Henning (2001): Geschichte des politischen Denkens. Bd.1/2:Von Platon bis zum Hellenis-
mus. Stuttgart.

Osborne, Martha Lee (1975): Plato’s Unchanging View of Woman: A Denial That Anatomy Spells
Destiny. in: The Philosophical Forum, Summer 1975, S. 447-452.

Pierce, Christine (1994): Eros and Epistemology. in: Bar On, Bat-Ami (Hrsg.): Critical Feminist
Readings in Plato and Aristotle. New York, S. 25-39.

Pierce, Christine (1973): Equality: Republic V. in: The Monist 57/1,S. 1-11.

Platon: Der Staat. Ubersetzt und erliutert von Otto Appelt. Hamburg 111989.

Pomeroy, Sarah B. (1974): Feminism in Book V of Plato’s Republic. in: Apeiron 8/1, S. 33-35.

Rauschenbach, Brigitte (1998): Politische Philosophie und Geschlechterordnung. Eine Einfiihrung.
Frankfurt am Main.

Rosenthal, Abigail (1973): Femninism Without Contradictions. in: The Monist 57/1, S. 28—42.

Rousseau, Jean Jacques: Emil oder siber die Erziehung. In neuer dt. Fassung von Ludwig Schmidts.
Paderborn 111993,

Saxonhouse, Arlene W. (1976): The Philosopher and the Female in the Political Thought of Plato.
in: Political Theory 4, S. 195-212.



258 Beate Rosenzweig

Smith, Janet Farrell (1994): Plato, Irony, and Equality. in: Tuana, Nancy (1994) (Hrsg.): Feminist In-
terpretations of Plato. University Park, PA, S. 25-48.

Smith, Nicolas (1980): The Logic of Plato’s Feminism. in: Journal of Social Philosophy 11,S.5-11.

Smith, Nicholas D. (1983): Plato and Aristotle on the nature of woman. in: Journal of the History of
Philosophy 21/4, S. 467—478.

Spelman, Elisabeth V. (1988): Inessetial Woman. Problems of Exclusion in Feminist Thought. London.

Tuana, Nancy (1994) (Hrsg.): Feminist Interpretations of Plato. University Park, Pennsylvania.

Vlastos, Gregory (1997, zuerst 1989): Was Plato a Feminist? in: Kraut, Richard (1997) (Hrsg.): Pla-
to’s Republic. Critical Essays. Lanham, S. 115-128.

Ward, Julie K. (1996) (Hrsg.): Feminism and Ancient Philosophy. New York.

Wender, Dorothea (1973): Misogynist, Paedophile, and Feminist. in: Arethusa 1, S. 75-90.

Zehnpfennig, Barbara (2001): Platon zur Einfilhrung. Hamburg.



