228

Claudia Opitz

Staatsrason kennt kein Geschlecht.

Zur Debatte um die weibliche Regierungsgewalt im
16. Jahrhundert und ihrer Bedeutung fiir die
Konzipierung frithneuzeitlicher Staatlichkeit

Der Titel meines Beitrages spielt auf einen in der feministischen Forschung weit
verbreiteten Satz an, nimlich auf das von Francois Poullain de la Barre
(1647/1993) in der zweiten Hilfte des 17. Jahrhunderts formulierte Diktum
»Vernunft hat kein Geschlecht« (eigentlich: »l’esprit n’a point de sexe«). Das ist
mehr als ein Wortspiel — vielmehr mdochte ich mit diesem Titel auf einen meines
Erachtens nach sehr wichtigen Zusammenhang zwischen politischer Theorie
und »querelle des femmes« aufmerksam machen, der bislang weder in der Ge-
schlechterforschung, noch in der Geschichte der politischen Ideen ausreichend
Beachtung gefunden hat.

Spielte in der feministischen bzw. der Geschlechterforschung der Bereich der
staatlichen Macht bislang keine prominente Rolle?, so ist umgekehrt die politi-
sche Ideen- und die Verfassungsgeschichte ein Feld, das weitgehend ohne Sensi-
bilisierung fiir geschlechtergeschichtliche und -theoretische Fragestellungen
auszukommen glaubt.? In einer kiirzlich publizierten, preisgekronten Uber-
blicksdarstellung iiber die »Geschichte der Staatsgewalt« wird die Geschlech-
terthematik auf zwei Seiten abgehandelt. Das Fazit dieser allzu knapp bemes-
senen Darstellung ist im {brigen, dass Frauen in der Geschichte der Staatsge-
walt keine wesentliche Rolle spielten, denn »Staatsbildung und Kriegfiihrung
hingen in der europiischen Neuzeit [...] eng zusammen. Die Gewalttitigkeit
der Staatsgewalt machte sie zur Minnersache« (Reinhard 1999, 41).

Dieses Verdikt, das begleitet ist von der namentlichen Nennung einiger friih-
neuzeitlicher Herrscherinnen, allen voran Elisabeth I. von England, ist indes
nicht nur ein Niederschlag mangelnder einschligiger Forschungen, sondern es
ist vor allem der Tatsache geschuldet, dass hier historische AkteurInnen, struktur-
geschichtliche und konzeptionelle Dimensionen der Fragestellung unzulissig
verquickt werden: Um die Geschlechterdimension in die politische Geschichte
hineinzutragen, reicht es nicht, die Wirksamkeit historischer Akteurinnen zu

Seit einiger Zeit zeichnet sich hier ein stirkeres Interesse seitens feministischer ForscherInnen
ab, das jedoch Entwicklungsprozesse insbesondere in der ferneren Vergangenheit vernachlissigt
(vgl. dazu etwa MacKinnon 1989; Kreisky 1995 und 2000; sowie Sauer 2001.) Eine wichtige
feministische staatstheoretische Analyse, die auch historische Texte (allerdings nicht historische
Entwicklungen) einbezieht, ist Pateman (1989).

Vgl. dazu etwa auch die Kritik von Stuurman (2000).

Feministische Studien (© Lucius & Lucius, Stuttgart) 2/05



Staatsrison kennt kein Geschlecht 229

messen (soweit diese sich iiberhaupt messen lisst). Vielmehr miissen die Kontexte
ihrer Wirkungsmoglichkeiten, aber vor allem auch die wissenschaftlichen und
politischen Konzepte, aufgrund derer sie titig wurden (oder heute als For-
schungsobjekte interessant sind), auf ihre Geschlechterdimension hin befragt
werden. Im konkreten Fall heiBt das, die »geschlechtliche Markierung, das »gen-
dering« von Begriffen wie »Staatlichkeits, »Staatsgewalt« und schlieBlich »Staats-
rason« aufzuzeigen und in ihrer konkreten historischen Entwicklung und Be-
deutungszuweisung zu verfolgen.’

Fiir dieses Vorhaben sind zum einen »klassische« Texte der politischen Theo-
riebildung neu, d.h. mit Blick auf Geschlechterordnung und Methoden des
»gendering« zu lesen, wie dies schon seit lingerem Philosophinnen und Poli-
tikwissenschafterlinnen tun. Dazu miissen aber auch neue, bzw. bislang in der
politischen Theorie-Forschung noch kaum beachtete Quellentexte und
-gattungen in Betracht gezogen werden, die insbesondere iiber die zeitgendssi-
schen Geschlechterkonzepte und -debatten Auskunft geben. Das sind vor allem
die Schriften aus dem Kontext der sogenannten »querelle des femmes«, die als
eine Form der Reflexion iiber Geschlechterordnung und Geschlechterdifferenz
zu verstehen und zu deuten sind, wie dies etwa Gisela Bock in ihrer vorziigli-
chen Uberblicksdarstellung »Frauen in der europiischen Geschichte« (Bock
2000) gezeigt hat.* Solche schriftlichen Manifestationen einer Geschlechter-De-
batte® miissen des weiteren (re-)kontextualisiert werden, das heiBt, sie miissen in
den Ereigniszusammenhingen und Entwicklungen nicht nur in dem Bereich des
Politischen verortet werden, dem diese Schriften entstammten, sondern auch mit
solchen (politischen) Schriften in Kontakt gebracht werden, die Geschlechterbe-
ziehungen und -ordnungen nicht explizit thematisieren.

Ich mochte dies im folgenden an einem konkreten Beispiel vorfithren, nim-
lich an der Frage der weiblichen R egierungsfihigkeit, wie sie im 16. Jahrhundert
sowohl innerhalb der »querelle des femmes« wie aber auch in der »klassischen«
politischen Theorie diskutiert wurde. In einem zweiten Schritt mochte ich den
konkreten »Fall« der regierenden Konigin Elisabeth I. etwas genauer betrachten
und daraus schlieBlich, in einem dritten Schritt, Uberlegungen zu einer Ge-
schlechtergeschichte der Staatsrison ableiten.

3 Auch Miinkler (1987) hat in seiner grundlegenden Studie iiber die Staatsrison in der frithen
Neuzeit den Geschlechteraspekt nicht beriicksichtigt.

Zur »querelle des femmes« als Quellencorpus s. auch Bock und Zimmermann (1997).

Es gehoren dazu kiinstlerische und literarische Werke, die sich mit der Reprisentation von
Fiirstinnen und Fiirsten, Herrschaft und Reich usw. befassen, sowie natiitlich v.a. Staatspapiere,
Vertrige, Parlamentsreden, Memoiren u.i. Texte, in denen sich die Ebene des politischen Han-
delns manifestiert.



230 Claudia Opitz

Weibliche Regierungsfihigkeit in der »querelle des femmes«

Tatsichlich verraten die »querelle«-Texte viel iiber die friihneuzeitlichen Vorstel-
lungen von der richtigen Ordnung der Geschlechter, aber auch von der weibli-
chen Regierungsfihigkeit, nicht zuletzt, weil es sich dabei nicht selten um Texte
handelt, die hochgestellten Frauen des Adels gewidmet sind oder von diesen so-
gar in Auftrag gegeben wurden.®

Die weibliche Regierungsfihigkeit spielt z.B. schon in einem der frithesten
Texte der franzosischen »querelle des femmese, in Christine de Pizans »Buch
von der Stadt der Frauen« und im »Buch der drei Tugenden« (bisweilen auch als
»Der Schatz der Stadt der Frauenc betitelt) eine bedeutende Rolle. Letzteres ist
zu Recht als ein erster »Fiirstinnenspiegel« bezeichnet worden, in dem sehr
selbstverstindlich nicht nur davon ausgegangen wird, dass Fiirstinnen als Ehe-
frauen machtvoller Herrscher politischen Einfluss nehmen konnen, sondern
dass eine Fiirstin auch — als Gattin oder Mutter eines zur Herrschaft unfihigen
minnlichen Fiirsten — allein die politische Verantwortung ibernehmen und die
Regierungsgeschifte fiihren konnen muss (vgl. de Pizan 1996; Nagel 2000). Im
etwa gleichzeitig verfassten »Buch von der Stadt der Frauen« fiihrt de Pizan zu-
dem eine Vielzahl von machtvollen Fiirstinnen vor. Kéniginnen und tapfere
Kriegerinnen wie die Amazonen bilden gleichsam die Verteidigungs- und
Schutztruppe ihrer allegorischen »Stadt der Frauene, die im iibrigen ebenfalls
von einer Frau, der Gottesmutter Maria, und zahlreichen weiblichen Heiligen
regiert wird (vgl. de Pizan 1987; Fietze 1991; Quilligan 1991).

Christines Stadt der machtvollen Herrscherinnen und ihre niitzlichen Lehren
fiir junge wie fiir regierende Fiirstinnen sollten der kiinftigen Herzogin von
Burgund als Brautgabe und Handlungsanleitung dienen. Vor allem »Das Buch
der drei Tugenden« wurde zu einem Bestseller, der in mehrere europiische Spra-
chen ibersetzt und in praktisch allen europiischen Fiirstenhiusern gelesen
wurde.’

Der Humanist Heinrich Cornelius Agrippa von Nettesheim (1486—1535) ra-
dikalisierte allerdings zu Beginn des 16. Jahrhunderts de Pizans Plidoyer fiir
weibliche R egierungsfihigkeit, indem er — in einer der burgundischen Regentin
Margarethe von Osterreich gewidmeten Schrift — sogar »vom Adel und Fiirtref-
fen des weiblichen Geschlechts vor dem minnlichenc, also von der Uberlegen-

Ich konzentriere mich im folgenden auf zwei frithe, enorm wirkungsvolle AutorInnen im Rah-
men der »querelle des femmese, die im Umfeld des franzésischen und des burgundischen Hofes
schrieben, Christine de Pizan und Agrippa von Nettesheim. Thre Vorstellungen und Aussagen
wurden im iibrigen in halb Europa (insbesondere in Westeuropa) aufgegriffen und héchst kon-
trovers diskutiert (s. dazu auch Bock 2000, Teil 1, passim). Ahnliche Aussagen kann man deshalb
auch bei zahlreichen anderen Autorlnnen finden, etwa bei solchen, die im Umfeld des engli-
schen Hofes schrieben (s. dazu unten mehr).

S. dazu die Einleitung von Zimmermann im »Buch von der Stadt der Frauen« (de Pizan 1987)
sowie meine Einleitung im »Schatz der Stadt der Frauenc (de Pizan 1996).



Staatsrison kennt kein Geschlecht 231

heit des weiblichen Geschlechts gegeniiber dem minnlichen sprach und damit
die traditionell »fravenfeindliche« Argumentation invertierte, wenn auch schluss-
endlich zu dem Zweck, die Idee von der Gleichwertigkeit der Frauen mit den
Minnern zu etablieren.

Auch auf die weibliche Regierungsfihigkeit kommt er dabei zu sprechen
(von Nettesheim 1540/1988). Er schildert zunichst, dhnlich wie Christine de
Pizan, die mythischen und historischen Beispiele weiblicher Herrschaftsfihigkeit
und Exzellenz, geht danach aber iiber in eine heftige Anklage gegen die herr-
schende minnliche Willkiir und Uberheblichkeit und die aus ihr resultierende,
fir Frauen nachteilige R echtslage, besonders im »6ffentlichen« Bereich:

»Allein, da ietzo alle Dinge verwirret sind durch das Ansehen, welches ihnen
die Minner wider alles Recht und Billigkeit nehmen, so sind die Weiber alles ih-
res Vorzugs beraubet, und diese Gewaltthitigkeit zu entschuldigen, so sagt man,
dass die Gesetze ihnen verbieten, sich denen Minnern gleich zu achten, dass alle
Privilegia, so ihnen von denen Alten zugestanden, durch die Gewohnheit, Ge-
brauch und Erziehung abgeschaffet seynd ... Sie sind alle gleich beraubet des
Rechts sich 6ffentliche Amter anzumassen, die verstindigsten und kliigsten
haben nicht die Freyheit, einen vor Gericht anzuklagen, sie sind von aller Juris-
diction verworflen, sie k6nnen nicht Schieds-Leute seyn, [usw.]. Sind demnach
die Weiber mit Gewalt gendthiget worden, denen Minnern zu weichen, welche
iiber selbige siegen, gleich als wiren sie ihnen durch Krieges-Recht unterworf-
fen, keinswegs durch gottliche Verordnung, nicht durch die Kraft einer geschick-
ten Ursache, sondern durch die Gewohnbheit, durch die Erziehung, durch das
Loos, und durch die tyrannische Gelegenheit« (von Nettesheim 1763/1987,52).%

‘Wihrend also Christine de Pizan Exempel weiblicher Herrschaftsfihigkeit als
gewissermafBlen »zeitlose« Belege fiir weibliche Tugenden wie Stirke, Mut und
Besonnenheit prisentiert’, historisiert Agrippa von Nettesheim das misogyne
Reden iiber die Schwiche(n) der Frauen und gibt ihm einen institutionellen
Ort, nimlich die von Minnern gemachten Gesetze, die Frauen entmiindigen
und ihrer legitimen Rechte berauben.

8 Ich zitiere hier aus dieser spiteren Ausgabe, da das Deutsch besser verstindlich ist als das der

Ausgabe von 1540.

»Aber gesetzt den Fall, einige wollten behaupten, die weibliche Intelligenz reiche nicht aus fiir
das Studium der Gesetze — so hat die Erfahrung das Gegenteil bewiesen; sie lehrt, dass es, wie
im folgenden erldutert werden wird, mehrere Frauen gegeben hat, die bedeutende Philoso-
phinnen waren und wesentlich kompliziertere und wichtigere Wissenschaften erlernt haben, als
es das geschriebene Gesetz und menschliche Institutionen sind. Und auBerdem: wenn jemand
vorgeben sollte, sie seien von Natur aus weder zur Staatskunst noch zu Regierungsgeschiften
begabt, so werde ich das Beispiel verschiedener groBer Herrscherinnen vergangener Zeiten da-
gegengehalten. Damit du um so deutlicher die Wahrheit meiner Worte erkennst, werde ich dich
des weiteren an einige Frauen aus deiner eigenen Zeit erinnern, die Witwen geblieben sind und
deren iiberlegte Verwaltung, in Gegenwart und Vergangenheit, all ihrer Angelegenheiten nach
dem Tod ihrer Minner eindeutig beweist, dass eine kluge Frau zu allen Dingen befihigt ist« (de
Pizan 1987, 63f).



232 Claudia Opitz

Agrippas Text konnte man damit als Plidoyer gegen eine drohende oder be-
reits vollzogene Beschneidung legitimer weiblicher Rechte am Ende des Mittel-
alters lesen, wie sie dann ja mit der Rezeption des romischen Rechts seit dem
Ende des Mittelalters tatsichlich zu beobachten ist (vgl. Koch 1991). In der Zeit,
als Agrippa an franzosischen Universititen studierte, wo er sich insbesondere
auch mit der Jurisprudenz beschiftigte, konnte er jedenfalls mit den Debatten in
Beriihrung gekommen sein, die in Frankreich seit dem 15. Jahrhundert um die
(weibliche) Thronfolge, die so genannte »Loi saliques, gefiihrt worden sind. Hier
hatten sich humanistisch gebildete R echtsgelehrte — im Angesicht der Thronan-
spriiche des englischen Konigs — eigentlich wider besseres Wissen fiir eine dezi-
diert Frauen ausschlieBende Lesart dieses frithmittelalterlichen Gesetzestextes
entschieden und festgeschrieben, dass die franzésische Krone ausschlieBlich an
einen minnlichen Verwandten vererbt werden diirfe.!°

Allerdings hatte dieses Gesetz nicht verhindert, dass Isabella von Bayern um
1400 de facto die Regentschaft fiir ihren geisteskranken Mann und ihren un-
miindigen Sohn mit iibernahm, wie im tibrigen zahlreiche europiische Fiirstin-
nen dies bereits frither getan hatten und auch weiterhin tun wiirden. Und mehr
noch, wie wir einer der bedeutendsten staatstheoretischen Schriften des 16. Jahr-
hunderts, Jean Bodins »Sechs Biicher(n) tiber den Staat« (1576) entnehmen kén-
nen, lisst sich seit dem spiten Mittelalter eine Entwicklung beobachten, durch
die immer mehr Frauen als souverine Fiirstinnen in Erscheinung traten.!!

Bodin war kein Freund dieser Entwicklung, sondern ein entschiedener An-
hinger der Frauen ausschlieSenden »Loi saliques, die er gerne auf alle europii-
schen Fiirstentiimer ausgedehnt gesehen hitte (vgl. Opitz 2002). Doch bot sich
zu seinen Lebzeiten ein diesem Wunsch ginzlich entgegengesetztes Bild, na-
mentlich auf den Britischen Inseln:

»Was das Konigreich England angeht, so lesen wir zwar, dass es schon unter
Domitian an die weibliche Linie gefallen war und dass die Englinder bei der
Thronfolge keinen Unterschied machten zwischen den beiden Geschlechtern,
doch war dies bis zur Thronbesteigung Marias in Nachfolge nach ihrem Bruder
Eduard VI. und ihnlich auch in Schottland [wo Maria Stuart den Thron geerbt
hatte, C.O.] seit mehr als 1500 Jahren nicht mehr vorgekommen« (Bodin
1576/1984, 452).

Letzteres entspricht nun zwar nicht ganz den Tatsachen, weil es schon im
Hochmittelalter eine souverine Konigin in England gegeben hatte, Matilda, de-

10§ dazu Hanley (1997) und ausfiihrlicher Cosandey (2000); zur Regelhaftigkeit weiblicher Re-
gentschaft im Spitmittelalter und der frithen Neuzeit s. Fradenbourg (1992) in der Einleitung.
»Da man nun aber in Italien [im Kénigreich Neapel, C.O.] mit der weiblichen Erbfolge einen
Anfang gemacht hatte, fand sie auch Nachahmung in den Konigreichen Ungarn und Polen
[---], [in der] Thronfolge der Konigreiche Norwegen, Schweden und Dinemark [...][und] im
Konigreich Kastilien« (Bodin 1576/1984, Bd.2, Buch 6, 452).

11



Staatsrison kennt kein Geschlecht 233

ren Thronanspriiche aber gewaltsam zuriickgedringt worden waren.'? Doch
wie auch immer — diese Ausfilhrungen prisentieren uns ein zumindest wider-
spriichliches Bild: Hat es nun am Ende des Mittelalters einen Aufschwung fiir
weibliche Regierungsfihigkeit gegeben — oder war diese eher im Niedergang
begriffen? Konnte man zu Recht auf eine seit der Antike mehr oder weniger
ununterbrochene Tradition weiblicher Herrschaft zuriickblicken, wie dies Chris-
tine de Pizan suggeriert — oder eben gerade nicht?

Um diese Frage beantworten zu konnen, ist es zunichst wichtig, die jeweili-
gen kommunikativen Kontexte der zitierten Schriften genauer zu beriicksichti-
gen — etwa den hofisch-courtoisen Zuschnitt der Schriften de Pizans. Aber auch
die Tatsache, dass Pizan sich in erster Linie an ein weibliches Lesepublikum rich~
tete, das sicherlich kein Interesse daran hatte, trotz evidenter Anteile an der feuda-
len Herrschaftspraxis als unfihig und rechtlos geschildert zu werden, spielt dabet
eine Rolle. Dagegen richteten sich die zitierten »Minnertexte« an ein gelehrtes
mannliches Publikum, wenn auch mit einem jeweils deutlich unterschiedlichen
»tagespolitischen« Impetus. Agrippa von Nettesheim etwa versuchte, seine Kar-
rierechancen in Form einer »frauenfreundlichen« Huldigung an die Statthalterin
von Burgund, Margarethe von Osterreich, zu verbessern, wihrend Jean Bodin mit
seiner umfangreichen staatstheoretischen Schrift einen Beitrag zur Uberwindung
des konfessionell begriindeten Biirgerkrieges leisten wollte — zu Lasten des weib-
lichen Geschlechts.!?

Vor allem aber dnderten sich seit dem Ende des 15. Jahrhunderts die Grundla-
gen der politischen Herrschaft in den groBen Territorialstaaten Europas spiirbar.
Das musste auch Auswirkungen auf die Herrschaft von Frauen einerseits, auf die
politische Theorie andererseits haben, was sich besonders gut am »Fall« der
Thronbesteigung Elisabeths I. von England erkennen lisst.

Der »Un-Fall« weiblicher Thronfolge: Elisabeth 1. von England

Hier hatte sich nimlich erstmals mit dem Ableben Heinrichs VIII. der Fall einer
weiblichen Thronfolge ergeben, eine in dieser Eindeutigkeit bis dahin ebenso
unbekannte wie ungeklirte Situation — wenn es auch schon (mindestens) seit
dem spiten Mittelalter verschiedene Formen der Mitregentschaft von Frauen

12 Mathilde (Maud) von England, 1102-1167; heiratete 1114 Kaiser Heinrich V. und kehrte nach
dessen Tod nach England zuriick. 1128 heiratete sie Gottfried Plantagenet, Grafen v. Anjou,
dem sie 1131 den kiinftigen Heinrich II. von England gebar. 1135 von Heinrich I., ihrem Vater,
zur Erbin eingesetzt, wurden ihre Anspriiche von einigen Baronen nicht anerkannt, es kam zum
Biirgerkrieg, der damit endete, dass ihr Sohn Heinrich als Thronfolger bestitigt wurde, s. dazu
Jordan (1987).

13 Zudem blieben alle vier Schriften nicht ohne Folgen, sondern entwickelten sich jeweils zu
»Bestsellern¢, die in verschiedene Sprachen iibersetzt, nachgeahmt und schlieBlich auch im
Druck weiter verbreitet wurden.



234 Claudia Opitz

gegeben hatte.!* Mit auf den ersten Blick erstaunlicher Gleichmiitigkeit akzep-
tierten es hier dennoch Kronrat und Parlament, nach dem frithen Tod des jungen
Edward VI. 1543 gleich dreimal in Folge einen weiblichen Thronfolger zu
wihlen, zunichst die iiberzeugte Katholikin Mary I. (die spiter wegen der unter
ihrer Herrschaft intensivierten Verfolgung Andersgliubiger »Bloody Mary« ge-
nannt wurde), dann, nach deren frithem Tod, Lady Jane Grey und schlieflich
Elisabeth 1., die als die erfolgreichste (Friedens-)Fiirstin des Jahrhunderts in die
Annalen eingehen wiirde.

Es kann hier nicht niher ausgeleuchtet werden, weshalb genau sich die Ange-
horigen des englischen Parlaments (also der minnliche Teil des hohen englischen
Adels) dazu bereit fanden, die weiblichen Thronfolger ebenso zu unterstiitzen
wie Edward V1., das neunjihrige Kind, das im Prinzip noch 'nicht regierungs-
fihig war. Auf jeden Fall war diese Entscheidung trotz aller Vorbereitungen des
alternden Heinrichs VIIL. nicht unumstritten, so dass sich daraus eine heftige 6f-
fentliche Kontroverse entspann, die als sogenannte »Gynikokratiedebatte« in die
Geschichtsschreibung des 16. Jahrhunderts eingegangen ist.!>

Insbesondere unter der (kurzen) Regierung der erklirten Katholikin Mary I.
formulierten protestantische Oppositionelle wie Thomas Becon oder John Knox
substantielle Einwande gegen die Frauenherrschaft als solche. Becon erscheint
die weibliche Herrschaft als Zeichen des Zornes Gottes und als eine Strafe, die
in die Katastrophe fiihren wird. Noch schirfer argumentierte John Knox, der
schottische Reformator, in seinem »First Blast of the Trumpet Against the Mon-
strous Regiment of Womeng, eine Frau, die es wagte, aus der ihr angestammten
und zugewiesenen Rolle als dem Mann Untergeordnete herauszutreten, kénne
niemals eine gute Herrscherin sein, sondern wiirde notwendigerweise zur Ket-
zerin, Gesetzesbrecherin und Tyrannin (vgl. Valerius 2001, v.a. 215fF.; Shepard
1994).

In der die Frauenherrschaft befiirwortenden Literatur — so etwa in der von
William Barker (1559) verfassten Schrift »The Nobility of Women« — wurden
hingegen zahlreiche historische Beispiele ins Feld gefiihrt dafiir, dass Fiirsten-
hiuser und Staaten von der Frauenherrschaft durchaus einen Nutzen gehabt hit-
ten — und infolgedessen auch noch weiterhin davon profitieren kénnten. Mit
Isabella von Kastilien, Maria von Ungarn, Statthalterin der Niederlande, und
Mary Tudor, K6nigin von England, fiihrt Barker dabei auch regierende Frauen

% S. dazu etwa die diversen Beitrige in dem Band von Fradenbourg (1992).

15 Diesen Zusammenhang hat Scalingi (1978) schon friih herausgearbeitet, sowie, neun Jahre spa-
ter und mit dhnlicher Ausrichtung, Jordan (1987). Mittlerweile ist die geschlechtergeschichtli-
che Forschungsliteratur zum »Fall« Elisabeth I.so umfangreich geworden, dass ich sie hier auch
nicht annihernd wiirdigen kann. Allerdings mangelt es nach wie vor an Studien, die dieses
renglische« Phinomen in einen breiteren historischen Kontext einordnen. Dies haben meines
Wissens nach zuerst Anderson und Zinsser (1992) in ihrer Studie versucht, wobei allerdings
weniger die politische Theorie, als vielmehr die Praxis weiblichen Lebens am Hof im Mittel-
punkt der Darstellung steht.



Staatsrison kennt kein Geschlecht 235

aus der unmittelbaren Vergangenheit und der Gegenwart als Beleg fiir die weib-
liche Regierungsfihigkeit an.!® Andere Autoren, wie etwa der Elisabeth nahe
stehende John Aylmer, betonten, dass Gottes Gnade auch aus einem schwachen
Weib eine tapfere und kompetente Fiirstin machen konne; im Falle der Not, so
argumentiert Aylmer weiter mit Hinweis auf biblische Frauengestalten, hitte
Gott schon frither solche Wunder vollbracht und kénne dies auch in der Gegen-
wart tun. Als Verstirkung seiner These flihrt Aylmer in seiner direkt gegen Knox’
»First Blast« gerichteten Schrift »An Harborowe for Faithfull and Trewe agaynst
the late blown Blaste, concerninge the Gouernement of Women« (gedruckt in
StraBburg 1559) auch das besonders schlagkriftige (und in der Debatte um das
weibliche Biirgerrecht 200 Jahre spiter wieder auftauchende) Argument an, dass
auch ein minnlicher Herrscher durch Jugend oder Alter geschwicht sein kdnne
und dennoch bislang unangefochten hitte regieren kénnen, wenn auch oftmals
nur mit Hilfe sachkundiger Berater.

In diesem Zusammenhang kommt Aylmer dann auch auf die in England sich
gerade formierende Vorstellung von den zwei Korpern des Konigs zu sprechen,
die dank Kantorowiczs gleichnamiger Studie in der politischen Ideengeschichte
lingst ein Begriff ist, in der dieser jedoch die geschlechtergeschichtlichen Impli-
kationen der Theorie und ihrer Wirksamkeit vernachlissigt hat (Kantorowicz
1990; engl. Original 1957).17 Aylmers Argumentation fiihrt, kurz gesagt, dazu,
dass die Weiblichkeit des designierten oder vom Parlament bestitigten Thronfol-
gers — hier: Elisabeths I. — relativiert wird und damit an Bedeutung verliert.
Schon Mary I hatte in ihrer Rede vor dem Englischen Parlament auf diese Di-
mension ihrer Herrscherwiirde hingewiesen; Elisabeth I. wiirde sich einige Jahre
spiter offentlich als Person bezeichnen mit dem Korper einer Frau, aber »with
the heart and stomach of a kinge.!®

Die mystische Uberhéhung des koniglichen Korpers — ohne Ansehen des Ge-
schlechts —, die hier anklingt, wird in einer weiteren, anonymen Schrift, die ur-
spriinglich Konigin Mary gewidmet war, aber erst 1563 unter dem Titel »The
Mirror of Magistrates« publiziert wurde, noch wesentlich deutlicher hervorge-
hoben. Der Autor betont hier, dass es immer Gottes Fiigung sei, wenn eine Per-
son — gleich welchen Geschlechts, Alters, Stirke oder Schwiche usw. — auf den
Thron gelange. Zudem sieht er den Herrscher dermaen den Gesetzen Gottes
unterworfen, dass es auf seine persdnlichen Vorlieben und Schwichen nicht
mehr ankommt, denn »the chiefest poynt of a princes offyce consysteth in obe-
dience to god and his ordynaunces«.!® Daraus folgert der Verfasser schlieBlich,
dass beide Geschlechter dieselbe Befihigung zur R egierung hitten, da sie hierfiir

Zur Bedeutung der historischen Beispiele von Frauenherrschaft in dieser Debatte s. Shepard
(1994, bes. Kap.7).

17 Vgl. dazu auch die Einleitung und die diversen Beitrige in Schulte (2002).

18 S.dazu die Studie iiber Elisabeths Selbstdarstellung von Levin (1994).

19 Zit. nach Valerius (2001, 243).



236 Claudia Opitz

in gleicher Weise der Hilfe Gottes bediirften, aber auch seiner Gnade sicher sein
konnten, sofern sie sich an seine Gesetze hielten und sich fiir die hilfebediirftigen
Untertanen, die Gott ihnen unterstellt habe, angemessen einsetzten. Hier sieht
der anonyme Verfasser sogar einen gewissen Vorteil bei den Angehdrigen des
weiblichen Geschlechts, denn »women are by nature tender harted, mylde, ant
pytiefull, who maye better than they discharge this dutie?« (Valerius 2001, 244).

So kommt er zu einer ausgesprochen positiven, aber gleichzeitig relativisti-
schen Gesamteinschitzung der weiblichen Regierungsfihigkeit, die indes nicht
alle Befiirworter der Thronfolge Elisabeths ohne Abstriche in ihr Argumenta-
tionsarsenal aufnehmen wollten. Diese vertraten mehrheitlich die Ansicht, dass
das weibliche Geschlecht der designierten oder bereits gewihlten Thronfolgerin
ein deutliches, aber nicht uniiberwindbares Handicap bei der Ausiibung der Re-
gierungsgewalt sei. Keinesfalls sollte die Wahl eines weiblichen Monarchen als
Prizedenzfall fiir weibliche Dominanz als solche gelten diirfen. »Quod licet Jovi,
non licet bovi« — mit diesem oder dhnlich lautenden Argumenten sollte sicher-
gestellt werden, dass der von Religion und Naturphilosophie vertretene Grund-
satz der weiblichen Inferioritit (denn: »maior dignitas est in sexu virili«) durch
einen weiblichen Souverin nicht infrage gestellt wiirde.’

Wie kiirzlich RobertValerius in seiner Dissertation itber die Regierungsiiber-
nahme Elisabeths I. aufgezeigt hat, haben diese Streitschriften, ganz gleichgiiltig,
ob sie Frauenherrschaft im Titel tragen oder nicht, nicht nur auf die aktuelle
Situation reagiert, sondern auch agiert: Sie lieferten nimlich Vorbilder und Argu-
mente fur die Selbstdarstellung Elisabeths und damit fiir ihre politische Legiti-
mation — wenn auch in durchaus problematischer, da widerspriichlicher Weise.
Dadurch, dass iiber die Weiblichkeit der Thronerbin in so prominenter, in der
Regel aber auch negativer Weise gesprochen wurde, wurde es fir die Konigin
schwierig, sich in kohirenter Weise als Herrscherin zu (re-)prisentieren: Die
bildliche (und auch literarische) (Selbst-)Darstellung Elisabeths I. betont deshalb
abwechselnd ihre a-sexuelle Vorbildlichkeit als iiberirdische »Virgo thrium-
phans¢, oder ihre »minnliche« Tugend als Amazone und Virago.?! Die Kehrseite
dieser iiberhShten Selbstdarstellung waren offentlich geiuBlerte Vermutungen
tiber uneheliche Schwangerschaften und Liebesaffiren der Konigin und eine
permanente, 6ffentlich geduBerte Besorgnis der Beamtenschaft und der Unterta-
nen iiber die fehlende Nachkommenschaft und die ungeklirte Thronfolge (vgl.
Levin 1994).

2(

Sinngemil} etwa: »Was dem Hochsten geziemt, passt nicht fiir das (niedere) Volk¢; und: »Die
groBere Wiirde ist im minnlichen Geschlechte.

2! »Triumphierende Jungfraus; s. dazu etwa Belsey und Belsey (1990) mit weiterfiihrender Litera-
tur.



Staatsrison kennt kein Geschlecht 237

Kennt Staatsrdson kein Geschlecht ?

Dennoch wird in der englischen Gynikokratiedebatte ebenso wie in den Staats-
papieren, den Reden der Konigin, den Beschliissen des Parlaments usw. deutlich,
wie weit im 16. Jahrhundert das Geschlecht des Souverins zuriicktreten konnte
hinter andere Uberlegungen und Legitimationsstrategien. Dies konnte einerseits
die politische Theologie der »zwei Korper des Konigs« und das Gottesgnaden-
tum der Monarchie sein, durch welche die Person des Konigs bzw. der Konigin
so weit {iber alle anderen Menschen erhoben wurde, dass die tiblichen Regeln
und Gesetze menschlichen (und insbesondere weiblichen) Daseins aufgehoben
waren.

Dies konnte aber sehr wohl auch — und das zeigt sich dann vor allem bei Ayl-
mer und im anglikanischen Lager —, die Idee der Staatsrison selbst sein, die sich
seit Beginn des 16. Jahrhunderts in Europa verbreitete. Nach Herfried Miinkler
meint nimlich der Begriff »Staatsrison« »eine weitreichende Rechtsdurchbre-
chungsbefugnis [...] kraft derer der neuzeitliche Staat die alte Ordnung substan-
tiell aushohlte und zerstorte« (Miinkler 1987, 174). Und eine Rechtsdurchbre-
chung fand hier in der Tat — auch explizit — statt insofern, als die nach Meinung
der meisten Zeitgenossen durch die Bibel und die Naturgesetze begriindete
snatiirliche« Unterordnung der Frau unter die Herrschaft des Mannes — aus-
nahmsweise, wie sich die meisten Befiirworter der weiblichen Thronfolge beeil-
ten zu versichern — aufgehoben wurde.

»Staatsridson« war im iibrigen, nach Miinkler, nicht nur ein Kampfbegriff, der
denVerfall der ilteren politischen Strukturen ebenso beschrieb wie beschleunigte,
sondern auch ein Markstein auf dem Wege zur De-Personalisierung der Macht
(ebd., 168). Diese De-Personalisierung der Macht lisst sich, betrachtet man die
englische Diskussion und Entwicklung, nicht zuletzt auch als De-Gendering, als
Ent-Geschlechtlichung der Macht verstehen. In der aus der Frage der weiblichen
Thronfolge und Regierungsfihigkeit generierten Debatte wurden somit einer-
seits die Grundlagen der frilhmodernen Staatlichkeit argumentativ abgesichert;
gleichzeitig wurden hier aber immer auch die Grundlagen und Grundfragen der
herrschenden Geschlechterordnung mitverhandelt — jedenfalls dann, wenn es sich
beim neu zu kiirenden Staatsoberhaupt um eine Frau handelte.?? Das zeigt sich
gerade am englischen Beispiel sehr deutlich, wenn im Moment der Krise — in der
Mitte des 17. Jahrhunderts, zur Zeit der Englischen Revolution — erneut um das
Geschlecht des Souverins gerungen wurde. Hier forderte ein Parteiginger der
absoluten Monarchie, Sir Robert Filmer, dass diese auch rein minnlich sein
musse, um nicht anfechtbar zu sein — nimlich eine Monarchie, die der viterlichen
Gewalt nachgebildet sei, die ihrerseits wiederum die gottliche Allmacht wider-

22 Dass dies auch bei der Ubernahme durch einen minnlichen Herrscher der Fall sein konnte,
zeigt Hanley (1994).



238 Claudia Opitz

spiegele (Laslett 1949). Er kniipfte bei seinen Uberlegungen an Konzepte an, wie
sie am Ende des 16. Jahrhunderts der oben zitierte franzosische Staatstheoretiker
Bodin in seinen »Sechs Blicher(n) tiber den Staat« entworfen hatte.

Schon Bodin hatte nicht nur die Anspriiche traditioneller Zwischengewalten
wie etwa der Stinde oder des (Hoch-)Adels auf Mitspracherecht innerhalb der
(franzdsischen) Monarchie vehement zuriickgewiesen als Gefahrenquellen fiir
eine starke Zentralgewalt, sondern hatte dariiber hinaus die Monarchie als
minnliche Herrschaftsform zu definieren gesucht. Fiir ihn ist der Staat »un droit
gouvernement de plusieurs mesnages, & de ce qui leur est commun avec puis-
sance souveraine« (Bodin 1583/1977,1).%

Diese »mesnages« oder Familien, denen ein legitimer Herrscher vorsteht, wer-
den jeweils von einem Vater-Souverin regiert. Die Regierungsgewalt des Fiirs-
ten ist dieser Regierungsgewalt der Haus-Viter nachgebildet, welche ihrerseits
die viterliche Liebe und Gewalt Gottes gegeniiber den Menschen reflekdiert.
Dieses Konzept des Fiirsten als Hausvater und »wahren Mann« hat Bodin dann
in seinen Ausfihrungen iiber die Gynikokratie, die ich weiter oben erwihnt
habe, noch weiter ausgebaut und erliutert. Deren Fazit ist unter anderem, dass
durch die politische Herrschaft einer Frau Unfrieden und Biirgerkrieg iiber ein
Land kommen, da sie gegen die Gesetze Gottes, der Natur und der Menschen
verstoBt. Dies zeigt Bodin nicht nur aufgrund zahlreicher Beispiele aus der Ge-
schichte, sondern auch im Ruiickgriff auf die »Loi saliqueg, die ja nicht nur das
Prinzip der Erbmonarchie in Frankreich festschrieb, sondern vor allem auch die
Minnlichkeit des Thronfolgers.?*

Allerdings wurde durch diese Festschreibung — und das hat Bodin nicht gese-
hen (oder nicht sehen kénnen) — eine Modernisierung der franzosischen Mo-
narchie im Sinne der »Staatsrison« nachhaltig verhindert. Die Minnlichkeit des
Herrschers festzuschreiben hieB nimlich gleichzeitig, eine De-Personalisierung
der staatlichen Macht zu beschrinken oder sogar ginzlich zu verunméglichen.
Der Personenkult um den »Sonnenkdnig« Ludwig XIV.im spiteren 17. Jahrhun-
dert ist in vieler Hinsicht eine Folge dieser Entwicklung; und umgekehrt ging
die Kritik an Monarchie und absolutem Staatswesen in Frankreich seit Beginn
des 18.Jahrhunderts ganz direkt einher mit der Infragestellung der Minnlichkeit

des koniglichen Souverins.?

2 Ich zitiere hier aus der franzésischen Fassung, weil die deutschen Ubersetzungen den Aspekt
der direkten, personellen staatlichen Herrschaft m.E. nicht exakt wiedergeben. Ich wiirde die
zitierte Passage so iibersetzen: »Der Staat ist die rechtmifige souverine Herrschaft iiber meh-
rere Hiuser (im Sinne von ‘Familien’) und dariiber, was ihnen gemeinsam ist.«

24 S. dazu auch den Aufsatz iiber »Weibliche Herrschaft und Geschlechterkonflikte in der Poli-

tik...« (Opitz (2001), passim, sowie Opitz (1996)).

Ich habe hier einen komplexen Sachverhalt sehr knapp wiedergegeben. Leider beriicksichtigt

die bisherige Forschung zur Verfassungsgeschichte Frankreichs wie zu Ludwig XIV. selbst die

Geschlechterdimension kaum. Zur Infragestellung von Ludwigs XIV. Minnlichkeit s. jedoch

Engels (2000). Zur aufklirerischen Kritik an der (frz.) Monarchie als Weiberherrschaft s. Opitz

(2002).

25



Staatsrison kennt kein Geschlecht 239

Dem Verfasser der absolutistischen Streitschrift »Patriarcha« (1680) (und auch
schon einer fritheren Schrift mit dem Titel »The Necessity of the Absolute Power
of all Kings« von 1648) stellten sich in England dagegen zahlreiche Autoren (und
auch einige wenige Autorinnen) entgegen, die sich nicht nur gegen die schran-
kenlose Macht des Souverins richteten, sondern die sich gelegentlich auch
grundsitzlich fur die Gleichheit des weiblichen Geschlechts mit dem minnli-
chen aussprachen — und damit die Argumente des mit der Bibel und der Schop-
fungsgeschichte argumentierenden Filmer zu entkriften suchten.?® Den Ausweg
aus dieser Staats- und Geschlechterkrise bot indes auch hier nicht das vollige
De-Gendering des Souverins, sondern seine zwei-geschlechtliche »Aufladung«:
Es folgte eine doppelte Verankerung der Regierungsgewalt im gleichberechtigt
souverinen, nachrevolutioniren Konigspaar Mary Tudor II. und Willhelm III.
von QOranien (vgl. Zook 1992).

Im iibrigen fiihrte aber weder das De-Gendering der Souverinitit, noch die
Debatte iiber weibliche Regierungsgewalt zu mehr Geschlechter-Gleichheit in-
nerhalb der englischen Gesellschaft insgesamt, im Gegenteil: Dem Konzept der
Staatsridson inhirent ist die Abtrennung des »Politischen« vom »Privaten« und
(dadurch) die Etablierung einer gewissen politischen Doppelmoral, die darin be-
steht, dass fiir das Wohl des Staates praktisch alle Mittel recht sind — nicht zuletzt
auch solche, die die herrschende Geschlechterhierarchie auf den Kopf stellen.

Dies galt jedoch nicht fiir die Geschlechterhierarchie im Volk. Im Gegenteil,
das Argument der »Staatsrison« und die damit verbundene Verselbstindigung der
staatlichen Sphire konnte zu einer volligen Ent-Politisierung der »privaten« Ge-
schlechterverhiltnisse in der Ehe fithren, wie wir das beispielsweise an den »Two
Treatises on Government« des englischen Aufklirers John Locke erkennen kon-
nen — was nicht zuletzt auch eine Erklirung dafiir ist, warum gerade dem engli-
schen Privatrecht, trotz (oder eher: wegen) der Akzeptanz eines weiblichen
Monarchen noch wesentlich linger als anderswo in Europa eine massive Ge-
schlechterungleichheit eingeschrieben blieb.?’

Und obwohl die Rede von der Staatsrison, die kein Geschlecht kennt, schon
traditionell mit der Vorstellung vom Verstand, der bei beiden Geschlechtern
gleich sei, eng verbunden war (vgl. Shepard 1994, bes. Kap. 5), konnte die weib-
liche bzw. genauer: die geschlechtsunabhingige Regierungsgewalt der Idee von
der Gleichheit der Geschlechter allgemein wenig niitzen: Ihr — gegeniiber der
ent-geschlechtlichen »Staatsrison« — vergleichsweise spiter Erfolg lisst sich ge-
rade auch aus dieser widerspriichlichen Genealogie der Gleichheitsidee als einer
vorwiegend oder gar ausschliellich »politischen« erkliren, die auf die (vermeint-
lich) »privaten« Geschlechterverhiltnisse explizit keinen Einfluss haben sollte.

2% S, dazu die Beispiele in Bock (2000, Teil I, 464F.).
27 S. dazu knapp Bock (2000) und ausfiihrlicher Pateman (1989, bes. Kap.2).



240 Claudia Opitz

Literaturverzeichnis

Anderson, Bonnie S./Zinsser, Judith (1992): Eine eigene Geschichte. Frauen in Europa. Bd. 1. Ziirich.

Aylmer, John (1559).

Barker, William (1559).

Belsey, Andrew/Belsey, Catherine (1990): Icons of Divinity: Portraits of Elizabeth I. in: Gent,
Lucy/Llewellyn, Nigel (Hrsg.): Renaissance Bodies. The Human Figure in English Culture. 1540—
1660. London, S.11-35.

Bock, Gisela/Zimmermann, Margarete (1997): Die Querelle des Femmes in Europa. Eine Be-
griffs- und forschungsgeschichtliche Einfithrung. in: Querelles. Jahrbuch fiir Frauenforschung. Stutt-
gart/ Weimar, S.9-38.

Bock, Gisela (2000): Frauen in der europdischen Geschichte. Vom Mittelalter bis zur Gegenware. Miinchen

Bodin, Jean (1583/1977): Les six livres de la République. Paris, 2¢ édition (repr. Aalen 1977).

Bodin, Jean (1576/1984): Sechs Bsicher siber den Staat. Eingel. u. hrsg. v. C. Mayer-Tasch. Bd. 2.
Miinchen.

Cosandey, Fanny (2000): La reine de France: Pouvoir et symbolique. Paris.

de la Barre, Frangois Poullain (1647): De 1 ‘égalité des deux sexes. Deutsche Ausgabe in: Hierdeis,
Irmgard (Hrsg.) (1993): Die > Gleichheit der Geschlechterc und >Die Erziehung der Frauen« bei Poul-
lain de la Barre. Frankfurt/M.

de Beauvoir, Simone (1948): Le Deuxiéme Sexe. Deutsche Ausgabe (1948): Das andere Geschlecht.
Sitte und Sexus der Frau. Frankfurt/M.

de Pizan, Christine (1987): Das Buch von der Stadt der Frauen. 2. erw. Auflage. Miinchen.

de Pizan, Christine (1996): Der Schatz der Stadt der Frauen. Weibliche Lebensklugheit in der Welt des Spat-
mittelalters. Ein Quellentext. Ubers. v. Claudia Probst, eingel. v. Claudia Opitz. Freiburg/Basel.

Engels, Jens Ivo (2000): Konigsbilder. Sprechen, Singen und Schreiben siber den franzésischen Konig in der
ersten Hilfte des 18. Jahrhunderts. Bonn.

Fietze, Katharina (1991): Spiegel der Vernunft. Theorien zum Menschsein der Frau in der Anthropologie des
15. Jahrhunderts. Paderborn.

Fradenbourg, Louise Olga (Ed.) (1992): Women and Sovereignty. Edinburgh.

Hanley, Sarah (1994): The Monarchic State in Early Modern France: Marital Regime Governe-
ment and Male Right. in: Bakos, A.E. (Hrsg.): Politics, Ideology and the Law in Early Modern Eu-
rope. Rochester/NY, S.107-126.

Hanley, Sarah (1997): La Loi Salique. in: Fauré, Christine (Hrsg.): Encyclopédie historique et politique.
Paris, S.11-30.

Jordan, Constance (1987): Woman's Rule in Sixteenth-Century British Political Thought. in: Re-
naissance Quarterly. Bd.40, S.421-451.

Kantorowicz, Ernst (1990): Die zwei Korper des Konigs. Eine Studie zur politischen Theologie des Mittel-
alters. Miinchen (engl. Original Princeton 1957).

Koch, Elisabeth (1991): Maior dignitas es in sexu virili. Das weibliche Geschlecht im Normensystem des
16. Jahrhunderts. Frankfurt/M.

Kreisky, Eva (1995): Der Staat ohne Geschlecht? Ansitze feministischer Staatskritik und feministi-
scher Staatserklirung. in: Kreisky, Eva/Sauer, Birgit (Hrsg.) (1995): Feministische Standpunkte in
der Politikwissenschaft. Eine Einfiihrung, Frankfurt/New York, $.27—62.

Kreisky, Eva (2000): Der Stoff, aus dem die Staaten sind. Zur minnerbiindischen Fundierung poli-
tischer Ordnung. in: Braun, Kathrin u.a. (Hrsg.): Feministische Perspektiven in der Politikwissen-
schaft. Miinchen u. Wien, S.144-181.

Laslett, Peter (Hg.) (1949): Patriarcha and other Political Works of Sir Robert Filmer. Oxford.

Levin, Carole (1994): The Heart and Stomach of a King: Elizabeth I. and the Politics of Sex and Power.
University of Pennsylvania Press.



Staatsrison kennt kein Geschlecht 241

MacKinnon, Katharine (1989): Towards a Feminist Theory of the State. Cambridge (Mass.)/London.

Muiinkler, Herfried (1987): Im Namen des Staates. Die Begriindung der Staatsrison in der Friihen Neu-
zeit. Frankfurt/M.

Nagel, Sylvia (2000): Spiegel der Geschlechterdifferenz. Frauendidaxen im Frankreich des spiten Mittelal-
ters. Stuttgart.

Opitz, Claudia (1996):Viterliche Gewalt gegen kindlichen Ungehorsam? Zum Generationenkon-
flikt und seiner Bewiltigung in Jean Bodins Six livres de la République (1576). in: Erbe, M. u. a.
(Hrsg.): Querdenken. Dissens und Toleranz im Wandel der Geschichte. Mannheim, S.153-168.

Opitz, Claudia (2001): Weibliche Herrschaft und Geschlechterkonflikte in der Politik des 16. und
17. Jahrhunderts. in: Garber, Klaus u.a. (Hrsg.): Erfahrung und Deutung von Krieg und Frieden.
Miinchen, S.507-520.

Opitz, Claudia (2002): Politik und Geselligkeit der Geschlechter in Montesquieus »Vom Geist der
Gesetze (1748). in: Dies. Aufklirung der Geschlechter, Revolution der Geschlechterordnung. Studien zur
Politik- und Kulturgeschichte des 18. Jahrhunderts. Miinster/Berlin, S.74-91.

Pateman, Caroline (1989): The Sexual Contract. Ithaca/London.

Quilligan, Maureen (1991): The Allegory of Female Authority. Christine de Pizan’s Cité des Dames.
Ithaca und London.

Reinhard, Wolfgang (1999): Geschichte der Staatsgewalt. Eine vergleichende Verfassungsgeschichte Europas
von den Anfingen bis zur Gegemwart. Miinchen.

Sauer, Birgit (2001): Die Asche des Souverdns. Staat und Demokratie in der Geschlechterdebatte. Frank-
furt/M.

Scalingi, Paula Louise (1978): The Scepter or the Distaff. The Question of Female Souvereignty 1516—
1607. in: The Historian. Bd. 41, $.59-75.

Schulte, Regina (Hrsg.) (2002): Der Korper der Konigin. Geschlecht und Herrschaft in der hifischen Welt
seit 1500. Frankfurt/New York.

Shepard, Amanda (1994): Gender and Authority in Sixteenth Century England. Keele University Press.

Stuurman, Siep (2000): The Canon of the History of Political Thought — Its Critique and a Propo-
sed Alternative. in: History and Theory. Studies in the Philosophy of History. Jg. 39, H. 2, S.147-166.

Valerius, Robert (2001): Theorie und Praxis weiblicher Herrschaft im England des 16. Jahrhunderts. Phil.
Diss. Universitit Hamburg.

Von Nettesheim, Henricus Cornelius Agrippa (1540/1988): Vom Adel und Fiirtreffen Weibliches
Geschlechts. Ediert u. kommentiert von Jorg Jungmayr. in: Géssmann, Elisabeth (Hrsg.): Archiv
fiir philosophie- und theologiegeschichtliche Frauenforschung. Bd.4, Miinchen, S.53-96.

Von Nettesheim, Agrippa (1763/1987): Von dem Vorzug und der Fiirtrefflichkeit des weiblichen Ge-
schlechts vor dem mdnnlichen. Ausg,. Jenia, hrsg. v. Gerd Kimmetle. Tiibingen.

Zook, Melinda (1992): History’s Mary: The Propagation of Queen Mary II. 1689-1694. in: Fra-
denbourg, Louise Olga (Ed.): Women and Sovereignty. Edinburgh, S.170-191.



