
� Fabula 2024 65(1–2): 197–219

IV Reviews 

Breithaupt, Fritz: Das narrative Gehirn. Was unsere Neuronen erzählen. Frankfurt am 
Main: Suhrkamp, 2022. 367 S.

Reviewed by PD Dr. Sebastian Dümling, Lehrstuhl für Europäische Ethnologie/Empirische Kultur-
wissenschaft, Universität Würzburg/Deutschland. E-Mail: sebastian.duemling@uni-wuerzburg.de

https://doi.org/10.1515/fabula-2024-0011

Warum erzählt der Mensch? Mögliche Antworten: Um die Welt zu ordnen, um die 
Welt zu stören, um Sinn zu generieren, um Zeitlichkeit zu gestalten, um sich selbst 
als Mensch zu erfinden. Fritz Breithaupt gibt nun eine weitere Antwort, die nicht 
sensationell erscheint: Der Mensch erzählt, weil das Erzählen Emotionen auslöst. 
Und um es gleich vorwegzunehmen: Es ist auch nicht diese Erkenntnis, die den 
anzuzeigenden Band  – in Österreich zum Wissenschaftsbuch des Jahres 2023 
gewählt – äußerst lesenswert macht.

Der große Reiz besteht vielmehr darin, dass Breithaupt eine Erzähltheorie 
entwirft, die sich zu gleichen Teilen geisteswissenschaftlicher Narratologie sowie 
experimenteller kognitionswissenschaftlicher Forschung bedient. Dies entspricht 
dem Profil des Autors, der von Haus aus Germanist ist, aber als Professor an der 
Universität von Indiana (USA) primär in den Bereichen der Kognitions- und Ver-
haltensforschung tätig ist.

Breithaupts Emotionsthese lässt sich dahingehend zusammenfassen, dass sie auf 
drei Aspekte des Erzählens abzielt, nämlich dessen Kontingenzhaftigkeit, perspektivi-
sche Mobilität und narrative Identitätsarbeit: Die Emotionalität des Erzählens werde 
bei Erzähler:innen wie Rezipient:innen, erstens, durch die Kontingenz des Erzählten 
erreicht, das also das, was erzählt wird, sich auch anders verhalten kann. Erzählungen 
zielen entsprechend auf Handlungserwartungen ab, die nie ganz erfüllt, aber auch 
nicht ganz enttäuscht werden, was wiederum hochgradig emotional erlebt werde. 
Das Erzählte ermögliche es, zweitens, die Welt und ihre Bewohner:innen aus Perspek-
tiven zu beobachten, die nicht die eigenen sind. Wir leiden, jubeln, hassen, lieben mit 
den erzählten Figuren in der erzählten Welt, und können – weil der Mensch, so Breit-
haupt, über ein „mobiles Bewusstsein“ verfügt – episodisch zwischen den verschie-
denen emotional durchkreuzten Perspektiven auf die Welt wandern. Und schließlich, 
drittens, erarbeite das Erzählen affizierte Identitäten: Menschen lernten überhaupt 
erst durch Erzählungen Subjekte des Leidens, Freuens, Hassens und Liebens zu sein, 
und wie man diese Emotionen mit Handlungen anderer verknüpfe. Schon bevor der 
Mensch das erste Mal Liebeskummer hat, kann er dieses Gefühl in entsprechenden 
Erzählungen bis zu einem bestimmten Grad vorwegnehmen und auch sozialweltlich 
bestimmen – etwa, dass Liebeskummer Teil eines speziellen Personengefüges ist.

 Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter.   
Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.

mailto:sebastian.duemling@uni-wuerzburg.de
https://doi.org/10.1515/fabula-2024-0011


198   Reviews

Für diesen Aspekt spielen für Breithaupt wiederum die Grimms und ihre KHM 
eine wichtige Rolle (93–115). Das Besondere an den KHM sei nämlich, dass sie an 
eindeutigen Figuren (das Mädchen, der Vater etc.) die spezifische „Vulnerabilität“, 
so Breithaupts Begriff, sozialer Akteure hervorgehoben und popularisiert hätten: 
In den KHM sei narrativ vorgeführt worden, dass Menschen leidende Subjekte 
seien, deren Leid indes durch soziale Umstände ausgelöst werde, die sich eben auch 
wieder ändern könnten:

Um das Grimm’sche Märchen möglich zu machen, musste die (innere) Veränderbarkeit des 
Menschen entdeckt werden. Simplizissimus [als Figurenbeispiel der älteren populären Lite-
ratur, S. D.] bleibt sich seinem inneren Wesen nach in jeder Rolle gleich. Das Märchen dagegen 
ist auf der Möglichkeit gebaut, dass jemand von Grund auf ein anderer werden könnte. (96)

Seit den Grimms könnten Menschen also im populären Erzählen lernen, soziale 
und verletzbare Subjekte zu sein. Gewiss, hätte Breithaupt sich hierbei nicht nur 
auf Jack Zipes bezogen, sondern auch Max Lüthi gelesen, dann würde dieses allzu 
humanistische Märchen-Urteil doch etwas anders ausfallen. Doch dieses Monitum 
ist freilich eine Petitesse.

Für den volkskundlichen Erzählforscher, der sich, wie der Rezensent, mit 
Erzähltheorie beschäftigt, insbesondere Propp, Greimas, Lotman kennt und schätzt, 
liegt die Stärke des Buches in dem angesprochenen Dialog sehr verschiedener Dis-
ziplinen. So ist es zum Beispiel äußerst spannend, die unter anderem von Juri 
Lotman hervorgebrachte narratologische Grundbestimmung der raumgebundenen 
Ereignishaftigkeit des Erzählens aus der Perspektive der Neurowissenschaft ver-
mittelt zu bekommen (45  f.); ja, es ist geradezu erstaunlich, wie mitunter 2500 Jahre 
alte Argumente über das Erzählen, etwa Aristoteles’ poetologische Dreigliederung 
der Erzählung, neurowissenschaftlich bestärkt werden, gerade so als ob Aristoteles 
bereits Einblick in den Aufbau von Gehirnstrukturen gehabt hätte!

Ein von Breithaupts Forscherteam selbst durchgeführtes Experiment ist zum 
Beispiel einem klassischen Gegenstand der Erzählforschung gewidmet, nämlich 
dem Weitererzählen von Geschichten, das Breithaupts Team über ein großange-
legtes Stille-Post-Spiel mit 12 000 Teilnehmer:innen und 19 000 Nacherzählungen 
untersucht hat. Auch hier überrascht das Ergebnis nicht: Geschichten, die beson-
ders aktiv weitererzählt werden, werden gekürzt, wobei die Kürzungen tenden-
ziell zu Lasten der narrativen Binnenrationalität bei gleichzeitiger Profilierung 
emotionaler Aussagemarker erfolgt. Am Rande sei bemerkt, wie verblüfft man als 
Geisteswissenschaftler dabei ist, mit welcher Eindeutigkeit solche Auswertungen 
in Diagramme und Skalen überführt werden (vgl. z.  B. die in eine Skala von 0 bis 
7 gefasste Bewertung von narrativ vermittelter „Fröhlichkeit“, „Traurigkeit“ etc., 
126  f.). Insofern belohnt die Lektüre des Buches auch mit der Einsicht in die Evidenz-



� Reviews   199

praktiken unterschiedlicher Disziplinen: Quantitative Datenauswertungen oder das 
Argument vom Aufbau neuronaler Netze scheinen eine Evidenz beanspruchen zu 
können, die hermeneutische, textkritische Verfahren wohl schwerlich erreichen – 
auch wenn letztere, gleiche Annahmen zutage bringen.

In der Gesamtbetrachtung muss man sich als Rezensent im vorliegenden Fall 
ganz besonders davor hüten, das (meistens) allzu billige Urteil zu fällen, dass das 
alles nicht neu sei, sondern nur alter Wein in neuen Schläuchen. Gewiss: Wer 
Linda Dégh und Kurt Ranke kennt und Propp gelesen hat, der wird bei Breithaupt 
kaum neue Erkenntnisse über das Erzählen gewinnen. Aber es ist dann doch nicht 
wenig, dass Breithaupt die Rede vom Homo Narrans mit gleichsam wissenschaftli-
cher Ganzheitlichkeit stärken und herleiten kann. Das Buch kann dadurch unein-
geschränkt sowohl dem/der erfahrenden Erzählforscher:in empfohlen werden als 
auch einem Publikum, das es als erzähltheoretische Einführung lesen kann, zumal 
das Buch äußerst eingängig geschrieben ist.

Han, Byung-Chul: Die Krise der Narration (Fröhliche Wissenschaft 217). 2. Auflage. 
Berlin: Matthes & Seitz, 2023. 100 S.

Reviewed by Dr. Claudia Willms, Institut für Soziologie, Justus-Liebig-Universität Gießen/Deutsch-
land. E-Mail: claudia.willms@sowi.uni-giessen.de

„Erzählungen setzen dem Sein gleichsam Gelenke ein.“
Byung-Chul Hans Kritik des neoliberalen Storytellings und die Verteidigung dynamischer 

Erzählgemeinschaften

Der 1959 in Seoul geborene Philosoph und Kulturwissenschaftler Byung-Chul Han ist 
einer der produktivsten Zeitdiagnostiker, der unentwegt gegen die Auswirkungen 
des Neoliberalismus auf die Menschen und deren Geistesleben anschreibt. Nach 
einem Studium der Metallurgie in Südkorea kam Han in den 1990er Jahren nach 
Deutschland, um Philosophie, Literatur und katholische Theologie zu studieren. 
Seither malt er zugleich mit breitem Strich wie die Expressionisten als auch streng 
durchkomponiert wie im Pointillismus das Bild einer Gesellschaft aus Individuen, 
deren Subjektstatus von den neoliberalen Marktkräften bedroht, korrumpiert oder 
auch gebrochen wird. Der Mensch ist zur Ware geworden, und dieses führt zu einem 
Bruch mit sich selbst und der Welt. Auf die von ihnen tief empfundene Entwertung 
ihrer selbst und den Verlust von Sinn und Gemeinschaft reagieren die Menschen, 
Hans Analyse zufolge, mit Depressionen und Burnout/Müdigkeitserscheinungen, 
die sich empirisch beobachten lassen. Mit solcherart kultur- und kapitalismuskri-
tischen Zustandsbeschreibungen steht Han in einer geistigen Traditionslinie von 

mailto:claudia.willms@sowi.uni-giessen.de


200   Reviews

Martin Heidegger, Friedrich Nietzsche, Walter Benjamin und Hannah Arendt; er 
spickt seine Bücher allerdings ebenso mit Hinweisen auf literarische und poetische 
Werke oder auch Zen-buddhistische Weisheiten.

Nachdem ich mich zuvor mit dem auratischen Dokumentarfilm von Isabella 
Gresser zur Müdigkeitsgesellschaft. Byung-Chul Han in Seoul/Berlin (2016) und dem 
Essay zur Infokratie (2021) beschäftigt hatte, war ich gespannt, wie sich Byung-Chul 
Hans einzigartig besonnen-kulturkritische Perspektive in seinem neuen Buch in 
Bezug auf das Thema der Narrativität auf 96 Seiten verdichten würde. Ansätze zu 
einer solchen Positionierung in Bezug auf das Themenfeld hatte er bereits 2021 gelie-
fert, indem er das „Wahrsprechen“ der demokratischen Gesellschaften dem „Nihilis-
mus“ von Big Data entgegengesetzt hatte: „Big Data erzählt nichts“ (2021: 77–79). Als 
Heilmittel der Demokratie und als Gegenmittel zur eindimensionalen und postfak-
tischen Informationsgesellschaft schien somit bereits in seinem vorherigen Werk 
die Erzählung bzw. die Fähigkeit des Zuhörens auf: „Nicht die algorithmische Per-
sonalisierung des Netzes, sondern das Verschwinden des Anderen, die Unfähigkeit, 
zuzuhören, ist verantwortlich für die Krise der Demokratie.“ (2021: 45)

Der Essay Die Krise der Narration (2023) schließt an diese Kritik an und hat 
meine Erwartungen übertroffen – vor allem deshalb, weil Byung-Chul Han selbst 
ein Meister des Erzählens ist. Während des Lesens musste ich darum des Öfteren an 
die Worte denken, die der Präsident der MOME Foundation, Gergely Böszörményi-
Nagy im Jahr 2022 als Vorredner für Hans Vortrag in Budapest für dessen dichte 
philosophische Texte gefunden hatte: dass er beim Lesen stets das Bedürfnis ver-
spüre, fast alle der mit Bedacht und geradezu poetisch formulierten Sätze zu unter-
streichen. Bei mir löst Han ähnliches aus, allerdings unterstreiche ich nicht wie 
sonst in wissenschaftlichen Werken, sondern ich möchte die Sätze ausgestalten, sie 
mit einem Pinsel nachzeichnen und ihnen Ausdruck verleihen, sie einrahmen. Han 
spricht in seinem Essay dem Erzählen und damit auch dem Prozess des Lesens die 
Kraft der Transformation zu. Er verführt uns dazu, uns wieder als Erzählende und 
Zuhörende zu erfahren, zum Beispiel, wenn er im Anschluss an Walter Benjamin 
über die heilsame Kraft der Erzählung nachdenkt:

Erzählen heilt, indem es eine Tiefenentspannung bewirkt und ein Urvertrauen schafft. Die 
liebevolle Stimme der Mutter beruhigt das Kind, streichelt seine Seele, stärkt die Bindung, gibt 
ihm Halt. Darüber hinaus erzählen Kindergeschichten von einer heilen Welt. Sie verwandeln 
die Welt in ein vertrautes Zuhause. (80)

So versetzt er die Leser:innen hinein in die Schutz gewährenden und Halt geben-
den Momente des Zuhörens und des Erzählens und lässt sie die eigene Sehnsucht 
spüren nach der „Ordnung der Dinge, die diese in Beziehung setzt, und dadurch 
erklärt, warum sie sich so verhalten“, dem wahren „Begreifen“ (74).



� Reviews   201

Es überrascht wenig, dass es eine von Han besprochene Erzählung des Kin-
derbuchautors Paul Maar ist, die mir nach der Lektüre am eindrücklichsten in 
Erinnerung bleibt. Im Unterschied zu Michael Endes fantastischer Geschichte des 
Mädchens Momo, das arm ist an allem außer an der Zeit (und die deswegen selbst-
verständlich auch ihren Platz im Hans Buch gefunden hat), handelt es sich dabei 
um eine recht unbekannte, aber ebenso allegorische Erzählung für Erwachsene 
und Kinder, die 2004 in der Wochenzeitung Die ZEIT erschien. Die Geschichte vom 
Jungen, der keine Geschichten erzählen konnte handelt von Konrad, der im Gegen-
satz zum Rest seiner Familie nicht dazu fähig ist, Geschichten zu erzählen, und 
zwar, „weil seine Welt aus Fakten besteht. Er zählt sie bloß auf, statt zu erzählen“. 
Han fasst die gesamte Tragik des kleinen Jungen mit folgenden Worten zusammen: 
„Konrads Welt ist komplett entzaubert. Sie zerfällt zu Tatsachen und verliert jede 
narrative Spannung. Die Welt, die erklärbar ist, ist nicht erzählbar.“ (Han 2023: 54) 
Heilung aus der Welt bloßer Faktizität erfährt der arme Junge bei Fräulein Muhse, 
in deren Haus er eine Vielzahl unerklärbarer, magischer und rätselhafter Dinge 
erlebt – dort geraten die Dimensionen und Abstände durcheinander, die Sprache ist 
verfremdet oder er stürzt hinab in sich plötzlich auftuende Löcher. Als er schließ-
lich wieder bei seiner Familie ankommt, sprudelt es aus ihm heraus: „Ich muss Euch 
was erzählen. Ihr könnt Euch gar nicht vorstellen, was ich erlebt habe …“ (57). Im 
Wiedererzählen des Erzählten vermag es Han, die Leserin emotional mitzureißen 
und sogleich in seine Interpretation der Geschichte als „subtile Gesellschaftskritik“ 
einzuführen. So findet sich hier erneut einer jener Sätze, die zum Einrahmen ein-
laden: „Die Dinge sind, aber sie verstummen.“ (58)

„Im neoliberalen Regime zerfällt die Gemeinschaftserzählung zusehends zu 
Privatnarrationen als Modellen der Selbstverwirklichung“ (90), so lässt sich Hans 
Gesellschaftskritik zusammenfassen. Es ist daran nicht unbedingt etwas Neues, der 
Neoliberalismus ist viel dafür kritisiert worden, dass er nach und nach alle Bereiche 
des Lebens kolonisiert und dem Diktat der Verwertbarkeit unterzieht. Aber Han 
geht tiefer, indem er diesen Veränderungen inmitten der Verfasstheit des Menschen 
nachspürt. Zudem ist es seine feine und subtile Form von Kritik, die so überzeu-
gend ist: Kaum hat die Leserin am eigenen Leibe erfahren, wie sehr sie sich von 
den Geschichten und Theorien von u.  a. Jean-Paul Sartre, Sigmund Freud, Bertolt 
Brecht, Marcel Proust und anderer Erzählkünstler:innen mitreißen lässt, umso 
deutlicher wirkt die Überzeugung, dass die aktuell korrumpierte Form des Story-
tellings/Storysellings auf leisem, aber stetem Fuß etwas mit uns macht, machen 
muss. Die Datafizierung verändert nicht nur unsere Technologien, unseren Alltag 
und unsere Gewohnheiten – sie bleibt nicht äußerlich, sie verändert wesentliche 
Aspekte der Subjektkonstitution und der Wahrnehmung der sozialen Welt.

An dieser Stelle ist es notwendig, sich die Frage zu stellen, was Empirische 
Kulturwissenschaftler:innen aus einer solch großflächigen Zeitdiagnose über-



202   Reviews

haupt ziehen können? Denn Hans Texte beruhen nicht auf empirischer Forschung, 
sondern stellen eine auf Allgemeingültigkeit abzielende, kritische Reflexion der 
Gegenwart dar. Hans prägnante Sätze beabsichtigen, Muster und generelle Struk-
turen herauszuarbeiten. Sein Werk ist auf der Ebene der Theorien großer Reich-
weite zu verorten, wobei Hans Impuls zum Schreiben trotz allem auf Beobachtung 
und (Lese-)Erfahrung aufbaut. Für Empirische Kulturwissenschaftler:innen stellt 
Han demnach eine der Kulturtheorien bereit, an denen sie sich orientieren können, 
wenn sie auf der Suche nach den symbolischen Ordnungen und kulturellen Codes 
sind, die ihre eigene Forschung umschließen, überformen und überdauern. Seine 
Theorie bietet allerdings keine praktikablen Konzepte an und hilft auch kaum 
dabei, Analysekategorien zu entwickeln, sondern ist schlichtweg im Bereich der 
philosophischen Reflexionen einzuordnen.

Meines Erachtens ist es aber auch für Ethnograf:innen sinnvoll, regelmäßig 
die Fühler zu philosophischen, soziologischen und psychologischen Deutungsange-
boten auszustrecken, und dabei das eigene Fundament nicht nur zu hinterfragen, 
sondern es, wenn möglich, auch theoretisch zu kräftigen und auszubauen. Hans 
Essay ist darum meines Erachtens als Erinnerung zu verstehen, um die eigenen 
Arbeits- und Forschungsprogramme wissenschaftshistorisch und erkenntnistheo-
retisch in einen größeren Rahmen einzuordnen und Praktiken der Selbstdarstellung 
und Produktivität zu hinterfragen. Denn auch unser Fach steht unter dem Druck 
des spätkapitalistisch-neoliberalen Transformationszwangs, der zumeist von einem 
Verlust des historisch-kritischen Bewusstseins begleitet wird. Das Erzählen (und 
damit verbunden die Kulturtechniken des Lauschens und die Praxis des Lesens und 
Schreibens) stellt dabei unbestritten einen neuralgischen Ort der tiefgreifenden 
Veränderung dar – eine Transformation, die man wohl auch ohne jegliche Kultur-
kritik als den Übergang von der Buch- zur Digitalkultur beschreiben könnte. Es ist 
wichtig, diese kulturellen Veränderungen kritisch zu beobachten und zu beschrei-
ben, selbst wenn sie oftmals unterhalb der Schwelle des Wahrnehmbaren stattfin-
den und es darum äußerst schwierig ist, sich ihrer bewusst zu werden, ohne sich, 
wie Han, der Kulturgeschichte, der Geschichte der Philosophie und der Geschichte 
der Narrativität zu bedienen.

Daher ist es trotz der Kritik an der ehemals volkskundlich-bewahrenden 
Haltung notwendig, im Gegenzug nicht alle Trends der „Dritten Moderne“ (vgl. 
Zuboff 2018) unkritisch mitzumachen, sondern beständig die Frage zu stellen, was 
die zunehmende Datafizierung der Gesellschaft mit den Subjekten macht, wie sich 
der alltägliche Gebrauch der mit Big Data verbundenen Technologien auf die Sub-
jektivierungs- und Existenzweisen auswirkt und wie der Solutionismus die Wahr-
nehmungen, die Imagination und die Hoffnungen der Menschen verändert. Denn 
ja, Byung-Chul Han Diagnose ist zweifellos richtig: Es macht etwas mit uns, dass 
wir kaum noch auf gemeinsamen Erfahrungen beruhende Erzählgemeinschaften 



� Reviews   203

bilden und uns stattdessen in den Sozialen Medien durch die Praxis des Storysel-
lings zu überbieten versuchen. Zudem beeinflusst die zunehmende Datafizierung 
unsere Fantasie in Bezug auf Zukunftsentwürfe bzw. das Utopische. So ließe sich an 
Han anschließend konstatieren, dass Utopien das Erzählen, das Zuhören und die 
Gemeinschaft benötigen:

Das politische Handeln setzt eine narrative Kohärenz voraus. […] Narrative werden heute 
zunehmend entpolitisiert. Sie dienen in erster Linie zur Singularisierung der Gesellschaft, 
indem sie kulturelle Singularitäten wie singuläre Objekte, Stile, Orte, Kollektive oder Ereig-
nisse erzeugen. So entfalten sie keine gemeinschaftsbildende Kraft mehr. (91–92)

Erinnern wir uns also daran, dass (Erzähl-)Gemeinschaften nicht ausschließlich 
mit Retrotopien (vgl. Bauman 2017) und geschlossenen Gesellschaften einhergehen 
müssen („nicht alle gemeinschaftsstiftenden Narrative beruhen auf dem Ausschluss 
des Anderen“ [Han 2023: 89]) und beziehen Hans Plädoyer für den Universalismus 
in unser Denken und Schreiben ein. „Allein Erzählungen eröffnen die Zukunft“, 
und im nächsten Absatz: „Leben ist Erzählen. Der Mensch als animal narrans unter-
scheidet sich vom Tier dadurch, dass er erzählend neue Lebensformen realisiert. 
Die Erzählung hat die Kraft des Neuanfangs.“ (95) Solche Erzählungen zu entwer-
fen, ist und bleibt auch Teil kulturwissenschaftlichen Arbeitens.

Die Krise der Narration von Byung-Chul Han bietet demnach in verdichteter 
Form Gedanken zur Transformation der Narrativität in digital-kapitalistischen 
Gesellschaften. Das Buch bietet zahlreiche Sätze zum Einrahmen und zum Mit- und 
Weiterdenken. Es nimmt Bezug auf wichtige Theoretiker:innen und Autor:innen, 
in deren Werk es sich ebenfalls hineinzuschauen lohnt – und die zwar selbstver-
ständlich ebenso wenig Antworten liefern, stattdessen aber weitere Denkanstöße. 
Es ist eine kontemplative Lektüre, die bildet, Trost schenkt, aufmerksam macht, 
neue Gedanken weckt, Verbindungen knüpft und zur Diskussion anregt.

Han hat ein Buch vorgelegt, das nüchtern ist und zugleich emotional berührt. 
Es wurde verfasst von einem höchst sensiblen Autoren, der wie ein Seismograph 
agiert und der darüber hinaus dazu fähig zu sein scheint, sowohl die leisesten 
Schwingungen als auch die lautesten Erschütterungen wahrzunehmen und diese 
in eine (sich über sein gesamtes Werk erstreckende) Große Erzählung einzubinden. 
Vielleicht wirkt er aber auch einfach ähnlich wie jener Wildbirnenbaum in der 
Mitte des Dorfes, von dem er berichtet und an dem sich an „warmen Sommeraben-
den […] die Dorfbewohner“ versammeln, um sich Geschichten zu erzählen (87).



204   Reviews

Keetley, Dawn/Heholt, Ruth (Hgg.): Folk Horror: New Global Pathways. Cardiff: 
University of Wales Press, 2023. 280 S., Ill.

Reviewed by Dr. Meret Fehlmann: Wissenschaftliche Mitarbeiterin am Institut für Sozialanthro-
pologie und Empirische Kulturwissenschaft und Co-Leitung des Bereichs Sozialwissenschaften der 
Bibliothek der Universität Zürich. E-Mail: meret.fehlmann@ub.uzh.ch

Der Neuerscheinungsherbst 2023 sah eine Blüte das Folk Horrors.1 Mit Folk Horror. 
New Global Pathways herausgegeben von Dawn Keetley und Ruth Heholt liegt der 
Band der gleichnamigen Tagung vor, den die beiden Wissenschaftlerinnen 2019 an 
den Falmouth und Lehigh Universities veranstaltet haben. Erschienen ist der Band 
passenderweise in der Horror Studies-Serie des University of Wales-Verlags. Darin 
versammelt sind 13 Beiträge, die sich in vier Sektionen gliedern. Ich werde alle 
Beiträge streifen, mir aber erlauben, auf diejenigen, die sich mit dem Gegenstand 
Folk Horror auf einer empirisch-kulturwissenschaftlich, erzählforschenden Weise 
befassen oder Input aus einer solchen Blickrichtung hätten einbinden können, 
stärker in den Vordergrund zu rücken.

In der Einleitung halten Ruth Heholt und Dawn Keetley fest, dass die Beschäf-
tigung mit Folk Horror sich bisher stark auf die englischen Beispiele (und Beson-
derheiten) bezieht, so dass es nun an der Zeit sei, „the myriad folk horrors that lurk 
around the globe“ (2) zu entdecken. Sie betonen weiter, dass „the presence of folk-
lore is more often than not what moves a film or a novel from the general category 
of horror to the specific category of folk horror“ (4), wobei sie auch offenlegen, dass 
die Verwendungsweisen von Folklore (also Sagen, mündliche Überlieferung oder 
überkommenes volkskundliches Wissen) „highly mediated and expressly fabrica-
ted“ (5) sind. So gesehen bedient sich Folk Horror an veraltetem Fachwissen, das die 
Fachgemeinschaft loswerden möchte, aber über solche Kanäle immer wieder neu 
eingespielt und aktualisiert wird.2

1 Mindestens diese vier Neuerscheinungen sind neben dem zu rezensierenden Titel zu nennen: 
Bayman, Louis/Donnelly, Kevin J. (Hgg.): Folk Horror on Film: Return of the British Repressed. 
Manchester: Manchester University Press, 2023; Bacon, Simon/Keetley, Dawn (Hgg.): Future folk 
horror: contemporary anxieties and possible futures (Lexington books horror studies). Lanham: 
Lexington Books, 2023; Edgar-Hunt, Robert/Johnson, Wayne (Hgg.): The Routledge Companion to 
Folk Horror. Abingdon, Oxon: Routledge, 2024; Smith, Alan G./Edgar-Hunt, Robert/Marland, John: 
Thomas Hardy and the folk horror tradition. New York: Bloomsbury Academic, 2023.
2 Vgl. Fehlmann, Meret: „Inspired by an eerie ancient legend“. „Pagan Horror“ als Form des Erzäh-
lens vom Anderen. In: Numinoses Erzählen. Das Andere – das Jenseitige – das Zauberische (Bei-
träge zur Volkskunde für Sachsen-Anhalt). Hrsg. von Pöge-Alder, Kathrin und Zimmermann, Harm-
Peer. Halle: Druck Zuck 2018, 5:165–179; und Trummer, Manuel: Schauerliche ‚Volkskultur‘. Mediale 
Repräsentationen volkskundlichen Wissens als Herausforderung für die Populärkulturforschung. 
In: Bring Me That Horizon. Festschrift für Ingrid Tomkowiak, herausgegeben von Frizzoni, Brigitte 
und Lötscher, Christine. Zürich: Chronos 2020, 277–286.

mailto:meret.fehlmann@ub.uzh.ch


� Reviews   205

Der erste Teil Folk Horror’s Folklore mit vier Beiträgen scheint unter dem 
fachlichen Aspekt der gehaltvollste zu sein. Der Einstieg erfolgt durch Jeffrey A. 
Tolberts The Frightening Folk. An Introduction to the Folkloresque in Horror, der 
eine Einführung in das Fach und seinen Link zum Folk Horror bietet, das auf dem 
„anachronistic folk“ (31) als zentraler Topos des Folk Horror fokussiert, der bis in die 
neusten Beispiele beibehalten wird. Was diese Beispiele von The Wicker Man (1973) 
bis Midsommar (2018) zeigen, ist Folkloresque3 nicht echtes Volksleben, sondern ein 
vermeintlich echtes Volkszeugnis.4

Catherine Spooner befasst sich in Whose Folk? mit dem notorischen Fall der 
Pendle Witches von 1612, denn Folk Horror „imaginatively reconstructs local history 
and folklore“ (44). Sie macht das anhand der Pendle Witches, denen spätestens 
mit dem Erscheinen von William Harrison Ainsworth (1805–1882) The Pendle 
Witches (1849) eine enge Verbindung zum namengebenden Pendle Hill nachgesagt  
wurde.5

Daran schließt Svitlana Krys mit Folkloric Origins of the Ukrainian Gothic an, 
dessen Vertreter im frühen neunzehnten Jahrhundert sich stark auf die Stadt-Land-
Dichotomie verließen, um die Handlung voranzutreiben, wobei sie sich vor allem 
auf Orest Somovs The Witches of Kiev (1833) bezieht, dem sie durch die Interpreta-
tionsbrille des Folk Horror einen tieferen Sinn zu geben vermag.

Ian Brodie zeigt mit Wow, this place is spooky at night! Verbindungen von Folk 
Horror mit Formen der populären Unterhaltung wie der Serie Scooby Doo (1969/70), 
deren Schöpfer Wiliam Hana und Joseph Barbera „used folklore and the folklor
esque, along with certain elements of genre fiction, to create their plots“ (76). Es 
geht bei Scooby Doo und Folk Horror insgesamt um „the exploration of the ‚Other‘ 
by the urban middle classes“ (87).

Der zweite Teil Re-Visioning Canonical Folk Horror mit drei Beiträgen widmet 
sich klassischen Beispielen. David Devanny beschäftigt sich in The Curse of the 
Cursive mit typografischen Gemeinsamkeiten von Folk Horror, auffallend ist den 
meisten Produkten eine Vorliebe für gewisse archaisch wirkenden Schrifttypen, 
auch Handschriften und Reminiszenzen an Inkunabeln finden sich zahlreich.

3 vgl. Evans, Timothy H.: A Last Defence against the Dark. Folklore, Horror and the Uses of Tradi-
tion in the Works of H. P. Lovecraft. In: Journal of Folklore Research 42,1 (2005) 99–135; und Galea, 
Alexa: Fear of folk: Why folk art and ritual horrifies in Britain. In: Journal of Illustration 1,1 (1. April 
2014) 77–100. doi:10.1386/jill.1.1.77_1, zu ähnlichen Aspekten.
4 Erinnert sei daran, dass das Konzept des Folkloresque mit seinem erschaffenen Charakter von 
„Volkskultur“ gewisse Reminiszenzen an die deutschsprachige Folklore/Folklorismusdebatte aus 
den 1960er/1070er Jahren weckt, ohne diese Aspekte hier zu vertiefen.
5 Vgl. zu einer vertiefenden Analyse dieses Aspekts und der Veränderungen des Bildes der Pendle 
Witches seit der Mitte des neunzehnten Jahrhunderts: Fehlmann, Meret: Von Teufelsanbeterinnen 
zu Lichtgestalten – die Pendle Witches in England (Juli). 2014. doi:10.5167/UZH-97984.

https://doi.org/10.1386/jill.1.1.77_1
https://doi.org/10.5167/UZH-97984


206   Reviews

Timothy Jones richtet in The Devil his Due den Blick auf die verbreitete Her-
kunftserzählung von Folk Horror, die sich auf mit Occulture6 (vgl. Partridge 2013) 
verbundenen üblichen Verdächtigen wie James George Frazer, Margaret Murray, 
Gerald Gardner bezieht mit ihren antike (Hexen-)Religion rekonstruierenden Nar-
rativen (vgl. 116–120). Bei belletristischen Bearbeitungen macht Jones die teilweise 
auch verfilmten Romane von Dennis Wheatley (1897–1977) als wichtig aus, dessen 
Werk im deutschsprachigen Raum unbekannt geblieben ist. Zentral ist bei Wheatley 
die Vorstellung der schädlichen Realität von Satanismus. Jones interpretiert Folk 
Horror als ein britisches Produkt, das eine Wiederverzauberung anstrebt, indem 
„issues of race, gender and sexuality are muted“ (123).

Bernice M. Murphy befasst sich in Black Boxes mit dem gängigen Topos des Men-
schenopfers im Folk Horror am Beispiel des amerikanischen Backwoods Horror7 
insbesondere mit Blick auf Shirley Jacksons (1916–1965) Kurzgeschichte The Lottery 
(1948), die als eine Art Gründungstext der amerikanischen Spielart des Genres gilt, 
mit Ausblicken auf Thomas Tryons (1926–1991) Harvest Home (1973) oder Stephen 
Kings (*1947) Kurzgeschichte Children of the Corn (1977). Verbindendes Thema ist 
die ländliche Gemeinschaft, die auch vor dem Äußerstem – der Opferung eines der 
ihren – nicht zurückschreckt, um ihr Überleben (vermeintlich) zu sichern.

Der dritte Teil befasst sich mit Folk Horror in New Places und umfasst eben-
falls drei Aufsätze. Ruth Heholt rückt in Sunny Landscapes, Dark Visions den Autor 
Edward Frederic Benson (1867–1940) ins Zentrum, den sie als einen weiteren Grün-
dungsvater des Folk Horror sieht, dessen Horror gerne zur Mittagszeit, zum hellsten 
Moment des Tages erscheint. Was wiederum ein volkskundlich bekannter Topos ist, 
erinnert sei an den Mittagsdämon aus der Antike und an die Mittagsfrau aus der 
slavischen Sagenwelt.

Mit einem übernatürlichen Wesen, das Menschen und Tiere angreift, befasst 
sich Katarzyna Ancutas in Monster in the Making. Phi pop nimmt eine wichtige 
Rolle in der übernatürlichen Folklore Thailands ein, womit die im Titel des Buches 
angekündigten global pathways definitiv beschritten werden. Phi pop wurde bereits 
in mehreren Filmen und Serien ausgearbeitet. Auch an diesem Beispiel zeigt sich 
die Prävalenz der Spannung zwischen der urbanen Mittelklasse und ruralen, in der 
Tendenz unterprivilegierten Klassen.

Tanya Krzywinska schaut sich in Curses, Rites, and Questionable Offerings 
Erscheinungsformen von Folk Horror in Computer Games an. Das älteste ihrer Bei-
spiele ist Clive Baker’s Undying von 2001, das mit seinen Verweisen auf eine kelti-

6 Vgl. Partridge, Christopher: Occulture is Ordinary. In: Contemporary Esotericism. Hrsg. von Egil 
Asprem und Kennet Granholm. Sheffield: Equinox Publishing Ltd 2013, 113–133.
7 Vgl. Bell, David: Anti-Idyll. In: Contested Countryside. Otherness, Marginalisation and Rurality, 
hg. von Paul Cloke und Jo Little. London: Routledge 1997, 91–104.



� Reviews   207

sche Vergangenheit typisch für Folk Horror ist. Vielfach geht es in den Games um 
einen Verlust der menschlichen agency und eine Favorisierung der zyklischen Zeit 
über die lineare Zeit, die die in den verschiedenen Games entworfenen Folk Horror-
Welten charakterisieren.

Der abschließende Part mit drei Beiträgen dreht sich um Folk Horror’s Politics. 
Marco Malvestio befasst sich mit Catholicism, Unification and Liminal Landscape 
in Italian Folk Horror Cinema. Italien kannte ab der Mitte des zwanzigsten Jahr-
hunderts eine reiche Horrorfilmproduktion, einige der Filme können dem Folk 
Horror zugeteilt werden. Von Folk Horror inspirierte Filme sind in von der Moderne 
verlassenen Gegenden angesiedelt und weisen einen polemischen Umgang mit 
Institutionen auf, besonders der katholischen Kirche, die zu der Zeit nicht nur eine 
spirituelle Größe war, sondern mit der Democrazia Cristiana auch die wichtigste 
politische und regierende Partei darstellte (219–223).

Valeria Villegas Lindvall beschäftigt sich in ‚Me quitaràn de quererte, Llorona, 
pero de olvidarte nunca‘ mit der Figur der La Llorona anhand des gleichnamigen 
Films von 2019. Dieser Stoff wurde seit den 1930er Jahren mehrfach verfilmt. La 
Llorona, der Geist einer Kindsmörderin, entstammt der südamerikanischen münd-
lichen Überlieferung, dabei geht es um die Konstruktion von Geschlechterrollen, 
die letztlich die Unterdrückung des weiblichen Körpers rechtfertigen (231). In dem 
Beispiel von 2019 geht es auch um postkoloniale und rassistische Konzepte.

Den Abschluss dieses Teils bildet Dawn Keetleys Sacrifice Zones in Appalachian 
Folk Horror. Ein Ritual bzw. die damit verbundene Opferung fungiert oft als Kulmi-
nationspunkt im Folk Horror. In den Appalachen macht sie „sacrifice zones“ (245) 
aus, die mit den bestehenden und aufgegebenen Kohlenminen verbunden sind. Im 
übertragenen Sinn stehen diese für die durch den Kohleabbau entstandenen Kosten 
und Schäden, die von den lokalen Gemeinschaften bezahlt werden.

Abgeschlossen wird das Buch von einer Bibliografie. Gewiss hat das Buch neue 
Pfade, die weg vom klassischen, britisch geprägten Folk Horror führen, eröffnet, 
wenn italienische, ukrainische, thailändische, nord- und südamerikanische Bei-
spiele betrachtet werden. Bei einigen der Beispiele – gerade den Beiträgen zu dem 
thailändischen und italienischen Horrorfranchisen/-filmen – drängte sich mir bei 
der Lektüre manchmal die Frage auf, ob die Analyse unter dem Blickwinkel von 
Folk Horror wirklich ein Plus erbringt, da diese Erscheinungen in der Forschung 
bereits mit Gewinn unter dem breiteren Label Horror angeschaut worden sind.

Einige der Beiträge fand ich bereichernd für den sich immer ausbildenden Folk 
Horror-Diskurs, anderes bleibt wohl etwas hinter dem bereits etablierten Standard 
stehen. Wie sich das Buch als Ganzes in den mittlerweile doch mehrstimmigen 
Chor zu Folk Horror einbetten wird, wird sich noch weisen. Der Einschätzung der 
Herausgeberinnen ist in jedem Fall beizustimmen: „There is more work to be done 
on folk horror in different regions and places of the globe.“ (7)



208   Reviews

Scherübl, Florian: Weltauflösungen. Studien zu instabilen Erzählwelten in der deutschen 
und französischen Literatur (1945–1965). Baden-Baden: Rombach, 2023. 351 S.

Reviewed by Dr. Jodok Trösch, Deutsches Seminar, Universität Basel/Schweiz.  
E-Mail: jodok.troesch@unibas.ch

Eine Analyse instabiler Erzählwelten in der deutschen und französischen Litera-
tur nach 1945, um die narratologische Theorie erzählter Welten einer Revision zu 
unterziehen: Dies ist der hohe Anspruch von Florian Scherübls vielseitiger Studie, 
die 2021 an der Berliner Humboldt-Universität als Dissertation vorgelegt wurde. 
Das Buch beginnt mit einem zweiteiligen Theorieteil. Dieser nimmt zunächst eine 
Rekonstruktion eines geisteswissenschaftlichen Begriffs von Welt nach 1945 vor 
und entwickelt anschließend eine narratologische Beschreibung der Konstruktion 
und Auflösung von Welten in narrativen Texten. Es folgen vier längere Lektüreka-
pitel, die unterschiedliche Aspekte der narrativen Weltauflösung untersuchen. Das 
Korpus umfasst eine Auswahl von Prosatexten deutschsprachiger und französisch-
sprachiger Autoren, die zwischen 1945 und 1965 entstanden sind: Dazu zählen aus-
gewählte Texte von Peter Weiss, Wolfgang Hildesheimer, Gottfried Benn und Arno 
Schmidt wie auch von Maurice Blanchot, Samuel Beckett und Alain Robbe-Grillet.

Das ambitionierte Theoriekapitel nähert sich dem Thema ‚Weltauflösungen‘ 
aus zwei unterschiedlichen Richtungen. Das Buch wird von einer diskursgeschicht-
lichen Rekonstruktion (17–52) eröffnet, die die Wahl des Untersuchungszeitraums 
1945 bis 1965 begründen soll. Darin argumentiert Scherübl, wie ein phänomeno-
logisch geprägter Begriff von ‚Welt‘ in den ersten zwei Nachkriegsjahrzehnten in 
Deutschland für verschiedene Diskurse Bedeutung gewinnt und in der Folge auch 
für literaturtheoretische Überlegungen fruchtbar gemacht wird. Im Gegensatz zum 
naturwissenschaftlichen Verständnis der Welt als objektiv beschreibbare Wirk-
lichkeit stellt dieser Weltbegriff den individuellen und selbstverständlichen Welt-
bezug des Subjekts ins Zentrum, das in der Zeit und im jeweiligen Verhältnis zu den 
Dingen steht. Indem der Begriff der Welt als Konstruktion erwiesen wird, lassen sich 
unterschiedliche Perspektiven auf die Welt in der Neuzeitdebatte als Weltbilder 
historisch einordnen, was es ermöglicht, das im Nachgang zum Zweiten Weltkrieg 
krisenhaft gewordene Weltverhältnis einer kritischen Reflexion zu unterziehen. 
Scherübl rekonstruiert, wie Hans Blumenberg in Wirklichkeitsbegriff und Möglich-
keit des Romans (1964) die Tendenz zur Weltauflösung als Eigenheit moderner Texte 
im Gegensatz zum Roman der Neuzeit entdeckt. Ziel des neuzeitlichen Romans sei 
die Ausbildung von in sich kohärenten Welten, also die Nachahmung des göttlichen 
Schöpfungsakts an sich. Im Gegensatz dazu ziele der moderne Roman darauf ab, die 
Realität als etwas darzustellen, was dem Subjekt nicht gefügig ist, weshalb die Texte 
Widerstände gegen die ‚Einstimmigkeit‘ der Weltkonstruktion einbauen würden. 
Diese Weltauflösung moderner Texte könne durch verschiedene literarische Ver-

mailto:jodok.troesch@unibas.ch


� Reviews   209

fahren geschehen: etwa durch Ironie, mit der Weltstiftung als Setzung aufgelöst 
werde, oder durch den Gebrauch poetischer Sprache, die das Verstehen erschwere. 
Auch in Umberto Ecos Opera aperta (1962) entdeckt Scherübl den Versuch, einen 
Gestaltungsmodus moderner Texte zu reflektieren, der die Konstruktion einer ein-
deutigen Welt verhindert: Werke mit einer Offenheit zweiten Grades wie Joyces 
Finnegans Wake (1939) sind in ihrer sprachlichen Darstellung so angelegt, dass sie 
immer wieder auf eine andere Weise gelesen werden können und dadurch multiple 
Welten hervorbringen.

Weltauflösung erfolgt durch die „Konfrontation der semantischen Erzählwelt 
mit der Dimension des sprachlichen Zeichens“ (51). Die zentrale These des Buches 
lautet demnach, dass der Zugang zur semantischen Ebene des Erzählten in den 
untersuchten Texten durch den narrativen Gestaltungsmodus erschwert wird. 
Nicht die Frage, was erzählt wird, sondern, wie es erzählt wird, ist verantwortlich 
für die Auflösung einer in sich geschlossenen erzählten Welt. Dies gilt insbesondere 
dann, wenn diese Texte so gestaltet sind, dass eine eindeutige und kohärente Rekon-
struktion einer solchen Welt bei der Lektüre nicht gelingen kann. Diese diskursiven 
Störmomente führen in Scherübls Rekonstruktion dazu, dass der Prozess der Aus-
bildung von Welten sichtbar gemacht und reflektiert wird. Hier bestehen Ähnlich-
keiten zu Viktor Šklovskijs Konzept der ostranenie und der Idee, dass künstlerische 
Texte die normalen Wahrnehmungs- und Lektüreprozesse entautomatisieren. Der 
russische Formalismus liegt – vermutlich wegen der diskursgeschichtlichen Aus-
richtung – nicht im Horizont dieser Studie.

Diese Konzeption hat Folgen für die narratologischen Modellierung. In Aus-
einandersetzung mit verschiedenen narratologischen Theorien entwickelt Scherübl 
in der zweiten Hälfte seines Theorieteils (53–142) ein Modell, mit dem sich sowohl 
die Konstruktion als auch die Auflösung von Erzählwelten als diskursive Tätig-
keiten beschreiben lassen. Er argumentiert, die narratologische Beschäftigung mit 
erzählten Welten werde in vielen Fällen auf die fiktionstheoretische Frage nach 
dem Verhältnis zwischen Fiktion und Wirklichkeit reduziert. Dies gilt speziell für 
die narratologische Adaptation der Possible Worlds Theory. Diese beschreibt fiktive 
Aussagen als Sachverhalte, die zwar in der wirklichen Welt nicht wahr sein müssen, 
aber in einer (anderen) möglichen Welt, die zum Ziel der Referenz der Aussagen 
wird, wahr sind. Unter den diversen Aspekten, die Scherübl an dieser Fiktions-
theorie problematisiert, treten drei Punkte besonders hervor. Erstens kritisiert er, 
wie die Aussagesätze über fiktive Sachverhalte zustande kommen, mit denen die 
Possible Worlds Theory operiert: Diese ‚Ersatz-Sätze‘ sind mit dem literarischen 
Text nicht identisch, sondern stellen bei der Lektüre vorgenommene Abstraktio-
nen dar, deren Zustandekommen unkommentiert bleibt. Diskursive Störungen im 
Erzählprozess werden dabei ausgeblendet: „Übersprungen wird dabei von vor-
neherein der Text, seine Lektüre und alles, was darin das Erfassen einer Erzählwelt 



210   Reviews

möglicherweise problematisch gestalten mag.“ (69) Zweitens wird der notwendigen 
Unvollständigkeit der Darstellung von Welten – kein endlicher Text kann eine prin-
zipiell unendliche Welt zur Gänze darstellen – damit begegnet, dass ein principle 
of minimal departure behauptet wird. Dieses besagt, dass sich die mögliche Welt 
und die Wirklichkeit in allen Punkten gleich sind, wenn der Text nicht explizit eine 
Abweichung behauptet. Dadurch muss bei der Rekonstruktion möglicher Welten 
immer auch auf die ‚wirkliche Welt‘ als Referenz zurückgegriffen werden. Drittens 
bemängelt Scherübl, dass die Possible Worlds Theory unmögliche Welten, die sich 
durch logische Kontradiktionen auszeichnen, als Sonderfall aus dem Bereich der 
Literatur ausscheidet und „Weltschöpfung als Ausgangsintention jeglichen schrift-
stellerischen Erzählens“ (70) setzt. Dieser theoretische Rahmen verhindert es, die 
Auflösung von Erzählwelten zu beschreiben, denn die Möglichkeit, dass sich aus 
einem literarischen Text keine geschlossene Welt ableiten lässt, ist darin gar nicht 
vorgesehen. Die jüngere deutschsprachige Narratologie führt laut Scherübl die Ver-
schränkung von Welten- und Fiktionstheorie unkritisch weiter, sodass die referenz-
theoretische und semantische Dimension von Texten „gegenüber ihren textuellen 
Komponenten“ (81) geblieben sei. Dies zeige sich im Begriff der fiktiven Welt und 
darin, dass aus dem Feld des Fiktionalen, das nach dem Modus des Erzählens frage, 
mit dem Fiktiven ein Sonderbereich herausgetrennt worden sei, der nur den Inhalt 
der Erzählwelt betrifft und von der Darstellungsform gänzlich abstrahiert.

Nach der fundamentalen, aber überzeugend vorgetragenen Kritik etablierter 
narratologischer Theorien folgt der Versuch, ein Modell zu entwickeln, das Aspekte 
des discours einbezieht und sich für die Beschreibung der Auflösung von Welten 
eignet. Zunächst bestimmt Scherübl mit Friedrich Kittler das „Fingieren als eine 
zunächst wirkliche Tätigkeit“ (85), die, unabhängig vom Wahrheitsstatus des darin 
Beschriebenen, ein reales Artefakt hervorbringe. Zugleich definiert er Welt – und 
damit auch die wirkliche Welt – im Rückgriff auf Kant, Heidegger und Leibniz als 
Totalität alles Seienden, das verschiedene Perspektiven in sich vereint. Die text-
externe Welt stelle damit – genauso wie jede literarische Welt – ein begriffliches 
Konstrukt dar, das von einer Fiktion nicht zu unterscheiden sei. Aus pragmatisti-
scher Perspektive betont er schließlich den „Performanz-Charakter“ (91), den das 
erzählende Hervorbringen von Welten als sprachliches Handeln besitze. Ausgehend 
von Eco rückt die Frage ins Zentrum, wie dieser Konstruktionsprozess der Welt bei 
der Lektüre nachvollzogen wird, wenn Lesende in Auseinandersetzung mit dem 
Text immer größere Einheiten bilden und so von textuell-diskursiven Elementen 
zu narrativen Strukturen und schließlich zu Weltstrukturen gelangen. Das realis-
tische Erzählen kann bei der Verknüpfung der Elemente beim Übergang vom Text 
zur Welt auf Automatismen setzen, die der kulturellen Enzyklopädie der Lesen-
den entstammen. Texte können Scherübl zufolge aber auch so angelegt sein, dass 
Ambiguitäten auf der diskursiven Ebene den automatischen Zugang zur Erzählwelt 



� Reviews   211

blockieren oder sich daraus nicht nur nicht eine, sondern verschiedene Weltkon-
struktionen ableiten lassen, die nicht zwingend zur Deckung zu bringen sind.

Der zweite Teil der Studie überträgt die theoretischen Überlegungen in vier 
längere Lektürekapitel zu sieben Autoren, die teils mit mehreren Werken vertreten 
sind. Die Lektüren erschöpfen sich dabei nicht in der strikten Anwendung der ent-
wickelten Theorie, sondern gehen von thematischen Konstellationen aus, die in 
den jeweiligen Werken verhandelt werden. Damit kann er seine Überlegungen am 
Material schärfen und gelangt zu originellen Interpretationen der Texte, die hier 
nur schematisch dargestellt werden. Die ersten beiden Lektürekapitel sind Texten 
der deutschsprachigen Nachkriegsliteratur gewidmet. An Peter Weiss’ Der Schatten 
des Körpers des Kutschers (1959) und Wolfgang Hildesheimers Tynset (1964) zeigt 
Scherübl, wie die Umstände der Entstehung der darin dargestellten Erzählwelten 
für die Rezipient:innen gezielt sichtbar machen. Bei Arno Schmidt und Gottfried 
Benn entdeckt er den Versuch, literarische Verfahren zu entwickeln, die den tech-
nischen Entwicklungen der Zeit angemessen sind. Diese Verfahren führen zu einer 
Auflösung der Welt als Kontinuum respektive als Totalität. Bei Maurice Blanchot 
und Samuel Beckett findet Scherübl eine kritische Auseinandersetzung mit den 
Meditationen von Pierre Descartes, die in einer Erzählweise resultiert, die die 
Annahme einer garantierten Existenz der Außenwelt negiert. Bei Blanchot kul-
miniere dies in der „Idee einer Weltvernichtung durch Sprache“ (239), während bei 
Beckett „sprachunfähige, missverstandene Erzählmonaden“ (252) daran scheitern 
würden, sich mitzuteilen und eine stabile Erzählwelt aufzubauen. Alain Robbe-
Grillet schließlich treibt die Überlagerung unterschiedlicher Perspektiven laut 
Scherübl so weit, dass sich „geschehenes Ereignis und […] bloße Imagination eines 
Ereignisses in der Erzählwelt“ (275) nicht mehr unterscheiden ließen, womit die 
erzählten Welten im Nouveau Roman vollends instabil würden.

Scherübl beschreibt die Erzählweltauflösung als Phänomen des modernen 
Romans der Nachkriegszeit. Die enge Verknüpfung seiner Analysen mit zeitge-
nössischen literarischen und philosophischen Diskursen macht es nicht einfach, 
die Erkenntnisse daraus über die spezifischen Eigenheiten des modernen Romans 
hinaus zu verallgemeinern. Im Gegensatz dazu ist das im Theorieteil entwickelte 
narratologische Modell auf Erzähltexte aller Art anwendbar, insofern Stör-
momente in der diskursiven Vermittlung von Erzählwelten zumindest im Prinzip 
nicht nur in komplexen, sondern auch in einfachen literarischen Formen auftau-
chen können.

Das Buch von Florian Scherübl zeichnet sich durch eine intensive Auseinander-
setzung mit verschiedensten Denk- und Schreibtraditionen aus. Da Scherübl seine 
Argumente vielfach durch die Maske anderer Theoretiker formuliert, ist es nicht 
immer einfach zu unterscheiden, wann er eine Überlegung referiert und wann 
er daraus, zumeist mit großer intellektueller Brillanz, seine eigene Theorie baut. 



212   Reviews

Daneben ist der Mut zu bewundern, in einer Qualifikationsschrift fundamen-
tale Annahmen der Narratologie infrage zu stellen. Auch wer nicht bereit ist, bei 
allen Überlegungen mitzugehen, profitiert von einer vielfältigen und anregenden 
Lektüre, die das Denken über die diskursive Darstellung von Erzählwelten zu schär-
fen vermag.

Vaz da Silva, Francisco: The Meaning of Enchantment: Wondertale Symbolism Revisited 
(FF Communications 326). Helsinki: The Kalevala Society, 2023. 218 S.

Reviewed by Prof. Dr. Ülo Valk, Estonian and Comparative Folklore Department, University of Tartu. 
E-Mail: ulo.valk@ut.ee

This monograph, written by a well-known scholar, results from long-time analytical, 
critical thought, and thorough knowledge of European wondertales in oral and lite-
rary traditions. It is an intriguing, stimulating, and sometimes provoking study, pre-
senting arguments that shed light on the logic and hidden meanings of the narrative 
heritage. Whereas Folklore Fellows’ Communications mainly publishes works for 
an academic audience, the readership of this book might be broader, including non-
folklorists. The author does not expect preliminary knowledge from the readers as 
he starts from the basics: discussion of wondertale as a distinct traditional genre, 
principles of folkloric variation, and the history of scholarship in a nutshell. Vaz da 
Silva’s work reminds me of a manual of the art of narrative interpretation, a kind of 
study book for those who want to learn the “mental ethnography of the wondertale” 
(27) – a particular comparative method for disclosing their “stable matrix of interre-
lated symbolic codes” (37). As read intertextually, wondertales reflect on each other, 
and according to Vaz da Silva, to understand tales from literary tradition, one often 
has to consider oral variants from another corner of Europe, recorded in a different 
historical period. Wondertales thus appear as a fluid and evolving tradition that cir-
culates the same topics – coming-of-age, the bodily transformations of puberty, and 
sexual initiation. Establishing, learning, and negotiating gender roles thus appears 
as the core of their symbolism. The examples discussed in the book belong to the 
Aarne-Thompson-Uther1 wondertale types (ATU 300–749) and some realistic tales 
(ATU 850-999) that include cognate elements.

The discussion in the book starts from analyzing a Russian variant of ATU 301: 
The Three Stolen Princesses from the classical collection of Alexander Afanas’ev. 
Through this example, Vaz da Silva introduces the realm of wondertale  – of 

1 Uther, Hans-Jörg: The Types of International Folktales. A Classification and Bibliography. (=ATU). 
Part I: Animal Tales, Tales of Magic, Religious Tales, and Realistic Tales, with an Introduction. Hel-
sinki 2004.

mailto:ulo.valk@ut.ee


� Reviews   213

enchanted princesses, dragons, and heroes, its poetics of characters’ triplication 
and narrative episodes. According to Propp, the primordial element of all tales is 
the kidnapping of a princess by the dragon (50), followed by slaying the dragon. 
According to the mythic reading of Propp and other historical interpreters of won-
dertales, Vaz da Silva sees many elements in them as cultural survivals, including 
the relics of initiation rites that lead to the transformation of the protagonists of 
wondertales and their rebirth into new social roles. In the second chapter, Vaz da 
Silva introduces Propp’s folktale morphology as a valuable but limited androcen-
tric model, which “does not accommodate feminine-centred plots” (58). However, it 
appears that behind wondertale’s masculine accomplishments, Propp has revealed 
feminine transformations related to the powers that pubertal girls receive from 
older women as donors.

The third chapter continues the discussion about the basics – of folklore as a 
realm of endless variation, shaped by taletellers’ creativity and framed by shared 
norms and values. Methodologically, the essential tool in Vaz da Silva’s compara-
tive analysis is the concept of allomotif, devised by Alan Dundes to indicate diffe-
rent motifs that fill the same structural slots in the variants of the same tale type. 
According to Dundes, allomotifs disclose hidden semantic unity of folktale symbols, 
mainly related to sex and sexuality as verbally tabooed topics. In comparing allo-
motifs, Vaz da Silva has brought together “data that are neither historically nor geo-
graphically related” (69). Hence, he studies the phenomenon, which Lauri Honko 
has called phenomenological variation.2 According to Honko, allomotifs picked 
out from distant cultural and historical settings are not connected and cannot be 
considered as semantic counterparts. The scholarly construct of a tale type is not 
sufficient for Honko to claim affinity between different recordings. Rather, these 
narrative units selected for comparison are a haphazard set of items not bound 
together by a living culture. According to Honko, intertextual links, established by 
scholars, do not necessarily represent mindsets of the people who have carried 
narrative traditions.3 I wonder what Vaz da Silva would have said to these critical 
arguments against the semantic unity of allomotifs in tale types. Probably he would 
argue that sexual maturation is a trans-cultural and trans-temporal phenomenon. 
Therefore, it is justified to see hidden parallelism between texts from unrelated tra-
ditions and to claim that metaphorical notions in wondertales “underscore myths 
and rites worldwide” (103).

2 Honko, Lauri: Thick Corpus and Organic Variation: An Introduction. In: Lauri Honko (ed.), Thick 
Corpus, Organic Variation and Textuality in Oral Tradition (Studia Fennica Folkloristica 7). Helsinki 
2000. 3–28, hier 15.
3 Honko (wie Anm. 2) 8–13.



214   Reviews

In the fourth chapter, Vaz da Silva examines the connections between girls and 
dragons and girls and snakes in European wondertales as examples of allomotifs. 
He discusses the pre-matrimonial bond between dragons and girls, who enjoy this 
intimate relationship before their proper wedding. Frequent snakes in wondertales 
are interpreted as moon agents, associated with the blood symbolism of menstrua-
tion and defloration.

The fifth chapter examines the meanings of the enchantment of pubertal 
girls and their bond with older women in wondertales. Vaz da Silva shows that 
many wondertales revolve around menarche, defloration, sexual relations, rape, 
and pregnancy that are represented through a set of recurrent metaphors and 
analogies, often hiding their meanings so well that only a professional expert can 
decipher them. For example, without knowing the hidden parallelism, it would 
be difficult to see a “symbolic equivalence between conquered towers and raped 
maidens” (127) in ATU 410: Sleeping Beauty and some other wondertales. Vaz da 
Silva shows that euphemistic replacements flourish in later literary renderings of 
the tales, such as the Grimms’ versions. Oral texts and earlier literary recordings 
often explicitly express sexual meanings, only implied in later romantic traditions, 
when wondertales were retold as children’s literature. The sixth chapter further 
explores these blood-related and sexual connotations that extend beyond Euro-
pean narrative traditions. Vaz da Silva here studies the metaphorical uses of blood 
and fire as two equivalent substances that repel one another (160). Allomotified 
reading of different tale variants reveals that “flowing blood and doused fire go 
together on the side of enchantment” (161), but “disenchantment is a process of 
drifting toward fire” (162). The seventh chapter draws general conclusions, some 
of them quite far-reaching, revealing micro- and macrocosmic analogies. Thus, 
there appears to be “the connection between enchantment and the lunar sphere 
(associated with blood, darkness, snakes/dragons), along with the correlated link 
between disenchantment and the solar realm (associated with fires, light, and wed-
dings)” (175). In the concluding part, Vaz da Silva discusses Angela Carter’s uses of 
traditional symbolism in her feminist renderings of wondertales. He shows that 
the symbolic universe of wondertales extends far beyond folklore. This world is in 
transformation but reveals recognizable patterns of metaphoric expressions and 
mythic thinking.

The brief summary above is certainly a simplified version of an insightful and 
inspiring monograph. It can be compared with Bengt Holbek’s Interpretation of 
Fairy Tales,4 an earlier landmark in the study of wondertale symbolism. Whereas 

4 Holbek, Bengt: Interpretation of Fairy Tales: Danish Folklore in a European Perspective. Helsinki 
1987.



� Reviews   215

Holbek’s work is a multi-layered and complex writing of 660 pages, including a 
thorough and critical discussion of former scholarship, Vaz da Silva’s book is 
concise and even minimalistic in its reflections on research history, comprising 
218 pages (together with a useful index). Among his favourite authors, with whom 
he maintains a close dialogue, are Isabel Cardigos, Alan Dundes, Sigmund Freud, 
Bengt Holbek, Vladimir Propp, Claude Lévi-Strauss, Maria Tatar, and Jack Zipes. 
This does not mean that Vaz da Silva always agrees with them. The outcome is a 
systematic interpretation of wondertale symbolism from a psycho-physiological 
angle, focusing on coming-of-age in a gendered world, seen from a trans-cultural 
perspective. Vaz da Silva has discussed wondertale and its metaphoric expressions 
as a universal language  – constantly evolving but revealing the same patterns. 
Holbek’s approach is more socially oriented; he studies folktales in social settings 
and considers them within the context of storytellers’ lives and repertoires. The his-
torical context remains hidden in Vaz da Silva’s psychological and psychoanalytical 
reading. For example, while thinking of wondertales as a pan-European heritage, it 
seems complicated to detach them from the legacy of Christianity and the Bible as 
a basic intertext. Snake and the dragon in European tradition are closely associated 
with the powers of evil, including the serpent of the paradise garden (Gen. 3) and 
the dragon of the Book of Revelation (Rev. 12). In both passages, the snake/dragon 
appears in connection with a woman, which is thoroughly discussed as a primary 
(allo)motif in “The Meaning of Enchantment …”. Vaz da Silva’s symbolic readings 
of wondertales do not engage the Bible and Christianity and he does not examine 
the everyday life of the storytellers and their audiences. However, expecting a more 
inclusive contextual approach from this monograph seems unjustified. An exten-
sive discussion of cultural context would have changed Vaz da Silva’s work into 
something else – a less focused study with a weaker power of argumentation. As it 
stands now, the monograph is definitely a book I will recommend to students who 
study folktales – especially for those with critical mindsets. In the book’s conclusion, 
Vaz da Silva calls for “a wide array of scholarly approaches and skill sets” (193). The 
wondertale as a genre is an inexhaustible resource for new scholarship, a mystery 
to be explored further.



216   Reviews

Bausinger, Hermann: Vom Erzählen. Poesie des Alltags. Stuttgart: S. Hirzel Verlag, 
2022, 206 S.

Reviewed by Prof. Dr. Katarzyna Grzywka-Kolago: Leiterin der Abteilung für Kultur- und Literatur-
komparatistik am Germanistischen Institut der Universität Warschau, Polen. 
 E-Mail: k.grzywka@uw.edu.pl. https://orcid.org/0000-0002-5387-0152

Der 2022 im S. Hirzel Verlag erschienene Band Vom Erzählen. Poesie des Alltags ist 
das letzte Buch des am 24. November 2021 in Reutlingen verstorbenen deutschen 
Germanisten und Kulturwissenschaftlers Hermann Bausinger.1 Sein Erscheinen 
hat der renommierte Forscher jedoch nicht mehr erlebt.

Zuerst einige biografische Angaben: Hermann Bausinger wurde am 17. Sep-
tember 1926 in Aalen geboren. Nach dem Dienst in der Wehrmacht und dann der 
amerikanischen Kriegsgefangenschaft besuchte er das Schubart-Gymnasium in 
Aalen, um ab 1947 Germanistik, Anglistik, Geschichte und Volkskunde in Tübin-
gen zu studieren. Hier promovierte er mit der Arbeit über Lebendiges Erzählen. 
Studien über das Leben volkstümlichen Erzählgutes auf Grund der Untersuchungen  
im nordöstlichen Württemberg und legte das Staatsexamen 1952 ab. Auch sein weiterer 
beruflicher Werdegang war eng mit dieser Stadt verbunden: 1959 habilitierte er an 
der Eberhard Karls Universität mit der Studie Volkskultur in der technischen Welt 
und seit 1960 arbeitete er hier als Professor für Volkskunde. Eines seiner Verdienste 
ist der Ausbau des hiesigen Lehrstuhls für Volkskunde zum Ludwig-Uhland-Institut 
für Empirische Kulturwissenschaft. Dieses Institut leitete er bis zu seiner Emeri-
tierung 1992. Aus der Analyse der umfangreichen Liste seiner Veröffentlichungen 
ist ersichtlich, dass er sich nicht nur mit der Erzählforschung, sondern auch mit 
der Kultur des Alltags, der Landeskunde sowie der Sozial- und Kulturgeschichte 
beschäftigte.2 Aber signifikanterweise widmet er sein letztes Werk gerade dem 
E r z ä h l e n . Dieses hielt er für „eine zentrale Ausdrucksform menschlicher Kultur“ 
(11), eine „Kunst“ (7), die kontextbezogen, also in Relation zu der „gesellschaftlichen 
Einbindung“, jedoch auch den „Lebensverhältnissen“ (7) des Menschen betrachtet 
werden sollte.

Das Hauptziel des hier zu besprechenden Buches ist es, über den Reichtum 
und die Formen des Erzählens zu reflektieren sowie darauf zu verweisen, wie die 
Sprachwirklichkeit den Erzählvorgang und die Erzählweise beeinflusst. Der Haupt-

1 Vgl. https://de.wikipedia.org/w/index.php?title=Hermann_Bausinger&oldid=232736115 (16.  Okto-
ber 2023).
2 Vgl. Hermann Bausinger | Universität Tübingen (uni-tuebingen.de), 16. September 2023; https://
de.wikipedia.org/w/index.php?title=Hermann_Bausinger&oldid=232736115, 16.  September 2023; 
Mail von Reinhard Johler an kv@d-g-v.de (26. November 2021).

mailto:k.grzywka@uw.edu.pl
https://orcid.org/0000-0002-5387-0152
https://de.wikipedia.org/w/index.php?title=Hermann_Bausinger&oldid=232736115
https://de.wikipedia.org/w/index.php?title=Hermann_Bausinger&oldid=232736115
https://de.wikipedia.org/w/index.php?title=Hermann_Bausinger&oldid=232736115
mailto:kv@d-g-v.de


� Reviews   217

teil der Publikation, der der Einleitung folgt, besteht aus drei Kapiteln und wird mit 
Ergänzenden Hinweisen abgeschlossen.

Das Kapitel Erzählen im Alltag beginnt mit den Ausführungen zu strukturel-
len Merkmalen der erzählten Geschichten und zu Situationen, die zu ihrer – wie 
es Bausinger nennt  – „Befreiung“, also „Entäußerung“ (21) führen. Dann macht 
sich der Forscher Gedanken über die in der modernen Gesellschaft existierenden 
Erzählkreise und -runden sowie über unauffällige Erzählungen, die in Gesprächen 
eingebettet sind. In diesem Zusammenhang macht er vom Begriff der „Beiläufigkeit 
des Erzählens“ (26) Gebrauch und resümiert:

Der Kommunikationsstil der modernen, urbanisierten Gesellschaft führt zur Beiläufigkeit der 
(Erzähl-)Kunst. Die Gegenstrategie ist die von manchen Erzählerinnen und Erzählern virtuos 
gehandhabte Fähigkeit, Bedeutsames in die flüchtige Konversation zu bringen – die Kunst der 
Beiläufigkeit. (30)

Im nächsten Unterkapitel richtet Bausinger seine Aufmerksamkeit auf das auto-
reflexive Erzählen, in dessen Verlauf der Erzählende nicht ausschließlich direkte, 
sondern auch indirekte Hinweise auf sich selbst liefert. Als Beispiel nennt er unter 
anderem „das Gerede über nicht anwesende Personen“ (32), Krankheitserzählun-
gen, Selfie-Erzählungen, Treppenwitze und Rechtfertigungsgeschichten. Danach 
setzt sich der Verfasser mit dem Roman Perlmanns Schweigen von Pascal Mercier 
(eigentl. Peter Bieri) und der darin aufgegriffenen Problematik des Plagiats und der 
„sprachliche[n] Gestaltung von Erinnerungen“ (39) auseinander, um das Kapitel mit 
den Überlegungen zum Sinn sinnloser Erzählungen zu beenden. Berichtet wird hier 
über die Funktion der Mitteilung von wiederholten, also bereits bekannten Infor-
mationen; über „Gespräche[…] über den Gartenzaun“ (55) und belanglose, aber 
die Verbindung zwischen den Gesprächspartnern festigende Grußworte. „Deshalb 
ist das auf den ersten Blick sinnlose Erzählen keineswegs nur eine kindische und 
dümmliche Angelegenheit. Es begegnet auch bei Intellektuellen, die sich schließlich 
nicht pausenlos in der dünnen akademischen Höhenluft bewegen können“ (57).

Im Focus des nächsten Kapitels Traditionsbestand: Erzählmuster stehen tradi-
tionelle Erzählformen, die in der modernen Gesellschaft Modifikationen und Ver-
änderungen unterzogen werden. Viel Platz wird den Märchen eingeräumt, in denen 
Bausinger „ein eigengesetzliches Kunstwerk“ (61) erblickt. Er hebt auf die Rolle der 
literarischen Fixierung von Märchentexten ab; beleuchtet, wie die Brüder Grimm 
die Erzählkultur beeinflusst haben, und erklärt, wer und warum man Märchen als 
„Mittel der moralischen Belehrung“ (65) benutzte. Im weiteren Abschnitt konzen-
triert sich der Forscher auf die Erörterungen zum Thema „Märchen und Spiel“, 
um vor diesem Hintergrund auf Ferdinand Grimm, also den jüngeren Grimm-
Bruder, der „die Märchenwelt mit eigenen Erfindungen belebte und die Fassungen 



218   Reviews

der ‚Kinder- und Hausmärchen‘ mit Übertreibungen parodierte“ (67), und darauf-
hin auf die Beziehung des Märchens zur Wirklichkeit zu sprechen zu kommen. 
Wenn der Autor über moderne Märchen schreibt, beobachtet er zwei allgemeine 
Tendenzen: erstens „die Ausweitung des Phantasiespiels im Entwurf neuer Welten 
mit eigenen Gesetzen“ (74) und zweitens die „Einbeziehung der aktuellen Realität 
in die Märchentradition“ (75). Im nächsten Schritt geht Bausinger zum Verhältnis 
zwischen Märchen und Lüge über und betont, dass das Märchen zwar viele Lügen 
enthalte, die aber „dank der Rahmung (dank der Tatsache, dass es sich um ein 
Märchen handelt) keine Lügen sind“ (83). Eine Art Mischform, die durch Züge von 
Märchen und Lüge gekennzeichnet sind, sind die sog. Lügenmärchen, die der Autor 
als „mehr oder weniger absurde Geschichten“ definiert, „in denen die Gesetze der 
Wirklichkeit außer Kraft sind oder Momente des Wirklichen fortgesponnen werden 
ins Unwirkliche“ (85). Im Unterkapitel Und die Moral von der Geschicht‘ greift der 
Verfasser den moralischen Gehalt der literarischen und mündlichen Erzählungen 
auf und bezieht ein umfangreiches empirisches Material in die Untersuchung 
mit ein. Auf dieser Basis rekonstruiert er zwei Schemata, die für die moralischen 
Geschichten nach wie vor charakteristisch sind: erstens: „Jemand vollbringt eine 
gute Tat und wird dafür belohnt“ (103) und zweitens: „Ein Verstoß gegen mora-
lische Normen wird bestraft“ (193). Fragt er nach dem auslösenden Moment einer 
solchen Geschichte, so sucht er ihn in der Erlebniswelt des Erzählenden, in einer 
unscheinbaren, aber zur überraschenden Entwicklung tendierenden „Kleinigkeit“ 
(103), die aus der Konstellation von Erlebnissen des Erzählenden geschöpft wird. Im 
Anschluss daran rückt Bausinger die Geschichten, die unglaubliche Informationen 
enthalten, in den Mittelpunkt seiner Reflexion. Im Rahmen dieses breiten themati-
schen Spektrums berührt er solche Aspekte der Problematik, wie die Bedeutung des 
Aberglaubens und der religiösen Vorstellungen, der gesellschaftlichen „Wunsch- 
und Schreckbilder“ (119), Fake News, Konspirationstheorien und Verschwörungs-
phantasien. Der diese Thematik behandelnde Abschnitt wird mit Ausführungen 
zu Begriffen Foaf Tale, Urban Legends and m o d e r n e  S a g e n  abgerundet. Im 
Unterkapitel Nous sommes per Du wird dagegen auf den Witz eingegangen, also 
„Geschichten, die Komik zur Geltung bringen und damit Vergnügen schaffen, das 
im Allgemeinen Schmunzeln, Lächeln oder Lachen auslöst, also sicht- und hörbar 
ist“ (128). Bausinger fragt hier nach Funktionen solcher Geschichten und sinnt über 
ihre Positionierung in Alltagssituationen sowie ihre Beziehung zur Realität nach.

Dieser Abschnitt bildet einen harmonischen Übergang zum dritten Buchkapi-
tel unter dem Titel Sprache – Starthilfe und Stilbestimmung. Dieses wird mit den 
Überlegungen zum Witzpotenzial der Sprache eröffnet, das sich aus ihrer Mehr-
deutigkeit, aber auch aus dem „Zusammenstoß von Mundart und Hochsprache“ 
(148) oder der falschen Verwendung von Fremdwörtern ergibt. Denn dem Witz 
haftet eine gewisse Freiheit an: Er „schafft Spielraum und Offenheit. Er überlistet 



� Reviews   219

die banale und oft harte Realität und führt in Phantasieräume des Möglichen und 
Unmöglichen“ (156). Im darauffolgenden Unterkapitel nimmt Bausinger sprachliche 
Formeln unter die Lupe, die das Erzählte pointieren oder seine Wirkung steigern 
bzw. begrenzen. Dann tritt er zur Geschichte der Medienentwicklung über und 
geht ihrem Einfluss auf die Erzählkultur, besonders in der modernen Welt, auf die 
Spur. Setzt er sich mit dem Phänomen der sozialen Medien auseinander, so rät er 
vom Gebrauch des „kritische[n] Gegenbegriff[s] Asoziale Medien“ (176) ab, da der 
Terminus „asozial“ belastet sei:

durch die Stigmatisierung einzelner Personen und kleiner Gruppen, aber auch durch die mit 
ihm verschiedentlich vorgenommene Abwertung der proletarischen Unterschicht. Und er ist 
auch nicht am Platz, weil er die vielen zumindest diskutablen und oft unbestreitbar sozialen 
Funktionen der neuen Medien außer Acht lässt. (177)

Das Unterkapitel Zählgeschichten, mit dem der Hauptteil des Buches abgeschlossen 
wird, sensibilisiert die Leser:innen auf die Erscheinungsformen, die Tragweite und 
die Funktionen der Zahlen in der Sprache und in Erzählprozessen.

Der Band  Vom Erzählen… ist eine Fundgrube von Reflexionen und Über-
legungen eines Intellektuellen, der auf die Erzählforschung aus der Perspektive 
der eigenen langjährigen wissenschaftlichen Arbeit schaut und den in demselben 
Grad eine fundierte Kenntnis der Kulturvergangenheit wie -gegenwart auszeichnet. 
Auch wenn er immer wieder die Bedeutung des im Alltag verwurzelten Erzählens 
betont und des Erzählten, das den eigenen Erfahrungen des Erzählenden ent-
springt, bewahrt er in seinen Ausführungen Objektivität und baut seine eigene 
Erzählung auf starkem Fundament des kulturgeschichtlichen, philosophischen und 
nicht zuletzt literarischen Wissens. Meisterhaft jongliert er mit dem Gelesenen und 
Gehörten, dem Gewussten und Ausgedachten, beruft sich auf Philosophen, Schrift-
steller, Dichter, Politiker und schöpft zugleich aus dem Schatz der allgemeinbe-
kannten Anekdoten und Witze – als wollte er Ordnung in Unordnung bringen, aber 
parallel Kontinuitäten aufzeigen und Regelmäßigkeiten veranschaulichen. Und 
vielleicht deswegen ist Vom Erzählen… hauptsächlich ein Werk zum Nachdenken: 
über das Erzählen der anderen und von anderen, aber auch von sich selbst. Es ist 
ein Buch, das – um auf den Titel des ersten Unterkapitels und auf den letzten Satz 
des letzten Unterkapitels zurückzukommen – in der Tat Geschichten befreit.


