
� Fabula 2023; 64(1–2): 183–210

IV Reviews      

Brill, Tony: Tipologia legendei populare romaneşti 1. Legenda etiologică. (Prefaţă Sabina 
Ispas. Ediţie îngrijită şi studiu introductiv de I. Oprişan.) Bucureşti: Editura Saeculum 
I.O., 2005. 655 pp.; Tipologia legendei populare romaneşti 2. Legenda mitilogică. Legenda 
religioasă. Legenda istorică. (Ediţie îngrijită şi prefaţă de I. Oprişan.) Bucureşti: Editura 
Saeculum I.O., 2006. 575 pp.

Reviewed by Zoltán Magyar: senior research member of the Hungarian Academy of Sciences/
Research Centre for the Humanities, Budapest, Hungary. E-mail: magyar.zoltan@abtk.hu

https://doi.org/10.1515/fabula-2023-0011

The interest in European folk epics was largely by narratives that provide a folkloric 
explanation of the origin of the world and the creation of the human and natural 
environment that surrounds us. With a few exceptions, these legends and religious 
tales related to legends are apocryphal traditions that, although for the most part 
reflecting certain passages of the Bible, are not part of it. The German Oskar Dähn-
hardt’s four-volume handbook Natursagen,1 in which he summarized the knowl
edge material of myths and legends about the origin of the world, followed in the 
footsteps of the Ukrainian Dragomanov,2 who can be considered one of the pioneers 
of European mythology research. Dähnhardt’s work had a crucial impact on the 
collection of aetiological legends, and even on the cataloguing work of the Finnish 
historic-geographic school. The same year the fourth volume of Natursagen was 
published (1912) – and almost at the same time as his catalogue of folktales – Antti 
Aarne’s catalogue of Finnish aetiological legends was published,3 at times serving 
as a model, and in most cases inspiring the systematization of national aetiological 
legends published in the first decades of the twentieth century.

To be fair, almost all of these publications experienced the growing pains of the 
scientific systematization of folklore texts, since they were based on an extremely 
limited text base, and inconsistencies can be found even in the organization of 
the discussed folklore material. Nevertheless, these publications and book chap-

1 Dähnhardt, Oskar: Natursagen, eine Sammlung naturdeutender Sagen, Märchen, Fabeln und 
Legenden I–IV. Leipzig/Berlin 1907–1912, B. G. Teubner.
2 Cf. Dragomanov, Mihailo P.: Zabeležki v’rhu slavjanskite religiozni i etičeski legendi. Čast’ 1. Sbor-
nik za narodnij umotvorenija. VIII (1892) 257–314; Zabeležki v’rhu slavjanskite religiozni i etničeski 
legendi. Čast’ 2: Dualističeskoto mirotvorenie. Sbornik (…). X (1894) 1–68. In English: Dragomanov, 
Mihailo Petrovic: Notes on the Slavic Religio-Ethical Legends: The Dualistic Creation of the World. 
(Indiana University Publications, Russian and East European Series 23). Bloomington/The Hague 1961.
3 Aarne, Antti: Verzeichnis der finnischen Ursprungssagen und ihren Varianten. (=Folklore Fel-
lows Communications 8). Helsinki 1912.

2023

 Open Access. © 2023 the author(s), published by De Gruyter.  This work is licensed under the Creative 
Commons Attribution 4.0 International License.

mailto:magyar.zoltan@abtk.hu
https://doi.org/10.1515/fabula-2023-0011


184   Reviews

ters – merely booklet-length in most cases – can be considered the main engine of 
twentieth-century mythology research. After all, it wasn’t until 1943 that the first 
schematic systematization of historical legends, for example, was implemented,4 
and European folklorists embarked on a large-scale review of belief legends only 
at the turn of the 1960s.5

The main reason for the period’s interest in aetiological legends was that 
researchers believed that these stories could relate to the sought-after national 
mythologies and tales. At the turn of the millennium, in her handbook summari-
zing folklore catalogues, Heda Jason listed six works that attempted to scientifically 
systematize the national redactions of this textual tradition;6 however, their actual 
number is about twice of what she mentioned. As indicated, in many respects the 
model and starting point of all subsequent origin myth systematizations – just as in 
the case of fairy tale catalogues – was a work by Antti Aarne, specifically the type 
index of Finnish origin myths and their variants,7 which also saw the development 
of the main thematic groups – in a logical and timeless way. The 132 types published 
by Aarne are divided according to the following main topics: the creation of the 
world, cosmological traditions, the origin of man and various human characteris-
tics, the origin of various peoples, animals, and plants. This division, with minor 
corrections, was also preserved in later works systematizing myths, and the rele-
vant Hungarian folklore traditions can also be systematized according to this logic.8

Tony Brill (1910–1986) is credited with the most comprehensive implementa-
tion of the systematization of aetiological legends – also utilizing the appendix of 
Schullerus’ catalogue of Romanian tales.9 The primary reason for its importance is 
the Romanian folklore itself, which in terms of the discussed subgenre most likely 

4 Sinninghe, Jaques R. W.: Katalog der niederländischen Märchen-, Ursprungssagen-, Sagen- und 
Legendenvarianten. (= Folklore Fellows Communications 132). Helsinki 1943, 52–110.
5 Christiansen, Reidar Thoralf: The Migratory Legends. A Proposed List of Types with a Systema-
tic Catalogue of the Norwegian Variants. (= Folklore Fellows Communications 175). Helsinki 1958; 
Simonsuuri, Lauri: Typen- und Motivverzeichnis der finnischen mythischen Sagen. (= Folklore 
Fellows Communications 182). Helsinki 1961.
6 Jason, Heda: Motif, Type and Genre. A Manual for Compilation of Indices & A Bibliography of 
Indices and Indexing, 240. (= Folklore Fellows Communications 273). Helsinki 2000.
7 Cf. Ilona, Nagy: Eredetmagyarázó monda [The Aetiological Legend]. In: Magyar néprajz, 106–110. 
Ed. Vargyas Lajos. Budapest 1988.
8 As part of the national fairy tale catalogues, but in a separate chapter, is a type index of Flemish, 
Walloon, Lapp, Livonian, Romanian, Lithuanian, Dutch, and Polish origin myths: Magyar, Zoltán: 
A magyar történeti mondák katalógusa. Típus- és motívumindex I–XI [A Catalogue of Hungarian 
Historical Legends. Type and Motif Index I–XI]. Budapest 2018, 27–28.
9 Schullerus, Adolf: Verzeichnis der rumänischen Märchen und Märchenvarianten. Nach dem 
System der Märchentypen Antti Aarnes. (= Folklore Fellows Communications 78). Helsinki 1928, 
84–94. (128 types).



� Reviews   185

represents the richest and most varied textual tradition in the European cultural 
area – just like Hungarian folklore does in terms of historical legends. The first 
volume of Brill’s posthumously published two-volume catalogue of Romanian 
legends, edited by Sabina Ispas and I. Oprişan, summarizes almost the entire mate-
rial of Romanian origin myths in the form of a type index. Since Brill’s catalogue has 
the largest number of interethnic folkloristic parallels and typological kinship with 
Chango (Csango/Csángó) legends that derives from a shared state framework and 
geographical proximity, it is worth presenting and reflecting on it in more detail, 
even if merely with regard to the volume of the work (1,330 pages).

Admittedly, the ostensible grandiosity of Brill’s catalogue of Romanian legends 
is overshadowed by the fact that the majority of the types in the two volumes are 
represented by a single text, and that the descriptions of the sujets are quite lengthy, 
at times even the descriptions of additional variants, which is why this work is a 
kind of transition between a type index edited according to the methodology of 
modern folkloristics and a large-scale genre anthology. This is indicated by the fact 
that, although this handbook contains truly colorful and varied folklore material, 
describing a total of 3,358 types, the text base of the catalogue consists of only 4,863 
legends; in comparison, the Moldavian Chango (Hungarian) legend corpus, limited 
to barely half a hundred settlements, is almost twice as large. By the way, Brill 
has done extensive research to create his database: the publication’s bibliography 
mentions 216 publications by various authors/collectors that contained legends (1, 
47–59), and another 278 periodicals (newspapers, calendars) (1, 59–77) in which the 
folk legend referenced in the catalogue could be identified. And even though the 
bibliography mentions only sixteen major manuscript collections, their number 
must be higher, because during the data collection the author reviewed the manu-
script archives of the Ethnographic and Folklore Institute in Bucharest and the Folk-
lore Institute (AFAR) in Cluj-Napoca (or at least a portion of them) (1, 78). However, 
with regard to Brill’s research career, there is no mention of a larger-scale, systema-
tic collection to expand and clarify the text base of the catalogue.

The main virtue of the publication is its first volume, as it is the largest-scale 
and thematically and typologically most diverse folklore catalogue of origin myths 
in international folkloristics to date. The 1,016 types (and subtypes) published by 
Brill are a lot more than any origin myth systematization published so far, although 
the database (1,780 texts) does not seem to be particularly voluminous in this sub-
genre either. As for the latter number, we can point out that in the 1990s, a text 
corpus of the same size (consisting of about 1,700 legends) was held in the archive 
of Hungarian aetiological legends,10 and in the light of recent folklore publications, 

10 Nagy, Ilona. The Catalogue of Hungarian Aetiological Legends. Artes Populares 16–17 (1995) 
595. Ilona Nagy, who has been working on compiling the catalogue of Hungarian origin myths for 



186   Reviews

as well as the intensive collection of legends in the last three decades, this number 
may be even double of the database indicated by Ilona Nagy.

The table of contents clearly indicates that the most elaborated part of Tony 
Brill’s legend catalogue addresses aetiological legends. Indeed, it can almost be 
used as a biology textbook. We can refer here to the subgroups of various animals 
elaborated in great detail – and perhaps even too meticulously (see vertebrates, 
birds, etc.). Following the previous methodology, the part of the catalogue covering 
aetiological legends is divided into six main groups: creators; cosmogonic and cos-
mological traditions (the creation of the world, the origin of the earth, the origin of 
meteorological phenomena, etc.); the origin of flora; the origin of fauna; the origin 
of man and various human qualities and goods; the origin of peoples and ethnic 
characteristics (1, 81–486). In the volume on aetiological legends, Brill lists – as a 
separate thematic unit – the aetiological legends of Romanian topographical ele-
ments, geographical formations, and specific geographical places (watercourses, 
lakes, mountains, caves, etc.) (1, 487–652); in the Hungarian systematization of 
legends, this thematic group, which is transitional in terms of genre, was included 
in the historical and cultural-historical legend groups due to its numerous historical 
and emphatically local implications.11

The numbering system of the Romanian catalogue is unique, and it does not 
seem to be the most desirable method, as it starts with an excessively high number 
(10001) and includes the numbers 10001–16103. Here, too, the model was obviously 
the numbering of the international tale catalogue; however, the gap in AaTh/ATU 
1–2400 thus remained empty. On the other hand, Brill probably did not take into 
account the fact that the genre of legend is much more diverse and complex from a 
typological point of view than the tale, and that most folklore texts are not of a single 
type but constructed of a sometimes systematic, other times random chain of various 
motifs. Therefore, it is worthwhile, and in most cases even necessary, to convey the 
content and logic levels of legend formation. In this numbering system created by 
Brill, origin myths were numbered between 10001–13035, and occasionally the text 
variants of each type that can be considered a subtype were distinguished with the 
letters A, B, C, and D attached to the numbers. The disadvantage of this method is 
that, in the absence of a number with these additional elements, there is no des-
cription of the common, essential elements of the type, leaving the catalogue user 

decades, indicates in her above-mentioned studies exactly 1,190 folklore texts, as well as another 
400–500 texts that are waiting to be arranged as part of the collection. According to the data she 
processed up to the early 1990s, 310 etiological types can be identified in the Hungarian material, 
but more than half of them (184 types)  – just like in the case of the Romanian catalogue  – are 
represented by a single text.
11 Magyar 2018: 9–41.



� Reviews   187

somewhat to their own devices in this respect. In other respects, however, the des-
criptions of the types are uniform and transparent: the type title corresponding to 
the type number is followed by a general geographical localization (based on three 
large geographical regions: Transylvania, Muntenia, Moldavia), then the indication 
of the legend’s place of origin, when possible, along with the exact point of collec-
tion, and finally a detailed discussion of the sujet, dividing the episodes and content 
units into separate paragraphs. If there are several occurrences of a type, additional 
text variants within a type title are also indicated with Arabic numbers or briefly 
discussed, and at the end of the description of the type, there are sometimes internal 
references to the textual parallels of the type in the handbook.

Since the Romanian legend classification, like the Moldavian Chango (Hunga-
rian) material, is a comprehensive genre systematization, it is worth providing a 
brief description of the second volume of Brill’s catalogue as well. This similarly 
hefty volume, although less robust than the first, includes belief legends (389 types 
based on 528 texts) (2, 9–16), legends with a religious theme (398 types based on 673 
texts) (2, 127–272), as well as historical legends (1,060 types based on 1,265 texts) (2, 
273–558). Knowing the rich Romanian belief material that was alive even in the 
second half of the twentieth century, the part of the handbook that represents belief 
legends seems somewhat sparse, as these slightly more than half a hundred texts 
are equivalent to the material of a comprehensive collection of regional folklore. 
The low number is probably due to the cultural policy of the time, since it was ideo-
logically undesirable in the decades of the communist era to collect superstitions 
and “superstitious stories” that were difficult to reconcile with the socialist man. 
This is also one of the explanations for the fact that even in the otherwise excellent 
Hungarian folklore publications in Romania from this period, belief stories showed 
up only sporadically. Nevertheless, Brill’s systematization of belief legends provides 
a profound impression of the Romanian national folk belief material, since it inclu-
des the well-known thematic groups and figures of Romanian folklore – in line with 
the classification criteria laid down by the working committee of the International 
Society for Folk Narrative Research in 1963: fate; death and the dead; demons and 
guardians of nature; transformed people; devil and strigoi; humans with super-
natural power; mythical peoples; treasures. To gain more in-depth knowledge of 
the Romanian belief material, one can find detailed information in this work, in 
addition to the encyclopedias of Romanian folklore12 published in recent decades. 
For example, there is a particularly rich material on the devil, which, according to 
this catalogue, is the central figure of the supernatural beings of Romanian folklore, 

12 For example: Bîrlea, Ovidiu: Mica enciclopedia a poveştilor româneşti. Bucureşti, 1976; Coman, 
Mihai: Bestiarul mitologic românesc. Bucureşti 1996.



188   Reviews

whereas the figure of the witch illustrates most vividly the differences in Eastern 
cultures, even just in Moldavian Chango folklore, since its functions and roles are 
mixed with those of other figures of belief legends (e.g., strigoi) (2, 50–65).

The ideological ban obviously also affected the next unit of the Romanian 
legend catalogue, which is a type index of non-etiological legends with a religious 
theme. Since Romanian folk tradition is completely interlaced with customs and 
beliefs related to the saints, this handbook could not omit the relevant narrative 
traditions, and the lack of recent collections was made up for by the more numerous 
relevant publications of the earlier period. These pages contain traditional material 
related to the main biblical characters and the saints of the Orthodox Church, mixed 
with apocryphal stories and legends with roots in the medieval era.

The systematization of historical legends, which form the last major unit of the 
handbook, presents a mixed picture: although it contains surprisingly rich material, 
it seems structurally disorganized. This chapter of around two and a half hundred 
pages is for the most part a register of historical figures in Romanian folklore, with 
events of long-ago wars merely signaled. Brill’s account of these historical traditions 
is primarily dissonant because a significant part of them is not even a Romanian 
tradition, but the folklore heritage of the Transylvanian Saxons. For example, the 
second edition of Friedrich Müller’s Siebenbürgische Sagen,13 published in Her-
mannstadt [Nagyszeben/Sibiu], was completely assimilated into the catalogue of 
legends of Romanians (and not from Romania), a fact that is emphasized in its title, 
and this can also be said of several other German source publications in Romania, 
and through Müller’s work, even Hungarian folk traditions from Szeklerland were 
occasionally included – without justification – in the discussed handbook. All of 
this is particularly perplexing with regard to historical and local legends – if only 
because of their volume – but to a certain extent, it also distorts the image of the 
other subgenres, for in reading a particular type, the literary references make it 
obvious that the folklore tradition included in the volume is clearly not Romanian, 
and in most cases, not even from Romania, since the given text was recorded in 
Transylvania before 1920. Or from Hungarian-speaking Catholics in Moldavia, as 
illustrated by the early twentieth-century Romanian-language record of a legend, 
which is one of the earliest occurrences of the legend of Voivode István Nagy [Ştefan 
cel Mare] and the girl from Forrófalva, and in which both the legend’s title (Domniţa 
unguroaică) and geographical location (Valea Mare/Nagypatak) indirectly indicate 
that it was actually a Moldavian Chango folk tradition that was recorded (see also: 
2, 383).14

13 Müller, Friedrich: Siebenbürgische Sagen. Wien/Hermannstadt 1885.
14 Tedoroscu-Kirileanu, S.: Amintiri ale poporului despre Ştefan cel Mare. Bucureşti 1904, 106.



� Reviews   189

Of course, the majority of the referenced legends among the historical legends 
are from the Romanian tradition. Such a narrative tradition can be found in the 
volume about Alexander the Great, known as Alexandru Machedon, about Roman 
and Byzantine emperors, Dacian kings, Moldavian and Walachian voivodes, among 
which the story of the Moldavian prince Ştefan cel Mare stands out (2, 377–414), as 
well as the story of Alexandru Cuza, the prince who united the two principalities 
and abolished serfdom, a figure in many respects reminiscent of the Hungarian 
King Matthias (2, 330–359). And – just like in Hungarian (and Moldavian Hungarian) 
folklore – the Tatar-Turkish legendry,15 in which the demonization of the enemy 
plays just as much a part as the various founding traditions. Though the latter is 
more limited in number than in the traditions of the Carpathian Basin, there are 
prominent legend types – such as the fairy tale-like story of a Tatar mother who 
got roasted, the story of a girl visited by her mother, kidnapped by the Tatars, and 
becoming a cannibal herself, or the stories of adventurous returns from a Tatar/
Turkish captivity – that are part of the folk historical memory of both neighboring 
nations.

It is unfortunate that the catalogue of Romanian legends was written entirely 
in Romanian, without a table of contents or abstract in English, and that the reader 
is not assisted in their use of the type index by a concordance list or motif index. 
However, despite all its faults and shortcomings, Tony Brill’s work is a handbook 
that, in addition to the catalogues of Swedish16 and Hungarian17 legends, is a com-
prehensive presentation of almost the entire legend tradition of a European nation, 
and whose genre classification contains the largest number of parallel examples 
and related traditions with regard to the research of the legend tradition of the 
Moldavian Changos.

15 Legendry of “Tatars”: Mongol invasion, thirteenth century, Crimean Tatars, seventeenth–
eighteenth century; legendry of “Turkish” era: Ottoman Empire, fifteenth–seventeenth century.
16 Klintberg, Bengt af: The Types of the Swedish Folk Legend. (= Folklore Fellows Communications 
300.) Helsinki 2010.
17 Magyar 2018, I–XI.; Magyar, Zoltán: Erdélyi magyar hiedelemmonda-katalógus. Típus- és motí-
vumindex I–IV. [Catalogue of Hungarian Belief Legends in Transylvania. Type and Motif Index I–
IV]. Budapest 2021.



190   Reviews

Corcoran, Miranda: Teen Witches. Witchcraft and Adolescence in American Popular 
Culture (Horror Studies). Cardiff: University of Wales Press, 2022. 247 S.

Reviewed by Dr. Meret Fehlmann: Wissenschaftliche Mitarbeiterin am Institut für Sozialanthropologie 
und Empirische Kulturwissenschaft und Co-Leitung des Bereichs Sozialwissenschaften der Bibliothek 
der Universität Zürich. E-Mail: meret.fehlmann@ub.uzh.ch

Miranda Corcoran beginnt ihre Introduction zur Darstellung der Teen-Hexen in der 
US-amerikanischen Populärkultur mit einem Artikel aus dem Life Magazine von 
1941. Dieser Artikel verbindet vom Vokabular und den evozierten Bildern her weib-
liche Teenager mit Hexen, beide schwärmen aus und versammeln sich, um Feste 
zu feiern. Corcoran geht es um die Verbindung von jungen Frauen und Hexen, die 
sich spätestens ab der Mitte des zwanzigsten Jahrhunderts als wirkmächtig zeigt.

Das zwanzigste Jahrhundert ist auch das Jahrhundert der Jugend und der 
zunehmenden Zelebration des Teenagers als Schrittmacher der Setzung von 
Trends.1 Wobei sich insbesondere an der weiblichen Jugend Diskussionen um 
die Herausforderung der bestehenden Ordnung entzündeten oder wie Corcoran 
schreibt: „witchcraft iconography and supernatural imagery provided a means for 
American culture to conceptualise and understand the figure of the teen girl“ (4). In 
den Jahren nach dem Zweiten Weltkrieg hat sich diese Verbindung mehr und mehr 
verfestigt. Die Teen-Hexe ermöglicht es, sich über Veränderungen der Vorstellungen 
und damit verbundene Hoffnungen und Sorgen über den weiblichen Körper, Sexua-
lität und Gruppendynamik auszutauschen. Die Hexe fungiert spätestens seit dem 
Zeitalter der Hexenverfolgung als fast unerschöpfliche Negativfolie für das Bild der 
(idealen) Frau, wobei in späteren Schritten die Hexen auch als Vorbild und Modell 
für Frauen entdeckt wurden.

Kapitel 1 Towards a Teratology of the Teenage Witch eröffnet mit der Frage, 
wie das Teenage-Mädchen definiert werden soll. Teenager*innen bzw. ihr Habitus 
wurden oftmals als Produkt von Kultur, Gesellschaft und Trends aufgefasst. Sich 
auf die Arbeiten von Michel Foucault und Felix Guattari & Gilles Deleuze stützend, 
geht es Corcoran darum, das binäre Denken zu überwinden, das gerade auch in 
der Unterscheidung Objekt und Subjekt zum Tragen kommt. Laut Corcoran bleibt 
festzuhalten, dass in Bezug auf Weiblichkeit biokulturelle Marker zum Tragen 
kommen, also die Körperlichkeit mitverhandelt wird. Wichtig ist für die Figur der 
Hexe auch das Konzept des Abjekten nach Julia Kristeva (*1941). Corcoran sucht 
nach Vorläuferinnen der Teen-Hexen und wird im Mittelalter fündig. Die Ungewiss-
heit und Gefahren der Adoleszenz, wie sie sich in der Reaktion/Verweigerung als 

1 Vgl. Hobsbawm, Eric: Das Zeitalter der Extreme. Weltgeschichte des 20. Jahrhunderts. München 
1995.

mailto:meret.fehlmann%40ub.uzh.ch?subject=


� Reviews   191

Anorexie zeigt, ist kein Phänomen des ausgehenden zwanzigsten Jahrhunderts. 
Zwischen 1200 und 1500 gab es junge Frauen und Nonnen, die das Essen verwei-
gerten und aus spirituellen Gründen fasteten: „The starving saint may seem like an 
unlikely foremother of the teen witch: however, these pious women were regularly 
concecptualised in terms of the diabolic.“ (43)

Mit dem Beginn der Reformation wurden die sog. Anorexia Mirabilis nicht mehr 
so sehr als göttliches Wunder, sondern als Zeichen der dämonischen Besessenheit 
verstanden. Besessenheit kann als vorübergehende Ermächtigung machtloser 
Individuen verstanden werden, darum auch die in der Populärkultur wieder und 
wieder bediente Figur der dämonisch besessenen jungen Frau. Klar ist dennoch, 
dass der Ritus des Exorzismus letztlich dazu dient, diese wieder in ihre subalterne 
Position zu verweisen.2

Solche fastenden und hungernde junge Frauen gab es auch später noch, die 
einen „increasingly complex discourses about youth, femininity, modernity and 
nervous exhaustion“ (43) einläuteten, in dieser Verbindung zeigt sich die Nähe zur 
Teen-Hexe des zwanzigsten Jahrhunderts. Eine Verwandte findet sich im neunzehn-
ten Jahrhundert ebenfalls im Medium, das als eine Figur der weiblichen Ermächti-
gung gelesen wurde (wobei unklar ist, ob diese Deutung auch von den als Medien 
tätigen Frauen und den Zeitgenoss*innen gemacht wurde oder ob es sich nicht eher 
um eine retrospektive Bedeutungsaufladung von Forscher*innen handelt).3

Kapitel 2 A Pack of Bobby-Soxer4 befasst sich mit der Entstehung des Teenage-
Hexenbildes in der Nachkriegszeit, es geht um die stärker sichtbar gewordenen 
weiblichen Teenager und die damit verbundenen Ängste, aber auch Ermächtigun-
gen der jungen Frauen selbst, die sich in dem Bild manifestieren. Dabei stützt sich 
Corcoran auf die historische Untersuchung The Devil in Massachusetts (1949) von 
Marion L. Starkey (1901–1991), Arthur Millers (1915–2005) The Crucibles (1953) und 
einige Kurzgeschichten von Ray Bradbury (1920–2012).

Im Falle von Salem wurden bereits im ausgehenden achtzehnten Jahrhun-
derts die weiblichen Teenager als die treibenden Kräfte hinter den dramatischen 

2 Vgl. Young, Francis: A History of Anglican Exorcism. Deliverance and Demonology in Church 
Ritual. London: Tauris 2018; oder Levack, Brian P.: The Devil Within. Possession and Exorcism in 
the Christian West. New Haven, 2013; oder Caciola, Nancy: Discerning Spirits. Divine and Demonic 
Possession in the Middle Ages. Ithaca 2003.
3 Owen, Alex: The Place of Enchantment. British Occultism and the Culture of the Modern. Chi-
cago/London 2004; vgl. kritisch Evrard, Renaud: Parapsychology and Women’s Emancipation. A 
Historical Cliché? In: Zeitschrift für Anomalistik 2,22 (2022) 316–323. http://dx.doi.org/10.23793/
zfa.2022.316.
4 Ein bobby-soxer ist ein enthusiastischer weiblicher Fan der Swingmusik, charakterisiert durch 
das Tragen kurzer Socken.

http://dx.doi.org/10.23793/zfa.2022.316
http://dx.doi.org/10.23793/zfa.2022.316


192   Reviews

Ereignissen erkannt, aber erst Starkey behandelt sie als „fundamentally modern 
teenagers“ (57), sie spricht auch regelmäßig von den bobby-soxer. Ihre Studie ist 
Ausdruck der verbreiteten Sorgen um die gegenwärtige Jugend. Starkeys Beitrag 
ist die Vermischung der Salem-Hexenmädchen mit den zeitgenössischen Teenager-
innen, so dass eine „transhistorical amalgamation“ (60) entsteht. Nach Starkey sind 
die Hexenmädchen durch ihren peripheren Status charakterisiert. Weder sind 
sie Kinder noch Erwachsene, die aus dem Grund als allfällig für Langeweile und 
Sehnsüchte gelten. Sie werden als Vertreterinnen einer rebellischen Jugend insze-
niert, die nicht mehr schweigen, sondern sich ermächtigen, ohne aber das Wohl der 
Gemeinschaft im Auge zu haben.

Starkey und Miller teilen das Interesse für Hysterie als Auslöser des Hexen-
wahns. Auch die Entdeckung des sog. Prämenstruellen Syndroms in den 1950er 
Jahren führte zur Vertiefung der Vorstellung der Verletzlichkeit und Anfälligkeit des 
weiblichen Körpers. Auch einige von Ray Bradburys Kurzgeschichten der 1940er 
und 1950er Jahre zeigen mit Cecy eine junge Hexe, die gekennzeichnet ist von einer 
„unruly, leaky vitality“ (79). Cecys Fähigkeiten, deren Einschätzung positiver aus-
fällt als bei den obigen Beispielen, scheinen eine Verkörperung jugendlicher Unbe-
schwertheit und Neigung zur Fantasie zu sein, die von ihr als befreiende Kraft ver-
standen wird.

In A Guide to Life steht das Hexenbild der langen 1960er Jahre im Zentrum, 
was für den US-amerikanischen Kontext die Jahre 1955 bis 1973 umfasst. Die Vor-
stellungen über Teenager veränderten sich in dem Zeitraum, hinzu kamen oftmals 
alarmistische Töne in Bezug auf jugendliche Sexualität und Drogensucht. Wie das 
Bild der Teenager bedrohlicher wurde, nahm auch die Hexe in den 1960er Jahren 
mehr sinistere Züge an. Dieses Jahrzehnt sah auch ein Aufblühen von Occulture 
durch die Entstehung neuer Religionen darunter auch Anton Szandor LaVey (1930–
1997) und seine Church of Satan. Das Okkulte übte gemäß allgemeiner Auffassung 
einen deutlichen Reiz auf junge Frauen aus, „the connection […] between girls and 
the occult is one that captured the cultural imagination of the period“ (94).

Elizabeth G. Speares (1908–1994) The Witch of Blackbird Pond (1958) zeigt mit 
dem Charakter Kit Tylor die Hexe als moderne Erscheinung, die sich für Bildung 
für Mädchen/Frauen und den Abbau von Vorurteilen stark macht. Damit nimmt 
sie eine bereits seit der Mitte des neunzehnten Jahrhunderts durch Jules Michelets 
(1798–1874) viel gelesenes und breit rezipiertes Buch La Sorcière (1862) verbreitete 
Deutung der Hexe als progressive Denkerin auf. Was Kit den jugendlichen Lese-
rinnen aufzeigt, ist, dass es eine Diskrepanz gibt zwischen den sozial erwarteten 
und der selbst gewählten Rolle, die es zu versöhnen gilt.

Ebenfalls in den 1960er Jahren hat Sabrina Spellman ihren ersten Auftritt in 
den Archie Comics. Sie fungiert als Verkörperung des normalen Teenagers, der 
zufällig Hexe ist, sie steht für einen „ethos of fashionable adolescent conformity“ 



� Reviews   193

(101), obwohl sie sich (in der Hexenwelt) als rebellisch präsentiert mit ihrem Inte-
resse an Jungs und Liebe (viele US-amerikanische Medien des zwanzigsten Jahr-
hunderts zeigen die Hexen als unfähig selbst Liebe zu empfinden).

Shirley Jacksons (1916–1965) We have always lived in the castle (1962) und 
Stephen Kings (*1947) Carrie (1974) zeigen andere, düstere Hexenbilder, was wenig 
verwundert, da beide besprochene Titel dem Horrorgenre angehören. Corcoran 
schlägt für diese Romane eine „perverse Lesart“ vor, indem sie auch andere als 
die intendierte Lesart ermöglicht. Was sie damit präsentiert, deckt sich mit Stuart 
Halls Modell der Vorzugs-, ausgehandelten und oppositionellen Lesart. So betont 
Corcoran, dass gerade Kings Carrie gerne von queerem Publikum konsumiert wird, 
da Mechanismen des ausgeschlossen Werdens und des Zurückschlagens in Szene 
gesetzt werden und so eine Identifikationsmöglichkeit bieten. Abschließend lässt 
sich zu dem Kapitel festhalten, dass Teenage-Hexen auf mehrfacher Ebene Iden-
tifikationspotential für die Leser*innen bieten.

Das 4. Kapitel Becoming-Witch befasst sich mit Hexenbildern von den 1980er 
bis in die frühen 2000er Jahre. Hexen wurden lange schon mit den Kräften der 
Verwandlung gedacht, so zeigt sich, dass das „magical makeover“ (128) in den 
Hexendarstellungen dieser Zeit mehrfach in Szene gesetzt wird. Wichtig ist auch 
der Hinweis, dass ab der Mitte der 1990er Jahren junge Frauen von der Filmindus-
trie zunehmend als wichtiger Markt entdeckt und bespielt worden sind.

Die Inszenierung eines solchen Makeovers findet sich erstmals 1989 im Film 
Teen Witch, der das Aufwachsen eines Mädchens zeigt, dessen Menarche anders 
als bei Carrie & Co. nicht in einem unkontrollierbaren Körper endet, sondern die 
Anpassung an das herrschende Schönheitsideal feiert.

Als typisches Produkt des damit verbundenen Hexengeistes kann die Serie 
Sabrina the Teenage Witch (1996–2003) gelten, die das Makeover-Moment in der 
Eröffnungsszene präsentiert. Während Rachel Moseley in einem Beitrag 2003 dieses 
Makeover-Moment noch als Zeichen der Festigung hegemonialer Vorstellungen 
von Weiblichkeit betont,5 sieht Corcoran darin eher ein Zeichen des spielerischen 
Umgangs mit Anforderungen an Weiblichkeit. Ebenfalls 1996 erschien der Film The 
Craft, der eine Gruppe von jungen Außenseiterinnen zeigt, die sich wegen ihres 
gemeinsamen Interesses an Hexerei finden und die dank Hexerei erstmals Ermäch-
tigung erleben. Teilweise wird angenommen, dass der Film nicht unerheblichen 
Anteil am Aufblühen der Anzahl der jugendlichen Wicca-Anhänger*innen in den 
späten 1990er Jahren hatte. Das Styling der jungen Frauen verändert sich im Lauf 
der Filmhandlung immer mehr, besonders anhand von Nancy, deren Grundstyling 

5 Moseley, Rachel: Glamorous Witchcraft: Gender and Magic in Teen Film and Television. In: 
Screen 43,4 (2002) 403–422.



194   Reviews

immer goth bleibt, manifestiert sich eine deutliche Abgrenzung von transgressiver 
und erwünschter vestimentärer Ausdrucksformen von Weiblichkeit.

Auch der Charakter Willow in Buffy the Vampire Slayer (1997–2003), der sich 
und seine Kräfte als Hexe im Laufe der Serie entwickelt, wird mehrfach einem 
solchen Makeover unterzogen. Letztlich sind diese Makeovers spielerisch, sie 
tendieren zunehmend nicht mehr auf eine fixierte Identität, sondern erlauben, 
Facetten des Ichs zu erleben. Dennoch zeigen sich die Veränderungen der jungen 
Hexen als teilweise destruktiv (v. a. im Falle von Nancy in The Craft), die kanalisiert 
werden müssen.

Das letzte Kapitel How could there not be a choice? befasst sich mit der Entwick-
lung der Teen-Hexen in den letzten beiden Jahrzehnten. Viele dieser Produkte sind 
in ihrer Darstellung der Hexen wieder düsterer, indem der Teufelspakt vorkommt, 
und lassen das spielerische Moment des ausgehenden zwanzigsten Jahrhunderts 
vermissen. Als Material bezieht sich Corcoran auf Coven (2013), die dritte Saison 
der Serie American Horror Story, auf The Chilling Adventures of Sabrina (2018–2020) 
sowie den Film The VVitch (2015). Diese setzen in unterschiedlichem Maß den Teu-
felspakt in Szene, der im Laufe der Handlung abgelehnt oder angenommen wird. 
Zudem spielt auch hier wieder die Verbindung der Körper der jungen Frauen mit 
Blut und Menarche. Nach dem Jahrtausendwechsel werden Themen der vierten 
Welle des Feminismus wie „consent, agency and empowerment“ (183) in der Dar-
stellung der jugendlichen Hexen verhandelt, wobei diese Werte meist mit hellhäu-
tigen, weißen Hexen verbunden werden. Insgesamt wird farbigen und diversen 
Hexen wenig Raum zugebilligt, respektive finden sich oftmals als problematisch zu 
bezeichnende Darstellungen. Gerade der Körper der Schwarzen Frau ist ein Mittel, 
um das Andere zu verkörpern. Schwarze Hexen sind rar in Teenwitch-Medien des 
begonnenen einundzwanzigsten Jahrhunderts. Die von Corcoran untersuchten 
Medien etablieren „a clear rift between the intellectual, European magic of white 
witches and the more ecstatic, corporeal magic of Voodoo“ (188), mit dem dunkel-
häutige, Schwarze Hexen oft genug verbunden werden.

Die Conclusion betont, dass es nicht die Teenwitch gibt, sondern sich verschie-
dene Varianten zeigen, die „multivalent, complex and contradictory“ (197) sind.

Die Studie von Miranda Corcoran zeichnet wichtige Stationen der seit der Mitte 
des zwanzigsten Jahrhunderts in der US-amerikanischen Populärkultur vorherr-
schenden Bilder der Teen-Hexe nach. Sie zeigt auf, wie sich diese Bilder entwickelt 
haben, wie sie mit ihrer jeweiligen Entstehungszeit korrespondieren und sich 
immer wieder aufeinander beziehen. Jedoch hat Corcoran nur ein schmales Unter-
suchungssample berücksichtigt. Einerseits lässt sich das damit erklären, dass es um 
die Teen-Hexen geht, es also Produkte sein müssen, die sich an ein Lesepublikum 
in der Altersklasse richten, andererseits, dass die dargestellten Protagonist*innen 
sich in der Altersgruppe befinden. Das engt die Auswahl wohl etwas ein, dennoch 



� Reviews   195

scheint mir, hätte das Augenmerk mit Gewinn auf mehr Medienprodukte auch 
abseits der wohlbekannten Beispiele gerichtet werden sollen.

Ebenso ist die Bibliografie etwas schmal geraten, sie umfasst gerade einmal 
neun Seiten. Gerade was die Beliebtheit der Teen-Hexe unter Teenagern in den 
späten 1990er Jahren angeht, fehlen wichtige Werke wie die Studien von Berger und 
Ezzy.6 Das fällt doch etwas auf, da die Verfasserin ja bemüht ist zu zeigen, dass die 
betrachteten Medienprodukte stets mit ihrer sozialen und kulturellen Entstehungs-
zeit in einen Austausch treten.

Wer einen Einstieg in jugendlicher Hexenbilder in der Populärkultur sucht 
oder erste Infos, wie sich das Bild der jungen Hexe seit der Mitte des zwanzigsten 
Jahrhunderts verändert hat, dem sei die Lektüre empfohlen.

Cowan, Douglas E.: The Forbidden Body. Sex, Horror, and the Religious Imagination.  
New York: New York University Press, 2022. 314 S., Ill.

Reviewed by Dr. Meret Fehlmann: Wissenschaftliche Mitarbeiterin am Institut für Sozialanthropologie 
und Empirische Kulturwissenschaft und Co-Leitung des Bereichs Sozialwissenschaften der Bibliothek 
der Universität Zürich. E-Mail: meret.fehlmann@ub.uzh.ch

Der Religionswissenschaftler Douglas Cowan befasst sich in seinem neuen Buch mit 
„the forbidden body“. Es geht um die weit verbreitete Verquickung von Sexualität, 
Religion bzw. religiöser Imagination und Horror. In acht Kapiteln stellt er verschie-
dene Arten dieses Zusammenspiels vor.

Zum Einstieg versucht er, den Reiz, der vom Horror in seinen verschiedenen 
Spielarten ausgeht, bzw. die zahlreichen Erklärungen, die dafür vorgebracht 
wurden, zu sammeln. Die Deutungsmuster reichen von evolutionspsychologischen 
Ansätzen, die darin ein Training des Nervensystems sehen, zu Freud’schen Erklä-
rungen, die auf die Wirkmacht des Es zielen, zur Interpretation der bei vielen Men-
schen verbreiteten Freude am Erkennen von Mustern und Lösen von Rätseln (2  f.). 
Gewiss ist aber, dass der Reiz des Horrors zu einem nicht unbeträchtlichen Teil aus 
der damit verbundenen Ambiguität und Unsicherheit resultiert. Als Religionswis-
senschaftler macht Cowan dahinter auch religiöse Fragen aus, die von dem Genre 
gestellt werden, wobei er Religion und Horror nicht als Gegensatzpaar verstanden 
wissen will, sondern als kulturelle Zwillinge.

6 Berger, Helen A./Ezzy, Douglas: Teenage Witches. Magical Youth and the Search for the Self. New 
Brunswick 2007; Berger, Helen A./Ezzy, Douglas: The Internet as Virtual Spiritual Community: Teen 
Witches in the United States and Australia. In: Religion Online. Finding Faith in the Internet. Hg. 
Lorne L. Dawson/Douglas E. Cowan. London 2004, 175–188.

mailto:meret.fehlmann%40ub.uzh.ch?subject=


196   Reviews

Restriktive christliche Kreise sehen alle Sexualität außerhalb der Ehe als Akte 
der Apostasie, womit deutlich wird, dass Religion eine ausschließende Macht hat. 
Hier liegt nach Cowan auch eine Nähe zu Horror vor, der vielfach als konservativ 
verstanden wird, indem es um unmissverständliche Warnungen geht, was passiert, 
wenn geltende soziale Normen nicht eingehalten werden. Aber dank der Ambiguität 
bieten sich solche Produkte auch für ausgehandelte und oppositionelle Lesarten an.

Für seine Analyse der Verbindung von Sex, Religion und Horror bezieht sich 
Cowan auf popkulturelle Filme, Erzählungen und Romane, die reichhaltiges Mate-
rial liefern. Die berühmt-berüchtigten Masturbationsszene mit Kruzifix im Film 
The Exorcist (William Friedkin, USA, 1973) dient ihm als Einstiegspunkt ins Thema, 
weil sich darin auch der weite Raum der divergierenden Interpretationen zeigt, 
die die Vermischung von Sexualität und Religion gebiert. Ist hier die Verknüpfung 
von Sexualität und Religion eher auf der Seite des Erschreckenden, ja vielleicht gar 
Schockierenden angesetzt, findet sich in vielen popkulturellen Horrorstoffen eine 
Darstellung der Sexualität als zu gleichen Teilen befriedigend wie angstbesetzt.

Insbesondere B-Movies setzen stark auf sexualisierte Reize, man denke nur 
an die zahlreichen spärlich bekleideten Frauen, die in Situationen der Bedrohung 
gezeigt werden, um so die Aufmerksamkeit zu gewinnen und die Grenzen des Hays 
Codes oder Production Codes auszureizen, der keine kriminellen Handlungen, keine 
außereheliche Sexualität und keine alternativen Genderrollen toleriert. Auch bei 
den B-Movies findet ein Rückbezug auf Elemente der religiösen Imagination statt. 
Es geht oft genug um das Andeuten bzw. Erkennen und Verhandeln von geltenden 
Tabus. Thema ist oft genug die Erotisierung des gefährlichen Anderen.

Weiter zeigt Cowan auf, dass die religiöse Imagination sich sehr oft um den The-
menkomplex Menschenopfer dreht, der in Verbindung steht mit „arcane, peasant 
myths“ (82). Geschichten von Menschenopfern stammen aus Berichten der klassi-
schen Antike, im Horrormodus wird immer auf diese Quellen zurückverwiesen. 
Das Menschenopfer bildet das Zentrum der europäischen, sich als aufgeklärt ver-
stehenden Vorstellung des sog. „Primitiven“ (84). Es geht um ein willen- und wissent-
liches othering des Fremden.

Beide Themen kommen in King Kong (in seinen verschiedenen Verfilmungen) 
zusammen: Die spärlich bekleidete weiße Frau, die dem Riesenaffen als besonders 
wertvolles Opfer dargebracht werden soll, während der Affe als ebenso Fremdes 
wie bedrohliches Anderes erscheint. Sexualität, Bedrohung und „sacrificial aesthe-
tic“ (99) verbinden sich ebenfalls auf zahlreichen Titelseiten der Weird Tales. Eine 
große Anzahl dieser von Erotik und offener Bedrohung durchzogenen Bilder wurde 
von Margaret Brundage (1900–1976) geschaffen, die damit ihren Lebensunterhalt 
und den ihres Sohnes bestritt.

Weiter existiert viel sexuell aufgeladener Horror rund um Nonnen und 
Mönche. Diese Darstellungsweisen gehen auf alte Topoi zurück (vgl. entsprechende 



� Reviews   197

Darstellungen bereits bei Chaucer oder auch Boccaccio), die sich im Laufe der Zeit 
mit anti-katholischer Agitation vermischt haben. Die antikatholische Agitation war 
vor allem in den USA des neunzehnten Jahrhunderts als Folge von katholischer 
Immigration aus europäischen Ländern mit katholischer Mehrheit aufgetreten und 
ein anti-katholischer Reflex war weit verbreitet. Ein typisches Beispiel für diese 
Zusammenkunft sind die vermeintlichen Aufzeichnungen der Maria Monk (1816–
1849) über ihre Zeit als Nonne im kanadischen Kloster inklusive sexuellen Miss-
brauchs und rituellen Kindsmords, 1836 als Awful Disclosures of Maria Monk, or, The 
Hidden Secrets of a Nun’s Life in a Convent Exposed veröffentlicht. Sie traf damit den 
Geschmack bzw. die Erwartungen des Publikums der damaligen Zeit.

Sind Nonnen doch recht oft als Opfer dargestellt, gibt es auch die Variante, die 
sie als ruchlose und unersättliche Verführerinnen zeigt. Damit weisen sie gewis-
sermaßen auf sexualisierte Darstellungen von Hexen, die ebenfalls weit verbreitet 
sind und auch frühneuzeitliche Vorläufer haben. Man denke nur an Albrecht Dürers 
(1471–1528) und noch viel mehr an Hans Baldung Griens (1484/5–1545) Hexendar-
stellungen. Hexen wurden und werden gerne nackt abgebildet, auch weil damit 
eine soziale und sexuelle Transgression verbunden ist, die sie überhaupt in ihrem 
ganzen Wesen tragen: „[M]ore than any other literary character, the witch blurs the 
boundaries between fiction and reality, in terms of both belief in her existence and 
fear of the sexualized power she allegedly wields.“ (143)

Durchgängig und stereotyp ist die Horrorhexe entweder die hässliche Alte 
(crone) oder die sexy Verführerin, diese Darstellungswiese hält sich hartnäckig 
bis heute. Neopaganismus mit seiner eher bejahenden und permissiven Haltung 
gegenüber Sexualität wird von christlich-evangelikalen Kreisen und solchen, die 
zu moralischer Panik neigen, als Gefahr betrachtet.

Was sich hinter den genannten Beispielen sehr oft verbirgt, ist die imaginierte 
Gefahr, die von der Frau „out of control“ (169) ausgehen soll, die den ihr zugemes-
senen Platz verlassen hat und so zur Bedrohung der natürlichen Ordnung wird. 
Das patriarchale Umfeld weiß darauf nur eine Antwort in Form von Kontrolle und 
Regulation.

Douglas Cowan ist ein interessantes Buch zur Verbindung und gegenseitigen 
Beeinflussung von Sexualität, Horror und religiöser Imagination gelungen. Er sucht 
und findet sein Thema in einer Vielzahl an Genres und Quellen, das ist einerseits 
eine Stärke des Buches, dass sich unerwartete Ausblicke öffnen, zugleich aber auch 
etwas eine Schwachstelle, da einem die Auswahl nicht sehr konzise und manchmal 
auch etwas beliebig vorkommt. Es zeigt sich aber deutlich, dass man dieser kul-
turellen und sozialen Trias von Sexualität, Horror und Religiösem überall und in 
den unterschiedlichsten Kontexten begegnen kann.



198   Reviews

Dvořák, Karel (unter Mitarbeit von Kamil Boldan): Verzeichnis der altböhmischen 
Exempel/Index exemplorum paleobohemicorum. Ed. Jan Luffer (FF Communications 
319). Helsinki: Suomalainen Tiedeakatemia, 2019. 307 S.

Reviewed by Apl. Prof. Dr. Hans-Jörg Uther, Göttingen. E-Mail: huther@gwdg.de

Der 1978 erstmals in der Tschechoslowakei erschienene Exempelkatalog basierte auf 
dem numerischen System, das Frederic C. Tubach für seinen Index Exemplorum1 
entwickelt hatte.2 Der tschechische Erzählforscher und Literaturhistoriker Karel 
Dvořák3 sorgte für Richtigstellungen doppelt ausgegebener Tubach-Nummern, für 
präzisere Inhaltszusammenfassungen, weitere Hinweise auf internationale Erzähl-
typen und Sprichwörter sowie für eine Erweiterung der aufgenommenen Exempla. 
Im Katalog dokumentiert sind alttschechische und lateinische Texte bis zum Ende 
der vorhussitischen Zeit (um 1400). Sein großes Verdienst bestand in der Berück-
sichtigung literarischer Quellen aus der griechisch-römischen Antike, konnte doch 
so gezeigt werden, dass viele Exempla bereits in dieser Zeit bekannt waren. Dass 
der Katalog überhaupt in jenen Jahren erscheinen konnte, war schon ein Wunder 
an sich. Denn aus ideologischen Gründen waren in den kommunistischen Ländern 
historisch-vergleichende Arbeiten weitgehend verpönt und wurden als Ausläufer 
von Kosmopolitismus betrachtet. Viele Erzählforscher und Folkloristen sahen sich 
gezwungen, andere Forschungsaufgaben zu übernehmen und sich etwa mit Arbei-
terfolklore zu beschäftigen. In meiner Besprechung für Fabula4 hob ich hervor, 
dass Dvořáks in jahrelanger Arbeit erstellter Katalog der historischen und ver-
gleichenden Erzählforschung viel Neues bietet, und es ist zu wünschen, dass wir 
aus anderen ost- und westeuropäischen Regionen noch weitere solcher Kataloge 
erhalten.

Dieser Wunsch ist leider nur bedingt in Erfüllung gegangen. Bis heute scheint 
der tschechische Exempelkatalog der einzige zu sein, der Tubachs nützliche Anord-
nungsprinzipien aufgegriffen hat und die altböhmische Literatur mit Angaben zu 
Quellen und Sekundärliteratur in historisch-vergleichenden Dimensionen zusam-
menfasste. Unter vergleichbaren Katalogen ragt nur der Katalog ungarischer protes-
tantischer Exempla5 hervor, wobei sich Ákos Dömötör am thematischen Ordnungs-

1 Tubach, Frederic C.: Exemplorum. (= FF Communications 204). Helsinki, 1969.
2 Die Besprechung lag der Redaktion bereits im Sommer 2020 vor. Wir entschuldigen uns für die 
verspätete Veröffentlichung.
3 Zur Biografie siehe: Enzyklopädie des Märchens 14. Hgg. Rolf Wilhelm Brednich u. a. Berlin/New 
York 2014, 1629–1631.
4 Uther, Hans-Jörg: Dvoák, Karel: Soupis staročeských exempel. Index exemplorum paleobohemi-
corum. Praha 1978. In: Fabula 22 (1981) 327  sq.
5 A magyar protestáns exemplumok katalógusa. Budapest 1992.

mailto:huther@gwdg.de


� Reviews   199

prinzip Jean Théobald Welters orientierte.6 Dömötör wählte für seine Analyse von 
rund 450 protestantischen Exempla eine alphabetische Anordnung nach Gruppen, 
die er anhand von Herkunftsbereichen, Erzählgattungen und Handlungsträgern 
aufschlüsselte und ergänzend internationale Erzähltypen, die Nummern des 
Tubach-Katalogs sowie des internationalen Motif-Index of Folk Literature von Stith 
Thompson (21955  ff.) aufführte. Gerd Dicke und Klaus Grubmüller7 wiederum ent-
schieden sich bei dem verwandten Genre Fabel für eine alphabetische Anordnung 
nach den Namen der Tier-Handlungsträger und ordneten in ihrem mustergültigen 
Katalog den Fabeln Varianten, Sekundärliteratur sowie internationale Typen- und 
Motivkataloge zu.8

Die Neuausgabe des Katalogs weist eine wechselvolle Geschichte auf, wie der 
Herausgeber Jan Luffer in seinem Vorwort beschreibt: Dvořák arbeitete bis zu 
seinem Tode im Jahre 1989 an einer erweiterten Fassung des Katalogs mit dem Ziel, 
das Verzeichnis der altböhmischen Exempla auch in der internationalen Reihe der 
Folklore Fellows Communications herausbringen zu können. Er stellte eine Über-
setzung ins Deutsche her und erweiterte die Quellenbasis mit Hilfe des Buchdruck-
historikers Kamil Boldan um 400 weitere Exempelbeispiele. Doch blieb das Werk 
unvollendet. Um das Jahr 2000 herum sorgte die Folkloristin Dagmar Klímova 
(1926–2012) für eine Korrektur des Registers und stellte das Register fertig. Die 
Mediävistin Anežka Vidmanová (1929–2010) konnte für ein neues Vorwort gewon-
nen werden, das die Geschichte der altböhmischen Exempla nachzeichnet (12–20), 
gefolgt von Dvořáks übersetztem Vorwort von 1978 (21–29). Das Manuskript wurde 
nach Helsinki geschickt, blieb aber unveröffentlicht.

Ein neuer Anlauf zur Veröffentlichung wurde 2015 unternommen, als sich 
Kamil Boldan, Jiří Král, der Schwiegersohn Dvořáks, und Jan Luffer in der Natio-
nalbibliothek darauf verständigten, die beiden existierenden, aber voneinander 
abweichenden Manuskripte zusammenzuführen und zum Druck vorzubereiten. 
Diese Aufgabe übernahm der tschechische Folklorist Jan Luffer, der unter anderem 
bereits einen Katalog tschechischer dämonologischer Sagen9 herausgebracht hatte.  
Während die Neuausgabe des Exempelkatalogs in tschechischer Sprache (Soupis 
staročeských exempel. Index exemplorum paleobohemicorum) bereits 2016 erschien, 
konnte die hier vorliegende Fassung erst im Dezember 2019 erscheinen.

In einer editorischen Notiz (306  sq.) beschreibt Luffer seine gewiss mühevolle 
Arbeit am Manuskript. Er sorgte teilweise für eine bessere Lesbarkeit der oftmals 

6 Vgl. die Rezension von C. Daxelmüller. In: Fabula 35 (1994) 142–145.
7 Dicke, Gerd/Grubmüller, Klaus: Die Fabeln des Mittelalters und der frühen Neuzeit. Ein Katalog 
der deutschen Versionen und ihrer lateinischen Entsprechungen. München 1987.
8 Vgl. meine Rezension in: Mittellateinisches Jahrbuch 23, Jg 1988 (1991) 275–278.
9 Luffer, Jan: Katalog českých démonologických pověstí. Prag 2014.



200   Reviews

gewöhnungsbedürftigen Abkürzungen von Quellen und Literaturhinweisen, die 
nunmehr je nach Art der Quelle getrennt sind, überführte die ursprünglich eigen-
ständigen Beilage von 250 neuen Exempeltypen in den Katalogtext, korrigierte feh-
lerhafte Zuweisungen und glich die Nummern des internationalen Typenkatalogs 
von Antti Aarne und Stith Thompson (AT) an die neuen ATU-Nummern an – ins-
gesamt eine gewiss zeitaufwendige Arbeit.

Einerseits ist es lobenswert, dass der wichtige Katalog Dvořáks in der erweiter-
ten Fassung nun einem internationalen Benutzerkreis zugänglich gemacht wurde. 
Andererseits erscheint es mir wenig verständlich, warum die Möglichkeit ungenutzt 
blieb, mittlerweile vorliegende nützliche Informationen einzuarbeiten, zumal seit 
Erscheinen der Erstausgabe mehr als vierzig Jahre vergangen sind. Dann könnte 
man wirklich von einem „Handbuch von internationaler Bedeutung“ (Buchrück-
seite) und von großem Gewinn für die historisch-vergleichende Erzählforschung 
sprechen.

Schon Dvořák hatte die Enzyklopädie des Märchens lediglich bis Band III aus-
werten können, aber dies auch nur im Hinblick auf Quellen und Literaturhinweise, 
weniger als Information für Handlungsträger und Motive wie etwa Atalante 
(Dvořák 405), Antaios (267), Arsenius (353, 355), Ave Maria auf Lilien (427, 432). Auch 
hätten aus den Nachbarländern die Kataloge von Dömötör, Hans-Jörg Uther10 und 
vor allem von Dicke/Grubmüller mit ungemein vielen Hinweisen auf historisches 
europäisches Erzählgut eingearbeitet oder wenigstens als zusätzliche Informati-
onsmittel angegeben werden sollen. Dies gilt ferner für die fehlende Nennung der 
betreffenden Motivnummern des Thompsonschen Motif-Index, der wie die anderen 
genannten Werke in der Tschechischen Nationalbibliothek vorhanden ist; viele der 
Motivnummern hatte schon Tubach ergänzend in seinem Katalog berücksichtigt. 
Darüber hinaus sind Dvořák-Nummern bereits im ATU-Katalog aufgeführt, noch 
dazu beträchtlich über die Angaben bei Dvořák hinaus. Die folgende Aufstellung 
macht, wie nicht anders zu erwarten, deutlich, dass viele altböhmische Exempla 
europäisches Gemeingut sind. Weitere zu ergänzende internationale Erzähltypen 
(und stillschweigende Berichtigungen unrichtiger Zuweisungen) sind in der folgen-
den Auswahl notiert:

Dvořák, Nr. 153 = ATU 756A*: Penance for a Single Sin. – 223 = ATU 759: Angel and 
Hermit. – 371* [i.e. Tubach, Nr. 2615] = ATU 214*: The Donkey Envies the Horse in 
its Fine Trappings. – 458 = Dicke/Grubmüller 152: Fliege und Kahlkopf. – 666 = ATU 
922B: The King’s Face on the Coin. – 714* = Dicke/Grubmüller 102: Esel und Eber. – 
894* = Dicke/Grubmüller 143: Fischer und kleiner Fisch. – 1695* = Dicke/Grubmüller 

10 Uther, Hans-Jörg: Deutscher Märchenkatalog. Münster u. a. 2015.



� Reviews   201

295: Hund und Dieb. – 2031* = Dicke/Grubmüller 550: Tanne und Dorn. – 2087 = ATU 
910L: Do Not Drive the Insects Away. – 2093* = DMK/Uther *847: Wintergarten. – 
2096 = Dicke/Grubmüller 150: Fliege und Ameise. – 2158: Fortuneteller advises wife 
(ist mit ATU 1405 klassifiziert; ATU 1380A*: The Petitioner Fooled passte meines 
Erachtens besser). – 2181 = Dicke/Grubmüller 171: Fuchs und Adler (= DMK/Uther 
*56E). – 2344* = ATU 219E**: The Hen that Laid the Golden Eggs. B 2840 = ATU 318: 
The Faithless Wife. – 2846 = vgl. ATU 931A: Parricide. – 2879 = ATU 931A: Parricide. – 
2980* = ATU 93: The Master Taken Seriously. – 3051* = ATU 159C: The Lion and the 
Statue. – 3053 [und Tubach 397] = DMK/Uther *61C: Fuchs, Wolf und Esel beichten 
(auch DG 225, 558). – 3065 = ATU 50C: The Donkey Boasts of Having Kicked the Sick 
Lion. – 3068 = ATU 51: The Lion’s Share. – 3422* = ATU 299: The Mountain gives Birth 
to a Mouse. – 3510 = ATU 186: The Monkey and the Nut. – 3559* = Dicke/Grubmüller 
328: Kalb und Ochse. – 3633* = Dicke/Grubmüller 362: Kranich und Pfau. – 3635= 
ATU 219H*: The Rooster and the Pearl. – 3663 = ATU 1804E: Confession in Advance. – 
3750 = ATU 1871A: Star Gazer Falls into Well. – 3776 {recte 3778] = ATU 231**: The 
Falcon and the Doves.  – 3866*  = ATU 296: The Clay Pot and the Brass Pot in the 
River. – 3969 = ATU 985*: The Suckled Prisoner. – 3973* = Dicke/Grubmüller 277: 
Hirsch, Schaf und Wolf. – 4015 = 899A: Pyramus and Thisbe. – 4025 = ATU 921: The 
King and the Farmer’s Son. – 4106 = ATU 921E: The Three Rings. – 4256 = ATU 155: 
The Ungrateful Snake Returned to Captivity. – 4307* = Dicke/Grubmüller 305: Hund 
verklagt Schaf. – 4311* [recte Tubach, Nr. 5357] = ATU 62A: Peace between Wolves and 
Sheep. – 4486* = ATU 935: The Prodigal’s Return. – 4778 = ATU 1341D: The Thief and 
the Moonlight. – 4891* = ATU 507: The Monster’s Bride (Introduction). – 4978 = ATU 
1369: The Woman’s Tree. – 4986 = ATU 682: Meditation on the Trinity. – 4994 = cf. ATU 
981A*: Life by a Silk Thread. – 5022 = ATU 934F: The Man in the Well. – 5228 = Dicke/
Grubmüller 588: Gefangenes Wiesel. – 5269 = ATU 1381D*: Secret Senate. – 5338* [i.e. 
Tubach, Nr. 5342] = ATU 201F*: Hostile Dogs are Made Friendly. – 5338** = Dicke/
Grubmüller 220: Fuchs und Wolf I.

Gerndt, Helge: Sagen – Fakt, Fiktion oder Fake? Eine kurze Reise durch zweifelhafte  
Geschichten vom Mittelalter bis heute. Münster, New York: Waxmann, 2020. 244 S.

Reviewed by Prof. Dr. Katarzyna Grzywka-Kolago: Leiterin der Abteilung für Kultur- und  
Literaturkomparatistik am Germanistischen Institut der Universität Warschau, Polen.  
E-Mail: k.grzywka@uw.edu.pl

Das 2020 herausgegebene, „[d]em Kuratorium und Vorstand der Märchen-Stiftung 
Walter Kahn zum Dank“ (4) gewidmete, hier zu rezensierende Buch von Helge 
Gerndt ist ein sehr leserfreundlicher Band, denn er lässt sich auf dreierlei Art 
und Weise studieren. Erstens: Man kann ihn ganz herkömmlich lesen, also seine 

mailto:k.grzywka@uw.edu.pl


202   Reviews

13 Kapitel und den am Ende angebrachten Epilog der Reihe nach durcharbeiten. 
Zweitens: Man kann die Reihenfolge der Kapitel beliebig, das heißt je nach dem 
persönlichen Interesse des Lesers, bestimmen, da sie zwar einerseits zusammen 
eine gründlich überlegt konzipierte Einheit ergeben, aber sich andererseits als im 
Großen und Ganzen selbständige Module interpretieren lassen. Drittens: Man kann 
aber auch mit dem Epilog beginnen und dann die einzelnen Kapitel entweder in 
der vom Leser gewählten oder in der im Buch vorgeschlagenen Anordnung, also 
systematisch genießen. Persönlich würde ich den letztgenannten Weg empfehlen, 
besonders denjenigen Leserinnen und Lesern, die zuerst etwas mehr über den 
Autor dieser wertvollen Publikation erfahren und sich in den persönlichen Hinter-
grund ihrer Entstehung vertiefen möchten, zumal dieser Epilog mit dem kurzen, 
aber vielsagenden Satz: „Erzählungen sind Schlüssel für unser Leben“ (215) und 
somit – so lässt sich mindestens vermuten – auch für das Leben von Helge Gerndt, 
beginnt. Dieser ca. vierseitige Teil des Buches führt in die wichtigsten Stationen 
des beruflichen Werdegangs des Verfassers und bringt relevante Personen näher, 
die ihn auf diesem Weg begleitet, beeinflusst und inspiriert haben: Wissenschaft-
ler, besonders Erzählforscher, auch Freunde und Familienmitglieder. Obwohl der 
Epilog in der dritten Person geschrieben wurde und somit einen Hang zur Objekti-
vierung offenbart, bleibt er voll subjektiver Reflexe. Wie könnte es anders sein, 
wenn man über seine eigene Vita schreibt? Eine reiche Vita voller Begegnungen, 
Dialoge und nicht zuletzt Dankbarkeit:

Im Rückblick erkennt Hans ein faszinierendes, geradezu ‚sagenhaftes‘ Lebensmosaik, das – 
allein aus der Erzählforschungsperspektive – von einem letztlich undurchschaubaren Netz 
aus erzählthematischen und persönlichen Verbindungsfäden zusammengehalten wird. Er hat 
die Sentenz von Martin Buber, dass Leben Begegnung bedeutet, zutiefst erfahren dürfen und 
zugleich, in den Spuren von Hans-Georg Gadamer, die Tugend und die Unentbehrlichkeit des 
offenen Gesprächs.
Hans bleibt allen von Herzen dankbar, denen er begegnet ist, die ihn begleitet und gefördert 
haben und ihm oft zu wirklichen Freunden geworden sind. (218)

Wovon erzählt also das Buch eines Wissenschaftlers, der Erzählungen als Lebens-
schlüssel par excellence betrachtet? Von Erzählungen natürlich, aber von Erzählun-
gen besonderer Art, nämlich den Sagen, die er einleitend folgendermaßen definiert:

eine relativ kurze Geschichte über vergangene Geschehnisse, denen zugleich Glaubwürdig-
keit und Unglaubwürdigkeit zukommt. […] Sagen konstituieren sich als spezifische Erzähl-
gebilde erst mit der Doppelheit von Wahrheit und Zweifel. Das erscheint paradox. Das Rätsel 
löst sich aber – fürs Erste – dadurch, dass Wahrheitsanspruch und Zweifel in Bezug auf die 
Realität des Geschehens nicht von ein und derselben Person vertreten werden: Ein Erzähler 
hält die Geschichte für wahr, ein Zuhörer zweifelt daran oder umgekehrt (9–10),



� Reviews   203

scheibt Gerndt im Kapitel Zwischen Wahrheitsanspruch und Zweifel und spricht 
damit die bereits im Titel des Bandes angedeutete, ihm zugrunde liegende Idee 
oder – besser gesagt – Frage an: „Sagen – Fakt, Fiktion oder Fake?“ (Umschlag). 
Denn um dem Sage-Phänomen auf die Spur zu kommen, es in seiner Vielfalt und 
zugleich Kompliziertheit zu begreifen, ist das Verständnis dieses Spannungsverhält-
nisses zwischen Fakt und Fiktion von besonderer Relevanz, was die weiteren zwölf 
Kapitel der Veröffentlichung plausibel veranschaulichen.

Der Autor schaut in ihnen auf den Gegenstand seiner Untersuchungen aus einer 
breiten Perspektive, was ihm seine vieljährige wissenschaftliche Auseinanderset-
zung mit den Sagenstoffen erlaubt. Er geht dabei auf methodologische Probleme 
dieses Forschungsfeldes ein und beleuchtet Wege und Umwege der Sagenforschung: 
ihre Grundzüge und Schwerpunkte, wie auch konkrete Beispiele der Sekundärlitera-
tur, die er in einzelnen Kapiteln seiner Publikation bespricht und deren Schwächen 
aufs Korn nimmt. Dass es mit dem Forschungsstand auf diesem Gebiet nicht zum 
Besten steht, lässt sich schon aus dem ersten Kapitel des Buches herauslesen:

Da es […] – insgesamt gesehen – zu den Sagen entschieden weniger grundlegende Studien 
gibt als zu den Märchen, stellt sich die Frage, warum die Sage, die bezüglich der Sammlung 
von Volkserzählungen gewiss kein Stiefkind war, unter dem Gattungsaspekt interpretativ so 
stiefmütterlich behandelt wurde. Und wo man sich ihr theoretisch genähert hat, erschienen 
die Ergebnisse aus heutiger Sicht oft unbefriedigend. (13)

Daher auch die Notwendigkeit eines neuen, erfrischenden Blicks auf die Sagen als 
Erzählungen, die lebten und nach wie vor leben, weil sie auf die Veränderungen in 
der Welt, auch in der modernen Welt reagieren und antworten. Deswegen liefert 
Gerndts Buch eine facettenreiche und multiperspektivische Einsicht sowohl in die 
Vergangenheit als auch in die Gegenwart und Zukunft der Sage und visiert punk-
tuell interessante Motive und Stationen ihrer Entwicklung an. Wenn der Verfasser 
seine Aufmerksamkeit auf die Vergangenheit richtet, so räumt er besonders viel 
Platz dem Fliegenden Holländer (Kapitel 2), den Auerberg-Sagen (Kapitel 4), Hein-
rich dem Löwen (Kapitel 6) und dem Klabautermann (Kapitel 8) ein. Schaut er auf 
die Gegenwart, stehen im Fokus seiner Ausführungen „moderne Sagen“ (154), also 
nach Rolf Wilhelm Brednich „sagenhafte Geschichten von heute“ (163). Dieser Ter-
minus verweist Gerndts Meinung nach auf „einen Auflösungsprozess“ (163), denn 
die sogenannten modernen Sagen

stellen […] – vor dem Hintergrund der romantischen Sagentradition – eine sehr spezifische 
Nachrichtenauswahl der Moderne dar, in der die Trivialisierung unseres wissenschaftlichen 
Zugriffs auf die Alltagswirklichkeit erschreckend plastisch wirkt. […] Sagenhafte Geschich-
ten drücken Befürchtungen über Erscheinungen und Ereignisse aus, die unsere Sicherheit 
bedrohen könnten. Ob dann die Informationen objektiv wahr sind, bleibt relativ gleichgültig 
gegenüber der Frage, ob wir an deren Wahrheit glauben. Sicherheit ist so gesehen ein sozial-



204   Reviews

psychologisches Konstrukt; die Suche nach Sicherheit aber scheint ein typisches Problem der 
Moderne, das übrigens besonders eng mit der Entwicklung der Wissenschaft verknüpft ist 
(163–164).

Ein separates Kapitel widmet der Autor in diesem Kontext den Geschichten um 
die Milzbrand-Attacke 9/11. Die Analyse der Zeitungsartikel zu diesem Thema führt 
ihn zur Formulierung von sieben Thesen bezüglich der modernen Sagen und der 
modernen Sagenforschung. Gerndts Beobachtungen zeigen unter anderem, dass 
moderne Sagen ihrem Leser helfen können, die ihn umgebende Welt besser zu 
verstehen, und deshalb ist ihr „Erkenntnisgewinn“ viel wichtiger als der „Unter-
haltungswert“ (188). Sie erscheinen als Elemente einer „Kommunikationssituation“ 
(188) und gelangen zum Rezipienten dank „durch Massenmedien gestützten Kom-
munikationswege[n]“ (188). So werden sie gleichzeitig zu Bestandteilen „transkul-
tureller Vermittlungs- und Wandlungsprozesse“ (189), zumal sie „in einer welt-
weit vernetzten Gesellschaft“ (189) entstehen und tradiert werden. Für Gerndt 
sind sie „keine ergiebigen Indikatoren mehr“ (195), sondern „Symptome“ (195) des 
Zustandes einer Gesellschaft, die sie produziert und rezipiert, denn: „Sie geben 
keinen Hinweis auf konkrete gesellschaftliche Probleme, sondern sind selbst ein 
(oft bescheidener) Ausdruck des Problems“ (195) – ein „Zeichen der Zeit“ (139) im 
vollsten Sinne des Wortes.

Der Forscher schließt seine im Buch präsentierten Überlegungen mit der Rück-
kehr zu terminologischen Fragen im Kapitel 13 ab und definiert hier die Sage als 
„ein[en] relativ kurze[n] Erzählbericht über ein ungewöhnliches, oft unheimliches 
Ereignis (oder Erlebnis), das tatsächlich geschehen sein soll und im Kommunika-
tionsprozess zwischen Wahrheitsanspruch und Zweifel oszilliert“ (206). Er erar-
beitet ferner ein theoretisches Modell, in dem er eine überschaubare Unterteilung 
der sagenhaften Erzählungen anbietet. Unter die Sagen lassen sich seiner Meinung 
nach sieben Textsorten subsumieren: Mythen, Ätiologien, Historien, Legenden, 
„moderne Sagen“, Memorate und Prophezeiungen (vgl. 209–211), deren Verhältnis 
zur Wirklichkeit „drei Koordinaten“ (211) charakterisieren:

Dem Sagengewebe liegen drei Koordinaten zugrunde, die das Wirklichkeitsverhältnis 
der Geschichtenarten in dreierlei Hinsicht kennzeichnen: (1) horizontal vom Fiktionalen 
(in Mythen und Ätiologien) zum Faktischen (in Historien und Legenden); (2) vertikal vom 
Profanen (in Atiologien und Historien) zum Sakralen (in Mythen und Legenden); (3) in der 
Radialen: vom Subjektnahen (in den Memoraten) zum Verallgemeinernd-Objektivierten (in 
Mythen, Ätiologien, Historien und Legenden). Wahre Momente gibt es überall. Der einzelne 
Mensch mit seiner Erlebniswahrheit bildet in diesem Modell die Mitte (211–212).

Die meisten der in dem Band Sagen – Fakt, Fiktion oder Fake? Eine kurze Reise durch 
zweifelhafte Geschichten vom Mittelalter bis heute veröffentlichten Kapitel gehen 



� Reviews   205

auf Studien zurück, die in den Jahren 1966–2002 publiziert worden sind und nun 
in einer ergänzten und aktualisierten Version den Leserinnen und Lesern zur Ver-
fügung gestellt werden. So erlauben sie nicht nur, Schlüsse bezüglich der Entwick-
lung der Erzählforschung in dieser Zeitspanne zu ziehen, sondern dokumentieren 
auch die Entfaltung der Interessenbereiche des Buchverfassers selbst. Da dieses 
aufschlussreiche und inspirierende Werk ein vielschichtiges Problemspektrum 
um das Thema „Sage“ umfasst, verdient es, an einen breiten Rezipientenkreis zu 
gelangen: Literatur-, Kulturwissenschaftlerinnen und -wissenschaftler, Volkskund-
lerinnen und Volkskundler, aber auch all die Volkskulturinteressierten, die von 
dieser „riesige[n] kollektive[n] Bildgalerie (innerer Vorstellungen) zwischen Fakt 
und Fiktion“ (213), die „Sagen“ heißen, angesprochen werden.

Neumann, Siegfried: Migration und Kulturkontakt. Ein Abend in einem Mecklenburg-
Strelitzer Bauernhaus (Kleine Schriften 25/26). Rostock: Wossidlo-Archiv, 2017. 194 S.

Reviewed by Dr. Kathrin Pöge-Alder: freiberufliche Erzählforscherin; Pädagogin; Lehrbeauftragte 
u. a. an der Hochschule für Technik, Wirtschaft und Kultur (HTWK) Leipzig. Mitglied der Landesjury 
Immaterielles Kulturerbe für Thüringen. Vorstandsmitglied Förderverein des Schulmuseums Leipzig. 
Mitglied im wissenschaftlichen Beirat der Europäischen Märchengesellschaft und im Rat der Stiftung 
Mitteldeutscher Kulturrat. E-Mail: kathrin.poege-alder@gmx.net

Die Reihe Kleine Schriften aus dem Wossidlo-Archiv, herausgegeben von der Univer-
sität Rostock, Institut für Volkskunde und Wossidlo-Archiv, portraitiert regionale 
Zeugnisse der besonderen Art. Regionalspezifische Sammelbestände werden vor-
gestellt und dabei mit aktuellen Themen der Erzählforschung als Teil der Empi-
rischen Kulturwissenschaft/Volkskunde in Verbindung gebracht. Damit sind die 
Bände über die Region hinaus wesentlich: anhand von regional eingebetteten Bei-
spielen beschäftigen sie sich mit Wissenschaftsgeschichte, Erzählformen wie Sagen, 
Märchen, Schwänken, lebensgeschichtlichem Erzählen am Beispiel eines Handwer-
kers, Erzählerpersönlichkeiten, der plattdeutschen Rezeption von Grimm-Märchen 
sowie Sprichwortforschung. Mit solchen Beiträgen bleibt gerade diese Fachrichtung 
im wissenschaftlichen Zentrum.

Siegfried Neumann legte hier ein Buch vor, das in mehrfacher Weise eine Beson-
derheit darstellt. Inmitten von Publikationen, die die schriftliche Überlieferung von 
Erzähltem hervorheben, beschreibt diese Darstellung eine Welt der Mündlichkeit. 
Dieses Buch ist zugleich ein sehr persönliches, beginnt es doch mit einem Familien-
portrait von 1939, der Vater des Autors schon in Uniform.

Migration als dauernder Wechsel des Lebensmittelpunktes von Menschen prägt 
heutige Diskussionen mehr als der dazu gehörende Kulturkontakt, der das Auf-
nehmen anderer, unbekannter oder fremder kultureller Elemente beschreibt. Hier 

mailto:kathrin.poege-alder@gmx.net


206   Reviews

spielen sich Austauschprozesse ab, die unsere Welt heute prägen. Am Beispiel des 
kleinen Duodezfürstentums Mecklenburg-Strelitz wird das Thema nun beispielhaft 
abgehandelt. Dazu beginnt Neumann den Band mit der Darstellung der Geschichte 
der Region (11–41). Wanderarbeiter und Auswanderung von Einheimischen sind 
über die Jahrhunderte typisch. Der egoistisch regierte, unentwickelte und rück-
ständig gebliebene Landstrich besitzt eine landwirtschaftliche Prägung. Die Land-
arbeit erfolgte überwiegend auf großen Gütern, auf denen bäuerlich abhängig 
gewirtschaftet wurde. Der örtlichen Ritterschaft gehörte also die arbeitende Person, 
ihre Arbeitskraft und deren Vieh, Haus und Ackergerät. Die Menschen lebten in 
völliger Rechtlosigkeit (15). Mitte des achtzehnten Jahrhunderts lebten mehrere 
hundert jüdische Familien in diesem Fürstentum (14). Die Bewohner der kleinen 
Städte allerdings waren persönlich frei. Ein Teil der Bürgerschaft schickte seine 
Söhne auf „private Klippschulen“ (15). Die herzogliche Bautätigkeit nach Versailler 
Muster, der Siebenjährige Krieg, die kalten Winter, Missernten und Rinderpest ver-
stärkten die Armut und Bevölkerungswanderung in der Region. Um 1790 wurde im 
großen Stil der Kartoffelanbau eingeführt (18). Die Besatzung des neutralen Meck-
lenburg-Strelitz durch Napoleonische Truppen nach 1806 erließ die Beherbergung 
und Verpflegung der französischen Truppen. Das militärische Engagement in den 
Befreiungskriegen brachte die Ernennung der Region zu Großherzogtümern nach 
1815. Es kam unter der Herrschaft von Großherzog Georg (1816–1860) zu Ostern 1821 
zur Aufhebung der Leibeigenschaft (21). Zur Jahrhundertmitte investierte man in 
Chausseen und führte eine allgemeine Schulpflicht ein. Das Land musste dem Nord-
deutschen Bund und dem Zollverein beitreten. Eisenbahnlinien führten durch das 
zentral gelegene Gebiet. Die spätfeudalen Verhältnisse hielten an und führten zur 
Abwanderung in die Städte und nach Übersee.

Neumann folgerte aus den ärmlichen Verhältnissen des allgemeinen Lebens 
und der Bildung: „So blieb die geistige Kultur im Wesentlichen auf die mündlich-
gedächtnismäßige Tradierung des im Alltag erworbenen Wissens, der gängigen 
Glaubensinhalte und des im eigenen Lebensumkreis überlieferten Erzähl-, Lied- und 
Spruchguts beschränkt.“ (23) Diese Gedächtnisleistung wurde von den Interessier-
ten auch anerkannt und aufgezeichnet. Genannt werden dazu der Pastor Mussäus 
und Fritz Reuter oder Fromm sowie herausragend Richard Wossidlo. Für das 
Erzählrepertoire wichtig war weiter die Arbeitsmigration: ein Teil der Bevölkerung 
wanderte aus, Fremdarbeiter zogen nach und so kamen z. B. polnische Schnitter, 
um auf den Gütern zu arbeiten (25). Der deutsch-französische Krieg 1870–1871 und 
die dazu eingeführte allgemeine Wehrpflicht führten zu großen Personallücken. 
Mit der Weimarer Verfassung erhielten die Bewohner erstmals bürgerliche Rechte 
wie persönliche Freiheit und Achtung der Persönlichkeit, Glaubens- und Gewissens-
freiheit, freie Meinungsäußerung, Versammlungs- und Koalitionsfreiheit, Anspruch 
auf Schutz von Person und Eigentum sowie politische Mitbestimmung (29). Hier 



� Reviews   207

bewirkte die NS-Herrschaft ein Ende; allerdings wahrgenommen als Beseitigung 
der Massenarbeitslosigkeit der Ende 1920er Jahre.

In den 1920er und 1930er Jahren entstanden im Norden Mecklenburgs Zentren 
der Schiffs- und Flugzeugindustrie, Flugplätze und Fliegerhorste, die Luftwaffen-
erprobungsstelle in Rechlin, wie insgesamt umfangreiche Rüstungsindustrie (33). 
Hier wurden zahlreiche Arbeitskräfte gebraucht, was zu einem Zuzug von Men-
schen führte. Gerade Witze spielen im Austausch von Erfahrungen, etwa über die in 
dieser Region bisher unbekannten Bombardements eine große Rolle. Das Mitteilen 
solcher Kleinsterzählungen konnte allerdings gefährliche Folgen haben (34, 40–41).

Zustrom erhielt das kleine Mecklenburg-Strelitz im Zweiten Weltkrieg durch 
die Evakuierten aus den bombardierten Städten, polnische Kriegsgefangene, 
Zwangsarbeiter, später französische, belgische und holländische Kriegsgefangene, 
sowjetische Kriegsgefangene, Flüchtlinge aus dem Baltikum und Ostpreußen, der 
jeweiligen Frontlinie entsprechend (39–41).

Die Aufnahme der zahllosen Flüchtlinge und der Soldaten der Roten Armee 
ist eine Geschichte des Leidens und der Not. Hier nutzte Neumann viele nach 1990 
erschienene Erinnerungen und historische Studien (42–56).

Die Bodenreform erst brachte vielen Landlosen eigene Flächen, die jedoch 
nicht zur Wirtschaftlichkeit ausreichten. Sie trug eher zur Vergrößerung der 
Ungleichheit zwischen Altbauern, einheimischen Tagelöhnern und Neusiedlern 
bei (71). Auch Flüchtlinge und Aussiedler versuchten sich mit Hilfe dieser Böden 
zu einem auskömmlichen Leben hochzuarbeiten. In dieser Situation befanden 
sich auch die Eltern des Autors (67). Mutter und die beiden Kinder waren aus dem 
mittleren Ostpreußen überstürzt und spät aus dem Kampfgeschehen geflohen, 
durch Kugelhagel, um über schwankendes Eis des Haffs und nach langer Wartezeit 
in Pillau auf einem Frachtschiff nach Dänemark zu kommen. Aus dem dänischen 
Lager durften sie 1947 zum in Mecklenburg-Strelitz aus sowjetischer Kriegsgefan-
genschaft gelangten Vater ausreisen, der „in dem idyllisch an einem kleinen See 
gelegenen Gutsdorf Cammin bei Burg Stargard“ hängen geblieben war (58). Der 
Vater hatte Unterschlupf im Schuppen bei einem Fischereipächter gefunden und 
konnte dort in seinem Beruf arbeiten und dem Pächter bei der Erfüllung seines 
vorgeschriebenen Ablieferungssolls gegen Naturallohn helfen. Der etwas auswärts 
wohnende Altbauer Ernst Rochow bot ihm ein Zimmer, so dass Frau und Kinder 
aus Dänemark über einen 14-tätigen Aufenthalt in einem Lager zum Vater ziehen 
durften. Neumann erzählt nun anhand des Familienschicksals das Einleben im Dorf 
nach, jeweils eingebunden in die Zeitläufte und doch am Selbstbiografischen ori-
entiert.

Eindrücklich ist der erste Abend der Ankunft Siegfried Neumann in Erinne-
rung. Die Kinder stellten erstmals fest, dass die Einheimischen miteinander Platt-
deutsch sprachen, wovon sie nichts verstanden (60). Um sich Gehör zu verschaffen, 



208   Reviews

lernte der Autor die ersten plattdeutschen Sätze (63) und damit Durchsetzungskraft 
und vor allem zuzuhören und die landläufige Sprache. In der Schule überwogen 
die Flüchtlingskinder und sie hatten meist auch besseren Unterricht genossen (64). 
Ausgewogen wirkt auch der Blick des Autors auf die Arbeiten der Kinder, der Väter 
und Mütter. Letztere hätten die größten Lasten zu tragen gehabt, denn es fehlte an 
den einfachsten alltäglichen Dingen (65).

Je näher die Darstellung dem Hauptereignis des Buches kommt, desto persönli-
cher wird es. So prüfte Neumann Gerüchte durch Nachfragen bei anderen Personen 
(62, 68). Er berichtet über die Erzählungen zwischen Alteingesessenen und Flücht-
lingen bzw. Vertriebenen über die Rückständigkeit der Region, in die sie gekommen 
waren. So hatte er auch ein Gespräch zwischen älteren mecklenburgischen Bauern 
über Waldgeister mitangehört und als „Aberglauben“ bezeichnet. Wenig später 
geschah ein Missgeschick und alle Umstehenden glaubten die Wirkung dieser 
Bezeichnung zu erleben. Neumann kommentierte: „Es war tatsächlich unheimlich, 
und mir kam zum ersten Mal eine Ahnung, dass auch Erwachsene nicht ohne Grund 
an Überwirkliches glaubten.“ (69)

Erzählgelegenheiten ergaben sich während der Bauphase der Wohnstallhäu-
ser der Neusiedler oder beim stundenlangen Warten auf das Dreschen, Mahlen, 
Häckseln, bei der Pflichtsollablieferung. Dann wurden nicht nur Alltagsprobleme 
und Lebenserfahrungen besprochen, sondern vor allem Geschichten der Gutsherr-
schaften, die Neumann in den Sagen bei Grudde 1931, Schneidewind und Lehmann 
ähnlich beschrieben fand (72). Andere Erzählräume entstanden bei Hochzeiten, wo 
auch konfessionelle Mischehen und Ehen zwischen Einheimischen und Zugezoge-
nen nicht mehr selten waren (74).

Für seine Dissertation Soziale Konflikte im mecklenburgischen Volksschwank 
(2 Bde., Berlin 1961 als Manuskript) hatte Siegfried Neumann seine Gewährsleute 
bisher einzeln befragt und das Erzählte sofort mitgeschrieben. Dafür hatten die 
Erzählenden entsprechend langsam gesprochen, bis das Erzählte aufgezeichnet 
war. Beim Zusammentreffen der Erzählenden war aber deutlich geworden, wie sie 
sich gegenseitig anstachelten und neue Erzählungen, Histörchen, Schwänke und 
Witze vortrugen. Als ein Tonbandgerät im Rostocker Institut aus zweiter Hand 
erworben werden konnte, schleppte der Autor alles in seinen Heimatort. Zuerst 
staunte jeder über die technische Neuerung und erzählte auch bereits mitgeteilte 
Stückchen nochmals auf Band. Dann luden die Eltern des Autors, die selbst gute 
Erzähler waren, eine Männergruppe zu sich nach Hause und dieser Männerkreis 
war der erste Erzählkreis Neumanns vor dem Mikrophon (108).

Damit beginnt der zentrale Abschnitt des Buches: die Aufnahme einer abend-
lichen Erzählung im Hause von Neumanns Eltern im Mai 1959 in Cammin. Dazu 
stellt der Autor die Geschichte des Ortes dar und dass sich die historischen Fakten 
noch „ungefähr im kollektiven Gedächtnis der Camminer“ erhalten haben (80). Im 



� Reviews   209

Dorf wohnten Erzählerpersönlichkeiten, die über ein umfangreiches Repertoire 
verfügten. Ein bereits Verstorbener galt allgemein als Vorbild, doch auch die Jünge-
ren gaben historische Begebenheiten, Schwänke, Geschichten von Ulenspiegel oder 
dem Alten Fritz zum Besten. Sie taten sich nicht als Erzähler hervor, gaben aber 
bei entsprechenden Themen und Gelegenheiten wieder, was sie wussten. Neumann 
gibt die Erzählungen zum Teil nach seinen Mitschriften im Dialekt an. Somit ist das 
Buch ein spannend zu lesendes Dokument, das Erzählung und Kommentar sowie 
Einordnung des Erzähltyps bietet. Im Anhang findet sich auch ein Wörterverzeich-
nis.

Ein Sujet führte Neumann mehrfach an. Es berichtet davon, dass und wie sich 
ein Gutsbesitzer in Cammin ertränkte. Die ältere, an wunderbaren Geschichten ori-
entierte Erzählerin wusste mehr Details zu erzählen, als ein Erzähler, der etwa zehn 
Jahr jünger war.

Diese Erzählerrunde bewertet Neumann als ein Schlüsselerlebnis: Er erkannte 
daran das ursprüngliche dörfliche Erzählen. Menschen in Armut, größtenteils anal-
phabetisch, fanden darin „die nahezu einzige Möglichkeit geistigen Austauschs 
und geselliger Unterhaltung“ (163). Es handelte sich „zwar um mehr oder weniger 
sozialkritische, aber letztlich unverfängliche Schwänke oder Alltagsgeschichten, die 
man gerne hört oder liest“ (164). Ebenso wurden „derb-komische Fäkal- und Sexual-
schwänke“ (164) erzählt, die aus dem sechzehnten Jahrhundert bis ins zwanzigste 
tradiert worden waren. Auch Erzählertypen zeigen sich in diesem Text: während 
Neumann seinen Vater als impulsiven, die anderen als typische Gelegenheitserzäh-
ler bezeichnet, ist August Rust hier schon als routinierter Erzähler angesprochen, 
von dem der Autor seit 1968 eine Erzählerbiografie mit seinem Repertoire in fünf 
Auflagen veröffentlichte. Auch sprachlich zeigt die Aufzeichnung die lokale Sprach-
varietät und dabei die Angleichung des ehemaligen Ostpreußen, der gelegentlich 
ins Hochdeutsche glitt (165).

Es gibt nur eine Stelle, an der er das Lesen einer Gewährsperson herausgeho-
ben hat. August Rust hatte Rudolf Tarnows (1867–1933) Reimschwänke Burrkäwers 
gelesen,1 um sein Repertoire zu pflegen. Neumann wertete dies als Bemühen Rusts, 
seine Gabe des Memorierens und Erzählens bewusst zu nutzen und sich Geschich-
ten anderer anzueignen.

Wünschbar wäre auch ein Blick auf die Mutter des Autors, auch sie hat ihm 
erzählt. Ableiten kann man auch, dass alle Beteiligten von hohem Intellekt waren, 
was bei der Schilderung der Biografie deutlich wurde. Die Schule hatte nie ihr 
Potential genutzt, aber für das Memorieren von Erzählungen war es Voraussetzung. 
Ähnliche Tonbandmitschnitte veröffentlichte Margaret Read MacDonald in Scipio 

1 Rudolf Tarnow 1911–1914, in: Tarnow, Rudolf: Anthologie. 11. Auflage. Rostock, 2019.



210   Reviews

Storytelling.2 Leider finden sich heutige Aufzeichnungen solcher Erzählrunden 
selten. Aus eigener Erfahrung ist dieses Erzählen nicht abgerissen und kann noch 
immer gefunden werden. Der wissenschaftliche Fokus hat sich aber deutlich ver-
schoben.

Dieser empfehlenswerte Band birgt einzigartiges Material, dargestellt von 
einem Kenner der Erzählforschung.

2 MacDonald, Margaret Read: Scipio Storytelling: Talk in a Southern Indiana Community. Lan-
ham/New York/London, 1996. Rezension in: Fabula 38,3/4 (1997) 342–345.


