
� Fabula 2022; 63(1–2): 215–237

III Reviews

Cirese, Alberto Mario/Clemente, Pietro: Raccontami una storia. Fiabe, fiabisti, 
narratori (Studi e materiali per la storia della cultura popolare. Nuova serie 8). 
Palermo: Museo Pasqualino, 2021. 487 pp.

Reviewed by PD Dr. Luisa Rubini Messerli: Privatdozentin an der Universität Zürich für Ältere 
Deutsche Literaturwissenschaft, Schweiz. E-Mail: luisa.rubini@ds.uzh.ch

https://doi.org/10.1515/fabula-2022-0014

Raccontami una storia, auf Deutsch: Erzähl’ mir eine Geschichte, ist ein wichtiger 
Band, der die zahlreichen, hier und da verstreuten Aufsätze des Doyens der italie-
nischen demo-ethno-anthropologischen Forschung, Alberto Mario Cirese (1921–
2011), und dessen Schüler, Pietro Clemente, ehemaliger Professor an den Uni-
versitäten Siena, Florenz und Rom, zum Thema ‚Märchen‘ versammelt. Es ist ein 
„notwendiger“ Band, auch wenn er größtenteils bereits publizierte Texte enthält. 
Denn abgesehen davon, dass er eine Hommage an einen Meister wie Cirese, ein 
Jahrhundert nach seiner Geburt und zehn Jahre nach seinem Tod, darstellt, ist 
die Zusammenstellung der Schriften ein Stück Wissenschaftsgeschichte (der erste 
Essay von Cirese stammt aus dem Jahr 1955, der letzte von Clemente aus dem Jahr 
2014), die den impliziten Anspruch hegt, ein Referenzwerk zu sein, das die Form 
einer Einladung oder Aufforderung zu neuen Forschungen und Studien einem 
in den letzten Jahren vernachlässigten Bereich zugunsten von rein anthropologi-
schen Themen annimmt.

Der Band ist in zwei Teile gegliedert: der erste enthält Cireses Schriften (ca. 
300 Seiten einschließlich des langen, akkuraten Vorworts von Maria Federico), 
die in vier thematische Bereiche unterteilt sind, von denen das zweite und dritte 
Kapitel über „vergleichende Märchenforschung“ und „Märchen-Morphologie“ die 
wichtigsten sind.

Bei der (erneuten) Lektüre der Aufsätze Cireses fällt die methodische Strenge, 
die Solidität der wissenschaftlichen Argumentationen und die Klarheit der Dar-
stellung auf. Darin werden die italienischen Studien zur populären Literatur seit 
dem neunzehnten Jahrhundert einer genauen Prüfung unterzogen, ihre wichtigs-
ten Etappen nachgezeichnet und in ihrer Bedeutung abgewogen. Ungefähr gleich-
zeitig mit dem theoretischen Wendepunkt, der durch Cireses Band Cultura egemo­
nica e cultura subalterna (Hegemoniale Kultur und subalterne Kultur, 1971) über 
die internen Kulturunterschiede einer Gesellschaft auf der Grundlage der Beob-
achtungen Antonio Gramscis zur Folklore markiert wurde, organisierte und leitete 
Cirese die erste nationale Feldforschung über sogenannte „unbesungene mündli-
che Traditionen“, die zwischen 1968 und 1972 mit Unterstützung der Staatlichen 

 Open Access. © 2022 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter.  
 Dieses Werk ist lizensiert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International  

Lizenz.

mailto:luisa.rubini@ds.uzh.ch
https://doi.org/10.1515/fabula-2022-0000


216   Reviews

Diskothek (heute Teil des Zentralinstituts für Ton- und Bildträger) durchgeführt 
wurden und zum Aufbau des ersten Verzeichnisses der gesprochenen mündlichen 
Überlieferungen nach Erzähltypen (1975) führten. Cireses positive Aufnahme der  
internationalen Repertoire, zuerst der finnischen (Antti Aarne) und dann der 
amerikanischen Schule (Stith Thompson), und ihre Verbindung mit dem Struk-
turalismus russischer Provenienz, allen voran mit Vladimir Propps Morphologie 
des Märchens, hat zwei wahrhaft monumentale Werke hervorgebracht: die mehr 
als 8000 im Zentralinstitut für Ton- und Bildträger gesammelten mündlichen 
Erzählungen, die darauf warten, einem breiteren Publikum (und nicht nur einer 
Gruppe von Spezialisten) zugänglich gemacht zu werden, und den ersten Katalog 
der italienischen Märchentypen, der das nationale Erbe für die internationale For-
schung zugänglich gemacht hat. Erwähnenswert sind in diesem Zusammenhang 
zwei unveröffentlichte Aufsätze (im Band 109–123 bzw. 125–131) über „Allgemeine 
Hinweise zur Aufzeichnung von Märchen und anderen mündlichen Dokumenten“ 
und über die „Normen für die Erfassung und Verwaltung von Daten im Zusammen-
hang mit der Erfassung von Märchen“, die an die an der Feldforschung Beteiligten 
gerichtet waren. Sie werfen ein Licht auf die bis jetzt wenig bekannten Hinter-
gründe der Erhebungskampagne von 1968 bis 1972, auf die Art und Weise, wie der 
Katalog zustande kam bzw. weshalb bestimmte Märchentypen im Katalog stärker 
vertreten sind als andere.

Bedeutungsvoll ist weiterhin die Veröffentlichung eines undatierten Briefes 
des über achtzigjährigen Cirese an Hans-Jörg Uther, der kurz nach dem Erscheinen 
(2004) von dessen dritter Revision des Märchentypen-Katalogs geschickt wurde 
und in dem Cirese die Notwendigkeit unterstreicht, den italienischen Katalog von 
1975 im Lichte der von Uther vorgenommenen Änderungen zu überarbeiten. Im 
Zusammenhang damit steht auch Cireses Aufsatz Il catalogo dei cataloghi delle 
fiabe (2005), der über sein „jüngstes Unternehmen“ eines Computerprogramms 
mit dem Titel „Repertorio informatico delle fiabe italiane“ informiert und die 
neuen Forschungsaufgaben skizziert, die in Betracht zu ziehen wären, um den 
Katalog zu aktualisieren und ihn gleichzeitig in der internationalen Forschung 
zu verankern und zu vernetzen.

Die Öffnung der Studien hin zu anderen mündlichen, populären Erzähl-
gattungen wurde dann von Pietro Clemente vollzogen (seine Aufsätze werden 
in chronologischer Reihenfolge vorgestellt), der von einer radikalen, poststruk-
turalistischen und dekonstruktivistischen, Kritik des Märchens ausging („Le fiabe 
non esistono“), um dann zu einem sehr viel differenzierteren Ansatz zu gelangen 
(„Le fiabe ci sono ancora“, 382–384). Und so verlagerte sich die Forschung vom 
Text auf den Kontext, auf die Performanz und auf die Stimme, auf die Repertoires 
der Erzähler*innen und auf die Modi der sozialen Übertragung. Das Märchen 
nahm zugleich andere Bedeutungen an z.  B. im Rahmen der individuellen Bio-



� Reviews   217

grafien der Erzähler*innen (ausgehend von Aurora Milillos Forschungen) und 
neben anderen traditionellen Erzählgattungen wie Rätsel oder Legende (auf 
der Grundlage der zuletzt publizierten toskanischen Sammlungen von Gastone 
Venturelli, Roberto Ferretti und Fabio Mugnaini) sowie Lebensgeschichten oder 
der oralen Erinnerung an den Widerstandskampf (vgl. Clementes zusammen mit 
Fabio Dei, Poetiche e politiche del ricordo: memoria pubblica delle stragi nazifa­
sciste in Toscana, 2005). Im Zusammenhang mit dem Beharren auf den Formen 
der semioralen Weitergabe von erzähltem Wissen verweist er unter anderem  
auf Rudolf Schenda, der darauf zitiert, dass das mündliche Gedächtnis nicht 
über mehrere Generationen hinausreicht und daher auf schriftliche Formen der 
Überlieferung angewiesen ist. Bücher wie Pinocchio, mit dem sich Cirese auch 
beschäftigt hat, oder ein Autor wie Hans Christian Andersen, der mit dem Blick 
des Anthropologen untersucht wurde, kehren zurück, und der Band schließt mit 
der „Utopie“ eines städtischen Schalters („Le storie a memoria“, 457–458), an 
dem von Amtes wegen älteren Menschen zugehört werde. Damit soll einerseits 
„der Kreislauf und der Übergang der Überlieferung wieder geöffnet“ („riaprire il 
circuito e il passaggio della tradizione“), anderseits ein Archiv von Stimmen und 
Gesichtern der lokalen Geschichten aufgebaut werden, worin das Recht, Zeugnis 
abzulegen, als ein Recht jeder Person anerkannt wird. Der soziale Wert der Zeu-
genschaft trägt nach Clemente zum Gedächtnis des Territoriums bei.

Lindemann, Uwe: Der Krake. Geschichte und Gegenwart einer politischen 
Leitmetapher. Berlin: Kulturverlag Kadmos, 2021. 148 S.

Reviewed by PD Dr. Sebastian Dümling: Oberassistent am Seminar für Kulturwissenschaft und 
Europäische Ethnologie, Universität Basel, Schweiz. E-Mail: sebastian.duemling@unibas.ch

Das anzuzeigende Buch hat sein Autor, der Literaturwissenschaftler Uwe Linde-
mann, im Rahmen des Förderprogramms Originalitätsverdacht? Neue Optionen 
für die Geistes- und Kulturwissenschaften der Volkswagen Stiftung verfasst. Dies 
ist zweifellos ein sehr treffendes Gefäß für das dabei entstandene Werk – formal 
ein Langessay –, dessen Kernthese ja tatsächlich äußerst originell ist: Im neun-
zehnten Jahrhundert habe sich demnach nicht nur die politische Ökonomie des 
globalen Kapitalismus konsolidiert, sondern es habe sich zugleich ein narratives 
Register etabliert, das die Motive und Tropen bereitstelle, um über diese politi-
sche Ökonomie erzählen zu können. Im Mittelpunkt dieses narrativ-symbolischen 
Registers wiederum stehe der Krake, die Figur des Oktopusses.

Wenn man über den Kraken als politische Metapher spricht, redet man unweigerlich über 
die Vorstellungen, die mit der globalisierten Moderne verbunden sind. Meine Leitthese 

mailto:sebastian.duemling@unibas.ch


218   Reviews

lautet, dass die Krakenmetapher als kollektivsymbolisches Brennglas fungiert, mit dessen 
Hilfe die strukturelle und metaphorische Verfasstheit des modernen Globalisierungsden-
kens sichtbar gemacht werden kann. (13)

Gleich zwei der für die (populäre) moderne Literatur grundlegenden Romane 
würden schließlich an zentralen Stellen von Kraken bzw. genauer: von mensch-
lichen Kämpfen mit Kraken erzählen – Victor Hugos Arbeiter des Meeres (1866) 
und Jules Vernes reich bebilderter Roman Zwanzigtausend Meilen unter dem Meer 
(1869/1870). Zeitleich dazu findet, wie Lindemann prägnant darstellt, eine mee-
resbiologische Debatte darüber statt, o b  bzw. w a s  für eine Art Leben in der 
Tiefsee überhaupt möglich sei, eine Debatte, in der auch darüber gestritten wird, 
welcher Wesensart eigentlich der Oktopus sei: Ist der Oktopus, so eine These, 
vielleicht ein Mischwesen aus Tier und Pflanze?

Dass der Krake eine Figur des Dritten ist, also dem sehr nahekommt, was 
Michel Serres als Parasiten bezeichnet, wird bereits dadurch markiert, dass im 
Deutschen sowohl d e r  als auch d i e  Krake sagbar ist – der Krake oszilliert zwi-
schen Existenzweisen und Geschlechterformen. Genau dies mache den Kraken 
zu einem, wie Lindemann mit dem Diskurstheoretiker Jürgen Link fasst, „Kollek-
tivsymbol“, also einer ikonisch-metaphorischen Figur, deren kollektive Geltung 
und Verwendung Diskurse mit unterschiedlichen Wissens- wie Sprachregistern 
verschränkt: Zeitungskarikaturen verwiesen genauso auf Kraken wie Agenten-
filme, populärwissenschaftliche Erzählungen griffen auf Krankenmotive genauso 
zurück wie politische Traktate. Die elementare, diskursverbindende Semantik des 
Kranken bestehe dabei in dessen parasitärer, formoszillierender Dritthaftigkeit.

Mit dem Kraken als textliches wie bildliches Erzählmotiv ließen sich schließ-
lich solche Weltzustände fassen, die das empirisch Eindeutige sprengen. Dass 
mache den Kraken zu einer idealen Leitmetapher, um eine politische Ökonomie 
sprachlich-ikonisch zu greifen, die sich dadurch kennzeichne, dass sie die 
empirische Welt transzendiere  – Warenströme, Zinsentwicklungen, Mehrwert-
produktion, Aktienkursschwankungen etc. seien unsichtbare Abstrakta, die 
durch die Krakenmotivik sichtbar würden. Der Krake ereigne sich daher geradezu 
idealtypisch für die Bebilderung als intransparent imaginierter Machttechniken, 
nichts sei so geeignet, Verschwörungsimaginationen zu bebildern wie der Krake: 
Seine Fangarme, so ein beliebtes Karikaturmotiv, greifen um die Welt, während 
der Krakenkopf, so er überhaupt identifizierbar ist, abgehoben herausragt.

Dies sei schließlich der Hauptgrund für den Einsatz des Krakenmotivs in anti-
semitischen Diskursen – die phantasierte jüdische Weltverschwörung, die spä-
testens durch das antisemitische Machwerk Die Protokolle der Weisen von Zion 
zu einem kollektiven Phantasma wurde, findet ihr Bild in einem zylindertragen-
den Kraken, mit einer anthropomorphen Gesichtsphysiognomie, die dem anti-



� Reviews   219

semitischen Klischee folgt. Eindrucksvoll – und auch sehr erschütternd – stellt 
Lindemann dar, wie eine ähnliche, wenn auch um die Physiognomie bereinigte, 
Motivik noch heute in sogenannten deutschen Qualitätsmedien, etwa der Süd­
deutschen Zeitung, in Karikaturen auftaucht, um den globalen Kapitalismus zu 
ikonographieren.

Genauer erkennt Lindemann drei symbolisch-imaginative Krakentypen: „der 
imperiale Krake“, nach der ein imperialistischer Staat (das Deutsche Reich, die 
Sowjetunion, die USA usw.) seine Machtsphäre ausweiten will; „der konspirative 
Krake“, der – erheblich antisemitisch imprägniert – eine versteckte Weltmacht 
signiert, die sich demokratischer Kontrolle entzieht; und schließlich „der mono-
polistische Krake“, worunter kapitalistische, ständig nach Mehrwert dürstende 
Marktakteure zu verstehen sind. „Alle drei Krakentypen verbindet die Idee einer 
faktisch umsetzbaren bzw. umgesetzten politischen, wirtschaftlichen oder ideo-
logisch fundierten Weltherrschaft.“ (18)

Auch wenn diese Thesen äußerst originell erscheinen, konnte das Buch den 
Rezensenten letztlich nicht überzeugen, auch wenn bzw. gerade weil – scheinbar 
paradox  – der Text äußerst leichtgängig, geradezu f l o t t  geschrieben ist und 
man Lindemanns Ausführungen sehr gerne folgt. Diese Leichtgängigkeit weist 
nämlich m.  E. auf das zentrale Problem des Werks hin: Lindemann liest die seines  
Erachtens krakenmotivisch gesättigten Texte auf eine Weise, die sein Argument 
genau unterstützt, und bei der er eine mögliche andere Lesart unterschlägt. So 
ist etwa Lindemanns Argument, weshalb die in mehreren Bond-Filmen auftre-
tende Super-Verbrecher-Organisation S.P.E.C.T.R.E erheblich antisemitisch dar-
gestellt sei, äußerst dünn und auch zirkulär. Antisemitisch sei ihre Darstellung 
nämlich deswegen, weil auf dem Ring, den die Organisationsmitglieder tragen, 
ein Oktopus zu sehen sei. Bedeutet dies, so möchte man Lindemann fragen, dass 
ein so verwendetes Oktopusmotiv hinreichender Anlass ist, um den schwerwie-
genden Antisemitismus-Verdacht zu äußern?

Gänzlich verloren hat Lindemann den Rezensenten dann bei dessen Aus-
führungen über den angeblichen strukturellen Antisemitismus im Kommunis-
tischen Manifest von Marx/Engels. Dass linke Gesellschaftskritik nicht selten 
antisemitische Motive heranzieht, ist ein schon lange diskutiertes Thema. Inso-
fern erstaunt die Schärfe mit der Lindemann diese Position vorträgt, da dies eben 
alles andere als eine Neuigkeit ist. Warum erwähnt Lindemann aber überhaupt 
das Manifest, in dem doch kein einziges Mal ein Krake erwähnt wird? Mehr noch: 
Widerlegt das Manifest dann nicht vielmehr Lindemanns These, zeigt es doch, 
wie man über Kapitalismus sprechen kann, ohne von Kraken reden zu müssen?

Dies leitet über zu einer Kritik, die sich aus einer motivgeschichtlich inte-
ressierten Erzählforschung ergibt, und infrage stellt, ob Lindemanns Grundargu-
ment vom Kraken als Kollektivsymbol intransparenter Machtechniken überhaupt 



220   Reviews

aufgeht. Bei Lichte betrachtet – und etwas kleinlich gezählt – baut Lindemann 
letztlich auf dem empirischen Befund auf, dass das Krakenmotiv prominent 
nur in zwei Romanen des neunzehnten Jahrhunderts auftaucht, dann in einem 
politischen Karikaturentypus, der, wie bei Karikaturen sehr üblich, als zu variie-
rende Vorlage für Folgekarikaturen dient, dann in einigen wenigen populärwis-
senschaftlichen Bildbänden und schließlich in Form eines recht unerheblichen 
Requisits in Teilen der Bond-Reihe.

Reicht das aus, um von einem Kollektivsymbol zu sprechen? Zu Erinnerung: 
Jürgen Link versteht darunter  – ähnlich wie George Lakoff mit seinem Begriff 
der master metaphor –kultursemiotisch fundamentale Schlüsse wie L i c h t  a l s 
Wa h r h e i t, S p i e l  a l s  L e b e n  oder D u n k e l h e i t  a l s  T o d. Der Krake 
scheint hier in seiner metaphorischen Geltung doch etwas geringer dimensioniert 
zu sein. Dies wird auch durch den Befund bestätigt, dass in den einschlägigen 
Nachschlagewerken der Erzählforschung, der Enzyklopädie des Märchens und 
in Thompson Motif-Index, keine Kraken (in der EM) erwähnt werden bzw. nur 
sehr begrenzt im Zusammenhang mit ozeanischem Erzählgut. Wäre der Krake ein 
Kollektivsymbol, müsste von ihm oder auch nur krakenähnlichen Wesen nicht 
viel häufiger die Rede sein?

Insofern bleibt ein zwiespältiger Leseeindruck: Lindemanns Werk liest sich 
gut, ist klar aufgebaut und thesenstark geschrieben. Gleichwohl liegt genau darin 
auch seine Schwäche, nämlich dass es mitunter zu sehr for the sake of the argu­
ment ausgerichtet ist. Hätte Lindemann hingegen herausgestellt, dass der Krake 
e i n e  politische Metapher neben vielen anderen ist, und eben keine politisch-
kulturelle Leit- gar Kollektivmetapher, dann hätte er weder Bond noch Marx/
Engels en passant als antisemitisch einordnen müssen und wäre auch nicht in 
den Beweiszwang geraten, ob der Krake tatsächlich d i e  Leitmetapher schlecht-
hin ist. Schade, dass Lindemann dies unterlassen hat.

Michalec, Anna/Niebrzegowska-Bartmińska, Stanisława: Jak chłop u diabła 
pieniądze pożyczał. Polska demonologia ludowa w przekazach ustnych 
(Wie der Bauer vom Teufel Geld geliehen hat. Polnische Volksdämonologie 
in der mündlichen Überlieferung) (Materiały etnolingwistyczne 3). Lublin: 
Wydawnictwo Uniwersytetu Marii Curie-Skłodowskiej, 2019. 316 S.

Reviewed by Prof. Dr. Katarzyna Grzywka-Kolago: Leiterin der Abteilung für Kultur- und 
Literaturkomparatistik am Germanistischen Institut der Universität Warschau, Polen. E-Mail: 
k.grzywka@uw.edu.pl

Das Buch Jak chłop u diabła pieniądze pożyczał. Polska demonologia ludowa w 
przekazach ustnych (Wie der Bauer vom Teufel Geld geliehen hat. Polnische Volks-

mailto:k.grzywka@uw.edu.pl


� Reviews   221

dämonologie in der mündlichen Überlieferung) ist 2019 im wissenschaftlichen 
Verlag der Maria-Curie-Skłodowska-Universität in Lublin als der dritte Band der 
Reihe Materiały etnolingwistyczne (Ethnolinguistische Materialien) erschienen. 
Während der erste Band den Pflanzen1 und der zweite den Tieren in den mündlich 
tradierten Volkstexten gewidmet war,2 fokussiert sich der dritte auf die dämo-
nischen Wesen in der polnischen Folklore.

Es ist eine Sammlung von insgesamt 380 Texten, die von 231 Beiträgern und 
Beiträgerinnen aus 124 Orten stammen und in denen Begegnungen mit dämo-
nischen Wesen, ihre Aktivitäten, ihr Aussehen, Zeit und Ort des Auftretens und 
Möglichkeiten des Umgangs mit ihnen thematisiert werden. Auch wenn sich die 
Herausgeberinnen dieser Publikation einer möglichen Typologie der Dämonen in 
der polnischen Folklore bewusst sind, konstruieren sie die Struktur ihrer Samm-
lung, ohne auf diese Typologien zu rekurrieren, denn  – wie sie im Anschluss 
an die Forschungen von Renata Dźwigoł3 feststellen – solche Aufteilungen sind 
nicht im Bewusstsein des Volkes verankert, sondern in erster Linie als Resultat 
der systematisierenden Arbeit der EthnografInnen zu verstehen. Deswegen fußt 
die Struktur des Bandes auf dem Gattungskriterium: Die Sammlung eröffnen 
Märchen (Nr. 1–20), denen Sagen und Legenden (Nr. 21–25), Glaubenserzählungen 
(Nr. 26–217), scherzhafte Erzählungen (Nr. 218–219), Erzählungen über Träume 
(Nr. 220–222), allgemeine Berichte, Aufzeichnungen des Volksglaubens (Nr. 223–
378) und Zauberformeln (Nr. 379–380) folgen. In den meisten dieser Texte stehen 
die Dämonen im Mittelpunkt der dargestellten Welt, in einigen spielen sie eine 
Randrolle.

Die im Band veröffentlichten Texte wurden während der Feldforschungen 
gesammelt, die seit 1960 zuerst in der Region um Lublin, dann aber in ganz Polen 
durchgeführt wurden. An ihnen beteiligten sich Mitarbeiterinnen, Mitarbeiter 
und Studierende der Maria-Curie-Skłodowska-Universität in Lublin: aus der Dia-
lektologie und der Folkloristik (Leon Kaczmarek, Jerzy Bartmiński, Jan Adamow-
ski, Grażyna Żuraw, Stanisława Niebrzegowska-Bartmińska), Mitarbeiterinnen 
vom Ethnolinguistischen Archiv (Anna Michalec, Beata Maksymiuk-Pacek) und 
Studierende der polnischen Philologie, der Bibliothekswissenschaft und der Kul-
turwissenschaft. Drei Jahre lang nahm an ihnen auch Wanda Księżopolska, eine 
Mitarbeiterin vom Zentrum für Kultur und Kunst der Woiwodschaft Siedleckie, 

1 Siehe: Niebrzegowska, Stanisława: Przestrach od przestrachu. Rośliny w ludowych przekazach 
ustnych (Schreck vom Schreck. Pflanzen in der mündlichen Volksüberlieferung). Lublin 2000.
2 Siehe: Bartmiński, Jerzy/Kielak, Olga/Niebrzegowska-Bartmińska, Stanisława: Dlaczego wąż 
nie ma nóg? Zwierzęta w ludowych przekazach ustnych (Warum hat die Schlange keine Beine? 
Tiere in der mündlichen Volksüberlieferung). Lublin 2015.
3 Dźwigoł, Renata: Polskie ludowe słownictwo mitologiczne (Polnischer mythologischer Volks-
wortschatz). Krakau 2004.



222   Reviews

teil. Die Studierenden sammelten die Volkserzählungen im Rahmen der Jugend-
lager (1984, 1985, 1991, 1992, 1993, 1994, 1996, 1997, 1998, 2008, 2009, 2011), die 
speziell zu diesem Zweck organisiert wurden, und werteten dann die aufgenom-
menen Materialien in ihren Semester-, Lizenziats- und Magisterarbeiten aus. 
Außerdem wurden im Band Texte veröffentlicht, die die Herausgeberinnen vom 
Zentrum „Stadttor“ des Lubliner Theaters „NN“ erwarben. All die im Buch publi-
zierten Erzählungen wurden ursprünglich auf Band aufgenommen und dann 
transkribiert. Die Originalaufnahmen wurden im Ethnolinguistischen Archiv der 
Maria-Curie-Skłodowska-Universität in Lublin deponiert, in dem sich auch die 
früher publizierten Materialien befinden, die in der vorliegenden Sammlung nicht 
berücksichtigt wurden. Jeder Text wird mit Angaben zu seiner genauen Lokalisie-
rung im Ethnolinguistischen Archiv, zum Ort und zur Zeit der Aufnahme sowie zu 
der beitragenden Person versehen.

Der Band wird mit einem Vorwort eröffnet und mit akribisch erstellten Ver-
zeichnissen abgeschlossen: Angegeben werden hier sowohl die verwendeten 
Tonbänder, die Beiträgerinnen und Beiträger wie auch die Orte der Aufnahmen. 
In diesem Teil des Buches befinden sich ferner ein Sachregister, ein Verzeichnis 
der Texte und der Institutionen, die ihre Sammlungen den Herausgeberinnen zur 
Verfügung stellten, sowie Informationen zu den Personen, die die Materialien auf-
nahmen und transkribierten.

Die Veröffentlichung Jak chłop u diabła pieniądze pożyczał. Polska demono­
logia ludowa w przekazach ustnych lässt sich sowohl als eine selbständige Publi-
kation als auch eine Begleitsammlung zu dem seit 1996 in Entstehung begriffenen 
Kompendium Słownik stereotypów i symboli ludowych (Wörterbuch der Volks-
stereotype und -symbole) betrachten. Das Wörterbuch wird von Jerzy Bartmiński 
redigiert und wird sieben Bände umfassen: Bd. I. Kosmos, Bd. II. Pflanzen, Bd. III. 
Tiere, Bd.  IV. Mensch, Bd.  V. Gesellschaft, Bd.  VI. Religion und Dämonologie, 
Bd. VII. Zeit, Raum, Maße und Farben. Bisher wurden vier Teile des ersten4 und 
sechs Teile des zweiten Bandes herausgebracht.5 Während die bereits erwähn-
ten Sammlungen Przestrach od przestrachu. Rośliny w ludowych przekazach 
ustnych (Schreck vom Schreck. Pflanzen in der mündlichen Volksüberlieferung) 
und Dlaczego wąż nie ma nóg? Zwierzęta w ludowych przekazach ustnych (Warum 
hat die Schlange keine Beine? Tiere in der mündlichen Volksüberlieferung) die 
Materialbasis vom zweiten und dritten Band des Wörterbuches bereichern, steht 
das Buch Jak chłop u diabła pieniądze pożyczał. Polska demonologia ludowa w 

4 Siehe: Bartmiński, Jerzy (Red.): Słownik stereotypów i symboli ludowych (Wörterbuch der 
Volksstereotype und -symbole). Bd. I: Kosmos (Kosmos). T. 1–4. Lublin 1996–2012.
5 Siehe: Bartmiński, Jerzy (Red.): Słownik stereotypów i symboli ludowych (Wörterbuch der 
Volksstereotype und -symbole). Bd. II: Rośliny (Pflanzen). T. 1–6. Lublin 2017–2021.



� Reviews   223

przekazach ustnych (Wie der Bauer vom Teufel Geld geliehen hat. Polnische Volks-
dämonologie in der mündlichen Überlieferung) im engen Zusammenhang mit 
dem geplanten sechsten Band.

Die vorliegende, von Anna Michalec und Stanisława Niebrzegowska-
Bartmińska herausgegebene Veröffentlichung ist eine wertvolle und aufschluss-
reiche Sammlung der Materialien zur polnischen Volksdämonologie, die fast 
400 bisher nicht publizierte und während der Feldforschungen in ganz Polen 
aufgenommene Texte enthält. Deswegen ergänzt sie wesentlich die Material-
basis der polnischen Volkserzählungen und lässt sich als inspirierende Quelle 
für weitere Forschungen auf diesem Gebiet auffassen. Somit vermittelt sie auch 
Informationen zur polnischen Volkskultur, zumal nach der Meinung von Anna 
Michalec und Stanislawa Niebrzegowska-Bartmińska die im Band veröffentlich-
ten Texte eine Lebensphilosophie, aber auch ein ganzheitliches Wertesystem, wie 
bestimmte Moralvorstellungen und Gesellschaftsnormen des Volkes, widerspie-
geln. Andererseits liefern sie konkrete praktische Hinweise, die den Volkskultur-
trägern halfen, die Naturerscheinungen, Gesellschaftsprozesse und den eigenen 
Lebensweg zu „modellieren, zu klassifizieren und zu interpretieren“ (14). So ist 
es eine unentbehrliche Lektüre nicht nur für Volkskundler und Erzählforsche-
rinnen, sondern auch für alle, die Interesse an Volkskultur haben.

Sanga, Glauco: La fiaba: morfologia, antropologia e storia. Padova: Cleup 
(Coop. Libraria Editrice Università di Padova) 2020. 308 p.

Reviewed by PD Dr. Luisa Rubini Messerli: Privatdozentin an der Universität Zürich für Ältere 
Deutsche Literaturwissenschaft, Schweiz. E-Mail: luisa.rubini@ds.uzh.ch

Dieses Buch, das nach einigen Jahrzehnten, in denen nur wenig über Märchen in 
Italien publiziert wurde, erschien, präsentiert sich auf den ersten Blick wie ein 
Handbuch für Universitätsstudenten, mit dem der Autor, ein emeritierter Ethno-
logie-Professor der Universität Venedig, einen möglichst vollständigen Überblick 
über populäre Erzählungen und insbesondere das Märchen gibt. In Wirklichkeit 
hegt Glauco Sanga ganz andere Ambitionen, nämlich eine neue Phase in der 
Rezeption von Vladimir Propp (1895–1970) in Italien zu initiieren.

Nach einer reichen und noch nicht abgeschlossenen Forschungskarriere, 
er war u.  a. Gründer und Herausgeber der Zeitschrift La ricerca folklorica sowie 
langjähriger Mitarbeiter der mit Bruno Pianta verbundenen Forschergruppe der 
Volkskunde-Stelle der Region Lombardei, fasst Sanga die bisher geleistete Arbeit 
zusammen, mit dem Ziel, sie jungen Forschenden zugänglich zu machen. So 
beginnt der Band mit einem Kapitel über die mündliche Kultur (die Theorien über 
Mündlichkeit und Schriftlichkeit, das homöostatische Gedächtnis, die „Objek-

mailto:luisa.rubini@ds.uzh.ch


224   Reviews

tivität“ der Schriftlichkeit und die „Tugenden“ des Analphabetismus), gefolgt 
von einem zweiten Kapitel über die Volkskultur. Darin werden die bewertenden 
bzw. beschreibenden Konzepte der Kultur und die historischen Definitionen vom 
‚Volk‘ untersucht, während das Konzept der „kulturellen Zirkulation“ insofern 
kritisiert wird, als es einer stark asymmetrischen Dynamik nicht gerecht werde. 
Die „Degradierung der gelehrten Stoffe“ stelle nach Sanga „die Grenze der Expan-
sionsfähigkeit der hegemonialen Kultur“ dar (37). Dabei wird der gramscianische 
Begriff des ‚Volkes‘ als Gesamtheit der subalternen und instrumentellen Klassen 
eingeführt, während ein Überblick über die in Italien durchgeführten Arbeiten 
der ersten Nachkriegszeit skizziert wird.

Im dritten Kapitel werden die historischen Formen des populären Erzählens 
vorgestellt, wobei drei Schichten (eine traditionelle, eine moderne und eine zeit-
genössische) unterschieden werden, die „in verschiedenen Epochen entstanden 
sind und dennoch nebeneinander bestehen“: 1. Die traditionelle volkstümliche 
Erzählung (v.  a. Märchen und Legenden), die sich autonom und vollständig münd-
lich entwickelt hat, den archaischen ethnographischen Hintergrund bildet und 
vor allem in den Bauern- und Berggebieten verbreitet ist; 2. die moderne volks-
tümliche Erzählung, die sich im Kontakt mit der vorherrschenden schriftlichen 
Kultur entwickelt hat (Missionstätigkeit der Kirche; Bedeutung der Erfindung 
des Buchdruckes, Verbreitung der Kolportageliteratur; Alphabetisierungskam-
pagnen); 3. die zeitgenössische Populärliteratur, die sich nach dem Zweiten Welt-
krieg entwickelt hat und hier mit der sogenannten ‚Trivialliteratur‘ identifiziert 
werden kann. Dabei ist Sangas Hypostasierung einer autonomen und vollständig 
mündlichen traditionellen Volkserzählung („die erste Schicht“) ohne Kontakt 
oder Austausch mit der Schriftlichkeit m.  E. nicht haltbar. Die Einflüsse z.  B. der 
schriftlichen mittelalterlichen Traditionen sowie die Rezeption der orientalischen 
Tradition dank des kulturellen Transfers im Mittelmeerraum werden außer Acht 
gelassen.

Anschließend werden die Gattungen der populären Erzählung beschrieben, 
wobei sich Sanga am meisten für das Märchen interessiert, dem er Kapitel  4 
widmet. Jede Untergattung (Tier-, „Kinder-“, Ketten- und Zaubermärchen) wird 
durch eine Erzählung veranschaulicht (bemerkenswert ist, dass für Dornröschen 
Perraults Fassung in der Übersetzung von Collodi zitiert wird). Kapitel 5 ist ganz 
Vladimir Propp gewidmet, seiner Morphologie des Märchens (russ. Original 1928) 
und den Historischen Wurzeln der Märchen (russ. Original 1946). Im Gegensatz zur 
strukturalistischen Methode wird der AaTh-Index für eine unwissenschaftliche 
„äußerliche Klassifikation“ (117) gehalten, der nicht zu erklären vermag, warum 
Märchen auf der ganzen Welt ähnlich seien, was hingegen Propps Theorie zu 
leisten vermöge (uns hingegen scheint das AaTh-Repertorium, umso mehr nach 
Hans-Jörg Uthers Revision, aus heuristischer Sicht ein nützliches Instrument für 



� Reviews   225

die historische komparative Analyse von populären Erzählungen – und nicht nur 
von Zaubermärchen – zu sein).

Im Kap. 6 nimmt der Autor eine Überarbeitung der 31 Funktionen Propps vor, 
indem er zwei neue hinzufügt – Ausgangssituation [i] und Unglück [H] (nach der 
ersten „Bewegung“ mit dem zurückgekehrten erfolgreichen Helden kann das 
Märchen vom Neuen anfangen mit einem zweiten Schaden, den Sanga von dem 
ersten [X] unterscheiden will) (150–151). Sangas wichtigste Neuerung betrifft aber 
den Vorschlag eines neuen morphologischen Schemas (Kap.  7) zur Erklärung 
der Märchen mit unschuldig verfolgten Heldinnen (fast immer sind es Frauen), 
die sich von den Märchen mit einem aktiven, suchenden (männlichen) Helden 
unterscheiden.

Kapitel 8 ist den historischen italienischen Sammlungen, den Transkriptions-
methoden bis in die jüngste Zeit (Ende des letzten Jahrhunderts) und der Sprach-
analyse gewidmet. Unter Bezugnahme auf Studien zur Volksballade erwähnt Sanga 
die Theorie von Bruno Pianta, dass Volksballaden „bewusste schöpferische Akte“ 
professioneller Erzähler sind, die nach einer „Marktlogik“ handeln. Mit einer Ana-
logie zwischen Märchen und Ballade stellt Sanga die zeitlich nicht ganz stimmige 
Hypothese auf, dass sowohl Balladen als auch Märchen auf die Romantik zurück-
gehen. In beiden Fällen hätten sich professionelle fahrenden Erzähler bzw. Bän-
kelsänger, „den neuen romantischen Geschmack der literarischen und urbanen 
Matrix“ angeeignet (welche Texte bzw. Stoffe hier gemeint sind, ist allerdings 
unklar), ihn überarbeitet und auf dem Land mündlich verbreitet, was später von 
den Folkloristen gesammelt wurde. Damit will Sanga nicht den prähistorischen 
Ursprung des Märchens in Frage stellen, der von Propp (1946) in seinen histori-
schen Wurzeln aufgezeigt wurde, sondern „seine moderne Überarbeitung in einer 
mittelalterlichen Form, wobei jedoch die innere Struktur beibehalten wurde“.

In Kapitel 9 befasst der Autor sich mit den professionellen Erzählern der Popu-
lärkultur, den marginalisierten umherziehenden Erzählern. Ein interner Beweis 
für die Hypothese der Überlieferung von Märchen durch Landstreicher ist nach 
Sanga die verbreitete italienische Schlussformel: „stretta è la foglia, larga la via, 
dite la vostra che ho detto la mia“ (schmal ist das Blatt, breit der Weg, erzählt Eure 
[Geschichte], ich habe meine gesagt), wobei Sanga „foglia“ als Rotwelsch-Lemma 
mit der Bedeutung „Tasche, Beutel, Geld“ interpretiert, so dass die Schlussfor-
mel „i denari sono pochi, la strada è lunga, io ho finito e riprendo il cammino“ 
bedeuten würde. Dieser suggestiven Hypothese (also kein Beweis) steht aller-
dings z.  B. Folgende gegenüber, wonach ein typografischer Fehler (Austausch des 
langen <s> mit dem Buchstaben <f>) zu Beginn des Buchdrucks der Ursprung der 
obskuren Formel wäre. Daher sollte man nicht ‚Blatt/foglia‘, sondern ‚Schwelle/
soglia‘ lesen („stretta la soglia, larga la via“ usw., eine Formel, die im siebzehnten 
Jahrhundert literarisch belegt ist).



226   Reviews

Im letzten Kapitel weist Sanga noch einmal auf den historischen Ursprung 
der Zaubermärchen hin. Während das Märchen nach Propp das Ergebnis der Ent-
wicklung von Jäger- und Sammler- zu Bauerngesellschaften ist, mit dem Bedeu-
tungsverlust der Initiationsmythen und ihrer Umwandlung in Märchen, ist Sanga 
der Meinung, dass das Märchen das kulturelle Produkt der Beziehung zwischen 
Jäger- und Sammler- und Agro-Pastoral-Gesellschaften ist (281). Die Märchen über 
schuldlos verstoßenen Heldinnen stellen hingegen ein „sekundäres Produkt“ 
dar, das sich aus den Zaubermärchen mit aktiven Helden durch einen Prozess der 
Wiederanpassung entwickelt habe (vgl. 183). Die Situation der Unterordnung der 
Heldin/des Opfers stimme nach Sanga nicht mit dem Status der Frauen in Jäger- 
und Sammlergesellschaften überein, während sie auf die Situation der Frauen in 
Agrargesellschaften schließen lasse.

Es mögen suggestive Thesen sein, die aber kaum zu beweisen sind. Uns muten 
diesbezüglich die Erörterung von Elfriede Moser-Rath im Artikel Frau in der Enzy­
klopädie des Märchens überzeugender an, wo sie auf die Entsprechungen in der 
altindischen und orientalischen Überlieferung, auf die reiche Ausgestaltung in 
der mittelalterlichen Roman- und Novellenliteratur usw., und auf die konsequente 
massive literarische Beeinflussung der mündlichen Überlieferung verweist.

Kurzum, das Buch leidet etwas unter dem Versuch, Propps Positionen zur 
Entstehung der Märchen mit Sangas dialektologischen Studien in Einklang zu 
bringen, die er Randgruppen gewidmet hat – was meiner Meinung nach einige 
Verzerrungen mit sich bringt, wie die, nach der die vagierenden Erzähler die kul-
turellen Nachfahren der Jäger wären. Das Buch enthält andererseits eine Fülle von 
bibliographischen Hinweisen, Auszügen aus Märchensammlungen, die wenig 
bekannt sind, die aber zu den besten Italiens gehören, und kluge Einsichten, die 
zur Reflexion und Diskussion anregen.

Fantasy Fictions from the Bengal Renaissance, including Abanindranath Tagore’s 
“The Make-Believe Prince” (Kheerer Putul) and Gagendranath Tagore “Toddy-Cat 
the Bold” (Bhondar Bahadur). Translated and annotated by Sanjay Sircar. 
Oxford: Oxford University Press, 2018. 339 pp. (exclusive of a “Foreword” by 
Peter Hunt and a self-authored “Preface”).

Reviewed by Dr. Siddharth Pandey, Independent Scholar, Delhi NCR, India. E-Mail:  
spandey_87@yahoo.co.in

This is an unusual book to review because it is several things at once. Targeted 
at both an academic audience and a general readership, Fantasy Fictions from 
the Bengal Renaissance is first and foremost a highly sophisticated scholarly 
work that acts as an introduction, a critical exposition, and an annotated trans-

mailto:spandey_87@yahoo.co.in


� Reviews   227

lation to two of the most cherished late nineteenth and early twentieth century 
folk stories from Bengal in India. With a length of around 370 pages (including 
a foreword and a preface), the two stories written by the Tagore brothers Aban-
indranath and Gagendranath actually run for a total of less than one hundred 
pages, complete with illustrations and Sircar’s annotations. The rest of the book 
is devoted to lengthy deliberations on the contextual politics of the tales, as well 
as to keen-eyed observations on their stylistic and cultural dynamics. Since the 
introductions preceding the annotated primary texts delve into a vast wealth of 
minutiae surrounding and feeding the narratives, I would suggest the first-time 
reader to straightaway immerse herself in the texts after going through the brief 
“Foreword” and “Preface”. For as with every popular folktale, it is the story that 
needs to be relished in the beginning as an imaginative feat, and then critiqued 
for its politics of construction and circulation. While Sircar subtly defends placing 
these long reflections b e f o r e  the narratives by constantly referring to them in 
their footnotes, I found it much useful to first read the stories and then return to 
them in an enriching fashion, having ploughed through the editor-translator’s 
treasure-trove of information and interpretative scaffolding.

The greatest reward of appraising this work is the familiarity that the reader 
develops with the lived cultures of colonial Bengal, even as she is ostensibly 
encountering only fictive stories. I use the plural “cultures” because the environ-
ment birthing the two narratives was astonishingly fertile and far-reaching in its 
inspiration and scope. Sircar does a dazzling job in keeping alive the numerous 
complexities of the time, and deploys the two folktales as springboards to explore 
the many facets of Bengali culture, be they religious, gendered, literary, sociolog-
ical, gastronomical, or non-human. But he is also aware that “our texts are not 
high-canonical literature (though such status comes and goes over time); they 
are not ‘difficult’; they are not solemn or hortatory” (xix). He adds unequivocally, 
“They are fun” (xix). While the first story, The Make-Believe Prince by Abanin-
dranath Tagore, illuminates the shrewd machinations of a monkey who provides 
justice to his wronged mother (a fallen human queen), the second tale, Toddy Cat 
the Bold by Gagendranath Tagore, thrills in the adventures of an eclectic anthro-
pomorphized army of animals, out in the world to rescue the eponymous cat’s 
stolen child. Read singularly or together, the tales make for a wonderfully engag-
ing experience in a style that surely does justice to the creative energy of the orig-
inals in Bengali. In the words of Sircar,

If translation is a form of rewriting both produced and read within the ideological and polit-
ical constraints and a particular poetics [in-text emphasis] of the cultural system of a target 
language […] my annotated translations today are for all the ‘target cultures’ of those Anglo-
phone readers who do not know Bengali, be those readers South Asian or international. (xxii)



228   Reviews

The rigour that Sircar brings to his endeavour honours the eclectic visions of the 
two writers, who were the nephews of the Nobel Laureate Rabindranath Tagore and 
Renaissance men in their own right. Growing in the Tagore household as broth-
ers and sharing the same set of childhood “night time imaginings” (xxi), Abanin-
dranath Tagore and Gagendranath Tagore went on to gain fame as practitioners 
and promoters of art and culture. While the first won acclaim as a writer-illus-
trator assimilating influences from China, India and Japan, the second pioneered 
lithography and design in India and was also involved in interior decoration, pho-
tography and theatre. Their worldview therefore was truly global, even as they 
were firmly rooted in the zeitgeist of the rapidly changing Bengali culture. This is 
a crucial point, because it was during this period of transformation and cross-cul-
tural dialogue that the study of folktales and folk culture in general became pop-
ularised by the ruling British. In a fascinating segment of the first introduction, 
Sircar relays the colonial politics of “collecting” folktales, which was inextricably 
tied to the questions of power, control and administration. Yet, paradoxically, this 
same effort at collating together the folklore of India from near and far also devel-
oped into an opportunity for the Indian enthusiasts, for they could now build upon 
an oral tradition in a written sense to collectively take pride as a budding nation.

Whilst furnishing a discursive space for such “ordinary” culture, influ-
ences and inspirations come from far and wide. Thus, a mix of both Eastern and 
Western sources can be discerned in the two stories. While the first tale Kheerer 
Putul evolved as a form of the AT (Aarne and Thompson) tale type 459, the second 
story built on the beast-fable cycle. Not found in Europe, the AT tale type 459 uses 
figures such as the monkey-hero, a make-believe child and a goddess, and draws 
upon the tradition of women’s ritual tale. Sircar explains that

In Bengal, one of the forms of this basic type is found both within the ordinary Maerchen 
genre and in the genre of the women’s ritual brata-tale […] Kheerer Putul, with its own par-
ticular set of folk-narrative motifs as well as Abanindranath’s own additions, is in between 
a pukka Kunstmaerchen and a pukka Maerchen, and could be seen as either or both. (52)
[“Kunstmaerchen” refers to the artistically rendered fairy-tales where non-folk art modu-
lates into a sense of middle-class artifice or artificiality, and “Maerchen” simply points to 
tales of magic.]

Bhondar Bahadur on the other hand is not a Kunstmaerchen but a stylish inter-
weaving of the mock-heroic genre with the beast-fable form, even as it is sig-
nificantly inspired by Lewis Carroll’s Alice books (which to a lesser extent also 
stimulate Kheerer Putul). Hybridity thus reigns over in both the stories in distinc-
tive ways. And it is during the elaboration of this uniqueness that Sircar gets to 
demonstrate his prodigious penchant for detailing, which is itself suffused with a 
high degree of self-reflexivity.



� Reviews   229

The editor-translator’s proclivity for particularities is directly inspired from 
the nineteenth century tradition of presenting folk tales with much scholarly 
information, a style championed most forcefully by the Brothers Grimm. Sircar 
is equally comfortable with using the aforementioned foreign terms like “Mae-
rchen” and “Kunstmaerchen” as part of his critical lexis, as he firmly believes 
in their aptness and adaptability for different contexts. His incisive, investiga-
tive approach doesn’t let the reader take anything for granted, and even the 
mention of one term, phrase or apparently insignificant action becomes a prompt 
to provide a meticulously researched background context or branch references. 
Thus, for instance, in the first tale, a mere mention of a type of punishment meted 
out to an evil “Witch Crone” has Sircar expounding for more than one page on  
its several “variations” that “seem to form a motif cluster in South Asia” (122). 
Similarly, a magical “staff” that the cat-protagonist of the second story uses only 
a few times (and which disappears by the end of the tale) also merits around four 
pages of explanation, replete with cultural references. Sircar’s excellent grip on 
biographical sources additionally inspires him to scrutinize the assorted facets 
of the brothers’ lives, and to deliberate upon the “influences” and “parallels” 
between literature and other forms of art. Thus, in the final set of appendices, 
Sircar thoughtfully connects Gagendranath’s development as a painter with the 
psychological themes of Bhondar Bahadur, even though the text itself (unlike 
Abanindranath’s Kheerer Putul) doesn’t include any artwork.

Throughout this exceptional study, Sircar seems to literally embody the 
“wonder” of folk tales (arguably, the most crucial aspect of the genre that also 
makes it fantastical), as he dextrously slips in and out of the sea of allusions he 
has amassed over long years of archival research. His handling of the matter is 
no patchwork either; rather, it is an astutely grounded exercise in recognising 
understated transactions and transformations over diverse contexts and cul-
tures. To illustrate, as Sircar painstakingly conjures an elaborate map of links 
between Bhondar Bahadur and Carroll’s classics in the tellingly titled second 
introduction “‘In the Manner of Lewis Carroll’, but a Very Different Matter”, he 
observes that “Carroll’s ‘back-formation’ creatures” like the Mock Turtle and the 
“bread-and-butterfly” foreshadow “Gagendranath’s literal embodied palm-leaf 
sentries, generated by the Bengali idiom talpatar sepai, ‘weakling’” (187). In the 
space of only one sentence then, we gain a sense of equivalences developing and 
working comfortably side-by-side, that not only bridge the inspiration with the 
inspired but also – and quite thrillingly – help retain the distinctiveness of the two.

As a literary quality, distinctiveness is what Sircar himself seeks and values in 
his act of translation. He states that “Bengali is not English. So, in trying to move 
meaning from one language to another, even while striving […] to be as faithful to 
the original text […] perfect accuracy sometimes has to be sacrificed so that the 



230   Reviews

resulting story is readable without extreme strain” (62). This greater readability is 
also occasioned by Sircar’s decision to add chapter titles and fuse and break para-
graphs from the original Bengali. It is additionally furthered by Sircar’s inclusion 
of a number of translated nursery rhymes in the first story, that do not occur in 
the original Bengali text but inspire Tagore’s narrative through a variety of allu-
sions. Tellingly, no standard agreed-upon original (single) text of either of the two 
tales exits, which only goes on to demonstrate that originality itself is a slippery 
concept, always susceptible to degrees of creative adjustments. Here, I was par-
ticularly reminded of the newest edition of Grimm’s fairy tales by Jack Zipes (2014), 
which similarly dwells upon this very elasticity of originality. I simultaneously 
recalled the recently issued series of “Oddly Modern Fairy Tales” by Princeton Uni-
versity Press, which is dedicated to the rejuvenation of international, path-break-
ing fairy tales of the early twentieth century. Given the sheer hybrid energy and the 
“cross-generic fluidity” (50) that our two tales sparkle with, it wouldn’t be incor-
rect to recommend and hope for their inclusion in this series as well.

Sircar’s work goes a long way in securing a robust afterlife for the two Tagore 
stories, and one can only hope that both the international and the non-Bengali 
South Asian readership take cognizance of the book with the passage of time. 
In its narrative inventiveness and intellectual rigour, Fantasy Fictions from the 
Bengal Renaissance stands out in an assured manner, and ranks high along with 
the celebrated editions of children’s and folk-tale classics such as Martin Gard-
ner’s The Annotated Alice (1960)1 and Jack Zipes The Original Folk and Fairy Tales 
of the Brothers Grimm (2014).2

Solms, Wilhelm: Die Familie in Grimms Märchen. Marburg: Verlag Literatur
Wissenschaft.de, 2021. 149 S.

Reviewed by Dr. Werner Bies: Berlin. E-Mail: biesw@gmx.de

Wilhelm Solms (geb. 1937), von 1977 bis 2001 Professor für Neuere deutsche Lite-
ratur und Medien an der Universität Marburg, langjähriger Märchenforscher, legt 
mit Die Familie in Grimms Märchen einen Führer durch die Familienbeziehungen 
in Grimms Märchen vor, eine Typologie der Figuren der Väter und Mütter, Söhne 
und Töchter. Die feinteilig gegliederte, klassifikatorisch durchaus ambitionierte 
Figurenlehre stellt die „abgrundböse Stiefmutter“ (45–50) und die „böse Schwie-

1 Gardner, Martin: The Annotated Alice: Alice’s Adventures in Wonderland & Through the Loo-
king Glass by Lewis Carroll, Illustrated by John Tenniel. New York 1960.
2 Zipes, Jack: The Original Folk and Fairy Tales of the Brothers Grimm: The Complete First Edi-
tion. Princeton 2014.

mailto:biesw@gmx.de


� Reviews   231

germutter“ (50–52) ebenso vor wie den „abwesende[n] oder untätige[n] Vater“ 
(12), den „ahnungslose[n] Vater“ (26–28), den „Zieh- oder Pflegevater“ (29–32) 
oder den Schwiegervater (32–33), die „Pflegemutter“ (54  f.) und Großmutter (57) 
ebenso wie die „Eltern eines missgebildeten Kindes“ (55–56). In einigen Figu-
renkapiteln werden Untergruppen mittels einzelner Motive gebildet, z.  B. im 
Kapitel „Vater und Sohn“ (19–28) u.  a. „Vermachung eines wunderbaren Helfers“ 
(19), „Bitte um Patenschaft“ (19–20) oder „Verstoßung des Sohnes“ (23–24). Mit 
anderen Rubriken wie „Zweibrüdermärchen“ (59–63) und „Dreibrüdermärchen“ 
(63–66) sind generische Aspekte benannt. Den einzelnen Figuren sind jeweils 
die Märchen, in denen sie eine Rolle spielen, zugordnet. In den Ausführungen 
nehmen (teilweise längliche) Inhaltsangaben einen großen Raum ein. Mehrfach-
behandlungen sind die Regel. Beispielsweise wird Die zwölf Brüder (Kinder- und 
Hausmärchen [im Folgenden abgekürzt als KHM] 9) u.  a. in den Rubriken „Die 
gute Mutter“ (36–37), „Die böse Schwiegermutter“ (50–52) und „Die Schwester 
und ihre vielen Brüder“ (66–68) besprochen. Leider fehlt eine Zuordnung zu den 
großen Erzähltypen, wie sie in Hans-Jörg Uthers Typenkatalogen1 ausgewiesen 
sind: u.  a. ATU 300: Drachentöter (KHM 60: Die zwei Brüder, 60), ATU 310: Jung­
frau im Turm (KHM 12: Rapunzel, 53), ATU 451: Mädchen sucht seine Brüder (u.  a. 
KHM 25: Die sieben Raben, 66). Solche Zuweisungen wären nicht nur hilfreich 
bei der Klassifikation der besprochenen Märchen im Sinne einer historisch-ver-
gleichenden Erzählforschung, sondern dienten auch ihrer besseren Profilierung 
und Konturierung.

Durchgängig – das gilt auch für die den Figurenkapiteln folgenden Kapitel 
„Brautwerbung und Hochzeit“ (79–103), „Die Märchenehe“ (105–117) und „Braut-
werbung und Ehe im Schwank“ (119–133) – zeichnet der Autor das düstere Bild 
einer zutiefst unheilen (wenn auch nicht gänzlich heillosen) Welt, in der Span-
nungen und Konflikte dominieren. Kinder, die in ihrer Not dringend die Hilfe 
ihrer Eltern bräuchten, werden alleingelassen, verstoßen und ausgesetzt, Bräuti-
game ihren Bräuten untreu, Söhne von ihren Vätern in mörderische Wettbewerbe 
getrieben, Familienglieder auf grausame Weise hingerichtet. Neid und Eifersucht, 
Rivalität, Zwist und Streit, Illoyalität und Untreue – wenn auch nur selten in ihren 
extremen märchengenuinen Formen – sind zusammen mit Fragen nach deren 
moralischer Bewertung im Alltag unserer Zeit weiterhin unstrittig präsent. Sie 
sind dabei von so großer Bedeutung, dass – so meint der Autor zu Recht – ein „Sitz 
der Märchen im heutigen Leben“ (135) gesichert scheint, selbst wenn seit Grimms 
Märchen gewaltige gesellschaftliche Veränderungen stattgefunden haben (28–29, 

1 S. Uther, Hans-Jörg: The Types of International Folktales: A Classification and Bibliography, 
Based on the System of Antti Aarne and Stith Thompson. Part 1. Helsinki 2004; und ders.: Deut-
scher Märchenkatalog: ein Typenverzeichnis. Münster 2015.



232   Reviews

81) und viele neue Familienstrukturen, wie etwa die der Patchwork–Familie (8, 
50), zu Grimms Zeiten noch nicht existent waren.

Solms’ Märchenbetrachtungen sind gesamt betrachtet zweischrittig: zunächst 
die Benennung der so vielen unterschiedlichen Verfehlungen der Märchenfiguren 
und Kritik an ihnen (Befund und Aufriss des Problems), zum Zweiten Verbes-
serungsvorschläge zur Behebung des Fehlverhaltens (Vortrag von Angeboten zur 
Problemlösung). Im Fehlverhalten so vieler Familienmitglieder werden „Schreck-
bilder“ sichtbar, die uns zeigen, „wie wir uns als Vater oder Mutter, Bruder oder 
Schwester oder als Ehepartner besser nicht verhalten“ (139). Zur Abwehr dieser 
Schrecken klagt der Autor in besonderem Maße die Rücksichtnahme auf Kinder 
ein: In den Märchen „können Eltern Familienkonflikte aus der Sicht der Kinder 
betrachten“ und so „versuchen, die für ihre Kinder richtige Lösung zu finden“ 
(9). Es zeigt sich, dass Solms bei der Interpretation von Märchen Fragen der 
Moral über alles stellt, ein Thema, dem er sich schon vordem in einer eigenen, in 
dieser Hinsicht programmatischen Studie gewidmet hat (Die Moral von Grimms 
Märchen, Darmstadt: Primus-Verlag, 1999). In seinen märchenmoralischen und 
-pädagogischen Betrachtungen bietet der Autor ein breites Spektrum von Sprech-
akten auf: Er klagt, zweifelt, kritisiert, wendet ein, moniert, tadelt, mahnt, warnt, 
schreibt vor, rät, belehrt und empfiehlt, klagt an und richtet – als Moralist, aber 
auch als bodenständiger, realistischer Skeptiker von lebenserfahrener Nüchtern-
heit, als besonnener, nüchterner und misstrauischer Betrachter mit praktischem 
Lebenssinn und dem Wunsch, Lebenshilfe zu bieten. Den Leserinnen und Lesern 
der Märchen empfiehlt er ebenfalls einen „kühlen Kopf“ (80): Ist dies aber wirk-
lich eine adäquate Voraussetzung für das Märchenlesen?

Der Autor kritisiert die vielen seitens der Märchenfiguren unterbliebenen 
Hilfeleistungen (u.  a. 42), geißelt die Gedanken-, Verantwortungs- und Gewissen
losigkeit der Väter (12–15) und das Versagen der Mütter, Adoptiv- und Pflegemüt-
ter (52–54). In Solms’ Formulierungen sind Unverständnis, aber auch Empörung 
und Zorn deutlich hörbar: „Hat der Erzähler Verständnis für Väter, die ihre Kinder 
lieben und trotzdem aussetzen?“ (14) Besonders scharf rügt Solms seines Erach-
tens nach unangemessene Sympathielenkungen und Parteinahmen, etwa für 
„abstoßende[s]“ (53) Verhalten der Märchenfiguren. Unter anderem entsetzt ihn 
hierbei, dass sich in KHM 1: Der Froschkönig oder der eiserne Heinrich der König, 
vom Erzähler geduldet, auf die Seite des Erpresser-Frosches stellt und nicht seiner 
Tochter beisteht (17). Solms liebt Belehrungen: „Eine Großmutter ist für das Enkel-
kind oder die Enkelkinder eine große Bereicherung, wenn sie nicht als Arbeits-
tier eingesetzt wird, sondern sich wie in Rotkäppchen mit ihnen vergnügt […]“ 
(57). Der Autor formuliert ethisch begründbare Erwartungen, die in Ratschläge 
für ein gedeihliches familiäres Miteinander münden, empfiehlt aber vorbeugend 
zugleich den „Mut […], sich selbst zu helfen und von Zuhause aufzubrechen“ (39). 



� Reviews   233

Solms will dem Scheitern von Beziehungen durch entsprechende Empfehlungen 
vorbeugen (106) und aus Märchen lernen, „aus falschen Beziehungen richtige 
Konsequenzen zu ziehen“ (78). Für die einzelnen Mitglieder einer Familie erstellt 
er sogar detaillierte Anforderungs- und Verhaltensprofile (139–140).

Insgesamt stellt sich der Autor mit seinen Ausführungen nicht selten in große 
Distanz zum Märchen und genuin Märchenhaften. Immer wieder stellt er die 
Nachhaltigkeit von Gefühlen und die Glücksverheißungen des Märchens in Frage, 
hinterfragt das mit dem guten Ende des Märchens, dem sozialen Aufstieg und der 
Hochzeit der Figuren propagierte „immerwährende[ ] Glück“ (78) des Märchen-
paares (79). Die Charakterschwächen der Märchenfiguren brächten schnell schon 
neue Unbill und Leid. Letztlich verlässt Solms hiermit den abgesteckten zeitlichen, 
dramaturgischen und poetologischen Rahmen der Märchen. Und gelegentlich 
hat es den Anschein, als spreche der Autor eher über beliebige Texte denn über 
Märchen, zumal er bei der Bewertung von Märchen dem Kriterium der Bezugs-
größe Realitätsnähe zu große Bedeutung beimisst. Auch wenn Solms übermäßige 
Bestrafungen (69) und die Gleichsetzung von hässlich mit böse und schön mit gut 
(96) tadelt, kritisiert er letztlich märchengenuine Strukturen und Stilmerkmale: 
den Hang zum Extremen, die Vorliebe für Formeln, den abstrakten Stil des Mär-
chens. Solms’ dezidiert moralischer Blick auf Märchen führt dazu, dass er Fragen 
nach dem Wesen und der Essenz des Märchens, nach dessen Ontologie, Logik und 
Baugesetzen, nach dem Zauber und der nachhaltigen Suggestivkraft der Märchen-
bilder zu wenig berücksichtigt. Letztlich entzaubert der Autor Märchen, indem 
er sie vom common sense geleitet ‚gegen den Strich‘ liest und Märchen ihn nicht 
selten nur überzeugen, wenn deren Handlungen vernunftgeleitet sind (z.  B. 92, 
111). Doch die allermeisten Märchenleserinnen und -leser dürften sich darin einig 
sein, dass die Attraktivität der Märchen, ihr Wundersames, ihre die Zeiten über-
dauernde Gültigkeit definitiv nicht auf Fragen aufgeklärter Moral gründen.

Ein weiteres dem Autor wichtiges Anliegen ist die Gegenüberstellung der sich 
aus dem Erzählten der Märchen ergebenden Lehre mit den Belehrungen des Erzäh-
lers Wilhelm Grimm (9, 138). Wilhelm Grimm war jener Grimm-Bruder, der seit der 
Zweitauflage der Grimm’schen Märchen von 1819 umfängliche Veränderungen an 
den Märchen vorgenommen hat. Wilhelm Grimm ist ein dem Autor der Studie 
vielfach unliebsamer Erzähler, sein „Urteil“ (138) wird von ihm vor allem wegen 
oft fehlenden Einsatzes für die Verfolgten, ausbleibender Kritik an den Verfol-
gern, der nicht nachvollziehbaren (oben bereits angesprochenen) Parteinahmen 
und Sympathielenkungen vehement kritisiert. Angesichts des prononciert vor-
getragenen, die gesamte Studie so sehr dominierenden Plädoyers für eine eigene 
lebensnahe, skeptische und oft sehr märchenkritische und -ferne Moral gelangt 
die Unterscheidung von Märchenmoral und Wilhelm Grimms Moral jedoch nicht 
so recht zur Geltung. Um Leserinnen und Leser hier mitzunehmen, hätte es klein-



234   Reviews

teilig vorgestellter und exakt belegter textkritischer Befunde zu Wilhelm Grimms 
Erzählerzusätzen (138) bedurft. Im Übrigen handelt es sich hierbei um eine hoch-
problematische, narratologisch fragwürdige Unterscheidung, da sie Gefahr läuft, 
den Erzähler Wilhelm Grimm aus dem Textkorpus des Märchens zu drängen, 
während das von ihm Erzählte und Kommentierte doch selbstverständlich Teil der 
Märchen ist. Und das reduzierte, einseitig negative Bild, das Solms von Wilhelm 
Grimm zeichnet, wird dessen überragender Bedeutung als literarisch brillanter 
Schöpfer eines eigenen Märchenstils und maßgeblicher Begründer der Gattung 
Buchmärchen nicht gerecht.

Problematisch ist sicherlich auch eine durch den Topos vom ‚Sitz im Leben‘ 
mit ausgelöste Bewertung der Märchen nach ihrem heutigen Nutzen, wenn eine 
solche zu einseitig Kriterien wie Aktualität, Verwertbarkeit und Verwendbarkeit 
in den Vordergrund rückt. Darüber droht das Wissen um die Historizität der 
Märchen wie auch um ihre generischen Spezifika zu verblassen. Dies geschieht 
z.  B., wenn Solms bei seinen Betrachtungen der sozialen Stellung der Familien-
mitglieder einen „Königskult in Grimms Märchen“ (135) wahrzunehmen meint, 
wo doch Grimms Märchen nur den märchengeläufigen König als Typus des Herr-
schers herausstellen, der für Macht, Recht und Reichtum steht. Und auch eine 
den Grimm’schen Märchen spezielle „Frauenfeindlichkeit“ (136) lässt sich nicht 
so pauschal attestieren. Denn vieles in der Schilderung der Frauen, das aus heu-
tiger Sicht als befremdlich, verstörend oder oft sogar als empörend wahrgenom-
men wird, ist nach Maßgabe der bürgerlichen Tugendkataloge des neunzehnten 
Jahrhunderts und des in ihnen propagierten Rollenverständnisses modelliert. 
Im Übrigen sollte unter den sozialen Fragen auch noch die zu Grimms’ Zeiten 
hohe Müttersterblichkeit erwähnt werden, da sie die auffallend hohe Zahl von 
Stiefmüttern in den Märchen erklärt.

Solms’ Studie ist theoretisch kaum unterlegt; dies gilt insbesondere für den 
vom Autor reklamierten vielschillernden Topos ‚Sitz im Leben‘, der aufgrund 
seiner unsteten Begriffsgeschichte dringend einer Definition und Explikation 
bedurft hätte. Ein Blick in die Geschichte des Topos zeigt, dass mit ihm zunächst 
nur die ursprünglichen Entstehungs- bzw. Verwendungssituationen eines Textes 
angesprochen sind, mit der Mahnung, sie bei dessen Interpretation angemessen 
zu berücksichtigen. Inzwischen ist hingegen mit diesem Topos mehr und mehr 
ein Sitz im h e u t i g e n  Leben gemeint: ein nicht unproblematischer Ansatz, da 
er, so viele Kritiker, willkürlichen Deutungen Vorschub leisten könne. Als Bei-
spiel sei hier die märchenpädagogische und -therapeutische Studie von Angelika-
Benedicta Hirsch2 genannt, die das Märchen vom Rumpelstilzchen (KHM 55) zum 

2 Stroh zu Gold spinnen: Rumpelstilzchens Sitz im Leben. Baltmannsweiler 2013.



� Reviews   235

Verständnis von Lebenskrisen nutzt, von deren fallweiser Bewältigung mit Hilfe 
einer Metapher des Märchens, „Stroh zu Gold spinnen“, berichtet und sich hierbei 
auch der Gefahr beliebiger Deutungen aussetzt.

Der Band stellt kein eigenes Literaturverzeichnis bereit, doch finden sich Lite-
raturhinweise, wenn auch sehr spärliche, in den ebenso knappen Anmerkungen 
(141–145). Sie verdeutlichen, in welch starkem Maße sich Solms’ Ausführungen 
auf einschlägige Artikel in der Enzyklopädie des Märchens wie „Vater“, „Stief-
geschwister“ oder „Eheschwänke und -witze“ stützt. Ein alphabetisches Register 
der Märchentitel (147–149) beschließt den Band.

Trotz der vorgetragenen Vorbehalte bietet Solms’ Studie ein nützliches, 
umfassendes, sehr lesenswertes und auch ohne literaturwissenschaftliche Vor-
kenntnisse lesbares Kompendium der innerfamiliären Beziehungen und Rollen in 
Grimms Märchen, das sich durch des Autors Interpretation in einer hermeneutisch 
ergiebigen Spannungszone zwischen Märchen und Realität, zwischen Zauber 
und Skepsis bewegt. Weitere Verdienste des Autors sind zu unterstreichen: Selbst 
wenn viele der hier besprochenen familiär bedingten Nöte und Verheerungen in 
ihren extremen Formen eher dem Märchens zuzuordnen sind als realen sozialen 
Verhältnissen, so stellt doch, dies macht der Autor deutlich, der Glaube, es habe 
in der Vergangenheit eine gute alte Zeit der intakten, ‚heilen‘ Familie gegeben, 
einen Irrglauben dar. Und, auch das wird klar ersichtlich, das Verhältnis von 
Moral und Literatur bleibt ein unverändert heikles Thema; moralische Urteile 
sind von Zeiten und Personen, framings und Gattungen abhängig.

Uther, Hans-Jörg: Handbuch zu den „Kinder- und Hausmärchen“ der Brüder 
Grimm. Entstehung – Wirkung – Interpretation. 3., durchgesehene und ergänzte 
Auflage. Berlin/Boston: Walter de Gruyter, 2021. 611 S.

Reviewed by Prof. Dr. Katarzyna Grzywka-Kolago: Leiterin der Abteilung für Kultur- und  
Literaturkomparatistik am Germanistischen Institut der Universität Warschau, Polen.  
E-Mail: k.grzywka@uw.edu.pl

Im Jahr 2021 erschien im Verlag Walter de Gruyter die dritte Auflage des Hand­
buches zu den „Kinder- und Hausmärchen“ der Brüder Grimm. Entstehung  – 
Wirkung – Interpretation von Hans-Jörg Uther. So wie die zwei früheren Auflagen 
dokumentiert das Kompendium all die im Rahmen der KHM-Ausgaben publi-
zierten Märchentexte, während die Kommentierung auf der sogenannten KHM-
Ausgabe letzter Hand mit den Originalanmerkungen der Brüder Grimm von 1857 
basiert. Hans-Jörg Uther bespricht in dem Handbuch zuerst die klassischen 200 
KHM, dann 10 Kinderlegenden und zu guter Letzt die 44 „im Verlauf der Druck-
geschichte ausgeschiedenen Stücke“ (v), zu denen u.  a. solche populären Texte 

mailto:k.grzywka@uw.edu.pl


236   Reviews

gehören, wie Der gestiefelte Kater und Blaubart. Mit großer Akribie charakteri-
siert der Autor die einzelnen Grimm’schen Märchen und berücksichtigt dabei ihre 
Quellen und Vorlagen, Beiträger und Bearbeitungsphasen, Erscheinungsjahre 
sowie Editionsgeschichte, Thematik und Struktur, Varianten und Rezeption, aber 
auch mediales Weiterleben der KHM, Umgang mit ihren Bildmotiven und Inter-
pretationsmöglichkeiten. Ein wesentliches Element der jeweiligen Charakteristik 
bilden Literaturangaben. Sie enthalten jedoch

nur jene Werke und Beiträge […], die nach heutigem Stand die ältere Literatur aufgearbeitet 
und entweder Neues oder Weiterführendes zu einzelnen Erzählungen oder zum gesamten 
Werk erbracht haben“ (v–vi), sowie die ältere Sekundärliteratur, die „für die Forschungs- 
und Entstehungsgeschichte und die Themen-, Stoff- und Motivforschung unerläßlich ist. (vi)

Das Buch wird durch Illustrationen zu einzelnen Texten der Brüder Grimm berei-
chert. Sie stammen aus dem Bildarchiv des Autors und

mögen einen Eindruck von der Vielfalt künstlerischer Gestaltungen vermitteln und verdeut-
lichen, daß in den Stücken selbst häufig eine einzige Szene die Künstler und Künstlerin-
nen so sehr angesprochen hat, daß sie zur Leitbildillustration der betreffenden Erzählung 
geworden ist. (vii)

Dem Hauptteil der Publikation, also den Nachweisen und Kommentaren zu den 
KHM, folgt ein aufschlussreicher Beitrag, der in die Geschichte der Grimm’schen 
Märchensammlung einführt und sich nicht nur auf ihre Genese und das Spe-
zifikum der Textbearbeitung konzentriert, sondern auch die in dem KHM-Kon-
text auftauchenden Gattungsprobleme bespricht. Einen separaten Abschnitt 
dieses Teiles der Veröffentlichung widmet der Verfasser den KHM-Illustrationen 
und den Nachwirkungen der Grimm’schen Märchen, also der Rezeption, Ver-
breitung und Medialisierung von den Texten der Brüder Grimm, ohne dabei 
„die Unterschiedlichkeit der Interpretationsmuster“ (504) aus den Augen zu ver- 
lieren.

Die sich dem Teil Zur Geschichte der Kinder- und Hausmärchen anschließende 
Bibliographie besteht aus Angaben zu einzelnen Ausgaben der KHM (1812/1815, 
1819, 1819/1819/1822, 1837, 1840, 1843, 1850, 1856, 1857, 1825) und der umfangrei-
chen Literatur, deren Verzeichnis 50 Seiten umfasst und als eine relevante Inspi-
rationsquelle zu weiteren Forschungen betrachtet werden kann.

Einen integrativen Bestandteil der Veröffentlichung machen zahlreiche, bei 
der Erforschung der Grimm’schen Märchen sehr hilfreiche Register aus: eine 
Typen- und Motivkonkordanz, ein Verzeichnis der Quellen, Beiträger und Vermitt­
ler, ein Titelverzeichnis sowie ein Verzeichnis der Namen, Sachen, Werke und Ört­
lichkeiten. Sie ermöglichen den Rezipientinnen und Rezipienten, sich u.  a. einen 



� Reviews   237

Einblick in Motive, Themen, Namen der Informanten und literarische Vorlagen 
der KHM zu verschaffen.

Im Verhältnis zu den zwei früheren Ausgaben des Handbuches wurde die vor-
liegende Auflage überarbeitet und durch Ergebnisse der neuesten Untersuchun-
gen zu den KHM und die „Angaben zu Erzähltypen der früheren und heutigen 
deutschsprachigen Gebiete“ (viii) wesentlich ergänzt.1 So rekurriert das Hand­
buch auf das Ausmaß der KHM-Bedeutung, denn

[d]araus geht hervor, in welchem hohen Maße die Brüder Grimm nachfolgende Sammler 
und Herausgeber von Volkserzählungen beeinflußt haben. Nicht wenige Stücke der Brüder 
Grimm wirken als Leitfassungen nach und haben ältere und zeitgenössische Überlieferun-
gen verdrängt (viii),

resümiert Hans-Jörg Uther im Vorwort Zur dritten Auflage. So lässt sich das 
Handbuch zu den „Kinder- und Hausmärchen“ der Brüder Grimm. Entstehung – 
Wirkung  – Interpretation als ein unentbehrliches Nachschlagewerk auf jeder 
Etappe der Arbeit mit den Grimm’schen Märchen begreifen. Es führt in ihre Pro-
blematik ein, erweitert und vertieft sie aber auch, ohne das breite Spektrum des 
weiteren KHM-Lebens in der modernen Welt, samt diversen Interpretationsmög-
lichkeiten, zu vergessen. Somit ist es ein sehr wertvolles Kompendium für alle, die 
zu Märchen forschen, und alle Märcheninteressierten. Es bleibt zu hoffen, dass 
der dritten noch weitere aktualisierte Auflagen des Handbuches folgen werden.

1 Siehe: Uther, Hans-Jörg: Handbuch zu den „Kinder- und Hausmärchen“ der Brüder Grimm. 
Entstehung – Wirkung – Interpretation. Berlin/New York 2008; und Uther, Hans-Jörg: Handbuch 
zu den „Kinder- und Hausmärchen“ der Brüder Grimm. Entstehung – Wirkung – Interpretation. 
2., vollständig überarbeitete Auflage. Berlin/Boston 2013.


