
Fabula 2022; 63(1–2): 144–163

Petra Himstedt-Vaid
Der Werwolf in norddeutschen Sagen
https://doi.org/10.1515/fabula-2022-0007

Zusammenfassung: Die Darstellung des Werwolfs in norddeutschen Sagen basiert 
auf den größtenteils handschriftlichen Zetteln aus der Sammlung von Richard 
Wossidlo. Die in dem Zettelkasten „Werwolf“ versammelten Sagen spiegeln vor 
allem soziale Strukturen der ländlichen Gesellschaft des achtzehnten und neun-
zehnten Jahrhunderts in Mecklenburg-Vorpommern wider. Es geht insbesondere 
um das konfliktreiche Verhältnis von Gutsbesitzern und Bediensteten, aber auch 
um die Verwandlung von sozialen Außenseitern in einen Werwolf. Neben der 
sozialen Komponente kommen bei der Selbst- und Fremdverwandlung in die 
Wolfsgestalt Elemente des Volksglaubens und Zaubermittel zum Tragen.

Abstract: A presentation of the werewolf in north German legend based on the 
largely handwritten slips from Richard Wossidlo’s collection. Under the category 
of “Werewolf”, the legends primarily reflect the social structures of rural Meck-
lenburg-Vorpommern society during the eighteenth and nineteenth centuries. In 
particular, they involve the difficult relationships between landowners and those 
in their service, but also the morphing of social outsiders into werewolves. In 
addition to the social component, elements of folk belief and magic come into 
play in a person’s transformation of themselves or of others into the form of a wolf.

1 �Einleitung
Die Figur des Werwolfs in der norddeutschen (vor allem niederdeutschen) Sage 
soll anhand von vorwiegend unveröffentlichten Sagen aus der Zettelsammlung1 
von Richard Wossidlo (1859–1939) dargestellt werden. Der Beitrag folgt größten-

1 Es handelt sich um handschriftliche Zettel mit größtenteils niederdeutschen Schlagwörtern 
von Sagen, die Wossidlo auf seinen Feldforschungsreisen in den Dörfern und Städten Meck-
lenburg-Vorpommerns aufgezeichnet hat. Auf diesen Zetteln hat Wossidlo jeweils den Kern der 
Sage und Metadaten wie Erzähler, Ort und Datum notiert. Die handschriftlichen und schreib-
maschinenschriftlichen Zettel von Sagen liegen im digitalen Wossidlo-Archiv WossiDiA (www.
wossidia.de) vor und sind mit den Metadaten verlinkt.

Dr. Petra Himstedt-Vaid, Wossidlo-Forschungsstelle für Europäische Ethnologie/Volkskunde, 
Rostock. E-Mail: petra.himstedt-vaid@uni-rostock.de

 Open Access. © 2022 bei den Autoren, publiziert von De Gruyter. 
Dieses Werk ist lizensiert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.

https://doi.org/10.1515/fabula-2022-0000
http://www.wossidia.de
http://www.wossidia.de
mailto:petra.himstedt-vaid@uni-rostock.de


� Der Werwolf in norddeutschen Sagen   145

teils auch dessen Unterteilung der Varianten. Nach einer Beschreibung, wie und 
durch welche Zaubermittel ein Mensch sich in einen Werwolf verwandeln kann, 
folgt die Darstellung des hungrigen Knechts, der sich in einen Werwolf verwan-
delt und ein Tier auffrisst. Die Sagen um den hungrigen Knecht bilden in zahl-
reichen Varianten den größten Teil der Werwolfsagen bei Wossidlo. Danach folgt 
das international bekannte Motiv vom Werwolf, der sich in den Unterrock seiner 
eigenen Frau verbeißt (Mot. H64)2, ergänzt um Sagen rund um einen weiblichen 
Werwolf. Sodann ist die Rückverwandlung eines Werwolfs in einen Menschen 
durch magische Mittel Thema (u.  a. Mot. H64.2). Einen Exkurs bildet die Ver-
wandlung in Hund, Bär oder Katze, die Wossidlo zu den Werwolfsagen hinzuge-
nommen hat, da sie dem Schema einer Werwolfsage entsprechen.

2 �Die Figur des Werwolfs in der Zettelsammlung 
von Richard Wossidlo

Richard Wossidlo hat norddeutsche Werwolfsagen auf insgesamt 90 Zetteln doku-
mentiert. Die meisten Zettel beziehen sich auf seine eigene Feldforschung. Auf 
einigen stehen Schlagwörter aus den Briefen seiner Sammelhelfer, wenige andere 
beziehen sich auf exzerpierte Literatur zu Sagen aus Mecklenburg. Diese Sagen 
sind größtenteils unveröffentlicht. Überdies gibt es noch insgesamt 827 Zettel 
zu Exzerpten aus der Bibliothek Wossidlos. Diese Zettel beziehen sich auf den 
Werwolf im europäischen Kontext; sie bleiben hier außen vor. Für die Auswertung 
herangezogen habe ich indes vollständige, meist in niederdeutscher Sprache auf-
geschriebene Sagen aus Briefen von Wossidlos Sammelhelfern.

90 handschriftliche Zettel zu norddeutschen Werwolfsagen erscheinen ange-
sichts der Gesamtzahl von fast 900 000 handschriftlichen Belegen in der Wos-
sidlo’schen Zettelsammlung eine relativ geringe Anzahl. Dennoch spiegelt sich 
darin die Motivvielfalt der Werwolfsagen in ihrer Gesamtheit wider. Zahlreiche 
Sagen erzählen von der Selbst- und Fremdverwandlung in die Wolfsgestalt durch 
Zaubermittel, vom hungrigen Knecht, vom Ehemann, der seine eigene Ehefrau 
angreift, von den Mitteln, den Werwolf wieder in seine Menschengestalt zu ver-
wandeln, und vom weiblichen Werwolf. Der Glaube an Werwölfe scheint zu 
Lebzeiten Wossidlos noch bestanden zu haben: „Als mein Großvater 1865 nach 
Appelhagen kam, erzählte ihm dort ein alter Jäger: er hätte noch mehrere in Wölfe 

2 Mot. = Motif-Index of Folk-Literature, Stith Thompson.



146   Petra Himstedt-Vaid

verwandelte Menschen geschossen (von Bülow in Kobrow 1936).“ (Wossidlo-
Sagen, Nr. 1330, 392)

Für das Verständnis des Werwolfs ist der Aspekt des sozialen Außenseiters 
von zentraler Bedeutung; Werwölfe stehen außerhalb der Gesellschaft: „Werwolf 
nannten Germanen einen zum friedlosen Geächteten und Waldgänger Verurteil-
ten, der damit außerhalb menschlicher Gesellschaft stand oder sich aufgrund 
innerer Spannung und Unruhe selbst ausgrenzte und das Licht floh.“ (Zerling 
2012: 336) Auch in der Enzyklopädie des Märchens wird der Aspekt des Außensei-
tertums hervorgehoben: „Wolfsmenschen wurden in der Regel als soziale Außen-
seiter oder Verbrecher imaginiert; man legte ihnen Inzest, Brutalität und Sexual-
verbrechen zur Last.“ (Blécourt 2013: Sp. 976) Dieser Aspekt wird in den folgenden 
norddeutschen Sagen eine Rolle spielen, denn oft verwandelt sich derjenige in 
einen Werwolf, der außerhalb der Gesellschaft steht, also fremd im Dorf ist oder 
aus einem Nachbarort stammt, oder über den es bereits Gerüchte in der Dorf-
gemeinschaft gibt. Dann wiederum ist es der Nachbar, der sich mittels eines Wolf-
riemens in einen Werwolf verwandelt hat.3

2.1 �Selbst- und Fremdverwandlung in die Wolfsgestalt durch 
Zaubermittel

Menschen können sich vor allem durch Zaubermittel in Wölfe verwandeln: mittels 
eines Wolfsriemens, einer magischen Salbe, wie sie von den Hexenverwandlun-
gen und der Blocksbergfahrt der Hexen her bekannt ist, oder durch von außen auf 
den Menschen treffende Magie.

Der Wo l f s r i e m e n  ist das Zaubermittel schlechthin, um die Wolfsgestalt 
anzunehmen. Er vermag es, dass sich größtenteils Männer, aber auch Frauen 
und Kinder für einige Stunden in einen Werwolf verwandeln können. „Dei Lüüd 
hebben ʼnʼ Wulfsreimen. Sei willen anner Lüüd allerhand Leegheiten andauhn“ 
[Die Leute haben einen Wolfsriemen. Sie wollen anderen Leuten allerhand 
Schlechtes antun], so die Witwe S. in Belsch (im heutigen Landkreis Ludwigs-
lust-Parchim), deren Vorstellungen vom Werwolf der Sammelhelfer von Richard 

3 Ein weiterer Aspekt ist die Angst vor dem realen Wolf. Die Vorstellungen von Krieg, Tod und 
Wolf waren seit dem Dreißigjährigen Krieg (1618–1648) miteinander verbunden. Um 1640 begann 
man mit der Ausrottung der Wölfe. Mitte des neunzehnten Jahrhunderts war der Wolf in vielen 
Regionen Deutschlands verschwunden (Pisarek 2018: 20–21). Doch auch wenn es nur noch ver-
einzelt Wölfe gab, blieb die Angst bestehen, und er schien die Existenz von Bauern oder Schäfern 
nach wie vor zu bedrohen. Hinzu kommt, dass man mit dem Wolf in Erzählungen eine Begeg-
nung mit Urängsten und wilder Instinktwelt assoziiert (Zeling 2012: 337, Stiegler 2007: 102).



� Der Werwolf in norddeutschen Sagen   147

Wossidlo, der Lehrer Ernst Pegel im Jahr 1903 aufgezeichnet hat.4 Der Wolfsriemen 
soll aus Wolfsleder oder Menschenhaut gemacht worden sein. Der Gürtel wird um 
den nackten Körper (manchmal auch auf die Kleider) geschnallt (Wuttke 1925: 277; 
Hertz 1862: 79).5 Eine Informantin von Wossidlo, Frau Wulff, ist sich nicht ganz 
sicher, ob der Wolfsriemen aus der Haut eines ungeborenen Wolfes gemacht wird, 
und entscheidet sich dann für die Haut eines ungeborenen Hirschkalbes: „Wulf-
band ward je wol/ Ungeburen wulf/ Ne, vonʼn un ungeburen hirschkalw/ Wenn se 
sik umsnallen,/ koenen se alles maken.“ [Wolfsband wird ja wohl/ Ungeborenem 
Wolf/ Nein, von einem ungeborenen Hirschkalb/ Wenn sie sich den umschnal-
len,/ können sie alles tun].6 Wenn der Werwolf wieder seine menschliche Gestalt 
annehmen will, öffnet er die Schnalle.

Das Motiv der Verwandlung in einen Werwolf muss im Bewusstsein der Men-
schen und im Volksglauben verankert gewesen sein, denn im mecklenburgischen 
Sprachgebrauch hat sich das eigenständige Verb „wulfen“7 herausgebildet. Von 
einer Informantin, der Häusler-Witwe V., hat Lehrer Pegel im Jahr 1903 gehört, 
dass Kinder erzählt haben, dass ihre Eltern sich einen Wolfsriemen umgebunden 
haben und dann „wulfen“ gegangen seien: „Dei kinner hebben seggt, as Lüüd 
kamen sünd, dei Öllern wiern hen wulfen, sei hadden sick ʼn Reimen ümsnallt 
(mehr war nicht zu erfragen).“ [Als Leute gekommen sind, haben die Kinder 
gesagt, die Eltern wären „wulfen“ gegangen, sie hatten sich einen Riemen umge-
schnallt].8 Wossidlo weist in seiner Sagensammlung explizit darauf hin, dass das 
Verb „wulfen“ gebraucht wird, um die Verwandlung in einen Werwolf und wahr-
scheinlich das Erschrecken anderer Leute zu beschreiben. Eine im Jahr 1892 auf-
gezeichnete Sage schildert, dass jeder, der den Wolfriemen benutzt, sich in einen 
Werwolf verwandeln kann. Das können neben Mann und Frau auch Kinder sein: 

4 Belsch 1903, Aufzeichner: Lehrer Ernst Pegel, Informantin: Witwe S.; Wossidlo-Sagen, Nr. 1333, 
393. ZAW-B906-001-001. In den „Wossidlo-Sagen“ gibt Wossidlo eine kurze Inhaltsangabe oder 
nur knappe Verweise auf die jeweilige Sage. Vollständige Sagentexte sind selten.
5 Hertz (1862: 79–86) gibt eine Übersicht über norddeutsche Werwolfsagen.
6 Wenn nicht anders angegeben, hat Wossidlo selbst die jeweilige Sage aufgezeichnet. Poppen-
dorf bei Marlow 24. 12. 1912, Informantin: Büdner [Besitzer eines kleinen ländlichen Anwesens] 
Frau Wulff. WossiDiA, ZAW-B906-001-005. Für weitere Erklärungen zur Entstehung des Wolfs-
gürtels in niederdeutschen Sagen siehe Strube 2000: 18–19.
7 Das Verb „wulfen“ hat Wossidlo auch unter dem Lemma „wulwen“ mit der Bedeutung „als 
Werwolf umgehen“ in das Mecklenburgische Wörterbuch aufgenommen und zitiert hierbei die 
Aussage seines Sammelhelfers: „de Jungens hebben seggt, de Öllerns wiren hen wulfen“ [die 
Jungen haben gesagt, die Eltern wären hin zum Wulfen] (Mecklenburgisches Wörterbuch. Bd. 7, 
Sp. 1570).
8 Belsch 1903, Aufzeichner: Lehrer Ernst Pegel, Informantin: Häusler-Witwe V.; Wossidlo-Sagen, 
Nr. 1332, 393. ZAW-B906-001-002.



148   Petra Himstedt-Vaid

Eine Schäferfrau9 konnte sich in einen Wolf verwandeln und hat die Schafe von 
anderen Schafherden nach Hause getragen. Ihr Sohn schnallt sich den Riemen 
um, verwandelt sich in einen Wolf und beißt die eigenen Schafe tot. Dann ist er 
weggelaufen und nicht wiedergekommen.10

Neben dem Riemen als Hilfs- und Zaubermittel zur Wolfsverwandlung kann 
auch das E i n r e i b e n  m i t  e i n e r  m a g i s c h e n  S a l b e  die Gestaltwandlung 
bewirken. Zwei Knechte mähen zusammen, frühstücken und legen sich dann zum 
Schlafen hin. Der Großknecht tut aber nur so, als ob er schlafen würde. Er nimmt 
ein Glas mit Salbe und streicht seinen Körper damit ein. Daraufhin verwandelt 
er sich in einen Werwolf, der ein ganzes Fohlen verschlingt. Nachdem die Salbe 
abgewaschen ist, verwandelt er sich zurück in einen Menschen und beklagt sich, 
dass es ihm so schlecht gehe. Der andere antwortet, dass das ja kein Wunder sei, 
da er ja ein ganzes Fohlen gefressen habe. Der Werwolf daraufhin drohend: „dat 
süsst ihrer seggt hebben“ [das hättest du eher sagen sollen].11 Das Motiv, dass der 
andere Knecht es dem Werwolf eher hätte sagen sollen, dass dieser ihn bei der 
Gestaltwandlung und dem Fressen eines ganzen Fohlens beobachtet hat, kommt 
in zahlreichen Sagen vor.

Neben Riemen und Salbe kann auch e i n  Z a u b e r s p r u c h  die Verwandlung 
in einen Werwolf erwirken. So wird in einem Dorf Hochzeit gefeiert. Ein Mann 
kommt herein und spielt auf der Geige. Das ist den Hochzeitsgästen unheimlich, 
und sie werfen ihn raus. Als sie am nächsten Tag in die Kirche wollen, müssen 
sie durch ein Stück Wald. Da steht der Mann, und es schneit und hagelt. Dann 
hat er die ganze Hochzeitsgesellschaft in Wölfe verwandelt.12 In dieser Sage wird 
der soziale Hintergrund sichtbar, wenn aus der Gesellschaft ausgeschlossene Per-
sonen mittels Magie Menschen in Werwölfe verwandeln. Das Motiv der Verwün-
schung und Verwandlung von Hochzeitsgästen in Werwölfe ist im ganzen balti-
schen und skandinavischen Raum bekannt. In einer polnischen Sage verzaubert 
ein Soldat, der vom Bräutigam mit Hunden weggehetzt wird, die Hochzeitsgäste 
in Werwölfe (Hertz 1862: 119). Ebenso ist in finnischen und estnischen Sagen die 
Verwandlung von Hochzeitsgästen ein beliebtes Thema (Blécourt 2007: Sp. 980). 

9 Der weibliche Werwolf wird unten ausführlicher betrachtet. Es sei aber schon einmal auf die 
soziale Komponente in der Sage um die Schäferfrau, die Schafe aus anderen Herden stiehlt, hin-
gewiesen. Einerseits wird eine arme Frau dargestellt, die aufgrund ihrer Lebensumstände und 
für ihr Überleben gezwungen ist, zu stehlen, andererseits erfolgt die gesellschaftlich korrigie-
rende Strafe sofort, indem der Sohn die eigenen Schafe tötet und für immer fortläuft.
10 Jabel 1892, Informant: Bauer Micheel, ZAW-B906-015-001; Wossidlo-Sagen, Nr. 1354, 399.
11 Bartelshagen 1895, Informantin: Frau Klänhammer. ZAW-B906-002-001; Wossidlo-Sagen, 
Nr. 1337, 394.
12 Klein-Rahden 12.  07. 1931, Aufzeichner: Lehrer Gossel, Informant: Arbeiter Holz, 88  Jahre. 
ZAW B906-003-001; Wossidlo-Sagen, Nr. 1339, 395.



� Der Werwolf in norddeutschen Sagen   149

In schwedischen Sagen verflucht eine Bettlerin die Hochzeitsgäste aus Rache, da 
sie beim Betteln vom Hof verscheucht worden ist (Q46: „Wedding party turns into 
wolves“, Klintberg 2010: 308).

Insgesamt lässt sich feststellen, dass der Werwolf sich im Mecklenburgischen 
nicht aus eigenem Antrieb, Willen oder einer bestimmten Mondkonstellation aus 
seinem eigenen innersten Körper hinaus vom Menschen in einen Werwolf ver-
wandelt, sondern durch ein von seiner Person unabhängiges Zaubermittel wie 
Riemen, Salbe oder Sattel. Daneben gibt es auch das Motiv der Verwünschung 
oder der Verfluchung einer Hochzeitsgesellschaft, die ein aus der Gesellschaft 
Ausgestoßener vornimmt.

2.2 �Der hungrige Werwolf überfrisst sich

Zahlreiche von Wossidlo gesammelte Sagen erzählen davon, wie ein Bauer, ein 
Knecht, ein Holzarbeiter oder ein Handwerksbursche ein Auge auf ein Fohlen, 
ein Kalb oder auf Schafe und Schweine wirft, seinen Begleiter zum Schlafen über-
redet, sich dann meistens heimlich mittels eines Riemens oder (wie im folgenden 
Beispiel) mittels eines Sattels in einen Werwolf verwandelt und ein Tier mit Haut 
und Haar auffrisst. Wenn er sich dann zurückverwandelt hat, klagt er seinem 
Begleiter, dass ihm so schlecht sei. Dieser antwortet, dass das ja kein Wunder 
wäre, da er ja ein ganzes Fohlen aufgefressen habe. In einer 1896 in Wittenburg 
(im heutigen Landkreis Ludwigslust-Parchim) aufgezeichneten Sage hüten zwei 
Knechte Pferde. Gegen zwölf Uhr wacht der eine Knecht auf, weil er merkt, dass 
etwas an ihm schnüffelt. Da sieht er, dass sein Begleiter in Menschengestalt auf-
steht, sich einen Sattel überschmeißt und sich in einen Wolf verwandelt:

In frühere Tiden würden jo nachts de pierd un fahlen hödd. Dunn legen ok eins twei 
knechts buten bi de pierd un slöpen toletzt beid in. So henne twölwen hürte de ein knecht 
wat gegen sich snüffeln. Dorbi wakte hei up un seg dat, wo dei anner upstünn, sick einen 
sadel äwersmet un sick mitʼn mal tauʼn wulf makte. Hei let sick äwer nicks marken un ded, 
as wenn hei noch slöp. Nu seg hei, wie dei anner weglöp un ein von dei fahlen terret un 
ga[n]z un gor upfret. As hei dat vertehrt hadd, köm hei wedder, smet den sadel wedder af un 
läd sick wedder gegen em dal. Hei blifft äwer ümmer ganz still. As sei den annern morgen bi 
ehr morgenbrod sitten, seggt dei anner: Wat is mi einmal leg! Ja, seggt dunn de irst, di sall 
woll leg sin, du hest jo äwer nacht ʼn ganz fahlen vertehrt. As dei anner dat hürte, wir hei 
mitʼn mal verswunnen.13

13 Wittenburg 1896, Aufzeichner: Lehrer Sagner, Informant: Zimmermann Bremer. ZAW B906-
004-004, ZTW B906-000-002; Wossidlo-Sagen, Nr. 1346, 397.



150   Petra Himstedt-Vaid

In früheren Zeiten wurden ja nachts die Pferde und Fohlen gehütet. Da lagen auch einst zwei 
Knechte draußen bei den Pferden und beide schliefen zuletzt ein. So gegen Zwölf hörte der eine 
Knecht, wie etwas an ihm schnüffelt. Dabei wachte er auf und sah, dass der andere aufstand, 
sich einen Sattel überschmiss und sich auf einmal in einen Wolf verwandelte. Er ließ sich aber 
nichts anmerken und tat so, als wenn er noch schlief. Nun sah er, wie der andere weglief und 
eines der Fohlen zerriss und ganz und gar auffraß. Als er es verzehrt hatte, kam er wieder, 
schmiss den Sattel wieder ab und legte sich wieder gegenüber von ihm hin. Er bleibt aber 
immer ganz still. Als sie am nächsten Morgen beim Frühstück sitzen, sagt der andere: Was 
ist mir auf einmal schlecht! Ja, sagt da der erste, dir soll wohl schlecht sein, du hast ja über 
Nacht ein ganzes Fohlen verzehrt. Als der Andere das hörte, war er auf einmal verschwunden.

In den Sagen wird immer wieder erzählt, dass derjenige zum Werwolf wird, von 
dem sich die Leute schon immer allerhand Geschichten erzählt haben. Es ist der-
jenige, über den man sich wundert, der zauberkundig ist und damit zum Außen-
seiter der Dorfgemeinschaft wird. Der Grund für das Fressen eines Fohlens oder 
Kalbs ist oft der Neid auf ein prächtiges Tier des Nachbarn oder die Schönheit des 
Fohlens, die den Appetit anregt. Aber auch die Feindschaft zu einem Menschen 
verleitet den Werwolf dazu, ein Tier des anderen zu töten. Neid kommt wahr-
scheinlich zum Ausdruck, wenn erzählt wird, dass ein Bauer und sein Knecht 
auf der Weide des Nachbarn ein Pferd mit seinem Fohlen weiden sehen und der 
Bauer sich daraufhin in einen Werwolf verwandelt und das Fohlen auffrisst.14 
Neid spielt auch eine Rolle, wenn zwei Holzführer im Wald arbeiten und der eine 
nur ein paar schlechte Pferde hat, der andere aber gute, darunter ein tragendes, 
das dann fohlt. Der eine ist neidisch auf das Fohlen, verwandelt sich in einen 
Werwolf und frisst das Fohlen auf.15

In einer 1907 aufgezeichneten Sage wird erzählt, dass der Nachbar, mit dem 
der Bauer sich die Pferdekoppel teilt, ein „echtes“ Fohlen auf der Koppel stehen 
hat. Der Bauer verwandelt sich in einen Werwolf und frisst es halb auf.16 Dann 
wiederum ist das Fohlen so klein und hübsch, dass ein Mann auf die Idee kommt, 
dass es gut schmecken könnte.17 Neben dem Nachbarn und dem Begleiter bei 
der Arbeit kann es auch andere Personen treffen, die ein Fohlen oder ein Kalb an 
den Werwolf verlieren, zum Beispiel einen Holländer, der im Wald auf Holzfäller 
trifft,18 oder einen Priester.19

14 Grebs 24. 05. 1929, Informant: Herr Jacobs. ZAW-B906-004-014.
15 Stargard 1907, Informant: „Alter“. ZAW-B906-004-012; Wossidlo-Sagen, Nr. 1341, 395.
16 Wustrow 1907, Informantin: Frau Engel. ZAW-B906-005-001.
17 Wittenburg 1895, Aufzeichner: Sager, Informant: Arbeiter Wulff. ZAW-B906-005-002.
18 Wittenburg 1898, Informant: Arbeiter Behnk. ZAW B906-004-011.
19 Penzlin 1907, Informant: Arbeiter Brüggmann. ZAW-B906-006-003; Wossidlo-Sagen, Nr. 1367, 
402.



� Der Werwolf in norddeutschen Sagen   151

Wenn der Werwolf sich sattgefressen hat und wieder zum Menschen gewor-
den ist, klagt er seinem Begleiter oft sein Leid: „‚Mi is so leg tau Maur‘. ‚Ja, di sall 
woll slecht sin‘, harr ʼn anne meint, dei blot tauʼn Schin slapen harr, du hest jo 
ʼn ganz Kalf upfreten.“ [„Mir ist so schlecht zu Mute.“ „Ja, dir soll wohl schlecht 
sein“, meinte ein anderer, der bloß so getan hatte, als würde er schlafen, „du 
hast ja ein ganzes Kalb aufgefressen“].20 Oder: „na, is de falen noch nich rottʼt?“ 
[Na, ist das Fohlen noch nicht verrottet?].21 Einige Sagen enden damit, dass der 
ertappte Werwolf wütend wird und demjenigen, der ihn bloßgestellt hat, droht: 
„dat harrk weiten sullt, dun / harr di ok upfreten“ [Das hätte ich wissen sollen, 
dann hätte ich dich auch aufgefressen].22

Es stellt sich die Frage, warum gerade die Werwolfsagen vom hungrigen 
Knecht in Mecklenburg und im Ostseeraum so populär waren. Es spricht viel 
für die Annahme, dass sich im Herdenraub und Viehdiebstahl soziale Konflikte 
widerspiegeln:

[…] in der Sippengesellschaft [drückt sich] die Mentalität des Rechts des Stärkeren in Vieh
dieben oder -räubern aus, die mit Wolfsfellen maskiert die territorialen Grenzen der Sippen 
überschritten, um sich als Nahrung die Jagd- oder Herdentiere anderer Sippen zu beschaf-
fen. Den Dieb könnte man sich metaphorisch als Werwolf vorstellen. (Vähi 2011: 137)

Der Werwolf ist somit ein Rechtsbrecher, der Vieh raubt oder schädigt. Die Strafen 
und magischen Abwehrmethoden, die der Werwolf zu spüren bekommt, erin-
nern an die Sanktionen des Gewohnheitsrechts: „öffentliche Bloßstellung durch 
Zurechtweisung, Verletzung durch Erntewerkzeuge oder Erschießen mit einer Sil-
berkugel“ (Vähi 2011: 135). Zur Verbreitung und Lebendigkeit der Werwolfsagen im 
ganzen Ostseeraum haben demnach folgende soziale und ökonomische Faktoren 
erheblich beigetragen: eine ähnliche Wirtschafts- und Lebensweise der Getreide-
bauern und Viehzüchter, die Leibeigenschaft23 und später die soziale Benachtei-
ligung der angestellten Knechte, überdies Ähnlichkeiten im (Volks-)Glauben und 
den Rechtsbräuchen. Ganz reale Viehdiebstähle auf Dorfweiden oder Raub auf 
Wegen bis zum Beginn des zwanzigsten Jahrhunderts haben das ihre zur Ver-
breitung der Werwolfsagen getan. Obwohl das Vieh eingezäunt wurde und die 
reale Wolfspopulation dezimiert war, hielten die Viehdiebstähle an. Da die Iden-
tifizierung der Viehdiebe schwierig war und eine Spannung zwischen Nachbarn 

20 Suckow 1906, Aufzeichner: E. Schulz, Informant: Alter Mann. ZAW-B906-004-002.
21 Laupin 1898, Aufzeichner: Ernst Pegel, Informant: Erbpächter Sch  … ZAW-B906-004-003; 
Wossidlo-Sagen, Nr. 1345, 397.
22 Passin 1892, Informant: Häusler Hecht. ZAW-B906-004-010.
23 In Mecklenburg wurde die Leibeigenschaft 1822 abgeschafft.



152   Petra Himstedt-Vaid

vermieden werden sollte, wich man auf den Werwolf aus. Dieser konnte dann mit 
Hilfe von Magie – mit Kugeln aus „Erbsilber“ (gegossen aus geerbtem Familien-
silber) oder durch Nennung des Namens – sowie mit technischen Mitteln – durch 
Schlagen mit dem Stock, Verletzen, Beschimpfen – abgewehrt werden. Dies war 
einfacher, als den realen Viehdieb zu stellen und vor Gericht zu bringen (Vähi 
2011: 144).

Die Sage vom hungrigen Knecht, der heimlich als Werwolf ein Fohlen reißt, 
spiegelt nicht zuletzt die damalige Gesellschaftsstruktur wider, nämlich den 
sozialen Konflikt zwischen Gutsbesitzern und Leibeigenen beziehungsweise 
zwischen Hofbesitzern und Lohnarbeitern, die in ihrer Not nicht selten Viehdieb-
stähle begangen und, um nicht zur Rechenschaft gezogen werden zu können, den 
Werwolf dafür verantwortlich gemacht haben. Blécourt hingegen macht auf die 
Tatsache aufmerksam, dass Werwölfe sich stets mit einem einzigen Fohlen oder 
Kalb begnügen, während Viehdiebe es in der Regel auf mehrere Tiere oder auf die 
ganze Herde abgesehen hätten. Überdies sei der Hunger des Werwolfs oft schon 
mit einem halben Tier gestillt. Für Blécourt handelt es sich deshalb nicht um 
sozialen, sondern um sexuellen Hunger (Blécourt 2007: 33, 34). Gegen die soziale 
Erklärung führt Blécourt außerdem die Wanderhypothese ins Feld. Demnach 
stammt das Motiv des hungrigen Knechts wahrscheinlich aus Dänemark. Söldner 
könnten es während des siebzehnten Jahrhunderts im Zuge des Schwedeneinfalls 
in Norddeutschland erzählt und verbreitet haben (Blécourt 2007: 30, 40). Dafür 
spricht, dass die die Sage mit dem hungrigen Knecht vor allem in Norddeutsch-
land verbreitet ist.

2.3 �Der Werwolf fällt Frauen an

Eine nur in wenigen Varianten bei Wossidlo vorkommende Wandersage ist die 
vom Werwolf, der eine Frau anfällt. Meistens ist es der Ehemann. Dabei warnt 
er sie oft noch vor, dass ein Wolf kommen und sie anfallen werde. Der Ehemann 
verbeißt sich in Wolfsgestalt in den roten Unterrock der Frau. Nachdem er sich 
zurückverwandelt hat, erkennt die Frau ihren Mann an den roten Fäden, die noch 
aus seinem Mund heraushängen:

Vom Wärwolf. Ein Mann fuhr mit seiner Frau auf einem Wagen aus. Als sie in einem Walde 
an der Schale gelegen kamen, sagte der Mann zur Frau, sie sollte einen Augenblick die 
Pferde festhalten. Er müsse mal absteigen. Das geschah. Kaum war er aber im Gebüsch ver-
schwunden, so kam aus dem Walde ein Wärwolf, sprang zu der Frau auf den Wagen und 
zerriß ihr die Kleidung in Fitzen und Fetzen, so auch das Unterzeug, und anderem auch 
ihren roten Fransen Unterrock. Darauf verschwand er. Bald darauf kam ihr Mann aus dem 
Walde. Sie schalt. Du bist auch solange fortgeblieben, währenddessen ist ein Wolf zu mir 



� Der Werwolf in norddeutschen Sagen   153

auf den Wagen gesprungen und hat mir all mein Zeug zerrissen. Dabei sah sie voll Zorn 
ihren Mann an. Und wurde voll Schreck gewahr, daß er noch Fetzen von ihrem roten Unter-
rock zwischen den Zähnen hatte.24

Der Angriff des Werwolfs kann aber auch im eigenen Haus bei der Arbeit statt-
finden, so in einer Sage von 1923, in der die Frau gerade am Weben ist. Nachdem 
sie ihren Mann als Werwolf erkannt hat, bringt sie sich um.25

In der Sagenwelt in Nord- und Mitteleuropa hat das Motiv des Werwolfs, der 
sich in den roten Unterrock oder in die Schürze einer Frau verbeißt (Mot. H64.1), 
einen großen Stellenwert, etwa in der historischen Landschaft Livland (Loorits 
1926: 64–65). Blécourt zufolge stellt dieses Motiv eine Warnung vor bestimmten 
Beziehungsformen dar, die zu dieser Zeit als unanständig und unmoralisch emp-
funden wurden (Blécourt 2013: Sp. 980, Blécourt 2015: 3). Für Deutschland listet 
Blécourt 35 unterschiedliche Varianten auf (Blécourt 2007: 29). In der Sammlung 
von Richard Wossidlo ist sie hingegen nur in wenigen Varianten vertreten. Hierin 
verteidigt sich die von einem Werwolf angefallene Frau mit einem Handtuch oder 
mit ihrem roten Unterrock, den der Werwolf in seiner Wut und seinem Rausch 
zerfetzt.26 Die rote Farbe des Unterrocks oder (in dänischen und südschwe-
dischen Sagen) einer Schürze hat offenbar apotropäische Bedeutung, ist Farbe 
und Zeichen der Abwehr des Werwolfs. Sie kann aber auch, so vermutet Blécourt 
(2007: 35), die Menstruation der Frau symbolisieren. Der Angriff durch den 
Werwolf wird demnach zur Verleugnung ihrer Unreinheit. Die Sage vom Werwolf, 
der eine Frau angreift und ihre Kleidung zerfetzt, hat jedenfalls eine eindeutig 
sexuelle Konnotation (Blécourt 2011: 81).

2.4 �Der weibliche Werwolf

Das Bild des Werwolfs ist männlich dominiert, doch in norddeutschen Sagen 
verwandeln sich auch Frauen in Werwölfe und gehen auf Jagd nach Fohlen 
und Schafen. 1894 wird berichtet, dass der Werwolf eine Frau gewesen sei, ein 
ganzes Fohlen aufgefressen und dann einen dicken Bauch gehabt habe.27 Oder 
es wurden Tiere von der Weide gestohlen, und man habe Wölfe dabei gesehen. 
Eines Tages nimmt eine große Anzahl von Menschen die Verfolgung auf, treiben 

24 Gallin 1906, Aufzeichner: Heinrich Garbe, ZAW-B906-009-003.
25 Lübtheen 2. 2. 1923, Informant: Herr Schulz. ZAW-B906-009-001; Wossidlo-Sagen, Nr. 1349, 
398.
26 Büchen 9. 8. 1911, Informant: Herr Bonatz. ZAW-B906-009-004.
27 Woldzegarten/Ganzlin 1894, Informantin: Frau Dahl. ZAW-B906-004-006.



154   Petra Himstedt-Vaid

den Wolf in die Enge: „Da lief er über das Ufer der Rögnitz, als wollte er durch das 
Wasser schwimmen. Als die Leute aber dorthin kamen, saß eine Frau am Ufer u. 
wusch ihre Füße.“28 1922 wird erzählt, dass eine Frau in Wolfsgestalt auf Diebes-
tour geht: „Dor is ne frug wäst, dee hett / sik to wulf maken künnt / se is allerwägt 
hingahn / un hett de lüd wat wegnahmen.“ [Da ist eine Frau gewesen, die konnte 
sich zu einem Wolf machen. Sie ist überall hingegangen und hat den Leuten etwas 
weggenommen].29 In Klein Krams (im heutigen Landkreis Ludwigslust-Parchim) 
hat sich ein Mensch als Wolf gezeigt und ist stets bei der Jagd aufgetaucht, aber 
niemand konnte ihn schnappen. Als die Jäger wieder hinter ihm her waren, ist der 
Wolf in einem Bauernhaus verschwunden. Darin fand man den vermeintlichen 
Wolf im Bett: Sein Schwanz schaute aus dem Bett heraus, die Bauersfrau hatte 
sich ein Wolfsfell übergezogen.30

Wossidlo notiert auf einem Zettel, dass ein weiblicher Werwolf mit einer Hexe 
gleichgesetzt wurde: „mädchen / hexe / wolf et schaf / heleneken wat wist du mit 
dat schapeken“ [Mädchen / Hexe / Wolf und Schaf / Helenchen, was willst du mit 
dem Schäfchen].31 Als Helene als Werwolf die Schafe klaut, sprechen die Dorf-
leute sie mit ihrem Namen an. Daraufhin verwandelt sich das Mädchen in einen 
Menschen zurück. In einer weiteren Version, datiert auf das Jahr 1895, notiert 
Wossidlo, dass Helene ein Wolfsmaul gehabt haben soll.32 Als Wossidlo 1911 in 
Doberan (im heutigen Landkreis Rostock) erzählt bekommt, dass eine Frau sich in 
einen Wolf verwandelt habe, fragt er explizit nach, ob es nicht ein Mann gewesen 
sei, bekommt aber zur Antwort, dass tatsächlich eine Frau in Wolfsgestalt Vieh 
totgebissen habe. Diese sei beim Namen gerufen worden, daraufhin „ist sie wieder 
lebendig geworden“ und habe menschliche Gestalt angenommen.33 Berührungen 
von Werwolf- und Hexenglauben finden sich in folgenden Motiven: Verwandlung 
von Menschen wie Hexen in Tiere (Hexen auch in einen dreibeinigen Hasen, eine 
Katze, eine Maus etc.), Schadenzauber an Mensch und Vieh, Abwehrzauber gegen 
Hexen wie gegen Werwölfe. Die Abwehr geschieht sowohl bei Hexen als auch bei 
Werwölfen durch eine Kugel aus Erbsilber.34 Die Nähe von Hexen- und Werwolf-

28 Laupin 1898, Aufzeichner: Ernst Pegel. ZAW-B906-008-002.
29 Kummer 18.  04. 1922, Informantin: Frau Pankow. ZAW-B906-014-001; Wossidlo-Sagen, 
Nr. 1352, 398–399.
30 Göhlen 10. 08. 1911, Informantin: Frau. ZAW-B906-008-007; Wossidlo-Sagen, Nr. 1357, 399.
31 Bartelshagen 1892, Aufzeichner: H. Dunze. Informantin: alte Arbeiterfrau. ZAW-B906-007-001.
32 Bartelshagen 1895, Aufzeichner: H. Dunze, Informantin: Frau Blank. ZAW-B906-007-002; 
Wossidlo-Sagen, Nr. 1355, 399.
33 Doberan 23. 07. 1911, Informant: Herr Bökmann. ZAW-B906-007-003; Wossidlo-Sagen, Nr. 1356, 
399.
34 Zur Wirksamkeit von Erbsilber bei Hexe und Werwolf siehe den Artikel „Silber“ im Hand-
wörterbuch des deutschen Aberglaubens: „Durch mehrere Generationen vererbtes S.[ilber] (Erbs.) 



� Der Werwolf in norddeutschen Sagen   155

glauben spiegelt sich überdies in den Hexen- und Werwolfprozessen wider. So 
stellt Blécourt fest:

Im Zuge der Reformation und Gegenreformation im 16./17. Jh. kam es verstärkt zu W.[erwolf]
prozessen. Oft waren sie Teil größerer Hexenprozesse. Diese zuerst in Burgund geführten 
Verfahren breiteten sich im späten 16. Jh. ins Rheinland und von da in andere Teile Deutsch-
lands, nach Luxemburg und in die nörd. und südl. Niederlande aus. […] Während Hexen-
prozesse sowohl gegen Männer als auch gegen Frauen geführt wurden, betraf die Anklage 
als W.[erwolf] lediglich eine kleine Minderheit der verfolgten Männer. […] Frauen wurden in 
diesen Gegenden nur sehr selten der Verwandlung in einen Wolf bezichtigt (häufig in Ver-
bindung mit anderen Verwandlungen). […] Im 17. Jh. kamen W.[erwolf]anschuldigungen in 
Mecklenburg und in verschiedenen balt. Staaten vor allem in spätereren Phasen von Hexen-
prozessen zum Tragen. Hier finden sich auch relativ viele weibliche Werwölfe. (Blécourt 
2013: Sp. 978)

Der weibliche Werwolf in den norddeutschen Sagen weist deutliche Ähnlich-
keiten mit estnischen Sagen auf. Den weiblichen Werwolf erklärt man dort mit 
der Stellung der Frau innerhalb der estnischen und livländischen Gesellschaft im 
Altertum, die nach Meinung von Archäologen matrilinear und matrilokal gewesen 
sein soll (Metsvahi 2015: 32). Aber auch in der patriarchalen Gesellschaft sei der 
weibliche Werwolf populär, da er neben dem Beschaffen von Fleisch durch die 
Wölfin auch eine Flucht vor den harten Lebensbedingungen und vor der Willkür 
des Gutsherrn bedeutet habe:

Wenn das Thema von dem Gesichtspunkt der Frau aus gesehen wird, war das Projizieren auf 
die Wölfin außer dem möglichen Hinaufhelfen vom Mutterinstinkt35 noch wegen der Kraft, 
Bewegungsfreiheit und des Zugangs zu Ressourcen (Fleisch) des Wolfes verlockend. Das 
waren die drei Dinge, nach denen die Frau in der patriarchalen und sklavengesellschaft
lichen Welt unter armseligen Lebensbedingungen und Willkür des Gutsherren sehnte. 
(Metsvahi 2011: 213)

ist besonders wirksam. Um sich vor Verhexung zu schützen, trägt man gerne alte S.ringe. […] 
Hexen, die sonst schußfest zu sein pflegen, und Tiere, in die sie sich verwandelt haben (Hasen, 
Füchse, Schweine), werden durch einen Schuß mit Erbs. getötet, ebenso der durch gewöhnliche 
Waffen unverletzbare Werwolf.“ (Olbrich 2005: Sp. 3).
35 Das Projizieren auf die Wölfin kann den Mutterinstinkt der Frau verstärken, denn „[l]aut Zoo-
logen ist der Mutterinstinkt der Wölfin so stark, dass ihr die Muttermilch sogar dann, wenn der 
neugeborene Welpe nicht der ihre ist, entsteht“ (Metsvahi 2011: 212–213). Allerdings gibt es auch 
estnische Sagen, in denen eine Frau Mann und Kind verlässt, sich in einen weiblichen Werwolf 
verwandelt und in den Wald läuft. In einer weiteren Sage lebt der weibliche Werwolf schon im 
Wald und kommt nur nach Hause, um ihr Kind zu stillen. Den endgültigen Abschied verhindert 
ihr Mann, indem er den Pelz verbrennt, mit dem sie sich in einen Werwolf verwandeln konnte 
(Metsvahi 2011: 213).



156   Petra Himstedt-Vaid

Schaut man sich bei den niederdeutschen Sagen an, wer vom weiblichen Werwolf 
erzählt, so sind es größtenteils Frauen. Sie berichten von weiblichen Werwölfen, 
die auf Viehjagd gehen und sich entweder Tiere von der Weide holen oder den 
Jägern die Beute wegschnappen. Durch die Fokussierung auf die Fleisch erbeu-
tende Werwölfin könnte man Metsvahi zustimmen, dass die jagende Wölfin eine 
virtuelle Flucht aus dem Alltag der Gutsherrenbediensteten und armen Tage-
löhner- oder Bauersfrauen war. Ein anderer Hintergrund kann aber auch in der 
norddeutschen (mecklenburgischen) Sagenwelt liegen, in der männliche Sagen-
gestalten durch weibliche ersetzt worden sind. Ein Beispiel ist die Wilde Jagd, die 
aus männlichen Reitern bestand – ein von Hunden angeführtes Totenheer unter 
dem Anführer „Waud“ (Wotan). In Verbindung mit „Fru“ oder „Mudder“ als Fru 
Waud, Fru Waur, Fru Gode36 etc. handelt es sich in Mecklenburg allerdings um 
eine weibliche Sagengestalt, die, von Hunden begleitet, auf einem Wagen umher-
zieht (Mecklenburgisches Wörterbuch 7, 1215). Fru Waud kann aber auch (wie 
ursprünglich der Waud) als Sammelbegriff für die Wilde Jagd fungieren. Fru Waur 
war ein gefürchtetes Wesen, das in der Gegend umherzieht und die Menschen je 
nach ihrem Verhalten entweder belohnt oder bestraft. Der Glaube war noch Ende 
des neunzehnten Jahrhunderts sehr lebendig.

Eine weitere Erklärung für den weiblichen Werwolf könnte laut Blécourt in 
Überbleibseln aus Hexenprozessen liegen. Möglich ist dann auch, dass Werwolf-
sagen im Rückgang begriffen waren und mit dem Hexendiskurs verschmolzen 
sind: „They [werewolf legends] may have been rare remnants from witch trials, or 
they could also possibly be interpreted as a sign that werewolf lore was in decline, 
and that it was being contaminated by the witchcraft discourse.“ (Blécourt 2007: 
32) Für die norddeutschen Sagen um den weiblichen Werwolf hingegen, wie sie 
darüber hinaus im ganzen Ostesseraum verbreitet waren, würde ich die sozialwis-
senschaftliche Erklärung aus sozialen Konflikten bevorzugen.

36 Die Umwandlung einer männlichen Sagengestalt in eine weibliche führt Grimm für die An
führerin der Wilden Jagd, Frau Gode, an: „Dann ist sie namentlich frau Gaue, frau Gode, frau 
Wode […], die aus einer männlichen gottheit fro Woden […] hervorgegangen scheint, welches ent-
schieden durch ihre identität mit Wodan, dem wilden jäger bestätigt wird.“ (Grimm 1844: 880) 
Und Grimm führt weiter aus: „Hier öffnet sich ein neuer gesichtspunkt. so gut Wuotan, oder ein 
andrer gott, können auch heidnische göttinen das wütende heer anführen, der wilde jäger geht 
in die waldfrau, Wodan in frau Gaude über.“ (Grimm 1844: 884).



� Der Werwolf in norddeutschen Sagen   157

2.5 �Rückverwandlung des Werwolfs und sein Tod

Der Werwolf lässt sich abwehren und wird zur Rückverwandlung in einen Men-
schen gezwungen, wenn man ihn beim Namen nennt. In einer Sage über einen 
Arbeiter im Barther Wald (im heutigen Landkreis Vorpommern-Rügen), der schon 
immer im Verdacht stand, dass er zaubern und sich in einen Werwolf verwandeln 
kann, heißt es über Werwölfe ganz allgemein: „Wenn se bi nam ropen sünd, sünd 
se wedder minsch.“ [Wenn man sie beim Namen ruft, sind sie wieder Mensch.]37 
In der 1898 aufgezeichneten Sage muss der Werwolf beim Taufnamen gerufen 
werden. Den richtigen Namen zu finden, scheint im Eifer des Gefechts, wenn der 
Werwolf vor einem seine Zähne fletscht, schwierig. Hier ist es gleich eine ganze 
Familie, die sich mittels eines Riemens in Werwölfe verwandelt. Der Nachbar 
rettet sich vor der verwandelten Tochter auf den Dachboden und ruft „von oben 
mehrere Namen, bis er ihren Taufnahmen traf. Nun stand sie wieder als Mädchen 
vor ihm. Er fragte: worüm deedst du dat? [warum tust du das?] Sie antwortete:  
O, ik lacht [dacht?] mi man, dat hei so bang vör mi wier [Oh, ich dachte mir einfach, 
dass er dann Angst vor mir bekäme]“.38 In einer im Jahr 1913 aufgezeichneten Sage 
erkennt ein Mann in dem Werwolf seinen Nachbarn, mit dem er im Streit liegt: 
„Müller, was willst du… Da steht der Müller als Mensch da.“39

Dem Werwolf eine blutende Wunde zuzufügen, ist in mecklenburgischen 
Sagen als Abwehrmethode verbreitet: „wenn se blautwundt würden, süllen se 
wedder minschen sien“ [Wenn sie blutig verwundet werden, sollen sie wieder 
Menschen sein];40 „de buer hett em blauwundt dor is je ʼn minsch wäst“ [der 
Bauer hat ihm eine Blutwunde zugefügt, da ist er (wieder) Mensch gewesen].41 
Schießt man auf einen Werwolf, so wird er vom Haus abgehalten: „ok de worwulf 
/ ward dörch dat scheeten vonʼt huus afhollen“ [auch der Werwolf / wurde durch 
das Schießen vom Haus abgehalten].42 Als ein Werwolf in die Schmiede von Labs 
(Ortschaft, vermutlich Lapitz im heutigen Landkreis Mecklenburgische Seen-
platte) eindringt und einen Riesenlärm veranstaltet, indem er die Hühner jagt, 
kommen die Leute und stechen ihm mit einer Forke direkt über das Auge. Da ver-

37 Neuhof 1889/93, Informant: Herr Wendt. ZAW-B906-004-009.
38 Laupin 1889, Aufzeichner: Ernst Pegel, Informant: Tischler J. ZAW-B906-015-002, ZTW-B906-
000-008; Wossidlo-Sagen, Nr. 1356, 399.
39 Dütschow 12. 07. 1913, Informant: Herr Dunze. ZAW-B906-010-002.
40 Trebs 09. 04. 1914, Informant: Häusler Frahm. ZAW-B906-006-002; Wossidlo-Sagen, Nr. 1367, 
402.
41 Tessin 27.  03. 1910, Informant: Arbeiter Klaeter. ZAW-B906-006-004, ZTW-B906-000-015; 
Wossidlo-Sagen, Nr. 1340, 395.
42 Loosen 1898, Aufzeichner: Lehrer W. Sass. ZAW-B906-008-001; Wossidlo-Sagen, Nr.  1362, 
401.



158   Petra Himstedt-Vaid

wandelt sich der Wolf: „Dor is dat oll schultenwief. / de kraft hett in den / reim  
insäten.“ [Da ist das alte Schultenweib. / Die Kraft hat im / Riemen gesteckt].43 
In der Sage Der Werwolf und der Schäfer geht ein Schäfer mit einem Beil auf den 
Werwolf los und zertrümmert ihm die Hüfte. Es handelt sich beim Werwolf um 
eine Frau, die großen Schaden für den Schäfer angerichtet hat, da sie seine Schafe 
gefressen hat. Der Wolf verkriecht sich in einen Busch, der Schäfer hinterher, um 
den Wolf zu töten. Da entdeckt er im Busch eine Frau, die versucht, die Blutung 
zu stillen.44

In mehreren Sagen wird erzählt, dass der Werwolf durch Schussverletzungen 
abgewehrt wird. In Möllenbeck (im heutigen Landkreis Mecklenburgische Seen-
platte) frisst ein Werwolf Schweinehirten die Ferkel weg. Ein Jäger schießt ihm das 
Vorderbein ab, doch der Wolf verschwindet. Als die Verfolger ihm in einem Haus 
nachspüren, hängt der Schwanz noch aus dem Bett heraus.45 In einer Variante 
wird die Art der Waffe präzisiert: Der Schuss muss mit einer Kugel aus Erbsilber 
geschehen, denn nur dieses Material kann einen Werwolf verletzen oder töten. 
In diesem Fall gießt sich der Jäger eine solche Kugel und schießt den Werwolf 
an. Auch hier handelt es sich um eine verwandelte Frau. Als die Verfolger sie 
aufspüren, liegt sie im Bett und hat eine Wunde am Bein oder an der Hand.46 
Wiederum zeigen sich Parallelen zur Abwehr von Hexen, denn auch diese können 
mit Hilfe von Erbsilber – in Form eines Erbschlüssels47 – erkannt oder – in Form 
einer Kugel – verwundet werden.48

Die Rückverwandlung durch eine Kugel aus Erbsilber ist eine magische Hand-
lung, während das Verletzen mit anderen Gegenständen wie Peitsche oder Beil 

43 Ave 1895, Informant: Tagelöhner Micheels. ZAW-B906-008-005; Wossidlo-Sagen, Nr.  1359, 
400.
44 Heiligendamm, Aufzeichner: Kantor Brauer. ZAW-B906-008-004.
45 Brenz 12.  07. 1913, Informant: Häusler Schröder. ZAW-B906-008-008; Wossidlo-Sagen, 
Nr. 1347, 397.
46 Penzlin 20.  03. 1910, Informant: Arbeiter Dammann. ZAW-B906-008-006, ZTW-B906-000-
003; Wossidlo-Sagen, Nr. 1358, 400.
47 Hexen kann man erkennen, wenn man durch das kleine Loch in einem geerbten Schlüssel 
durchschaut: „Auch wenn man durch einen Erbschlüssel sieht, kann man sie erkennen. Man 
muß vor Beendigung des Gottesdienstes hinaus, sonst blasen einen die Hexen an und die Augen 
fallen einem aus dem Kopfe.“ (Bartsch 1879 I: 268) Ein Schlüssel kann zauberwirkende Kraft 
entfalten, wenn er eine bestimmte Eigenschaft aufweist, beim Erbschlüssel ist das das Ver-
erben des Schlüssels (Goldmann 2005: Sp. 1226; „ERBSCHLÜSSEL, m.“, Deutsches Wörterbuch 
von Jacob Grimm und Wilhelm Grimm, vgl. Digitalisat unter: https://www.woerterbuchnetz.de/
DWB?lemid=E06441 (22. November 2021).
48 Blécourt (2013, Sp. 980) weist bei der Abwehr des Werwolfs mit „Kugeln aus ererbten Fami
liensilber“ darauf hin, dass sie in Relation zu Sagen über Zauberei gesetzt werden müssen. Es gibt 
also auch bei der Rückverwandlung des Werwolfs Parallelen zu Sagen über Hexen und Zauberei.

https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=E06441
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemid=E06441


� Der Werwolf in norddeutschen Sagen   159

sich von der Zauberei entfernt hat. Die Rückverwandlung durch Nennung des 
Taufnamens zeigt indes noch magische Züge und lässt Parallelen zur Namens-
nennung im Märchen erkennen, etwa im Rumpelstilzchen (KHM 55). Mit dem Aus-
sprechen des Namens erlischt die Macht des übernatürlichen Wesens. Übrigens 
sind in dieser Beziehung wiederum Parallelen zu skandinavischen und balti-
schen Sagen zu erkennen: Auch in den livländischen Sagen verwandelt sich der 
Werwolf wieder in einen Menschen, wenn er mit Namen angeredet wird. Und der 
verwundete Werwolf wird in Menschengestalt an seiner Wunde erkannt. Den Ost-
seeraum vereint ein gemeinsames Repertoire an Werwolfsagen.

2.6 �Verwandlung in Hund, Katze oder Bär

In einer Sage aus dem Jahr 1921 ist sich der Erzähler nicht ganz sicher, ob es sich 
bei dem verwandelten Schäfer, der nachts überall Schafe raubt, um einen Hund 
oder Wolf handelt: „Scheper in Dargelütz hett sik to ̓ n hund maken künnt: dann is 
he annerwägs henwäst un hett schap rowt (ms. werwolf / oder is dat wulf wäst).“ 
[Schäfer in Dargelütz (heute ein Stadtteil von Parchim im Landkreis Ludwigslust-
Parchim) konnte sich zu einem Hund machen: dann ist er woanders hingelaufen 
und hat [ein] Schaf geraubt (ms. Werwolf / oder ist das ein Wolf gewesen).]49 
Wossidlo fragt nach (ms. = mea sponte: „auf meinen Antrieb hin“), ob es sich 
nicht um einen Werwolf handeln könne, doch der Erzähler bleibt beim Hund. 1939 
wird erzählt, „[e]ine Bauersfrau hatte einen Wehrwolfsgürtel. Sie verkleidete sich 
in einen schwarzen Hund“.50

Neben dem Hund tritt auch noch der Bär in den Sagen um die Verwandlung 
eines Menschen auf. „Am Kreuzweg Rühn-Zernin [im heutigen Landkreis Rostock] 
schießen abends 12 Uhr Jäger auf einen Bären, doch es ist vergeblich, die Kugel 
prallt ab. Da schießen sie mit einem Erbschlüssel und siehe, der Bär ist eine alte 
Frau aus einem Nachbarorte.“51 Und dann gibt es noch die Verwandlung mittels 
Zaubermittel in eine Katze: 1923 wird in Penzin (im heutigen Landkreis Rostock) 
erzählt, dass Frauen sich durch Umlegen eines Gürtels in Katzen verwandeln 
können. Die Katzen, die nachts durch ein Schloss spuken, werden mit einer Eisen-
stange verprügelt. Am nächsten Morgen liegen mehrere Frauen des Dorfes im Bett 

49 Parchim 13.  02. 1921, Informant: Frederich. ZAW-B906-016-002, ZTW-B906-000-016; Wos-
sidlo-Sagen, Nr. 1371, 403.
50 Wulfshagen 26. 01. 1939, Aufzeichner: Werner Auhls, Informant: Herr Rost. ZAW-B906-016-
001.
51 13.  09. 1920, Aufzeichner: Hans Wilhelm Barnewitz, Informant: Untertertianer. ZAW-B906-
017-001, BKW-B150-018-002-003.



160   Petra Himstedt-Vaid

und können nicht aufstehen. Bei ihnen fand man einen Gürtel, der die Verwand-
lung in eine Katze erwirkte.52

Die Verwandlung in einen Fuchs – „Dat hett Lüd geeben / De hebben sik / 
Ton voss maken kunnt“ [Es hat Leute gegeben, die haben sich zu einem Fuchs 
machen können]53 –, von der 1933 erzählt wird, erinnert an die Verwandlung von 
Hexen mittels eines Riemens/Stricks in ein Tier. Nur auf zwei Zetteln von Wossidlo  
findet sich eine Verwandlung in eine Katze und in einen Fuchs. Aufgrund der 
geringen Zahl an Varianten könnte man spekulieren, dass sich die Erzähler in 
dem Tier geirrt haben. Aber auch Bartsch verzeichnet in seiner Sammlung eine 
Sage mit der Verwandlung in einen Fuchs. Diese Sage hat Wossidlo nicht doku-
mentiert, da er nur unveröffentlichte Sagen gesammelt hat.

3 �Fazit
Der Werwolf in der norddeutschen Sage spiegelt vor allem soziale Strukturen der 
ländlichen Gesellschaft des achtzehnten und neunzehnten Jahrhunderts in Meck-
lenburg-Vorpommern wider, insbesondere die sozialen Konflikte und Konfronta-
tionen zwischen adeligen Gutsbesitzern und ihren Bediensteten. Der Werwolf ist 
in einem Großteil der Sagen ein Viehdieb. Unterstützt wird diese sozialwissen-
schaftliche Deutung der Sagen durch die Darstellung der Erzählorte auf einer 
Landkarte (Abb. 1).

Darauf ist zu sehen, dass Sagen vom Werwolf vor allem dort erzählt werden, 
wo Weideland auf Wald trifft und eine Angst der Viehbesitzer vor reißenden 
Wölfen realistischere Gründe gehabt haben könnte als an anderen Orten. Hier 
konnten Leibeigene oder Tagelöhner, die in ihrer Not nicht selten Viehdiebstähle 
begingen, die Mär vom Werwolf instrumentalisieren, um nicht zur Rechenschaft 
gezogen zu werden. Da die Identifizierung der Viehdiebe schwierig war und eine 
Spannung auch zwischen Nachbarn vermieden werden sollte, wich man auf den 
Werwolf aus. Ganz reale Viehdiebstähle auf Dorfweiden oder Raub auf Wegen bis 
zum Beginn des zwanzigsten Jahrhunderts haben also das ihre zur Verbreitung 
der Werwolfsagen getan.

Für das Verständnis des Werwolfs ist außerdem der Aspekt des sozialen Außen-
seiters von zentraler Bedeutung. Werwölfe stehen außerhalb der Gesellschaft; sie 
sind Rechtsbrecher. Sozial heißt das: In den Sagen verwandelt sich oft gerade 

52 Penzin 1923, Aufzeichner: Hans Wilhelm Barnewitz, Informant: alter Penziner Einwohner. 
ZAW-B906-018-001, BKW-B150-026-004-011.
53 Teevswoos 1933, Informant: Herr Koch. ZAW-B906-018-002.



� Der Werwolf in norddeutschen Sagen   161

derjenige in einen Werwolf, der nicht zur Dorfgemeinschaft gehört oder fremd im 
Dorf ist, zum Beispiel aus einem Nachbarort stammt. Auch zur geographischen 
Verbreitung der Werwolfsagen im ganzen Ostseeraum dürften soziale und öko-
nomische Faktoren erheblich beigetragen haben. Eine ähnliche Wirtschafts- und 
Lebensweise der Getreidebauern und Viehzüchter, eine vergleichbare Sozialstruk-
tur mit starker Benachteiligung der angestellten Knechte, überdies Ähnlichkeiten 
in den Rechtsbräuchen und (Volks-)Glauben bilden die Grundlage für die Verbrei-
tungsgeschichte. So ist zum Beispiel das Motiv des hungrigen Knechts im ganzen 
skandinavischen und baltischen Raum anzutreffen. Durch diesen nicht zuletzt 
durch die Ostsee eng verbundenen und gut vernetzten Raum hatten Sagen beste 
Voraussetzungen, sich zu verbreiten. Hinzu kommen Söldner, die im siebzehnten 
Jahrhundert im Zuge des Schwedeneinfalls in Norddeutschland Werwolfsagen aus 
Skandinavien mitgebracht und in Norddeutschland verbreitet haben könnten.

Jedenfalls spielen meines Erachtens landwirtschaftliche Bezüge rund um 
das Vieh und die Gefahr des Viehdiebstahls eine entscheidende Rolle für die Ver-
breitung und Lebendigkeit der Werwolfsagen in Mecklenburg-Vorpommern. Aber 
auch wenn die sozialwissenschaftlichen und geographischen Erklärungen beson-
ders einleuchtend erscheinen, sollte die vor allem von Blécourt vertretene Hypo-
these und Metapher des sexuellen Hungers nicht außer Acht gelassen werden. 
Denn der in einen Werwolf verwandelte Knecht frisst nur ein einziges oder gar nur 

Abb. 1: Ortsverteilung der Werwolfsagen in Mecklenburg-Vorpommern (Quelle: https://search.
isebel.eu/dataset?q=werwolf&organization=wossidia&sort=score+desc%2C+metadata_
modified+desc, 10. Dezember 2021)
Die blauen Nadeln geben den Standort einer einzigen erzählten Sage an. Die unterschiedlich 
farbigen Standortkreise geben die Anzahl der Sagen an. Anhand der Karte lässt sich erkennen, 
an welchen Orten besonders viele Varianten von Werwolfsagen erzählt wurden.

https://search.isebel.eu/dataset?q=werwolf&organization=wossidia&sort=score+desc%2C+metadata_modified+desc
https://search.isebel.eu/dataset?q=werwolf&organization=wossidia&sort=score+desc%2C+metadata_modified+desc
https://search.isebel.eu/dataset?q=werwolf&organization=wossidia&sort=score+desc%2C+metadata_modified+desc


162   Petra Himstedt-Vaid

ein halbes Fohlen. Er stiehlt nicht mehrere Tiere, wie es Viehdiebe tun würden. 
Blécourt macht überdies darauf aufmerksam, dass sexuelle Elemente in Sagen 
nicht sofort ins Auge springen:

In many werewolf texts the sexual element is not immediately evident. It has to be kept in 
mind, however, that sexuality was rarely openly discussed, certainly not by elderly people 
telling legends in the presence of a folklorist, who has just dropped by for a couple of hours 
to record tales about ‘superstition’. But wild hair stands for wild morals and, if the texts are 
read carefully enough, the werewolf does emerge as a metaphor for deviant male sexuality. 
(Blécourt 2007: 38).

Ein Typus der Werwolfsage mit starken sexuellen Konnotationen ist indes in 
Mecklenburg-Vorpommern in keiner Variante vertreten: Die Erscheinungsform 
des Werwolfs als Aufhocker. Diese Figur kommt, so die Untersuchung von Strube 
(2000), zwar in niederdeutschen Sagen Mitteldeutschlands vor, aber eben nicht 
in Norddeutschland. Der Aufhocker wartet hinter Hecken oder nicht einsehbaren 
Wegen auf sein Opfer und springt ihm dann auf den Rücken. Dann lässt er sich 
einen Teil des Weges tragen (Strube 2000: 19). Blécourt (2007: 36) sieht im Auf-
hocken zwar nicht offensichtlich sexuelle Bezüge, aber es handelt sich dennoch 
um ein enges körperliches Aufeinandertreffen von Mensch und Werwolf, so dass 
diese Interpretation nicht abwegig erscheint. Folgt man Blécourts Annahme, dass 
beim Erzählen vom Werwolf sexuelle Elemente mitschwingen, würde man ange-
sichts der Erzähldaten im neunzehnten Jahrhundert davon ausgehen, dass eher 
Männer offener von sexuell konnotierte Sagenfiguren sprechen als Frauen. Und 
die Auswertung der Geschlechterverteilung der Erzähler und Erzählerinnen gibt 
dieser These Recht.

4 �Literatur

4.1 �Primärliteratur
Bartsch, Karl: Sagen, Märchen und Gebräuche aus Meklenburg. Wien 1879.
Mecklenburgisches Wörterbuch. Hg. von der Sächsischen Akademie der Wissenschaften zu 

Leipzig [aus den Sammlungen Richard Wossidlos und aus den Erg. und nach der Anl. 
Hermann Teucherts]. 7 Bde. Berlin 1942–1992.

Thompson, Stith: Motif-Index of Folk-Literature: A Classification of Narrative Elements in 
Folktales, Ballads, Myths, Fables, Mediaeval Romances, Exempla, Fabliaux, Jest-Books, 
and Local Legends. Bloomington, Indiana, 1955–1958.

Wossidlo-Sagen = Wossidlo, Richard: Mecklenburgische Sagen. Ein Volksbuch. Bd. 2. Rostock 
1939.



� Der Werwolf in norddeutschen Sagen   163

4.2 �Sekundärliteratur
Blécourt, Willem de: „I Would Have Eaten You Too“: Werewolf Legends in the Flemish, Dutch and 

German Area. Folklore 118 (2007) 23–43.
Blécourt, Willem de: Metamorphosen oder Metaphern? Sprachliche und körperliche Aspekte 

der Tierverwandlung in den Niederlanden. In: Tierverwandlungen. Codierungen und 
Diskurse. Hgg. Willem de Blécourt/Christa Agnes Tuczay. Tübingen 2011. 69–84.

Blécourt, Willem de: Wolfsmenschen. In: Enzyklopädie des Märchens 14. Hg. Rolf Wilhelm 
Brednich u.  a. Berlin/New York 2013. Sp. 975–986.

Blécourt, Willem de: The Differentiated Werwolf: An Introduction to Cluster Methodology. In: 
Werewolf Histories. Hg. Willem de Blécourt. Basingstoke 2015. 1–24.

Goldmann, Emil: Schlüssel. In: Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens. Bd. 7 
[unveränderter Nachdruck]. Berlin/Leipzig 2005. Sp. 1224–1228.

Grimm, Jacob: Deutsche Mythologie. Bd. 2. 2. Ausgabe. Göttingen 1844.
Hertz, Wilhelm: Der Werwolf. Ein Beitrag zur Sagengeschichte. Stuttgart 1862.
Klintberg, Bengt Af: The Types of the Swedish Folk Legend. Helsinki 2010.
Loorits, Oskar: Livische Märchen- und Sagenvarianten. Tiedekat (= FF communications 21,1). 

Helsinki 1926.
Metsvahi, Merili: Die Frau als Werwölfin (AT 409) in der estnischen Volkstradition. In: Tierver-

wandlungen. Codierungen und Diskurse. Hgg. Willem de Blécourt/Christa Agnes Tuczay. 
Tübingen 2011. 193–220.

Metsvahi, Merili: Estonian werewolf legends from the island of Saaremaa. In: She-wolf: a 
cultural history of female werewolves. Hg. Hannah Priest. Manchester 2015. 24–40.

Olbrich, Karl: Silber. In: Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens. Bd. 8. [unveränderter 
Nachdruck]. Berlin/Leipzig 2005. Sp. 2–4.

Pisarek, Janin: „Wer hat Angst vorm bösen Wolf?“ – Die Tradierung einer Märchenfigur im 
Kontext der Rückkehr des Wolfes. In: Märchenspiegel. Zeitschrift für international 
Märchenforschung und Märchenpflege 29,2 (2018) 16–32.

Riegler, Richard: Tiergestalt. In: Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens. Bd. 8. 
[unveränderter Nachdruck]. Berlin/Leipzig 2005. Sp. 819–842.

Stiegler, Christian: Vergessene Bestie: der Werwolf in der deutschen Literatur. Wien 2007.
Strube, Thorsten: „… dat was en Mann, de sich en Koefell ummehänge“. Betrachtungen zum 

Werwolfmotiv in der Niederdeutschen Erzähltradition. In: Zeitschrift für plattdeutsche 
Sprache und Literatur 90,4 (2000) 16–26.

Vähi, Tiina: Werwölfe – Viehdiebe und Räuber im Wolfspelz? Elemente des archaischen 
Gewohnheitsrechts in estnischen Werwolfvorstellungen. In: Tierverwandlungen. 
Codierungen und Diskurse. Hgg. Willem de Blécourt/Christa Agnes Tuczay. Tübingen 2011. 
135–172.

Wuttke, Adolf: Der deutsche Volksaberglaube der Gegenwart. Leipzig 1925.
Zerling, Clemens: Lexikon der Tiersymbolik: Mythologie, Religion, Psychologie. Völlig überarb. 

und erw. Neuausg. Klein Jasedow 2012.


