DE GRUYTER DZPhil 2025; 73 (5): 569-582

Rainer Paris*
Die ,, deklarierte Gesinnung,
einem was Boses zu tun“

Uber Feindschaft
https://doi.org/10.1515/dzph-2025-0045

Abstract: Opening with a quote by Kant on the subject of enmity, this paper dis-
cusses some central elements and properties of hostile relations. Hostility is defined
as a social relationship between agents (individuals or collectives) intending to
inflict the maximum possible damage on the other. Questions of decision, moral
polarisation and the dynamic of aggressive sentiment are central to the paper. It
concludes with an outline of typical steps and stages in the development of enmity.

Keywords: Immanuel Kant, hostility, enmity, decision, polarisation

yFeindschafft ist eine declarirte Gesinnung einem was Bdses zu thun.“ So Kant.! Die
Formulierung taucht in der Vorlesung zur Moralphilosophie aus den 1770er Jahren
eher beildufig auf; sie steht dort im Kontext der Abgrenzung und des Kontrastes zu
Freundschaft und Friedfertigkeit sowie der Interpretation der Misanthropie. Sie
hat also nicht unbedingt den Status einer definitorisch-begrifflichen Verdichtung.
Auffallig ist auch das quantitative Missverhaltnis in den Ausfithrungen zu Feind-
schaft und Freundschaft: Wahrend der Abschnitt ,Von der Feindschafft“ lediglich
zwei Seiten umfasst, sind der Diskussion der verschiedenen Aspekte und Varianten
der Freundschaft (,Von der Freundschafft) in der Vorlesung 13 Seiten gewidmet.

Die kantschen Ausfiihrungen in diesem Abschnitt sind zum Teil etwas kryp-
tisch. Etwa wenn er formuliert:

Man kann auch ohne Feindschafft auf seinen Feind zu haben, doch einen Feind haben, man
kann ihn meiden, man kann auch wiinschen, daf} er das empfinden moge [...], man kann
gegen ihn bose und aufgebracht seyn, ohne ein Feind von ihm zu seyn, denn man sucht ihn
doch deswegen nicht ungliicklich zu machen.?

1 Kant (2004), 306.
2 Ebd., 305.

*Kontakt: Rainer Paris, Gutenbergplatz 5, 04103 Leipzig; rainer.paris@h2.de



570 —— Rainer Paris DE GRUYTER

Und weiter:

Also wahre Feindschafft miissen wir gegen keinen hegen; wir kénnen wohl einen hassen,
wenn er sich gegen uns so verhalten hat, unsere Geheimnisse wodurch uns Schaden gesche-
hen ausgeplaudert hat, dann ist er hassenswerth, aber deswegen noch nicht ein Feind, wir
diirfen ihm deswegen noch nichts Boses thun.?

Feindschaft beginnt fiir Kant erst dort, wo ich es darauf anlege, den anderen
yunglicklich zu machen® und ihm dezidiert Boses zu tun. Alles andere sind Asym-
metrien, Mischungsverhéltnisse und Vorstufen davon. Man kann eines anderen
Feind sein, ohne dass er fiir einen selbst ein Feind ist. Die Zuschreibung kann,
muss aber nicht wechselseitig sein. Man kann einem anderen — begriindete —
feindselige Gefiihle (Hass) entgegenbringen, ohne ihn deshalb schon als Feind zu
betrachten und ihm schaden zu wollen. Kant diskutiert hier mégliche oder tat-
sdchliche Abstufungen und Ungleichzeitigkeiten in Feindschaftsverhéltnissen, er
markiert graduelle Intensititsdifferenzen in den Zuschreibungen, der Legitimitat
von Geflihlen und Handlungen, die sachlich und begrifflich auseinanderzuhalten
sind. Doch nicht um eine Kant-Interpretation soll es hier gehen; vielmehr nehme
ich die im Titelzitat angefiihrte Formulierung zum Anlass und Ausgangspunkt, um
anhand der dort genannten Elemente eine analytische Klarung dessen vorzuneh-
men, was Feindschaft und Verfeindung in der Sache bedeuten und wie sie funkti-
onieren.*

Deklaration

Feindschaft sei die ,declarirte Gesinnung einem was Boses zu thun®. Was ist eine
ydeklarierte Gesinnung“? ,Deklariert“ heifst hier so viel wie ,ausdricklich“ oder
»explizit“. Eine Deklaration ist stets etwas Nicht-Verborgenes, eine definitive Erkla-
rung zu einer Sache mit prinzipiellem Charakter. Es gibt keine beildufige, unbeab-
sichtigte Deklaration; ihr geht immer eine bewusste Entscheidung voraus, die mich
gegentiber anderen, vor allem aber auch im Verhéltnis zu mir selbst bindet und
verpflichtet.

Die offene Bekundung beruht auf einer inneren Festlegung. Sie mag intuitiv
und spontan erfolgt sein, ist aber nichtsdestoweniger irreversibel: einmal ein Feind,

3 Ebd., 305-306.
4 Ich schliefie hier an meinen Versuch einer soziologischen Bestimmung und Eingrenzung des
Feindbegriffs an; vgl. Paris (2024).



DE GRUYTER Uber Feindschaft === 571

immer ein Feind. Dabei kann die Entscheidung, jemanden zum Feind zu erkldren,
nicht einfach als nachvollziehbare Reaktion darauf verstanden werden, dass man
von ihm selbst in existenzieller Weise bedroht werde. Gewiss ist es ein unverzicht-
bares Merkmal des Feindbegriffs und konstitutives Element des Feindbildes, dem
anderen eine solche Absicht zu unterstellen, und doch bleibt dies im Vorfeld der
Entscheidung eine blofie Zuschreibung, gewissermaflen eine antizipatorisch vorge-
nommene Rationalisierung. Alexander Garcia Diittmann hat dies, im Ruckgriff auf
die kantsche Formulierung und das Feindverstandnis Carl Schmitts, biindig zusam-
mengefasst: ,Feindschaft konstituiert sich in der Entscheidung iiber Feindschaft,
geht ihr nicht voraus“.® Wire die Feindschaft nur ein ,Reflex der Selbsterhaltung®,
so horte sie damit auf, ein spezifisch ,politisches“ Verhéltnis zu sein und l4ge somit
auRerhalb der menschlichen Freiheit.®

Trotzdem fallt die Entscheidung nicht vom Himmel. Sie hat einen gewissen
Vorlauf und fufit auf Voraussetzungen, die gegeben sein missen, damit sich ein
Feindschaftsverhdltnis entwickelt. Der Ausgangspunkt ist immer ein Streit. Und
zwar ein Streit Uiber etwas: Es muss einen Streitgegenstand geben, der seiner Natur
nach unteilbar ist; er kann etwa in Besitzanspriichen auf materielle Giiter oder in
antagonistischen Wertpréaferenzen, aber auch im Gewahren oder in der Versagung
von Anerkennung bestehen. Erst wenn die Kontrahenten von einem prinzipiellen
Nullsummencharakter des Konflikts ausgehen und um den Gegenstand kdmpfen,
ist der Keim einer moglichen Eskalation gelegt. Hinzu kommt die begleitende Inten-
sivierung der Gefiihle: Unbehagen verwandelt sich in Wut und Zorn, die Aggressi-
vitit nimmt mit jeder Gegenreaktion zu und steigert sich bis zum Aufersten. Die
einmal getroffene Entscheidung zieht immer weitere Entscheidungen nach sich,
die auf jeder Stufe die verbleibenden Handlungsalternativen verengen und die
Irreversibilitat der Entscheidung erhohen.

Gesinnung

Gesinnungen changieren zwischen Glauben und Uberzeugung. Jemanden zum
Feind zu erklaren, setzt eine bestimmte Realitdtsdefinition (iiber die Absichten,
Ziele und Ressourcen des anderen, mogliche oder wahrscheinliche Biindniskon-
stellationen, die ndheren und erweiterten Umstdnde usw.) voraus. Feindzuschrei-
bungen sind in ibergreifende Anschauungen und ein Weltbild eingebettet, in das

5 Garcia Diittmann (1999), 21.
6 Vgl. ebd., 22.



572 —— Rainer Paris DE GRUYTER

sich sowohl das eigene Selbst- als auch das Fremdbild des Anderen einfligen. Erst
diese Verortung des Anderen in einem umfassenderen Kosmos von Deutungen und
Weltinterpretationen verleiht den Relevanzen der Feindschaft jenen ausschlief3li-
chen Charakter des Absoluten, der im Extremfall, etwa in Konstellationen eschato-
logischer Feindschaft, alles andere tiberstrahlt.

In der kantschen Verwendung ist der Begriff der Gesinnung jedoch etwas enger
gefasst. Er meint so viel wie ,definitiver Vorsatz*, eine entschlossene Absicht, dem
anderen einen empfindlichen Schaden zuzufligen. Trotzdem spielt auch hier ein
bestimmtes ,Wissen“ eine Rolle, kommt doch eine Gesinnung ohne den Rekurs auf
kognitiv realisierte Tatbestdnde und — zutreffende oder vorgeschobene — Rationa-
lisierungen nicht aus. Dies verweist auf den Unterschied zwischen Ursachen und
Grinden, der auch fiir die Analyse der Feindschaft bedeutsam ist.”

Wahrend Ursachen auf (angenommene) Kausalitdten und Wirkungen referie-
ren, dienen Griinde der motivationalen Erklarung und Legitimierung von Hand-
lungen. Grinde werden angefithrt, um eigenes Tun, auch sich selbst gegeniiber,
praktisch und moralisch zu rechtfertigen. Sie haben daher stets einen rationalen
Charakter, durch den sie beanspruchen, auch fiir andere nachvollziehbar zu sein.
Garcia Dittmann behauptet nun die ,Unbegriindbarkeit“ der Feindschaft.® Der Ent-
schluss und die Entscheidung zur Feindschaft als einem unbedingten ,Willen zur
Vernichtung® sei letztlich ein Akt absoluter Willkir, der jenseits aller Versuche der
Begriindung und Sinngebung erfolge und unabhéngig davon Bestand habe. Garcia
Dittmann formuliert hier einen an einer Vorstellung des Absoluten orientierten
Begriff von Feindschaft, der alle zeitlichen und rdumlichen Begrenzungen trans-
zendiert und eine Uberschiumende Radikalisierung ermaoglicht, die tiber den Tod
des Feindes hinaus bis in Jenseits hineinragt.

Der Topos der ,Unbegriindbarkeit“ verweist auf die grofSe Variationsbreite, ja
oftmals relative Beliebigkeit und Austauschbarkeit der beigebrachten praktischen
Erkldrungen, mit denen der Entschluss zur Feindschaft legitimiert wird. Der Kern
des Arguments ist: Auch noch so gute Grinde konnen den Hiatus zwischen gedank-
licher Représentation auf der einen und definitiver Entscheidung und Aktion auf
der anderen Seite nicht {iberbriicken. Die Griinde bleiben Rechtfertigungen, die
stets auch anders gewichtet und gewogen werden konnen — mit entsprechend
unterschiedlichen Konsequenzen. Die rationalen Verkniipfungen sind ,Rationali-

7 Hierzu gab es im angelséchsischen Sprachraum bereits in den 1970ern eine umfassende Diskus-
sion, die sich allerdings vorrangig auf grundlagentheoretische Probleme und Begriffsdifferenzie-
rungen der Handlungsanalyse konzentrierte, die in diesem Zusammenhang vernachldssigt werden
konnen; vgl. die Textsammlung Ritsert (1975).

8 Garcia Diittmann (1999), 16-17.



DE GRUYTER Uber Feindschaft === 573

sierungen®, durch die das Willkiirlich-Kontingente und letztlich Voluntaristische
der Entscheidung tiberdeckt wird.

Trotzdem wird die Feindschaft unablassig mit Griinden unterfiittert. Sie wird
begleitet und flankiert von einer ideologischen Dauerpropaganda, die keine Gele-
genheit auslésst, die eigenen Werte und Prinzipien als iiberlegen zu feiern und die
des Feindes zu verdammen. In diesem Krieg der Deutungen sind gute Griinde und
plausible Argumente stets willkommen, auch wenn die tatsachlich verfolgten Inte-
ressen womoglich ganz andere sein mogen. Analog zu Harry G. Frankfurts Griinde
der Liebe konnte man vielleicht formulieren: Feindschaft hat oder benétigt keinen
Grund, aber sie erfindet standig neue Griinde, die den anderen noch verabscheu-
ungswirdiger, noch hassenswerter, kurzum, noch boser erscheinen lassen.

Das Gegeniiber

In Kants Formulierung ist das Objekt der Feindzuschreibung nicht néher spe-
zifiziert. Trotzdem ist klar, dass es nicht irgendein anderer ist, den ich als Feind
deklariere. Schmitt hat nach dem Krieg die Frage nach dem Feind 6fter mit einer
Wendung seines Dichter-Freundes Theodor Daubler beantwortet: ,Der Feind ist
unsere eigene Frage als Gestalt.“’ Als Gegenpol des Selbst reprisentiert der Feind
all das, was wir nicht sein wollen: Er steht fiir Qualitdten und Eigenschaften, die wir
verabscheuen, und tibergeordnete Werte, die wir verwerfen. Die Typisierung des
Feindes ist die sichtbare Antwort auf die Problematik unserer Identitit; durch ihn
glauben wir zu wissen, was und wer wir sind.

Einen Feind zu haben, bedeutet, auf ihn fixiert zu sein. Die Feindschaft okkupiert
das Wahrnehmungsfeld und staffelt die Relevanzen zu allen anderen Akteuren im
Feld. Sie tendiert somit zur Paranoia. Obwohl letztlich fremd und unerkannt, ist der
Feind Uberpréasent. Es ist diese eigentimliche Mischung von Gewissheit und Unge-
wissheit, von diffuser Bedrohung und nur mithsam gebandigter Aggressivitét, die die
Akteure zu stdndiger Wachsamkeit zwingt und ihre besondere Reizbarkeit ausmacht.

Weitere Mechanismen treten hinzu, wenn es sich um Feindschaften zwischen
Kollektiven handelt. Der Andere ist jetzt Feind qua Gruppenzugehdrigkeit oder Mit-
gliedschaft. Er wird extrem anonymisiert und verwandelt sich in ein blofies Objekt,
das es zu zerstoren gilt. Gleichzeitig erhoht sich der Kohédrenzgrad der Gruppe
und schweifdt die Gemeinschaft zusammen. Das Kollektiv vergewissert sich seiner

9 Vgl. z. B. Schmitt (1963), 87. — Zur Einordnung dieser Formulierung in die Theorie des Politischen
bei Schmitt vgl. Thiele (2021).



574 —— Rainer Paris DE GRUYTER

Werte; jeder fiihlt sich als Teil eines grofien Ganzen und handelt im Dienst des vor-
gegebenen Ziels. Der Preis dafiir ist freilich ein bis zum AuRersten gesteigerter Kon-
formitatsdruck und die unerbittliche Sanktionierung von Abweichung und Verrat.

Gut und Bose

Keine Feindschaft ohne anmafsende Moralitat. Der Feind ist einer, von dem ich tiber-
zeugt bin, dass er Boses gegen mich im Schilde fithrt. Ich habe deshalb als Adressat
und Objekt seiner Bosheit jedes Recht, mich dagegen zur Wehr zu setzen. Meine
deklarierte Gesinnung, dem anderen Bdses zu tun, ist in fundamentaler Weise
dadurch legitimiert, dass dieser selbst abgriindig hdse ist, ja das Bdse schlechthin
verkérpert. Es gibt keinen Feind, der nicht bose ist; die Verwerflichkeit seiner Absich-
ten, Ziele und Taten steht aufler Frage. Das moralische Schisma ist dem Feindver-
haltnis vorgegeben. Zwar kennen sowohl das Gute als auch das Bose verschiedene
Intensitétsgrade und Schattierungen; an der Scharfe der Trennlinie &ndert das aber
nichts. Jede Seite beansprucht fiir sich die unbedingte moralische Uberlegenheit.

Freilich ist offensichtlich, dass der Rekurs auf Werte und Moral ausschliefdlich
in polemischer Absicht erfolgt. Er dient einzig der kognitiven und affektiven Pola-
risierung, der Homogenisierung des Wir und der Aufspaltung des sozialen Feldes
in Freund und Feind. Der Diskurs hat sich stets im Rahmen dieses dualistischen
Weltbildes zu bewegen, es gibt keinerlei Raum fiir Dilemmata oder gar Tragik. Es
ist der ewige Kampf gegen die Méchte der Finsternis. Wer die Gutheit der Guten
bezweifelt, steht automatisch auf der anderen Seite.

Zum Bosen gehort, dass es sich verbirgt. Es lauert tiberall und kann seine
Gestalt jederzeit wechseln. Oft begegnet es uns in der Maske der Freundlichkeit
oder Harmlosigkeit; nur durch totales Misstrauen ist man gegen seine Heimtiicke
gewappnet. Dem Feind ist alles zuzutrauen. Dabei erstreckt sich der Argwohn nicht
nur auf den direkt als Feind identifizierten Anderen (oder das entsprechende Kol-
lektiv), sondern erfasst grundsatzlich die gesamte Figuration: Ob mein Freund und
der Freund meines Freundes tatsachlich meine Freunde sind oder ob sie langst
heimlich das Geschaft meines Feindes betreiben, ist stets eine empirische Frage, die
nie endgiiltig zu beantworten ist."’

Es ist falsch anzunehmen, das Boseste, was man jemandem antun kénne, sei,
ihn zu toten. Schon Marter und Folter bezeugen, dass das hobbessche Homo homini

10 Wirklich geheim ist bekanntlich nur das geheime Geheimnis. Zur Dynamik von Misstrauen,
Geheimnis und Aufdeckungsaktivitaten vgl. Nedelmann (1985).



DE GRUYTER Uber Feindschaft === 575

lupus eine gefdhrliche Untertreibung menschlicher Méglichkeiten ist. Die Bosheit
und Hinterhéltigkeit des Feindes, sein Wirken und Weiterwirken, sind prinzipi-
ell unbegrenzt. Die Feindschaft geht deshalb im Extremfall tiber den Tod hinaus.
Sowohl in historischen Beispielen eschatologischer Feindschaft als auch in aktuel-
len Ausprdgungen eines eliminatorischen Antisemitismus tritt ein Verstandnis von
Feindschaft zutage, das von einem absoluten Vernichtungswillen beseelt ist. Es gilt,
alles zu zerstoren und ,mit Stumpf und Stiel“ auszurotten, was der Feind reprasen-
tiert. Ich teile die Position von Garcia Diittmann, der zufolge ohne einen Begriff des
Absoluten ein philosophisches Verstdndnis von Feindschaft letztlich unzureichend
bleiben muss: ,Die Existenz des Feindes wird als solche von der unerklirlichen
Willkiir eines Willens zur Vernichtung bestimmt, von einer blofden ,Menschenahn-
lichkeit, auf die sich die Frage bezieht, in welchem Sinne Feindschaft als anthro-
pologische Kategorie zu gelten vermag.“'* Der Feind ist einer, dem man in gewisser
Weise das Menschsein abspricht: Es reicht nicht aus, ihn besiegt oder getdtet zu
haben. Sein Leichnam wird zusétzlich geschdndet und jede Erinnerung an ihn soll
ein fiir alle Mal ausgeloscht werden.

Gefiihle und Handlungen

Jemandem etwas Boses zu tun, geht tiber eine blofSe Schadigungsabsicht hinaus. Der
Wille drangt zur Tat. Nur der von mir selbst verursachte Zerstérungseffekt zahlt.
Gewiss empfinde ich Schadenfreude, wenn dem anderen ein Ungliick zustdfst oder
ihm sonstiges Unheil widerfahrt. Doch dies reicht nicht aus, wenn ich nicht selbst
der Urheber bin. Der andere soll leiden, er soll Schmerzen und Qualen erdulden und
wissen, von wem sie ihm zugefiigt werden. Die Feindschaft operiert nicht aus einem
Nutzenkalkil heraus. Sie will ausschliefSlich schaden und verletzen. Dass sie dabei
oftmals ein hohes Risiko der Selbstschddigung eingeht, nimmt sie bereitwillig in Kauf.

Das Handeln, in dem sich die Feindschaft verwirklicht, ist die Gewalt. Es gibt
keine Feindschaft, die nicht zumindest latent gewalttétig ist. Dennoch ist keineswegs
alle Ausiibung von Gewalt von Feindschaft oder feindseligen Gefiihlen geprégt. Der
Rauber, der mich tiberfallt, will mir im Grunde nichts Boses, sondern nur etwas
Gutes fiir sich."? Die Gleichgiiltigkeit, die er mir und meinem Schicksal entgegen-

11 Garcia Diittmann (1999), 14.

12 Die Formulierung ist angelehnt an einen Ausspruch in dem Stiick Walzer von Pina Bausch:
~Wenn dir einer was Boses tut, versuche, ihn zu verstehen. Er will dir nichts Boses tun, sondern
nur etwas Gutes fiir sich selbst.“ (Den Hinweis auf dieses Zitat verdanke ich einem Aphorismus von
Friedhelm Neidhardt.)



576 —— Rainer Paris DE GRUYTER

bringt, ist keine Feindschaft. Die Gewalt, die gegen den Feind ausgetibt wird, hat
demgegeniiber einen ganz anderen Charakter. Sie lasst keine Grausamkeit, keine
Demiitigung aus und hat kein anderes Ziel als die vollstandige Vernichtung des
anderen. Die Gewalt der Feindschaft ist grenzenlos: Sie fiigt sich keiner Einschrén-
kung oder Regelbindung und 16st sich am Ende von jeder Instrumentalitét.

Feindschaft ist &uflerste, von jeder Restriktion befreite Aggression. Abweichend
von einem trivialisierenden alltdglichen Sprachgebrauch — ich kann gegen jemand
Hfeindselige“ Gefithle hegen, ohne ihn deshalb als Feind zu betrachten — mobilisiert
die Feindschaft eine Radikalisierung und Intensitét negativer Gefiihle, die kaum zu
besénftigen oder zu bandigen sind. Die der Feindschaft zugrundeliegenden Emoti-
onen steigern sich gleichsam von selbst, ohne deshalb aufier Kontrolle zu geraten.
Dies sind keine unbesonnenen, vorubergehenden Affekte, die einer plétzlichen
Aufwallung geschuldet sind; sie weisen stattdessen alle Merkmale einer Leiden-
schaft auf: Dauerhaftigkeit, Kraft und Intensitit, ein strategisches Uberlegen, das
sein Ziel nie aus den Augen verliert."* Es sind diese Unbeirrtheit und Leidenschaft-
lichkeit der zerstorerischen Gefiihle wie Rachsucht, angestaute Wut, Hass und Res-
sentiment, die die Hemmnisse und Schranken der Aggression niederreifden und die
Eskalation vorantreiben.

Im Geflihlsspektrum der Feindschaft spielen Hass und Verachtung eine heraus-
ragende Rolle. Hilge Landweer hat sie in letzter Zeit auch im Hinblick auf die damit
verbundenen Machtrichtungen néher untersucht.'* Hass richtet sich typischer-
weise auf Uberlegene, Verachtung auf Unterlegene. Herrschende werden gehasst,
weil sie als Privilegierte und Unterdruicker fir die Not und das andauernde Elend
der eigenen Lebensumstdnde verantwortlich gemacht werden. Sie erscheinen als
Ursache und Verursacher allen Ubels, das mit ihrem Sturz oder ihrer endgiiltigen
Liquidierung verschwinden wiirde. Dabei speisen sich der Hass und das Ressenti-
ment haufig auch aus einem ideologisch umgewandelten Neid, der zugleich einem
schmerzhaften Bewusstsein eigener Ohnmacht, aber auch der uneingestandenen
Einsicht verpasster Lebenschancen entspringt.'®

Verachtung hingegen beruht auf einem Prestigegefiihl sozialer und morali-
scher Uberlegenheit, das das eigene Selbstbild grundiert und alle Aktivitéiten ein-
farbt. Sie erfolgt in der Regel von oben nach unten. Wer einen anderen verachtet,

13 Zur Gegeniiberstellung von Affekten und Leidenschaften vgl. Kant (2000), 170-171. — ,Der Af-
fekt wirkt wie ein Wasser, was den Damm durchbricht; die Leidenschaft wie ein Strom, der sich in
seinem Bette immer tiefer eingrabt“ (ebd., 170).

14 Vgl. auch im Folgenden Landweer (2023).

15 Zu dieser Interpretation des Neides und seiner Transformation in Hass und Ressentiment vgl.
Rinofner-Kreidl (2014).



DE GRUYTER Uber Feindschaft === 577

sieht sich selbst in einer tibergeordneten Position und ,schlieft die Verachteten aus
der eigenen Welt aus“.'® Allerdings kénnen auch Unterlegene, die sich im Besitz
hoherer und hochster Werte — etwa Glaubensgewissheiten — wéhnen, die Kultur
und die Lebensweise einer ansonsten iiberlegenen Fremdgruppe aufs AuRSerste
verachten. Hass und Verachtung konnen so durchaus nebeneinander existieren
und stimulieren sich unter Umstédnden gegenseitig.

Im Vergleich zum Hass erscheint die Verachtung zunéchst weniger gewalttrach-
tig. Sie sonnt sich in ihrer Superioritdt; der Hiatus zwischen Fiihlen und Handeln
ist somit grofier. Trotzdem wird er nicht selten tibersprungen, und zwar vor allem
dann, wenn der Machtige in seinem habituellen Selbstbewusstsein missachtet und
herausgefordert wird. Niemand ist rachsuichtiger als der Herr, dem die Achtung ver-
weigert wird. Er lasst seiner Wut freien Lauf, die Verachtung schldgt um in offene
Repression und Gewalt, etwa das Statuieren eines Exempels. Doch auch umgekehrt
gilt, dass jene, die von oben verachtet werden, darauf selbst wiederum héufig mit
Hass und Geringschétzung reagieren."”” Und wenn sich der Hass auf den Unterdrii-
cker nun auch noch mit dem reaktiven Hass der Verachteten verbindet, entsteht eine
Mischung, die jederzeit explodieren kann und von aufsen kaum zu beeinflussen ist.

Die Affinitat zur Feindschaft ergibt sich daraus, dass Hass und Verachtung
jeweils Adressaten haben. Man hasst oder verachtet jemanden, sei es ein Indivi-
duum oder eine markierte Gruppe. Gewiss gibt es etwas, ,woflir“ er gehasst wird,
doch ohne eine klare Personifizierung und Verkorperung hingt die Aggression in
der Luft. Feindschaft gibt es nur, wenn jemand — im wortlichen Sinne — zum Feind
gemacht wird. Ein solches ,Machen* des Feindes ist freilich stets in einen {ibergrei-
fenden Entwicklungsprozess eingebettet, der in vielfdltiger Weise durch wechsel-
seitige Reaktionen und Reaktionsreaktionen gekennzeichnet ist.

Verfeindungen - ein Aufriss

Grundsatzlich ist zwischen dem Begriff des Feindes und dem empirischen Prozess
der Verfeindung zu unterscheiden. Dieser kann stetig oder eruptiv, durch parallele
Ereignisse beeinflusst und iiberaus verschlungen sein; trotzdem gibt es in der Regel
typische Weichenstellungen und Zasuren, die bestimmte Eskalationsstufen markie-
ren. Sie sollen hier abschliefiend skizziert werden.

16 Landweer (2023), 57.
17 Vgl. ebd., 62-63.



578 =—— Rainer Paris DE GRUYTER

Am Anfang steht ein Streit; und zwar ein Streit um ein bestimmtes Gut oder
eine Sache, die beide Seiten energisch fiir sich beanspruchen. Es gibt immer ein
Streitobjekt. Dies konnen materielle Gegenstande, vorzugsweise Land und Besitz,
aber auch symbolische Giiter wie Ehre, Prestige oder Ahnliches sein. Beides ist
nicht selten miteinander vermischt; und je wichtiger, ja existenziell bedeutsamer
das Objekt fiir die Beteiligten ist, desto grofSer das Potential und die Intensitat des
Konflikts.

Unerlasslich ist die direkte Konfrontation. Die Feindschaft entsteht und ent-
wickelt sich im Kampf. Trotzdem miindet keineswegs jeder Kampf in Feindschaft.
Tatsdchlich ist das Gegenteil der Fall, ist die Eskalation, die schrittweise aufSer
Kontrolle gerét, die seltene Ausnahme. Oft wird die Sache nach einem einmaligen
Zusammenprall nicht weiter verfolgt und von beiden Parteien stillschweigend zu
den Akten gelegt. Damit aus einem ,normalen“ Streit am Ende eine Feindschaft
wird, muss es neue und weitere Konfrontationen geben. Und es bedarf fast immer
eines besonderen, zugespitzten Ereignisses, einer Provokation oder eines perfiden
Ubergriffs, durch das der Konflikt angeheizt wird. Erst wenn es im Verlaufe des
Kampfes zu einem Exzess kommt, ist der Keim fiir eine Entscheidung und die Wei-
chenstellung zur Feindschaft gelegt.

Stets sind es eine tiefe Verwundung oder eine aulergewohnliche Schmach, die
einen Kipppunkt im Prozess der Verfeindung markieren. Dies gilt sowohl fiir Indi-
viduen als auch fiir Kollektive. Dabei 16st vor allem der demonstrative Entzug jeder
Achtung und Anerkennung, etwa durch Akte einer zusatzlichen Demitigung und
Erniedrigung, eine Erbitterung aus, die niemals vergessen wird. Das bdse Tun des
anderen trifft ins Mark und verletzt den Kern des eigenen Selbstverstdndnisses.
Ohne diese identitidre Aufladung des Konflikts waren die weiteren Radikalisierun-
gen nicht moglich.

Zu erlautern ist dies an der Differenz von Feindschaft und Gegnerschaft.'®
Gegner beziehen sich lediglich in Teilausschnitten ihrer Person aufeinander und
wollen einander besiegen. Thr Kampf ist grundsétzlich regelgebunden und auf die
Situation beschrankt. Auch der Unterlegene wird durch den Sieger und das Pub-
likum respektiert und in seiner Leistung gewiirdigt. Die durch den Sieg und die
Niederlage festgestellte Ungleichheit ist temporéar limitiert; beim néchsten Kréfte-
messen begegnen sich die Kontrahenten wieder als Gleiche.

Das ist im Falle der Feindschaft vollig anders. Der Sieg tiber den Feind soll ein
Ein-fiir-alle-Mal-Sieg sein, der Andere soll fiir immer von der Bildflache verschwin-
den. Das Ziel ist die endgtiltige Unterwerfung und im Extremfall die Ausléschung

18 Vgl. Paris (2024), 467-469. Der theoretische Rahmen ist hier die formale Analyse des Streits bei
Georg Simmel (1983), 186-255.



DE GRUYTER Uber Feindschaft === 579

des Anderen. Hierflir wird jede Regelbindung aufier Kraft gesetzt und der Feind,
wo immer er erscheint, gnadenlos verfolgt. Er erfdhrt keinerlei Achtung und ist
stattdessen Objekt permanenter Verdammung. Es geht letztlich um die Erringung
uneingeschrankter, totaler Macht und die damit verbundene Genugtuung eigener
Unangreifbarkeit.

Sicher ist dieser Prozess keineswegs determiniert oder linear. Woran sich die
Eskalation im Frithstadium im Einzelnen entztindet, kann sehr verschieden, ja mit-
unter eine Lappalie'® sein. Oft ist es im institutionellen Rahmen der Gegnerschaft
ein eklatanter, alle Dosierungsnormen tiberschreitender Regelverstofs oder eine
tiefe personliche Beleidigung, die den Anlass dafiir bietet. Die Intensitdt der Miss-
achtung tiberspringt die Beschrankung auf die Situation und begriindet so eine
dauerhafte negative Fixierung und Aversion, die fiir alle weiteren Begegnungen
bestimmend bleibt und die Definition der Beziehung dominiert. Auf diese Weise
wird der implizite Konsens iiber die Geltung der normativen Konstanten und Rah-
menbedingungen der Situation — und damit die Grundlage jeder Kooperation*® —
gegeniiber dem Anderen ein fur alle Mal aufgekiindigt. Thm ist von nun an alles
zuzutrauen und der Weg in die Feindschaft ist geebnet.

Doch auch in dieser Konstellation gibt es etliche Hiirden und Hindernisse, die
den Prozess aufhalten oder stoppen kdnnen. Wo es nicht stdndig weitere Kontakte
und Konfrontationen gibt, geht man sich aus dem Weg und meidet jedes Zusam-
mentreffen. Man weifs zwar um die Bosheit des anderen und ist jederzeit auf der
Hut; wenn es aber keine erneuten Angriffe gibt, lasst man es zunéchst dabei bewen-
den. Andererseits lauert man bereits auf weitere Winkelziige und Bosartigkeiten.
Was immer der Andere tut und wie er sich mir gegentiber verhélt — nichts hindert
mich daran, ihm stets eine hinterhéaltige Absicht zu unterstellen.

Ein wichtiger Schritt der Verschirfung besteht im Ubergang zu einer wechsel-
seitigen Konfliktorientierung. Solange die Abneigung und Aversion zunéchst ein-
seitig sind und vom Anderen mitunter sogar unbemerkt bleiben, kann sich keine
wirkliche Feindseligkeit entwickeln. Erst die definitive, ebenfalls aversive Reak-
tion — kurzum: der Widerstand und die Weigerung des anderen, sich zu unterwer-
fen — dndert die Situation grundlegend. Von nun an geht es nicht mehr nur um eine

19 Simmel erwédhnt das Beispiel einer langjéhrigen irischen Fehde, die urspriinglich durch einen
Streit iiber die Farbe einer Kuh ausgeldst worden sei; vgl. ebd., 197.

20 Feindschaft ist im Grunde negative Kooperation. Das von Robert Axelrod beschriebene Grund-
prinzip erfolgreicher Kooperation ,tit for tat® gilt unter umgekehrtem Vorzeichen auch fiir die
Feindschaft: Beantworte jeden Zug der Gegenseite so, wie sie deinen Zug beantwortet hat. Boses
wird mit Bosem vergolten. Mehr noch: Nichts steigert die Unversohnlichkeit mehr als das Aus-
schlagen eines Angebots des moglichen Einlenkens. Zum ,,Echo-Prinzip“ der Kooperation sogar in
der Ausnahmesituation des Krieges vgl. Axelrod (2000), 76-77.



580 —— Rainer Paris DE GRUYTER

Sache oder die Durchsetzung von Interessen, sondern vor allem um einen Kampf
um die Macht. Das Tun des Einen provoziert umgehend eine aggressive Antwort
des Anderen, die Handlungsketten verknoten sich, Wahrnehmung und Imagina-
tion greifen dabei stets ineinander. Dies gilt auch fiir die Methoden und Techniken
der Rationalisierung: Je nach der vorgenommenen Interpunktion der Ereignis-
sequenzen®' liegen Schuld und Verantwortung fiir die Ausweitung des Konflikts
grundsatzlich beim Anderen.

Der Weg in die Feindschaft ist damit geebnet. Die Mechanik von Drohung und
Gegendrohung nétigt die Parteien, ihre Investitionen aufzustocken, und setzt eine
Spirale der Radikalisierung in Gang, die beide Akteure gefangen hilt.** Und je
weiter der Prozess bereits fortgeschritten ist, desto schwieriger wird es fiir sie, den
eingeschlagenen Pfad wieder zu verlassen. AuRere Zugzwéinge und Selbstzwénge
verstarken sich wechselseitig und verengen das Wahrnehmungsfeld immer weiter.
Auf diese Weise konnen aus Gegnern Feinde werden; dass aber Feinde sich in
Gegner zuriickverwandeln, ist d&ufSerst unwahrscheinlich.

Die Ursachen der Verhdrtung und Unnachgiebigkeit kénnen vielféltig sein:
Starrsinn und Uberheblichkeit, Angst vor Gesichtsverlust, auch moralische Grinde
mogen eine Rolle spielen. In jedem Fall nimmt die Irreversibilitat der Entwicklung
zu. Die bereits getétigten Investitionen und alle bisherigen Opfer diirfen auf keinen
Fall umsonst gewesen sein. Mit dem Krieg teilt die Feindschaft das Grundmerk-
mal der Exzessivitdt: Beide steigern sich gewissermafien von selbst und lassen alles
andere in den Hintergrund treten.”* Im Furor des Kampfes und angesichts der tod-
lichen Bedrohung verfliichtigen sich alle Hemmungen und lassen jeder Grausam-
keit freien Lauf.

Die Exzessivitdt der Feindschaft hat die Tendenz, die Sache verschwinden
zu lassen. Umgekehrt bedeutet dies, dass dort, wo die Relevanzen der Sache, die
Orientierung an Interessen und die Kalkulation vorhandener Ressourcen nicht
ganzlich an Bedeutung verloren haben, eine Begrenzung der Aggressionssteige-
rung am Ende durchaus moglich ist. Auch als Feinde sind die Menschen — Indivi-
duen oder Kollektive — nicht nur Feinde. Der empirische Prozess ist entgegen dem
yreinen“ Begriff gerade nicht festgelegt, der Ausgang der Geschichte trotz aller
Weichenstellungen der Vergangenheit offen. Deshalb sei hier abschliefiend noch
ein systematisches Argument zu den Chancen und Bedingungen einer Entfeindung
vorgestellt.

21 Vgl. Watzlawick et al. (1974), 57-61.

22 Vgl. Garcia Diittmann (1999), 25.

23 Vgl. Liebsch (2002), 24. — Auf das Verhaltnis von Feindschaft und Krieg gehe ich hier nicht ndher
ein. Ich teile dazu weitgehend die von Liebsch vertretenen Bestimmungen und Positionen.



DE GRUYTER Uber Feindschaft =—— 581

Allgemein gilt: Jede nachwachsende Generation hat die Moglichkeit — aber
eben auch nur die Moglichkeit! —, in einer langen Geschichte der Feindschaft
ein neues Kapitel aufzuschlagen. Doch auch dies ist in der Regel an bestimmte
Umstidnde und Bedingungen gebunden. Die wichtigste Voraussetzung ist parado-
xerweise das Scheitern. Im Jahre 1999 erschien in der Zeitschrift Foreign Affairs ein
Artikel des amerikanischen Militarstrategen Edward N. Luttwak mit dem provo-
kanten Titel ,Give War a Chance“.?* Die Argumentation: Wenn Kriege nicht zu Ende
gekdmpft, sondern von tiberméchtigen Akteuren, etwa Superméchten, von oben
unterbrochen oder ,erstickt werden, schwelt der Konflikt weiter und der Krieg
bricht irgendwann, womdoglich noch zerstorerischer, wieder aus. Als Beispiel nennt
Luttwak unter anderem die verschiedenen Nahostkriege (heute aktueller denn je).
Wenngleich ein solches Eingreifen unter Umstédnden sinnvoll sei, um den ,grofden*
Krieg und Weltenbrand zu vermeiden, so perpetuiere es doch die erbitterte Feind-
schaft der lokalen Akteure und stehe am Ende jedem friedlichen Neuanfang im
Wege.

Feindschaft kann verblassen und zuweilen ,vergessen“ werden, aber nur
wenn sich die Situation von Grund auf verdndert hat. Als Beispiel hierfiir kann die
deutsch-franzésische ,Erbfeindschaft“ angefithrt werden. Ohne die vollstindige
Niederlage der deutschen Wehrmacht im Zweiten Weltkrieg und den Zusammen-
bruch des NS-Regimes wéren das heutige Verhéltnis zwischen Deutschen und Fran-
zosen und ebenso die gewandelten Beziehungen zu den anderen europdischen
Nachbarn undenkbar.

So weit meine Uberlegungen zu Feindschaft und Verfeindung. Dabei hat sich
die Argumentation vom Ausgangspunkt der Formulierung Kants weit entfernt.
Dies ist jedoch nicht Uiberraschend. Kant ist ganz iberwiegend ein normativer
Denker. Obwohl er die Diskussion der negativen Gefiihle wie Neid, Hass oder Scha-
denfreude keineswegs ausgespart hat®® und sich iiber die ,Unvertragsamkeit“*®
und die Neigung der Menschen zur Zwietracht durchaus im Klaren war — er sieht
hierin geradezu eine Bedingung des menschlichen Fortschritts —, hat er sich fiir
die Analyse der Feindschaft nicht besonders interessiert. Kant war ein Menschen-
freund und in seinem ganzen Charakter und Werk der Feindschaft gewiss abhold.
Der Grund dafir liegt in der Sache, der Ziigellosigkeit der Feindschaft selbst: denn
nichts ist vom aufklérerischen Ideal einer regelbasierten Ordnung des ,ewigen
Friedens“ weiter entfernt.

24 Luttwak (1999).
25 Vgl. etwa Kant (1990), 103-109.
26 Ders. (2019), 10.



582 —— Rainer Paris DE GRUYTER

Literatur

Axelrod, R. (2000), Die Evolution der Kooperation, 5. Aufl., Miinchen.

Frankfurt, H. G. (2005), Griinde der Liebe, Frankfurt am Main.

Garcia DUttmann, A. (1999), Freunde und Feinde. Das Absolute, Wien.

Kant, 1. (1990), Metaphysische Anfangsgriinde der Tugendlehre [1797], hg. v. Ludwig, B., Hamburg.

Kant, I. (2000), Anthropologie in pragmatischer Hinsicht [1798], hg. v. Brandt, R., Hamburg.

Kant, I. (2004), Vorlesung zur Moralphilosophie [1773/74], hg. v. Stark, W., Berlin u. New York.

Kant, 1. (2019), Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbiirgerlicher Absicht [1784], Géttingen.

Landweer, H. (2023), Die simple Anatomie des Hasses und die Raffinesse seiner Tarnungen, in:
Liessmann, K. P. (Hg.), Der Hass. Anatomie eines elementaren Gefiihls, Wien, 43-66.

Liebsch, B. (2002), Aus Feindschaft geboren? Carl Schmitt, Edgar Morin, Jan Patocka und die
europdische Gegenwart, in: Geulen, C., Heiden, A. v. d., u. Liebsch, B. (Hg.), Vom Sinn der
Feindschaft, Berlin, 17-52.

Luttwak, E. N. (1999), Give War a Chance, in: Foreign Affairs 78.4, 36-44.

Nedelmann, B. (1985), Geheimnis - Ein interaktionistisches Paradigma, in: Vorgange 24.6, 38-48.

Paris, R. (2024), Wer oder was ist ein Feind? Versuch einer Eingrenzung, in: Berliner Journal fir
Soziologie 34.3, 461-478.

Rinofner-Kreidl, S. (2014), Neid und Ressentiment. Zur Phdnomenologie negativer sozialer Gefiihle,
in: Mertens, K., u. Miiller, J. (Hg.), Die Dimension des Sozialen. Neue philosophische Zugédnge zu
Fihlen, Wollen und Handeln, Berlin u. Boston, Mass., 103-126.

Ritsert, ). (Hg.) (1975), Gruinde und Ursachen gesellschaftlichen Handelns, Frankfurt am Main.

Schmitt, C. (1963), Theorie des Partisanen. Zwischenbemerkung zum Begriff des Politischen, Berlin.

Simmel, G. (1983), Soziologie. Untersuchungen tber die Formen der Vergesellschaftung, 6. Aufl.,
Berlin.

Thiele, U. (2021), ,,Der Feind ist unsere eigene Frage als Gestalt“. Zur Problematik negativistischer
Identitatskonstruktionen, in: Voigt, R. (Hg.), Freund-Feind-Denken. Carl Schmitts Kategorie des
Politischen, 2. Aufl., Baden-Baden, 163-186.

Watzlawick, P., Beavin, J. H., u. Jackson, D. D. (1974), Menschliche Kommunikation. Formen, Stérungen,
Paradoxien, 4. Aufl., Bern.



