
DZPhil 2025; 73 (5): 569–582

Rainer Paris*
Die „deklarierte Gesinnung,  
einem was Böses zu tun“

Über Feindschaft

https://doi.org/10.1515/dzph-2025-0045

Abstract: Opening with a quote by Kant on the subject of enmity, this paper dis-
cusses some central elements and properties of hostile relations. Hostility is defined 
as a social relationship between agents (individuals or collectives) intending to 
inflict the maximum possible damage on the other. Questions of decision, moral 
polarisation and the dynamic of aggressive sentiment are central to the paper. It 
concludes with an outline of typical steps and stages in the development of enmity.

Keywords: Immanuel Kant, hostility, enmity, decision, polarisation

„Feindschafft ist eine declarirte Gesinnung einem was Böses zu thun.“ So Kant.1 Die 
Formulierung taucht in der Vorlesung zur Moralphilosophie aus den 1770er Jahren 
eher beiläufig auf; sie steht dort im Kontext der Abgrenzung und des Kontrastes zu 
Freundschaft und Friedfertigkeit sowie der Interpretation der Misanthropie. Sie 
hat also nicht unbedingt den Status einer definitorisch-begrifflichen Verdichtung. 
Auffällig ist auch das quantitative Missverhältnis in den Ausführungen zu Feind-
schaft und Freundschaft: Während der Abschnitt „Von der Feindschafft“ lediglich 
zwei Seiten umfasst, sind der Diskussion der verschiedenen Aspekte und Varianten 
der Freundschaft („Von der Freundschafft“) in der Vorlesung 13 Seiten gewidmet.

Die kantschen Ausführungen in diesem Abschnitt sind zum Teil etwas kryp-
tisch. Etwa wenn er formuliert:

Man kann auch ohne Feindschafft auf seinen Feind zu haben, doch einen Feind haben, man 
kann ihn meiden, man kann auch wünschen, daß er das empfinden möge […], man kann 
gegen ihn böse und aufgebracht seyn, ohne ein Feind von ihm zu seyn, denn man sucht ihn 
doch deswegen nicht unglücklich zu machen.2

1 Kant (2004), 306.
2 Ebd., 305.

*Kontakt: Rainer Paris, Gutenbergplatz 5, 04103 Leipzig; rainer.paris@h2.de



570   Rainer Paris

Und weiter:

Also wahre Feindschafft müssen wir gegen keinen hegen; wir können wohl einen hassen, 
wenn er sich gegen uns so verhalten hat, unsere Geheimnisse wodurch uns Schaden gesche-
hen ausgeplaudert hat, dann ist er hassenswerth, aber deswegen noch nicht ein Feind, wir 
dürfen ihm deswegen noch nichts Böses thun.3

Feindschaft beginnt für Kant erst dort, wo ich es darauf anlege, den anderen 
„unglücklich zu machen“ und ihm dezidiert Böses zu tun. Alles andere sind Asym-
metrien, Mischungsverhältnisse und Vorstufen davon. Man kann eines anderen 
Feind sein, ohne dass er für einen selbst ein Feind ist. Die Zuschreibung kann, 
muss aber nicht wechselseitig sein. Man kann einem anderen  – begründete  – 
feindselige Gefühle (Hass) entgegenbringen, ohne ihn deshalb schon als Feind zu 
betrachten und ihm schaden zu wollen. Kant diskutiert hier mögliche oder tat-
sächliche Abstufungen und Ungleichzeitigkeiten in Feindschaftsverhältnissen, er 
markiert graduelle Intensitätsdifferenzen in den Zuschreibungen, der Legitimität 
von Gefühlen und Handlungen, die sachlich und begrifflich auseinanderzuhalten 
sind. Doch nicht um eine Kant-Interpretation soll es hier gehen; vielmehr nehme 
ich die im Titelzitat angeführte Formulierung zum Anlass und Ausgangspunkt, um 
anhand der dort genannten Elemente eine analytische Klärung dessen vorzuneh-
men, was Feindschaft und Verfeindung in der Sache bedeuten und wie sie funkti-
onieren.4

Deklaration
Feindschaft sei die „declarirte Gesinnung einem was Böses zu thun“. Was ist eine 
„deklarierte Gesinnung“? „Deklariert“ heißt hier so viel wie „ausdrücklich“ oder 
„explizit“. Eine Deklaration ist stets etwas Nicht-Verborgenes, eine definitive Erklä-
rung zu einer Sache mit prinzipiellem Charakter. Es gibt keine beiläufige, unbeab-
sichtigte Deklaration; ihr geht immer eine bewusste Entscheidung voraus, die mich 
gegenüber anderen, vor allem aber auch im Verhältnis zu mir selbst bindet und 
verpflichtet.

Die offene Bekundung beruht auf einer inneren Festlegung. Sie mag intuitiv 
und spontan erfolgt sein, ist aber nichtsdestoweniger irreversibel: einmal ein Feind, 

3 Ebd., 305–306.
4 Ich schließe hier an meinen Versuch einer soziologischen Bestimmung und Eingrenzung des 
Feindbegriffs an; vgl. Paris (2024).



Über Feindschaft   571

immer ein Feind. Dabei kann die Entscheidung, jemanden zum Feind zu erklären, 
nicht einfach als nachvollziehbare Reaktion darauf verstanden werden, dass man 
von ihm selbst in existenzieller Weise bedroht werde. Gewiss ist es ein unverzicht-
bares Merkmal des Feindbegriffs und konstitutives Element des Feindbildes, dem 
anderen eine solche Absicht zu unterstellen, und doch bleibt dies im Vorfeld der 
Entscheidung eine bloße Zuschreibung, gewissermaßen eine antizipatorisch vorge-
nommene Rationalisierung. Alexander García Düttmann hat dies, im Rückgriff auf 
die kantsche Formulierung und das Feindverständnis Carl Schmitts, bündig zusam-
mengefasst: „Feindschaft konstituiert sich in der Entscheidung über Feindschaft, 
geht ihr nicht voraus“.5 Wäre die Feindschaft nur ein „Reflex der Selbsterhaltung“, 
so hörte sie damit auf, ein spezifisch „politisches“ Verhältnis zu sein und läge somit 
außerhalb der menschlichen Freiheit.6

Trotzdem fällt die Entscheidung nicht vom Himmel. Sie hat einen gewissen 
Vorlauf und fußt auf Voraussetzungen, die gegeben sein müssen, damit sich ein 
Feindschaftsverhältnis entwickelt. Der Ausgangspunkt ist immer ein Streit. Und 
zwar ein Streit über etwas: Es muss einen Streitgegenstand geben, der seiner Natur 
nach unteilbar ist; er kann etwa in Besitzansprüchen auf materielle Güter oder in 
antagonistischen Wertpräferenzen, aber auch im Gewähren oder in der Versagung 
von Anerkennung bestehen. Erst wenn die Kontrahenten von einem prinzipiellen 
Nullsummencharakter des Konflikts ausgehen und um den Gegenstand kämpfen, 
ist der Keim einer möglichen Eskalation gelegt. Hinzu kommt die begleitende Inten-
sivierung der Gefühle: Unbehagen verwandelt sich in Wut und Zorn, die Aggressi-
vität nimmt mit jeder Gegenreaktion zu und steigert sich bis zum Äußersten. Die 
einmal getroffene Entscheidung zieht immer weitere Entscheidungen nach sich, 
die auf jeder Stufe die verbleibenden Handlungsalternativen verengen und die 
Irreversibilität der Entscheidung erhöhen.

Gesinnung
Gesinnungen changieren zwischen Glauben und Überzeugung. Jemanden zum 
Feind zu erklären, setzt eine bestimmte Realitätsdefinition (über die Absichten, 
Ziele und Ressourcen des anderen, mögliche oder wahrscheinliche Bündniskon
stellationen, die näheren und erweiterten Umstände usw.) voraus. Feindzuschrei-
bungen sind in übergreifende Anschauungen und ein Weltbild eingebettet, in das 

5 García Düttmann (1999), 21.
6 Vgl. ebd., 22.



572   Rainer Paris

sich sowohl das eigene Selbst- als auch das Fremdbild des Anderen einfügen. Erst 
diese Verortung des Anderen in einem umfassenderen Kosmos von Deutungen und 
Weltinterpretationen verleiht den Relevanzen der Feindschaft jenen ausschließli-
chen Charakter des Absoluten, der im Extremfall, etwa in Konstellationen eschato-
logischer Feindschaft, alles andere überstrahlt.

In der kantschen Verwendung ist der Begriff der Gesinnung jedoch etwas enger 
gefasst. Er meint so viel wie „definitiver Vorsatz“, eine entschlossene Absicht, dem 
anderen einen empfindlichen Schaden zuzufügen. Trotzdem spielt auch hier ein 
bestimmtes „Wissen“ eine Rolle, kommt doch eine Gesinnung ohne den Rekurs auf 
kognitiv realisierte Tatbestände und – zutreffende oder vorgeschobene – Rationa-
lisierungen nicht aus. Dies verweist auf den Unterschied zwischen Ursachen und 
Gründen, der auch für die Analyse der Feindschaft bedeutsam ist.7

Während Ursachen auf (angenommene) Kausalitäten und Wirkungen referie-
ren, dienen Gründe der motivationalen Erklärung und Legitimierung von Hand-
lungen. Gründe werden angeführt, um eigenes Tun, auch sich selbst gegenüber, 
praktisch und moralisch zu rechtfertigen. Sie haben daher stets einen rationalen 
Charakter, durch den sie beanspruchen, auch für andere nachvollziehbar zu sein. 
García Düttmann behauptet nun die „Unbegründbarkeit“ der Feindschaft.8 Der Ent-
schluss und die Entscheidung zur Feindschaft als einem unbedingten „Willen zur 
Vernichtung“ sei letztlich ein Akt absoluter Willkür, der jenseits aller Versuche der 
Begründung und Sinngebung erfolge und unabhängig davon Bestand habe. García 
Düttmann formuliert hier einen an einer Vorstellung des Absoluten orientierten 
Begriff von Feindschaft, der alle zeitlichen und räumlichen Begrenzungen trans-
zendiert und eine überschäumende Radikalisierung ermöglicht, die über den Tod 
des Feindes hinaus bis in Jenseits hineinragt.

Der Topos der „Unbegründbarkeit“ verweist auf die große Variationsbreite, ja 
oftmals relative Beliebigkeit und Austauschbarkeit der beigebrachten praktischen 
Erklärungen, mit denen der Entschluss zur Feindschaft legitimiert wird. Der Kern 
des Arguments ist: Auch noch so gute Gründe können den Hiatus zwischen gedank-
licher Repräsentation auf der einen und definitiver Entscheidung und Aktion auf 
der anderen Seite nicht überbrücken. Die Gründe bleiben Rechtfertigungen, die 
stets auch anders gewichtet und gewogen werden können  – mit entsprechend 
unterschiedlichen Konsequenzen. Die rationalen Verknüpfungen sind „Rationali-

7 Hierzu gab es im angelsächsischen Sprachraum bereits in den 1970ern eine umfassende Diskus-
sion, die sich allerdings vorrangig auf grundlagentheoretische Probleme und Begriffsdifferenzie-
rungen der Handlungsanalyse konzentrierte, die in diesem Zusammenhang vernachlässigt werden 
können; vgl. die Textsammlung Ritsert (1975).
8 García Düttmann (1999), 16–17.



Über Feindschaft   573

sierungen“, durch die das Willkürlich-Kontingente und letztlich Voluntaristische 
der Entscheidung überdeckt wird.

Trotzdem wird die Feindschaft unablässig mit Gründen unterfüttert. Sie wird 
begleitet und flankiert von einer ideologischen Dauerpropaganda, die keine Gele-
genheit auslässt, die eigenen Werte und Prinzipien als überlegen zu feiern und die 
des Feindes zu verdammen. In diesem Krieg der Deutungen sind gute Gründe und 
plausible Argumente stets willkommen, auch wenn die tatsächlich verfolgten Inte-
ressen womöglich ganz andere sein mögen. Analog zu Harry G. Frankfurts Gründe 
der Liebe könnte man vielleicht formulieren: Feindschaft hat oder benötigt keinen 
Grund, aber sie erfindet ständig neue Gründe, die den anderen noch verabscheu-
ungswürdiger, noch hassenswerter, kurzum, noch böser erscheinen lassen.

Das Gegenüber
In Kants Formulierung ist das Objekt der Feindzuschreibung nicht näher spe-
zifiziert. Trotzdem ist klar, dass es nicht irgendein anderer ist, den ich als Feind 
deklariere. Schmitt hat nach dem Krieg die Frage nach dem Feind öfter mit einer 
Wendung seines Dichter-Freundes Theodor Däubler beantwortet: „Der Feind ist 
unsere eigene Frage als Gestalt.“9 Als Gegenpol des Selbst repräsentiert der Feind 
all das, was wir nicht sein wollen: Er steht für Qualitäten und Eigenschaften, die wir 
verabscheuen, und übergeordnete Werte, die wir verwerfen. Die Typisierung des 
Feindes ist die sichtbare Antwort auf die Problematik unserer Identität; durch ihn 
glauben wir zu wissen, was und wer wir sind.

Einen Feind zu haben, bedeutet, auf ihn fixiert zu sein. Die Feindschaft okkupiert 
das Wahrnehmungsfeld und staffelt die Relevanzen zu allen anderen Akteuren im 
Feld. Sie tendiert somit zur Paranoia. Obwohl letztlich fremd und unerkannt, ist der 
Feind überpräsent. Es ist diese eigentümliche Mischung von Gewissheit und Unge-
wissheit, von diffuser Bedrohung und nur mühsam gebändigter Aggressivität, die die 
Akteure zu ständiger Wachsamkeit zwingt und ihre besondere Reizbarkeit ausmacht.

Weitere Mechanismen treten hinzu, wenn es sich um Feindschaften zwischen 
Kollektiven handelt. Der Andere ist jetzt Feind qua Gruppenzugehörigkeit oder Mit-
gliedschaft. Er wird extrem anonymisiert und verwandelt sich in ein bloßes Objekt, 
das es zu zerstören gilt. Gleichzeitig erhöht sich der Kohärenzgrad der Gruppe 
und schweißt die Gemeinschaft zusammen. Das Kollektiv vergewissert sich seiner 

9 Vgl. z. B. Schmitt (1963), 87. – Zur Einordnung dieser Formulierung in die Theorie des Politischen 
bei Schmitt vgl. Thiele (2021).



574   Rainer Paris

Werte; jeder fühlt sich als Teil eines großen Ganzen und handelt im Dienst des vor-
gegebenen Ziels. Der Preis dafür ist freilich ein bis zum Äußersten gesteigerter Kon-
formitätsdruck und die unerbittliche Sanktionierung von Abweichung und Verrat.

Gut und Böse
Keine Feindschaft ohne anmaßende Moralität. Der Feind ist einer, von dem ich über-
zeugt bin, dass er Böses gegen mich im Schilde führt. Ich habe deshalb als Adressat 
und Objekt seiner Bosheit jedes Recht, mich dagegen zur Wehr zu setzen. Meine 
deklarierte Gesinnung, dem anderen Böses zu tun, ist in fundamentaler Weise 
dadurch legitimiert, dass dieser selbst abgründig böse ist, ja das Böse schlechthin 
verkörpert. Es gibt keinen Feind, der nicht böse ist; die Verwerflichkeit seiner Absich-
ten, Ziele und Taten steht außer Frage. Das moralische Schisma ist dem Feindver-
hältnis vorgegeben. Zwar kennen sowohl das Gute als auch das Böse verschiedene 
Intensitätsgrade und Schattierungen; an der Schärfe der Trennlinie ändert das aber 
nichts. Jede Seite beansprucht für sich die unbedingte moralische Überlegenheit.

Freilich ist offensichtlich, dass der Rekurs auf Werte und Moral ausschließlich 
in polemischer Absicht erfolgt. Er dient einzig der kognitiven und affektiven Pola-
risierung, der Homogenisierung des Wir und der Aufspaltung des sozialen Feldes 
in Freund und Feind. Der Diskurs hat sich stets im Rahmen dieses dualistischen 
Weltbildes zu bewegen, es gibt keinerlei Raum für Dilemmata oder gar Tragik. Es 
ist der ewige Kampf gegen die Mächte der Finsternis. Wer die Gutheit der Guten 
bezweifelt, steht automatisch auf der anderen Seite.

Zum Bösen gehört, dass es sich verbirgt. Es lauert überall und kann seine 
Gestalt jederzeit wechseln. Oft begegnet es uns in der Maske der Freundlichkeit 
oder Harmlosigkeit; nur durch totales Misstrauen ist man gegen seine Heimtücke 
gewappnet. Dem Feind ist alles zuzutrauen. Dabei erstreckt sich der Argwohn nicht 
nur auf den direkt als Feind identifizierten Anderen (oder das entsprechende Kol-
lektiv), sondern erfasst grundsätzlich die gesamte Figuration: Ob mein Freund und 
der Freund meines Freundes tatsächlich meine Freunde sind oder ob sie längst 
heimlich das Geschäft meines Feindes betreiben, ist stets eine empirische Frage, die 
nie endgültig zu beantworten ist.10

Es ist falsch anzunehmen, das Böseste, was man jemandem antun könne, sei, 
ihn zu töten. Schon Marter und Folter bezeugen, dass das hobbessche Homo homini 

10 Wirklich geheim ist bekanntlich nur das geheime Geheimnis. Zur Dynamik von Misstrauen, 
Geheimnis und Aufdeckungsaktivitäten vgl. Nedelmann (1985).



Über Feindschaft   575

lupus eine gefährliche Untertreibung menschlicher Möglichkeiten ist. Die Bosheit 
und Hinterhältigkeit des Feindes, sein Wirken und Weiterwirken, sind prinzipi-
ell unbegrenzt. Die Feindschaft geht deshalb im Extremfall über den Tod hinaus. 
Sowohl in historischen Beispielen eschatologischer Feindschaft als auch in aktuel-
len Ausprägungen eines eliminatorischen Antisemitismus tritt ein Verständnis von 
Feindschaft zutage, das von einem absoluten Vernichtungswillen beseelt ist. Es gilt, 
alles zu zerstören und „mit Stumpf und Stiel“ auszurotten, was der Feind repräsen-
tiert. Ich teile die Position von García Düttmann, der zufolge ohne einen Begriff des 
Absoluten ein philosophisches Verständnis von Feindschaft letztlich unzureichend 
bleiben muss: „Die Existenz des Feindes wird als solche von der unerklärlichen 
Willkür eines Willens zur Vernichtung bestimmt, von einer bloßen ‚Menschenähn-
lichkeit‘, auf die sich die Frage bezieht, in welchem Sinne Feindschaft als anthro-
pologische Kategorie zu gelten vermag.“11 Der Feind ist einer, dem man in gewisser 
Weise das Menschsein abspricht: Es reicht nicht aus, ihn besiegt oder getötet zu 
haben. Sein Leichnam wird zusätzlich geschändet und jede Erinnerung an ihn soll 
ein für alle Mal ausgelöscht werden.

Gefühle und Handlungen
Jemandem etwas Böses zu tun, geht über eine bloße Schädigungsabsicht hinaus. Der 
Wille drängt zur Tat. Nur der von mir selbst verursachte Zerstörungseffekt zählt. 
Gewiss empfinde ich Schadenfreude, wenn dem anderen ein Unglück zustößt oder 
ihm sonstiges Unheil widerfährt. Doch dies reicht nicht aus, wenn ich nicht selbst 
der Urheber bin. Der andere soll leiden, er soll Schmerzen und Qualen erdulden und 
wissen, von wem sie ihm zugefügt werden. Die Feindschaft operiert nicht aus einem 
Nutzenkalkül heraus. Sie will ausschließlich schaden und verletzen. Dass sie dabei 
oftmals ein hohes Risiko der Selbstschädigung eingeht, nimmt sie bereitwillig in Kauf.

Das Handeln, in dem sich die Feindschaft verwirklicht, ist die Gewalt. Es gibt 
keine Feindschaft, die nicht zumindest latent gewalttätig ist. Dennoch ist keineswegs 
alle Ausübung von Gewalt von Feindschaft oder feindseligen Gefühlen geprägt. Der 
Räuber, der mich überfällt, will mir im Grunde nichts Böses, sondern nur etwas 
Gutes für sich.12 Die Gleichgültigkeit, die er mir und meinem Schicksal entgegen-

11 García Düttmann (1999), 14.
12 Die Formulierung ist angelehnt an einen Ausspruch in dem Stück Walzer von Pina Bausch: 
„Wenn dir einer was Böses tut, versuche, ihn zu verstehen. Er will dir nichts Böses tun, sondern 
nur etwas Gutes für sich selbst.“ (Den Hinweis auf dieses Zitat verdanke ich einem Aphorismus von 
Friedhelm Neidhardt.)



576   Rainer Paris

bringt, ist keine Feindschaft. Die Gewalt, die gegen den Feind ausgeübt wird, hat 
demgegenüber einen ganz anderen Charakter. Sie lässt keine Grausamkeit, keine 
Demütigung aus und hat kein anderes Ziel als die vollständige Vernichtung des 
anderen. Die Gewalt der Feindschaft ist grenzenlos: Sie fügt sich keiner Einschrän-
kung oder Regelbindung und löst sich am Ende von jeder Instrumentalität.

Feindschaft ist äußerste, von jeder Restriktion befreite Aggression. Abweichend 
von einem trivialisierenden alltäglichen Sprachgebrauch – ich kann gegen jemand 
„feindselige“ Gefühle hegen, ohne ihn deshalb als Feind zu betrachten – mobilisiert 
die Feindschaft eine Radikalisierung und Intensität negativer Gefühle, die kaum zu 
besänftigen oder zu bändigen sind. Die der Feindschaft zugrundeliegenden Emoti-
onen steigern sich gleichsam von selbst, ohne deshalb außer Kontrolle zu geraten. 
Dies sind keine unbesonnenen, vorübergehenden Affekte, die einer plötzlichen 
Aufwallung geschuldet sind; sie weisen stattdessen alle Merkmale einer Leiden-
schaft auf: Dauerhaftigkeit, Kraft und Intensität, ein strategisches Überlegen, das 
sein Ziel nie aus den Augen verliert.13 Es sind diese Unbeirrtheit und Leidenschaft-
lichkeit der zerstörerischen Gefühle wie Rachsucht, angestaute Wut, Hass und Res-
sentiment, die die Hemmnisse und Schranken der Aggression niederreißen und die 
Eskalation vorantreiben.

Im Gefühlsspektrum der Feindschaft spielen Hass und Verachtung eine heraus-
ragende Rolle. Hilge Landweer hat sie in letzter Zeit auch im Hinblick auf die damit 
verbundenen Machtrichtungen näher untersucht.14 Hass richtet sich typischer-
weise auf Überlegene, Verachtung auf Unterlegene. Herrschende werden gehasst, 
weil sie als Privilegierte und Unterdrücker für die Not und das andauernde Elend 
der eigenen Lebensumstände verantwortlich gemacht werden. Sie erscheinen als 
Ursache und Verursacher allen Übels, das mit ihrem Sturz oder ihrer endgültigen 
Liquidierung verschwinden würde. Dabei speisen sich der Hass und das Ressenti-
ment häufig auch aus einem ideologisch umgewandelten Neid, der zugleich einem 
schmerzhaften Bewusstsein eigener Ohnmacht, aber auch der uneingestandenen 
Einsicht verpasster Lebenschancen entspringt.15

Verachtung hingegen beruht auf einem Prestigegefühl sozialer und morali-
scher Überlegenheit, das das eigene Selbstbild grundiert und alle Aktivitäten ein-
färbt. Sie erfolgt in der Regel von oben nach unten. Wer einen anderen verachtet, 

13 Zur Gegenüberstellung von Affekten und Leidenschaften vgl. Kant (2000), 170–171. – „Der Af-
fekt wirkt wie ein Wasser, was den Damm durchbricht; die Leidenschaft wie ein Strom, der sich in 
seinem Bette immer tiefer eingräbt“ (ebd., 170).
14 Vgl. auch im Folgenden Landweer (2023).
15 Zu dieser Interpretation des Neides und seiner Transformation in Hass und Ressentiment vgl. 
Rinofner-Kreidl (2014).



Über Feindschaft   577

sieht sich selbst in einer übergeordneten Position und „schließt die Verachteten aus 
der eigenen Welt aus“.16 Allerdings können auch Unterlegene, die sich im Besitz 
höherer und höchster Werte – etwa Glaubensgewissheiten – wähnen, die Kultur 
und die Lebensweise einer ansonsten überlegenen Fremdgruppe aufs Äußerste 
verachten. Hass und Verachtung können so durchaus nebeneinander existieren 
und stimulieren sich unter Umständen gegenseitig.

Im Vergleich zum Hass erscheint die Verachtung zunächst weniger gewaltträch-
tig. Sie sonnt sich in ihrer Superiorität; der Hiatus zwischen Fühlen und Handeln 
ist somit größer. Trotzdem wird er nicht selten übersprungen, und zwar vor allem 
dann, wenn der Mächtige in seinem habituellen Selbstbewusstsein missachtet und 
herausgefordert wird. Niemand ist rachsüchtiger als der Herr, dem die Achtung ver-
weigert wird. Er lässt seiner Wut freien Lauf, die Verachtung schlägt um in offene 
Repression und Gewalt, etwa das Statuieren eines Exempels. Doch auch umgekehrt 
gilt, dass jene, die von oben verachtet werden, darauf selbst wiederum häufig mit 
Hass und Geringschätzung reagieren.17 Und wenn sich der Hass auf den Unterdrü-
cker nun auch noch mit dem reaktiven Hass der Verachteten verbindet, entsteht eine 
Mischung, die jederzeit explodieren kann und von außen kaum zu beeinflussen ist.

Die Affinität zur Feindschaft ergibt sich daraus, dass Hass und Verachtung 
jeweils Adressaten haben. Man hasst oder verachtet jemanden, sei es ein Indivi-
duum oder eine markierte Gruppe. Gewiss gibt es etwas, „wofür“ er gehasst wird, 
doch ohne eine klare Personifizierung und Verkörperung hängt die Aggression in 
der Luft. Feindschaft gibt es nur, wenn jemand – im wörtlichen Sinne – zum Feind 
gemacht wird. Ein solches „Machen“ des Feindes ist freilich stets in einen übergrei-
fenden Entwicklungsprozess eingebettet, der in vielfältiger Weise durch wechsel-
seitige Reaktionen und Reaktionsreaktionen gekennzeichnet ist.

Verfeindungen – ein Aufriss
Grundsätzlich ist zwischen dem Begriff des Feindes und dem empirischen Prozess 
der Verfeindung zu unterscheiden. Dieser kann stetig oder eruptiv, durch parallele 
Ereignisse beeinflusst und überaus verschlungen sein; trotzdem gibt es in der Regel 
typische Weichenstellungen und Zäsuren, die bestimmte Eskalationsstufen markie-
ren. Sie sollen hier abschließend skizziert werden.

16 Landweer (2023), 57.
17 Vgl. ebd., 62–63.



578   Rainer Paris

Am Anfang steht ein Streit; und zwar ein Streit um ein bestimmtes Gut oder 
eine Sache, die beide Seiten energisch für sich beanspruchen. Es gibt immer ein 
Streitobjekt. Dies können materielle Gegenstände, vorzugsweise Land und Besitz, 
aber auch symbolische Güter wie Ehre, Prestige oder Ähnliches sein. Beides ist 
nicht selten miteinander vermischt; und je wichtiger, ja existenziell bedeutsamer 
das Objekt für die Beteiligten ist, desto größer das Potential und die Intensität des 
Konflikts.

Unerlässlich ist die direkte Konfrontation. Die Feindschaft entsteht und ent-
wickelt sich im Kampf. Trotzdem mündet keineswegs jeder Kampf in Feindschaft. 
Tatsächlich ist das Gegenteil der Fall, ist die Eskalation, die schrittweise außer 
Kontrolle gerät, die seltene Ausnahme. Oft wird die Sache nach einem einmaligen 
Zusammenprall nicht weiter verfolgt und von beiden Parteien stillschweigend zu 
den Akten gelegt. Damit aus einem „normalen“ Streit am Ende eine Feindschaft 
wird, muss es neue und weitere Konfrontationen geben. Und es bedarf fast immer 
eines besonderen, zugespitzten Ereignisses, einer Provokation oder eines perfiden 
Übergriffs, durch das der Konflikt angeheizt wird. Erst wenn es im Verlaufe des 
Kampfes zu einem Exzess kommt, ist der Keim für eine Entscheidung und die Wei-
chenstellung zur Feindschaft gelegt.

Stets sind es eine tiefe Verwundung oder eine außergewöhnliche Schmach, die 
einen Kipppunkt im Prozess der Verfeindung markieren. Dies gilt sowohl für Indi-
viduen als auch für Kollektive. Dabei löst vor allem der demonstrative Entzug jeder 
Achtung und Anerkennung, etwa durch Akte einer zusätzlichen Demütigung und 
Erniedrigung, eine Erbitterung aus, die niemals vergessen wird. Das böse Tun des 
anderen trifft ins Mark und verletzt den Kern des eigenen Selbstverständnisses. 
Ohne diese identitäre Aufladung des Konflikts wären die weiteren Radikalisierun-
gen nicht möglich.

Zu erläutern ist dies an der Differenz von Feindschaft und Gegnerschaft.18 
Gegner beziehen sich lediglich in Teilausschnitten ihrer Person aufeinander und 
wollen einander besiegen. Ihr Kampf ist grundsätzlich regelgebunden und auf die 
Situation beschränkt. Auch der Unterlegene wird durch den Sieger und das Pub-
likum respektiert und in seiner Leistung gewürdigt. Die durch den Sieg und die 
Niederlage festgestellte Ungleichheit ist temporär limitiert; beim nächsten Kräfte-
messen begegnen sich die Kontrahenten wieder als Gleiche.

Das ist im Falle der Feindschaft völlig anders. Der Sieg über den Feind soll ein 
Ein-für-alle-Mal-Sieg sein, der Andere soll für immer von der Bildfläche verschwin-
den. Das Ziel ist die endgültige Unterwerfung und im Extremfall die Auslöschung 

18 Vgl. Paris (2024), 467–469. Der theoretische Rahmen ist hier die formale Analyse des Streits bei 
Georg Simmel (1983), 186–255.



Über Feindschaft   579

des Anderen. Hierfür wird jede Regelbindung außer Kraft gesetzt und der Feind, 
wo immer er erscheint, gnadenlos verfolgt. Er erfährt keinerlei Achtung und ist 
stattdessen Objekt permanenter Verdammung. Es geht letztlich um die Erringung 
uneingeschränkter, totaler Macht und die damit verbundene Genugtuung eigener 
Unangreifbarkeit.

Sicher ist dieser Prozess keineswegs determiniert oder linear. Woran sich die 
Eskalation im Frühstadium im Einzelnen entzündet, kann sehr verschieden, ja mit-
unter eine Lappalie19 sein. Oft ist es im institutionellen Rahmen der Gegnerschaft 
ein eklatanter, alle Dosierungsnormen überschreitender Regelverstoß oder eine 
tiefe persönliche Beleidigung, die den Anlass dafür bietet. Die Intensität der Miss-
achtung überspringt die Beschränkung auf die Situation und begründet so eine 
dauerhafte negative Fixierung und Aversion, die für alle weiteren Begegnungen 
bestimmend bleibt und die Definition der Beziehung dominiert. Auf diese Weise 
wird der implizite Konsens über die Geltung der normativen Konstanten und Rah-
menbedingungen der Situation – und damit die Grundlage jeder Kooperation20 – 
gegenüber dem Anderen ein für alle Mal aufgekündigt. Ihm ist von nun an alles 
zuzutrauen und der Weg in die Feindschaft ist geebnet.

Doch auch in dieser Konstellation gibt es etliche Hürden und Hindernisse, die 
den Prozess aufhalten oder stoppen können. Wo es nicht ständig weitere Kontakte 
und Konfrontationen gibt, geht man sich aus dem Weg und meidet jedes Zusam-
mentreffen. Man weiß zwar um die Bosheit des anderen und ist jederzeit auf der 
Hut; wenn es aber keine erneuten Angriffe gibt, lässt man es zunächst dabei bewen-
den. Andererseits lauert man bereits auf weitere Winkelzüge und Bösartigkeiten. 
Was immer der Andere tut und wie er sich mir gegenüber verhält – nichts hindert 
mich daran, ihm stets eine hinterhältige Absicht zu unterstellen.

Ein wichtiger Schritt der Verschärfung besteht im Übergang zu einer wechsel-
seitigen Konfliktorientierung. Solange die Abneigung und Aversion zunächst ein-
seitig sind und vom Anderen mitunter sogar unbemerkt bleiben, kann sich keine 
wirkliche Feindseligkeit entwickeln. Erst die definitive, ebenfalls aversive Reak-
tion – kurzum: der Widerstand und die Weigerung des anderen, sich zu unterwer-
fen – ändert die Situation grundlegend. Von nun an geht es nicht mehr nur um eine 

19 Simmel erwähnt das Beispiel einer langjährigen irischen Fehde, die ursprünglich durch einen 
Streit über die Farbe einer Kuh ausgelöst worden sei; vgl. ebd., 197.
20 Feindschaft ist im Grunde negative Kooperation. Das von Robert Axelrod beschriebene Grund-
prinzip erfolgreicher Kooperation ,tit for tat‘ gilt unter umgekehrtem Vorzeichen auch für die 
Feindschaft: Beantworte jeden Zug der Gegenseite so, wie sie deinen Zug beantwortet hat. Böses 
wird mit Bösem vergolten. Mehr noch: Nichts steigert die Unversöhnlichkeit mehr als das Aus-
schlagen eines Angebots des möglichen Einlenkens. Zum „Echo-Prinzip“ der Kooperation sogar in 
der Ausnahmesituation des Krieges vgl. Axelrod (2000), 76–77.



580   Rainer Paris

Sache oder die Durchsetzung von Interessen, sondern vor allem um einen Kampf 
um die Macht. Das Tun des Einen provoziert umgehend eine aggressive Antwort 
des Anderen, die Handlungsketten verknoten sich, Wahrnehmung und Imagina-
tion greifen dabei stets ineinander. Dies gilt auch für die Methoden und Techniken 
der Rationalisierung: Je nach der vorgenommenen Interpunktion der Ereignis-
sequenzen21 liegen Schuld und Verantwortung für die Ausweitung des Konflikts 
grundsätzlich beim Anderen.

Der Weg in die Feindschaft ist damit geebnet. Die Mechanik von Drohung und 
Gegendrohung nötigt die Parteien, ihre Investitionen aufzustocken, und setzt eine 
Spirale der Radikalisierung in Gang, die beide Akteure gefangen hält.22 Und je 
weiter der Prozess bereits fortgeschritten ist, desto schwieriger wird es für sie, den 
eingeschlagenen Pfad wieder zu verlassen. Äußere Zugzwänge und Selbstzwänge 
verstärken sich wechselseitig und verengen das Wahrnehmungsfeld immer weiter. 
Auf diese Weise können aus Gegnern Feinde werden; dass aber Feinde sich in 
Gegner zurückverwandeln, ist äußerst unwahrscheinlich.

Die Ursachen der Verhärtung und Unnachgiebigkeit können vielfältig sein: 
Starrsinn und Überheblichkeit, Angst vor Gesichtsverlust, auch moralische Gründe 
mögen eine Rolle spielen. In jedem Fall nimmt die Irreversibilität der Entwicklung 
zu. Die bereits getätigten Investitionen und alle bisherigen Opfer dürfen auf keinen 
Fall umsonst gewesen sein. Mit dem Krieg teilt die Feindschaft das Grundmerk-
mal der Exzessivität: Beide steigern sich gewissermaßen von selbst und lassen alles 
andere in den Hintergrund treten.23 Im Furor des Kampfes und angesichts der töd-
lichen Bedrohung verflüchtigen sich alle Hemmungen und lassen jeder Grausam-
keit freien Lauf.

Die Exzessivität der Feindschaft hat die Tendenz, die Sache verschwinden 
zu lassen. Umgekehrt bedeutet dies, dass dort, wo die Relevanzen der Sache, die 
Orientierung an Interessen und die Kalkulation vorhandener Ressourcen nicht 
gänzlich an Bedeutung verloren haben, eine Begrenzung der Aggressionssteige-
rung am Ende durchaus möglich ist. Auch als Feinde sind die Menschen – Indivi-
duen oder Kollektive – nicht nur Feinde. Der empirische Prozess ist entgegen dem 
„reinen“ Begriff gerade nicht festgelegt, der Ausgang der Geschichte trotz aller 
Weichenstellungen der Vergangenheit offen. Deshalb sei hier abschließend noch 
ein systematisches Argument zu den Chancen und Bedingungen einer Entfeindung 
vorgestellt.

21 Vgl. Watzlawick et al. (1974), 57–61.
22 Vgl. García Düttmann (1999), 25.
23 Vgl. Liebsch (2002), 24. – Auf das Verhältnis von Feindschaft und Krieg gehe ich hier nicht näher 
ein. Ich teile dazu weitgehend die von Liebsch vertretenen Bestimmungen und Positionen.



Über Feindschaft   581

Allgemein gilt: Jede nachwachsende Generation hat die Möglichkeit  – aber 
eben auch nur die Möglichkeit!  –, in einer langen Geschichte der Feindschaft 
ein neues Kapitel aufzuschlagen. Doch auch dies ist in der Regel an bestimmte 
Umstände und Bedingungen gebunden. Die wichtigste Voraussetzung ist parado-
xerweise das Scheitern. Im Jahre 1999 erschien in der Zeitschrift Foreign Affairs ein 
Artikel des amerikanischen Militärstrategen Edward N. Luttwak mit dem provo-
kanten Titel „Give War a Chance“.24 Die Argumentation: Wenn Kriege nicht zu Ende 
gekämpft, sondern von übermächtigen Akteuren, etwa Supermächten, von oben 
unterbrochen oder „erstickt“ werden, schwelt der Konflikt weiter und der Krieg 
bricht irgendwann, womöglich noch zerstörerischer, wieder aus. Als Beispiel nennt 
Luttwak unter anderem die verschiedenen Nahostkriege (heute aktueller denn je). 
Wenngleich ein solches Eingreifen unter Umständen sinnvoll sei, um den „großen“ 
Krieg und Weltenbrand zu vermeiden, so perpetuiere es doch die erbitterte Feind-
schaft der lokalen Akteure und stehe am Ende jedem friedlichen Neuanfang im 
Wege.

Feindschaft kann verblassen und zuweilen „vergessen“ werden, aber nur, 
wenn sich die Situation von Grund auf verändert hat. Als Beispiel hierfür kann die 
deutsch-französische „Erbfeindschaft“ angeführt werden. Ohne die vollständige 
Niederlage der deutschen Wehrmacht im Zweiten Weltkrieg und den Zusammen-
bruch des NS-Regimes wären das heutige Verhältnis zwischen Deutschen und Fran-
zosen und ebenso die gewandelten Beziehungen zu den anderen europäischen 
Nachbarn undenkbar.

So weit meine Überlegungen zu Feindschaft und Verfeindung. Dabei hat sich 
die Argumentation vom Ausgangspunkt der Formulierung Kants weit entfernt. 
Dies ist jedoch nicht überraschend. Kant ist ganz überwiegend ein normativer 
Denker. Obwohl er die Diskussion der negativen Gefühle wie Neid, Hass oder Scha-
denfreude keineswegs ausgespart hat25 und sich über die „Unvertragsamkeit“26 
und die Neigung der Menschen zur Zwietracht durchaus im Klaren war – er sieht 
hierin geradezu eine Bedingung des menschlichen Fortschritts  –, hat er sich für 
die Analyse der Feindschaft nicht besonders interessiert. Kant war ein Menschen-
freund und in seinem ganzen Charakter und Werk der Feindschaft gewiss abhold. 
Der Grund dafür liegt in der Sache, der Zügellosigkeit der Feindschaft selbst: denn 
nichts ist vom aufklärerischen Ideal einer regelbasierten Ordnung des „ewigen 
Friedens“ weiter entfernt.

24 Luttwak (1999).
25 Vgl. etwa Kant (1990), 103–109.
26 Ders. (2019), 10.



582   Rainer Paris

Literatur
Axelrod, R. (2000), Die Evolution der Kooperation, 5. Aufl., München.
Frankfurt, H. G. (2005), Gründe der Liebe, Frankfurt am Main.
García Düttmann, A. (1999), Freunde und Feinde. Das Absolute, Wien.
Kant, I. (1990), Metaphysische Anfangsgründe der Tugendlehre [1797], hg. v. Ludwig, B., Hamburg.
Kant, I. (2000), Anthropologie in pragmatischer Hinsicht [1798], hg. v. Brandt, R., Hamburg.
Kant, I. (2004), Vorlesung zur Moralphilosophie [1773/74], hg. v. Stark, W., Berlin u. New York.
Kant, I. (2019), Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht [1784], Göttingen.
Landweer, H. (2023), Die simple Anatomie des Hasses und die Raffinesse seiner Tarnungen, in: 

Liessmann, K. P. (Hg.), Der Hass. Anatomie eines elementaren Gefühls, Wien, 43–66.
Liebsch, B. (2002), Aus Feindschaft geboren? Carl Schmitt, Edgar Morin, Jan Patočka und die 

europäische Gegenwart, in: Geulen, C., Heiden, A. v. d., u. Liebsch, B. (Hg.), Vom Sinn der 
Feindschaft, Berlin, 17–52.

Luttwak, E. N. (1999), Give War a Chance, in: Foreign Affairs 78.4, 36–44.
Nedelmann, B. (1985), Geheimnis – Ein interaktionistisches Paradigma, in: Vorgänge 24.6, 38–48.
Paris, R. (2024), Wer oder was ist ein Feind? Versuch einer Eingrenzung, in: Berliner Journal für 

Soziologie 34.3, 461–478.
Rinofner-Kreidl, S. (2014), Neid und Ressentiment. Zur Phänomenologie negativer sozialer Gefühle, 

in: Mertens, K., u. Müller, J. (Hg.), Die Dimension des Sozialen. Neue philosophische Zugänge zu 
Fühlen, Wollen und Handeln, Berlin u. Boston, Mass., 103–126.

Ritsert, J. (Hg.) (1975), Gründe und Ursachen gesellschaftlichen Handelns, Frankfurt am Main.
Schmitt, C. (1963), Theorie des Partisanen. Zwischenbemerkung zum Begriff des Politischen, Berlin.
Simmel, G. (1983), Soziologie. Untersuchungen über die Formen der Vergesellschaftung, 6. Aufl., 

Berlin.
Thiele, U. (2021), „Der Feind ist unsere eigene Frage als Gestalt“. Zur Problematik negativistischer 

Identitätskonstruktionen, in: Voigt, R. (Hg.), Freund-Feind-Denken. Carl Schmitts Kategorie des 
Politischen, 2. Aufl., Baden-Baden, 163–186.

Watzlawick, P., Beavin, J. H., u. Jackson, D. D. (1974), Menschliche Kommunikation. Formen, Störungen, 
Paradoxien, 4. Aufl., Bern.


