
DZPhil 2025; 73 (4): 563–568

Buchkritik

Robert König*
Kant als Vordenker eines gemäßigten 
Anarchismus?
https://doi.org/10.1515/dzph-2025-0044

Martin Welsch: Kantischer Anarchismus. Frankfurt am Main: Klostermann, 2025, 94 S.

Zum Begriff „Anarchie“ existieren allerlei stereotypische Assoziationen. Sie reichen 
häufig von Vorstellungen der Gewalttätigkeit oder Chaotik über unreflektierten 
Hedonismus und Egozentrismus bis hin zu Vorwürfen von unrealistischen Utopien 
oder Nihilismen. Philosophisch beflissene Menschen würden wegen solcher Kli-
schees daher vielleicht am allerwenigsten den Namen Immanuel Kants mit dem 
Konzept „Anarchie“ verbinden. Dennoch weist Martin Welsch mit seiner jüngst 
erschienenen Schrift Kantischer Anarchismus auf eine mögliche Lesart von Kants 
politischem Denken hin, die sowohl Kant aus anarchistischer Perspektive zu gewin-
nen sucht als auch den Anarchismus mit kantischen Mitteln ins Bild setzt und so 
aus der Perspektive transzendentalphilosophischer Gesellschaftstheorie etabliert. 
So bietet sich eine Alternative zum üblicherweise staatsrepublikanisch gefassten 
Kant an.

Welsch schließt mit diesem Ansatz schon im Untertitel seines Buches aus-
drücklich an das Nachlasswerk seines 2023 verstorbenen Lehrers Hans Friedrich 
Fulda an. Fulda liefere aus seiner Sicht eine „bahnbrechende Kant-Interpretation“ 
(8). Neben ihrer Kurzdarstellung und Kontextualisierung in der ersten Hälfte des 
Buches denkt Welsch sie in der zweiten Hälfte mit seinen eigenen Ansätzen weiter. 
Er nennt Fuldas gesellschaftstheoretische Kant-Lektüre in diesem Zusammenhang 
„Kantischer Anti-Etatismus, ja Kantischer Anarchismus“ (ebd.). Diese Begriffe 
sollen so verstanden werden, dass vom Standpunkt Kants aus der „Staat nicht unter 
allen Umständen als notwendig“ (8–9) anzusehen sei, aber dieser kantische Anar-
chismus „sich durchaus mit dem Staat arrangieren kann, dies indes radikal staats-
kritisch, radikal staatsskeptisch“ tue (9). Das schlage sich von Kant her etwa in einer 
permanenten Institutionenkritik und Zurückweisung ewiggeltender, verfestigter 
Strukturen von Staatlichkeit nieder. Welsch schlägt mithin, von Fulda ausgehend, 
einen gemäßigten, aufgeklärten Anarchismus vor, der sich mit der Fluidität demo-
kratischer Grundordnungen in Einklang bringen lassen kann und soll.

*Kontakt: Robert König, robert.koenig@univie.ac.at 

Open Access. © 2025 König, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter der 
Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz.



564   Robert König

Sein Buch rückt zu diesem Zwecke eine immer wieder bei Denker:innen des 
Anarchismus zu findende Kernidee ins Zentrum, die er mit Fulda auch bei Kant 
verortet: die Zurückweisung der Hobbes’schen Idee eines kriegerischen, unge-
ordneten Naturzustandes, dem per Vertragsabschluss durch den Staat Abhilfe zu 
schaffen sei. Bei so etwas handle es sich auch mit Kant „nur um eine Fiktion“ (21), 
der er eine alternative Idee von Vergesellschaftung und Staatlichkeit entgegen-
setze. Hierbei zeige sich, so Welsch, dass mit Fuldas Kantlektüre nicht etwa von 
einer völligen Staatsverneinung bei Kant ausgegangen werden könne. Vielmehr sei 
menschliches Zusammenleben sehr wohl „in Richtung Staat offen“ (20), der Staat 
aber nicht eine notwendige Konsequenz menschlicher Vergesellschaftung. Gehe 
man von Kant aus, so laufe der Entstehung von Staatlichkeit ein grundlegende-
res Prinzip apriorisch voraus: das öffentliche Recht (21 ff.). Dieses bilde als „Pflicht 
zur Kooperation“ (22, Hervorh. im Orig.) unter Menschen die eigentliche Grund-
lage des Gemeinschaftshandelns. Dieses kooperative, öffentliche Handeln könne 
unter Umständen zu Staaten führen, müsse dies aber nicht tun. Kants Lehre vom 
öffentlichen Recht sei viel eher „von Grund auf partizipativ“ (23, Hervorh. im Orig.), 
woraus sich eine stetige Zurückweisung des „unbedingten Gehorsams gegenüber 
der Staatsgewalt“ (22) ergebe. Weder ein Hobbes’scher Krieg aller gegen alle noch 
ein bereits vorhandener, ewiger Staat, sondern das unbedingte und partizipative 
öffentliche Recht als das „gewusste Kooperieren“ (27) bilde das Fundament der Ver-
gesellschaftung. Das öffentliche Recht sei imperativisch ein „unmittelbar gewisser 
Sollsatz“ (26), der das menschliche Zusammenleben mit Kant in jeder Ausprägung 
apriorisch anleite. Es sei das Fundament einer fluiden „öffentlichen Rechtspraxis“ 
(ebd.), die sich als „kooperativ, synergetisch und koordiniert“ (27–28) nicht einer 
vorliegenden Idee fixierter Staatlichkeit unterordne. Hiermit gelingt es Welsch en 
passant ebenso, einen vorurteilsfreieren, angemesseneren Begriff von „Anarchie“ 
zu geben, der auf Selbstverwaltung, gleichberechtigte Beteiligung und transzen-
dentales Gestaltungshandeln aufbaut. Daraus folge bei Kant auch die Unbedingt-
heit allseitig garantierter Menschenrechte (29–31).

An solch eine Kant-Lektüre schließt sodann konsequent die Frage an, wie es 
dazu kommen konnte, dass die traditionelle Kant-Exegese einen solch herrschafts-
freien Begriff des öffentlichen Rechts bisher nicht aufgefunden hat. Welsch attes-
tiert von Fulda her in der bisherigen Kant-Literatur eine Tendenz zur Auslegung 
„des öffentlichen Rechts als Hobbes’sche Gehorsamspflicht“ (43), die teilweise in 
stark autoritäre und gar totalitäre Selbstverständnisse münde. Ihren Ursprung 
habe diese Tradition im Südwestdeutschen Neukantianismus und ziehe sich bei 
unterschiedlichen Autor:innen bis heute als Fehlinterpretation durch. Welsch 
liefert zur Untermauerung dieser These in seiner Kurzdarstellung nur einzelne 
Versatzstücke. Eine umfassende Aufarbeitung würde „eine eigene Studie für sich 
beanspruchen“ (40), was auf künftige Arbeiten hoffen lässt. Immerhin ruft er von 



Kant als Vordenker eines gemäßigten Anarchismus?   565

Fulda her mit dem gemäßigt anarchistischen Ansatz eine „grundstürzend neue 
Kant-Interpretation“ (ebd.) aus.

Welschs These zum Grund der Missverständnisse über Kant lautet, dass es in 
Kants eigenem staatstheoretischen Denken einige „Dunkelseiten“ (49 ff.) gebe, die 
gewisse autoritärere Auslegungen begünstigen. So seien die von ihm kritisierten 
Tendenzen der „neueren und neuesten Rechtslehre-Forschung nicht schlicht erfun-
den“, sondern bezögen sich auf „inhumane und freiheitsverneinende Positionen 
als Forderungen reiner praktischer Vernunft“ (50) bei Kant selbst. Deren Skizzie-
rung widmet sich die zweite Hälfte des Buches. Besonders interessiert seinen Ver-
fasser dabei die „Allgemeine Anmerkung“ zur Entwicklung des Staatsrechts in der 
Metaphysik der Sitten nach § 49. Die dortigen, laut Welsch geradezu „rabiaten, ins 
Exzentrische, ja Absurde gehenden Ausführungen Kants stehen Fuldas Vorhaben 
entgegen […,] den authentischen, unverstellten Kant als reine Ressource des prak-
tisch-politischen Denkens zu rehabilitieren“ (51). Diese sich aus Kant selbst erge-
bende Problematik wird also nicht etwa zum Behufe von Welschs eigener Lektüre 
der Rechtslehre ausgelassen, sondern klar adressiert und als Forschungsaufgabe 
definiert. Der teils zustimmend-autoritäre, teils übervorsichtig-verschweigende 
Umgang mit den dunklen Seiten Kants hänge laut dem vorliegenden Buch seit 1945 
mit der Erfahrung des nationalsozialistischen Terrors zusammen. Man fand sich 
in der Not, auch mit den „Dunkelseiten“ Kants umgehen zu müssen, und wählte 
neben der nach 1945 ebenso weiter lebendigen Tradierung eines eher autoritären 
Kant-Bildes auch den Weg der Überbetonung seiner Lehre über Menschenwürde, 
Menschenrechte und gewaltengetrennte Republik. Es helfe aber gegen die auto-
ritären Auslegungen nicht, so Welsch, jene dunklen Seiten Kants in der Metaphy-
sik der Sitten wegzuschweigen, die einen unbedingten Gehorsam gegenüber der 
Obrigkeit fordern, die Todesstrafe für Widerständler:innen einführen wollen und 
die Bevölkerung aufrufen, selbst die schändlichsten Maßnahmen der Herrschen-
den geduldig zu ertragen. Ein solches Wegschweigen wirft er bestimmten popu-
lären Lesarten der Kant-Tradition vor, die Kant viel zu sehr als „Denker der allge-
meinen Menschenwürde und Menschenrechte“ und damit als „heller“ (55) als er 
insgesamt war, dargestellt hätten. Deshalb sei mit den „‚dunklen‘ Seiten“ (57) auch 
vermehrt umzugehen, nicht aber, um Kant zurückzuweisen oder zu einem Vorden-
ker des Totalitarismus zu machen, sondern gerade, um seine menschenrechtlich-
herrschaftsfreien Grundlagen konturierter herauszustellen. Es gehe, so Welsch mit 
einem Adorno-Zitat, in dieser Absicht gerade darum, „der Kantischen ‚Philosophie 
dort sich zu stellen, wo sie am wehesten tut‘“ (61).

An dieser Stelle bezieht sich Welsch nun auf seine eigenen bisherigen Arbeiten 
zu Kant und kontextualisiert sie in der Tradition seines Lehrers Fulda, die er nicht 
nur fortgeführt, sondern durch sich auch ergänzt sieht: denn Fulda selbst habe 
diese kritische Perspektive auf Kant zwar gehabt, aber nicht umfassend ausgeführt.



566   Robert König

Gerade in der Konfrontation mit Kants demokratiepolitisch und freiheitsrecht-
lich problematischen Seiten liege mit Welsch nämlich ein „von der Leserschaft 
selbst zu vollziehender Entwicklungsprozess […] als schrittweise Aufhebung frei-
heitsverneinender Vernunftpositionen in freiheitsbejahende via apriorischer Wei-
terbestimmung historisch gegebener freiheitswidriger Begriffe“ (65, Hervorh. im 
Orig.). Weiter: „Die Befolgung des Postulats des öffentlichen Rechts“ – nämlich als 
anarchistischer Kooperationsimperativ – „treibt das Postulat somit selbst immer 
wieder in Krisen“ (67). Diese Krisen seien also die aufzusuchende treibende Kraft 
einer beständig mutualistischen und nicht top-down dominanzgeleiteten Revision 
des öffentlichen Rechts in der Vergesellschaftung von Menschen. Das öffentliche 
Recht sei damit nicht ein für allemal abgeschlossen, sondern beständig „ergebnis-
offen“ (ebd., Hervorh. im Orig.) – auch sich selbst und seinen eigenen Dunkelseiten 
gegenüber. Seine Krisen fordern deshalb „ein Verfahren der historischen Kritik und 
einer damit verschränkten Transformation“, die ineins hiermit auch „als Verfah-
ren der Ideologiekritik“ (68, Hervorh. im Orig.) zu verstehen sei. So etwas geschehe 
nicht als irgendeine bestimmte „Herrschafts-Praxis, sondern in herrschaftsfreier 
(mit Fulda: anarchistischer) kollektiver, öffentlicher Vernunftausübung“ (ebd., 
Hervorh. im Orig.). Alle Vergesellschaftung befinde sich unablässig in einem „anar-
chischen ‚Vorstadium des Politischen‘“ (ebd.), das ganz kantisch einen erkenntnis- 
und handlungskritischen Prüf- und Requalifizierungscharakter habe. 

Solch eine Kant-Lektüre lasse mit Welsch daher auch die Theorie zu einem 
„freiheitswidrigen Freiheitsgebrauch“ (69, Hervorh. im Orig.) zu, die die Dunkel-
seiten Kants verständlich mache. Das öffentliche Recht kann als ergebnisoffen 
unentwegt missbraucht werden, um autoritäre Strukturen einzuführen und sich 
selbst abzuschaffen. Welsch spricht bei dieser ständigen öffentlichen Auseinan-
dersetzung mit freiheitswidriger Freiheit von einer „freiheitsbejahenden Position 
radikaler Volkssouveränität“ (ebd., Hervorh. im Orig.), die zugleich und potenziell 
ständig freiheitsverneinende Fehltritte tun kann und deshalb, ganz im Modus der 
Aufklärung, unter dem ständigen Imperativ steht, selbst für die Freiheit zu sorgen, 
so gut sie kann. Das betreffe, so Welsch, auch den Umgang mit Kant selbst, der 
sich in einem nächsten Schritt einer Relektüre seines aus anarchistischer Sicht sehr 
problematischen Strafrechtsverständnisses stellen müsse (80 ff.). Denn angesichts 
des „extrem rigorosen Strafrechts mit seinen offen deklarierten Strafexzessen“ (80, 
Hervorh. im Orig.) müsse ebenfalls die Möglichkeit einer freiheitswidrigen Frei-
heitskonzeption bei Kant geprüft werden. Diese Aufgabe wird gemeinsam mit den 
autoritären Passagen in Kants Staatsrecht als die künftig zu bearbeitende Aufgabe 
ausgegeben, an der sich zeigen können soll, ob Anarchist:innen wirklich, wie Fulda 
schrieb, ihre „helle Freude“ an den Gedanken Kants haben können (50).



Kant als Vordenker eines gemäßigten Anarchismus?   567

Welsch legt mit seiner Skizze zu einem kantischen Anarchismus ausgehend von 
seinem Lehrer Fulda eine bedeutende und bedenkenswerte Perspektive auf den 
Kantianismus vor. Die rechts- und gesellschaftsphilosophischen Aspekte werden 
gemeinsam mit den komplexen Zusammenhängen ihrer wechselhaften For-
schungsgeschichte in den letzten 250 Jahren in einer Weise dargestellt, die sich 
aufgrund ihrer Kürze freilich weder erschöpft noch zu einer umfassenden syste-
matischen Exegese führt. Doch gibt der Autor einen reflektierten, umsichtigen und 
willkommenen Ansatzpunkt für einen anderen, herrschaftsfrei operierenden Kant, 
den die ihn häufig auf Republikanismus oder gar Autoritarismus reduzierende For-
schungstradition meist übersieht. In diesem Kontext wünschen sich vielleicht v. a. 
mit Kant weniger bekannte Leser:innen in den Anfangspassagen des Buches eine 
stärkere Einführung in Kants Begriff des öffentlichen Rechts, auf dem immerhin 
die Gesamtargumentation ruht. Dies tut dem Gedankengang Welschs aber keinen 
Abbruch, da auch von Fulda her ausreichend herausgestellt wird, wie das Grund-
argument einer anarchisch-kooperativen Gestaltung der Vergesellschaftung vor 
staatlichen Herrschaftsformen bei Kant zu denken sei. 

Der erwähnten Kürze schuldet sich womöglich auch die etwas selektive 
Auswahl der kritisierten Kant-Literatur: denn es gab auch in der Vergangenheit 
gerade im Neukantianismus jene, die bereits einen mehr anti-autoritären Kant vor-
getragen haben. Man denke hier etwa an Teile aus den Arbeiten Hermann Cohens 
oder Max Adlers. Dennoch gelingt es Welsch, die unterschiedlichen Tendenzen der 
Forschung so weit in ihren Hauptlinien zusammenzufassen, wie es für die vorlie-
gende Kurzschrift nötig ist, um den Leser:innen ein Gefühl für die vielschichtige 
Problematik zu geben. Dass er sowohl den historischen als auch den systemati-
schen Ansatz zusammenflicht, lässt auf die vertiefte Auseinandersetzung mit der 
Thematik schließen, die Welsch auch in seinen bisherigen Forschungsarbeiten 
bereits veröffentlicht hat.

Der provokante Zugang, Kant einen potenziellen Vordenker des Anarchismus 
zu nennen, ist in jedem Falle zu bejahen, wenn „Anarchie“ dabei angemessen ver-
standen wird. Auch hierzu trägt Welschs Schrift bei, indem sie das Konzept der 
Herrschaftsfreiheit positiv als kooperatives Gestaltungshandeln menschenwürdi-
ger und einbezogener Subjekte versteht, anstatt es nur negativ als Zurückweisung 
autoritärer Tendenzen zu lesen. Hierbei wird von künftigen Publikationen auch die 
Einbeziehung der Tugendlehre neben der von Welsch bisher behandelten Rechts-
lehre von Kant her geleistet werden müssen: denn es ist gerade der kategorische 
Imperativ und das ihm gemäß verfahrende Subjekt, das bejahend und gestalte-
risch an seiner Welt unter „Pflicht zur Kooperation“ (22) teilnimmt. Eine weiter 
zu diskutierende Frage nach der Lektüre von Kantischer Anarchismus wäre also, 
in welchem Verhältnis die Metaphysik der Sitten zur Grundlegung zur Metaphysik 
der Sitten und zur Kritik der praktischen Vernunft in Fragen der Herrschaftsfrei-



568   Robert König

heit steht. Möglicherweise deutet sich auch in dieser Hinsicht ein alternatives Para-
digma der Kant-Rezeption an, zu dem in Zukunft lehrreiche Debatten und Arbeiten 
zu erwarten sind.


